
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Léonard Jacob. — Jésus et la loi mosaïque1.

Cette dissertation, pour être courte, n'en est pas moins nourrie,
substantielle et, le point de départ de l'auteur admis, réussie. Rien

n'y manque de ce qui peut, d'après les documents sacrés, nous faire
voir dans le développement psychologique de Jésus et dans sa

position vis-à-vis de la loi mosaïque aussi bien que dans son œuvre
messianique, une évolution historique, un drame essentiellement

humain, d'une portée immense pour le bien de l'humanité. Voilà
l'esprit dans lequel est conçue cette publication.

M. Jacob a voulu rectifier, je dirais plutôt compléter le point de

vue représenté par M. W. Bousset dans son travail, publié en 1892,

sur L'enseignement de Jésus dans son opposition au Judaïsme (voir
la Revue de l'an dernier, p. 284 à 288). M. Jacob et M. Bousset
s'occupent du même sujet, traitent les mêmes questions et au fond
arrivent aux mêmes résultats ; mais le premier s'attache de préférence

à montrer le côté humain, l'influence du milieu historique
dans l'œuvre réformatrice de Jésus, et lui trouve des analogies avec
les héros de la foi tels que Luther ; tandis que M. Bousset cherche
et trouve dans un principe original, dans un esprit nouveau, dans

une vie nouvelle et divine, indépendante, libre, créatrice, voulue et

possédée par Jésus, le secret de sa force et de la réussite finale de

son œuvre. M. Jacob nous représente Jésus comme accomplissant

» Jesu Stellung zum mosaischen Gesetz. Ein Beitrag zum Leben Jesu und
zur Ethik, von Lie. theol. Leonhard Jacob, Pfarrverwalter in Londorf.
Mit einem Vorwort von Prof. D. Baldensperger in Giessen. — Göttingen,
Vandenhoeck und Ruprecht. 1893, IV et 46 p. Prix : 1 mark.



THÉOLOGIE 193

son œuvre messianique, pour ainsi dire, par bonds et par secousses,

ruchweise, à mesure que l'inintelligence, la méchanceté ou le
légalisme servile l'y provoquent en blessant sa conscience et sa piété;
M. Bousset nous le représente comme ayant toujours le sentiment,
la vue claire de sa mission divine, libératrice et rénovatrice.
M. Jacob se voit obligé d'avouer qu'il a aussi dû recourir au
procédé de l'abstraction pour nous tracer le tableau raccourci de

l'enseignement de Jésus, et M. Bousset de son côté ne néglige pas les

éléments historiques dans son tableau de l'opposition de Jésus au

judaïsme. Si la substance du travail de ce dernier se résume dans
cette phrase de Wellhausen : « L'Evangile développe des germes
renfermés dans l'Ancien Testament, mais il proteste contre la
tendance dominante du judaïsme, » celle du travail de M. Jacob se

trouve dans une note de la page 45 où il est dit : « La position de

Jésus vis-à-vis de la loi de l'Ancien Testament est donc un problème,
et la solution de ce problème consiste dans l'intelligence vraie des

paroles de saint Paul : Christ a été soumis à la loi ; Christ est la fin
de la loi ; accomplissez la loi de Christ. »

Mais il importe maintenant, pour mieux comprendre celte
caractéristique générale du travail de M. Jacob, de retracer la marche

qu'a suivie l'auteur et d'en reproduire quelques raisonnements.
L'auteur signale lui-même (p. 2) le plan qu'il s'est proposé et qui
termine une espèce de préambule dont voici la traduction :

« L'idéal moral n'est pas le fruit de la méditation des moralistes,
mais celui de l'histoire. Dans le domaine du bien, comme dans celui
du beau, ce sont en effet toujours des individus isolés et doués

d'une faculté créatrice qui produisent un grand progrès. Attachés
à leur époque par des liens divers et conditionnés par elle dans des

points importants, ils tirent des profondeurs de leur volonté un
nouvel idéal de la vie. Cet idéal se formant et croissant d'une façon
inconsciente, n'entre peut-être que tardivement et graduellement en

conflit avec les mœurs en vogue, mais il se voit ensuite entraîné
vers une lutte mortelle, où le porteur de ce qui est nouveau sera

peut-être crucifié, tandis que son idéal sortira victorieux de la lutte.
Car c'est par le meurtre, par le triomphe de sa brutalité, que le

système dominant prononce son arrêt de mort. La position de Jésus

en face de la loi mosaïque, c'est le plus grand progrès qui ait été

accompli dans le domaine moral, c'est le processus de la formation
de l'idéal moral par excellence.

» Il y a déjà un intérêt purement esthétique à observer le déve-
THÉOL. ET PHIL. 1895 13



194 BULLETIN

ioppement, le devenir de ce qui est nouveau au milieu des formes
et des voiles de ce qui est vieux. Tout devenir nous attire par son
caractère mystique. Quelle chose admirable que la croissance d'un
corps organique avec son incessante transformation de la matière!
Mais le devenir dans le domaine de l'esprit offre de bien plus grands
attraits. Nous le comprenons mieux, car bien que nous fassions

chaque jour l'expérience de ce devenir physique nous n'en éprouvons

pas une sensation intime, il n'atteint pas notre conscience

propre (Selbstbewusstsein). Notre devenir spirituel, au contraire,
nous ne pouvons guère, il est vrai, le saisir à l'aide de l'intelligence
seule, dans sa profondeur, mais nous en avons le sentiment et y
trouvons une analogie avec le devenir spirituel d'autrui. Nous
sentons que nous sommes devenus et que nous devenons chaque

jour par l'étonnante réciprocité d'action entre le vieux et le

nouveau, entre notre vie originale propre et une atmosphère intellectuelle

qui nous est étrangère. Tout état de conscience d'un moment
donné est le résultat d'un procès vital où se trouvent en jeu notre
prédisposition originale et les influences extérieures.

» Un examen de la position que Jésus a prise vis-à-vis de la loi
mosaïque, c'est-à-dire une exposition de la genèse de la conscience
morale de Jésus, n'offre pas seulement un attrait esthétique mais
est aussi d'une haute importance au point de vue apologétique.
Nous reconnaîtrons dans la nature religieuse de Jésus ce qui
détermine son idéal moral. Par là nous verrons que toute morale non
religieuse est jugée. Ensuite nous découvrirons dans le caractère et

les actions de Jésus une certaine obscurité qui n'est pas seulement

produite par l'imperfection des documents, mais qui est aussi le

propre fait de toute existence réelle. Un caractère créé par la pure
imagination serait à la fois bien plus simple, plus compréhensible
et plus clair.

» Nous souvenant que celui qui veut sonder le fond des actions

peut se tromper, même en s'occupant de personnes de moindre

valeur, nous avouerons que notre exposition, même là où elle
s'avance sur un terrain ferme, ne sera qu'un essai de recherche intelligente.

Nous examinerons : 1) le sol maternel du développement,
savoir la loi mosaïque ; 2) le principe actif, savoir l'attitude de Jésus

à l'égard de la loi, attitude provenant de sa conscience messianique,
et 8) l'action pratique de Jésus. »

Résumons chacune de ces trois parties.
I. « L'histoire du peuple d'Israël est bien propre à nous montrer



THÉOLOGIE 195

que la loi, c'est-à-dire l'expression nettement formulée de l'idéal
moral, est toujours basée sur la situation historique de ce peuple
et motivée par son idée de Dieu. Plus que tout autre, ce peuple a

vu dans l'histoire un produit de l'action divine. Mais le développement

historique sert à son tour à former la conception de Dieu ; la
piété découvre dans l'histoire la volonté de Dieu. L'activité humaine
doit se régler sur celle de Dieu. Ceci revient à dire que, puisque
des motifs religieux sont à la base de la conduite morale, l'idéal de
cette conduite se règle d'après l'idée de Dieu telle que la produit
l'histoire. L'idéal moral est, comme l'idée de Dieu, un produit de
l'histoire. » C'est à la lumière de ce principe, et pour faire ressortir
cette étroite corrélation de l'histoire avec l'idéal moral et l'idée
de Dieu, que l'auteur trace une rapide esquisse de l'histoire du
peuple d'Israël, s'arrêtant surtout à l'époque contemporaine de

Jésus.

Reproduisant sur ce point les opinions de divers écrivains tels
que Wellhausen, Stade, Schürer et surtout Baldensperger, il décrit
le grand changement survenu dans l'idéal moral et religieux du
peuple d'Israël pendant et après l'exil. Le vieil Israël avait en général,

avant l'exil, l'idée qu'il devait à Jahwé reconnaissance et obéissance

à sa volonté. Les usages établis sont l'expression de cette

volonté, et le culte est le moyen de la fléchir en faveur des individus

et de la nation avec laquelle Dieu a daigné, dès les temps
anciens, établir un pacte d'alliance. La disposition morale dominante

est une sécurité charnelle qui a sa source dans le sentiment
de la bienveillance divine, mais cette sécurité a pour contrepoids la
crainte de la colère divine frappant tout le peuple lorsqud le péché
d'un individu n'a pas été expié. Pendant l'exil, la prédication des

prophètes porte ses fruits. Les malheurs prédits par eux ne sont que
la juste punition des péchés de tout le' peuple. Il s'agit maintenant
de se repentir et d'entrer dans une voie nouvelle. Des prophètes,
comme Ezéchiel, annoncent la vraie justice selon Dieu, qui doit
consister moins dans les cérémonies du culte et dans les holocaustes

que dans les dispositions intérieures du cœur. Dieu, dans son

amour, a révélé au peuple sa loi pour que l'homme trouve la vie
dans l'acccomplissement de cette loi. « L'âme qui pêche meurt. »

« Le juste vivra à cause de sa justice. » La loi devint alors une
autorité extérieure, une norme pour toutes les manifestations de la
vie. A côté de la lot surgit Vespérance messianique qui en est
comme le complément et le mobile de son accomplissement ; car



196 BULLETIN

elle est l'espérance d'un nouvel ordre de choses où, selon les

prophéties, régnera la justice.
Environ l'espace de deux vies d'homme après la déportation, une

nouvelle société se forme. Le peuple est homogène, ayant un seul

culte, un seul clergé et des lois écrites qui régissent la vie civile.
C'est alors que commence la période que l'auteur nomme le moyen
âge juif.. « Un grand changement s'opère dans les esprits pendant
l'époque apocalyptique, lors de l'avènement de la culture gréco-
latine. Devant ces abominations de la désolation, le Dieu des

prophètes, d'ailleurs déjà élevé au-dessus du monde, se retire pour
faire place au Dieu des docteurs de la loi, au Dieu des cieux. Lui
qui est pur ne se mêlera plus de ce monde souillé. Il se soustrait
toujours davantage aux regards des hommes et cela dans un temps
où sa présence eût été si nécessaire. » Nous arrivons ainsi à l'époque
désignée comme le Spätjudentum ou judaïsme à peu près contemporain

de Jésus.

Ici l'auteur résume ce que nous connaissons déjà des différentes

parties (religieuse, civile, morale, cérémonielle) de la loi mosaïque
et des diverses tendances de l'époque. Le nomisme en est le caractère

dominant. « Dieu a donné à son peuple beaucoup de lois pour
lui procurer une grande récompense. » La rémunération est le mobile

de l'accomplissement des nombreux préceptes qui enlacent
comme dans un réseau toutes les phases et toutes les formes de

l'existence humaine. De là la casuistique. L'idée populaire sur Dieu
est devenue essentiellement juridique. Dieu est conçu avant tout
comme vengeur (Strafgerechtigkeit). Le nomisme produisit le
pharisaïsme qui se satisfait aisément dans l'observation des nombreuses
cérémonies et des mille prescriptions légales, mais qui n'a souci
d'observer le cinquième commandement. Le nomisme cependant
pouvait être aussi animé d'un vrai zèle religieux, témoin Paul de

Tarse qui, tout en étant irréprochable, quant à la justice de la loi,
éprouvait dans les profondeurs de son âme le besoin d'être délivré
de l'empire du péché que la loi elle-même lui faisait sentir. Paul
est le représentant de ces âmes pieuses qui, dans l'ardeur de leur
zèle pour la loi, sentaient leur impuissance et se réfugiaient dans
les espérances messianiques. Le mysticisme et le nomisme sont
donc les deux pôles, les deux faces opposées de la piété juive.
L'époque où Jésus-Christ parut n'était pas irréligieuse, tant s'en faut.
Sans contredire Bousset qui refuse au judaïsme contemporain de

Jésus toute possibilité d'opérer une réforme, il est juste d'affirmer



THÉOLOGIE 197

qu'une époque où vivaient des hommes comme Zacharie et Siméon
et des femmes comme Elisabeth et Anne n'était pas une époque
irréligieuse, que tout au moins il y avait, au sein du peuple juif, une
prédisposition à une révélation nouvelle, un vif désir de posséder
le salut. Christ est venu dans l'accomplissement des temps.

II. « A l'exemple de Keim, qui fait dépendre la position de Jésus

en face de la loi de sa conscience messianique et de sa filialité
divine, nous voyons toute la puissance de la vie personnelle de

Jésus, et par conséquent aussi le principe moral qui s'y manifeste,

renfermée dans sa conscience messianique. » Comme Baldensperger,

l'auteur voit dans le baptême de Jésus une confirmation
divine, intérieure plus qu'extérieure, de sa vocation de Messie,
vocation pour laquelle il avait une prédisposition spéciale et

originale que l'historien, comme tel, doit admettre sans l'expliquer,
laissant au lecteur le soin de se représenter de son mieux le
développement moral et religieux de Jésus depuis son enfance jusqu'à
son baptême. La tentation de Jésus doit s'envisager moins comme
un fait isolé et momentané que comme l'époque où il se rendit
compte de la vraie nature du règne de Dieu en présence des

opinions et des espérances de ses contemporains.
Le début de sa prédication semble n'être que la continuation de

celle de Jean. Elle s'y rattache au point qu'on le tient pour un
prophète, annonçant l'approche du règne de Dieu, mais n'en proclamant

pas la présence, comme devait le faire le Messie. Mais toute
son activité ultérieure, sa prédication, ses propres déclarations
dénotent en lui la pleine assurance de sa mission messianique.
Seulement, il s'est formé une nouvelle conception du règne de

Dieu. « Il a fait l'expérience et acquis la possession du bien suprême
du règne de Dieu et en a connu la vraie nature. » Ce règne n'est
ni extérieur, ni métaphysique, mais spirituel. Il a son siège dans le
cœur. « Il est présent et manifeste dans la personne de Jésus ; et il
s'étend à mesure que les hommes s'attachent à lui, deviennent ses

frères en regardant, d'après son exemple, comme un père plein
d'amour et de tendre sollicitude le Dieu souverainement élevé et

éloigné, le Créateur du ciel et de la terre, et en devenant les serviteurs

les uns des autres, disposés à donner leur vie pour le service
de leurs frères. » Telle est la conception nouvelle du royaume de

Dieu, qui est le fait propre et le principe dominant de la vie de

Jésus, dans la conscience messianique duquel la religion et la
moralité sont intimement unies.



198 BULLETIN

C'est surtout dans les pages 18 à 20 que l'auteur expose en quelques
traits bien saillants toute la portée de la prédication du royaume,
soit dans les points d'attache qui la relient au passé, soit dans ce qui
en constitue la nouveauté, le caractère original. Ces pages, comme
d'ailleurs bien d'autres encore, dénotent chez M. Jacob l'intention
de justifier le sous-titre de son opuscule : « Contribution » non
seulement « à la vie de Jésus, s mais aussi « à l'Ethique. » Cette éthique
chrétienne, inséparable de la dogmatique, puisque dans la
conscience messianique de Jésus, et par conséquent dans la vie du
fidèle qui s'attache à lui, la religion et la morale sont indissolublement

unies, cette éthique, dis-je, faisant abstraction de la théologie
paulinienne, serre de près la pensée de Jésus et justifie la distinction
bien connue entre la religio Christi et la religio de Christo. Voici
le résumé de ce résumé : « Dieu est amour. Le bien suprême est un
ben éthique. Le règne de Dieu est un idéal moral. La repentance
et la justice ne sont plus une condition d'entrée dans ce règne,
mais en font partie. De même qu'il n'y a qu'une seule vertu
religieuse, savoir la foi ou l'amour pour Dieu, il n'y a aussi qu'une
seule vertu morale : l'amour du prochain, et comme la vertu
religieuse est la source de la vertu morale, celle-ci n'est qu'une partie
de la vertu religieuse. »

III. Ce n'est que dans la troisième partie de son travail (p. 21-46)

que M. Jacob aborde proprement, et développe, la question de la
position que Jésus a prise en face de la loi, du système établi et de

ses défenseurs attitrés; la lutte inévitable du principe nouveau avec
l'immobilisme et le formalisme des traditions, des institutions, des

usages et des croyances. Au fond Jésus ne s'est pas proposé et ne

pouvait pas se proposer de fonder une religion nouvelle. Son intention

n'était pas d'abolir la loi, mais de l'accomplir, de la porter à sa

perfection. Ce n'est qu'à mesure que son principe nouveau de sainteté

se trouvait contrarié, blessé par l'ignorance ou la méchanceté

que le conflit devait éclater. Ce n'est que graduellemeut que le
contraste entre son idéal et les réalités extérieures lui fit sentir
l'incompatibilité de son principe avec l'ordre de choses établi et les

idées dominantes. Vrai enfant d'Israël, mais appelé à être le Messie

de son peuple, toute son ambition était de gagner des âmes et de

les préparer pour le règne de Dieu. S'il combat les fausses

interprétations de la loi, il le fait en s'appuyant lui-même sur la loi et

les prophètes ; car en vrai réformateur il n'en veut qu'aux abus et

se soumet d'ailleurs, en conservateur vraiment libre, aux usages qui



THÉOLOGIE 199

ne blessent pas sa conscience. Il pourrait même sembler parfois
que Jésus fût beaucoup plus juif qu'on ne se le représente communément,

quand on voit avec quel soin il s'acquitte des devoirs
religieux et accomplit les cérémonies prescrites, et comment il rattache
ses enseignements aux conceptions courantes.

Laissant de côté les détails sur les discours polémiques de Jésus

(au sujet de Jean-Baptiste, du sabbat, du mariage, etc.), tels que nous
les rapportent les trois premiers évangiles, je récapitule tout l'opuscule

d'après M. Jacob en le traduisant : « L'homme qui a dit que le
ciel et la terre passeront, tandis que le moindre trait de la loi
subsistera, a lui-même déclaré nulles plusieurs parties de la loi de

l'ancienne alliance. L'homme le plus conservateur se comporte en
réformateur radical. C'est que l'idée qui vit en lui agit avec la
puissance et la sûreté qui sont propres aux grandes idées. Jésus, le
Messie, est venu pour accomplir et confirmer la loi en vertu de sa
mission. Mais dans la conscience religieuse morale de ce Messie, cet

accomplissement devient un perfectionnement qui équivaut à

l'abolition de certaines parties et à une transformation totale de la
signification de cette loi. »

« La pensée nouvelle positive de Jésus est que toute l'activité
morale doit se rapporter au bien suprême. Ce qui ne s'accorde pas
avec cette idée doit tomber. Mais cela même que l'on conserve doit
être placé sous un jour nouveau pour recevoir une application
vraie. L'activité morale rapportée au bien suprême n'est pas la
condition préalable pour l'obtention de es bien, mais bien un facteur
(ein Moment) de ce bien. C'est l'accomplissement de la loi, son
développement, son perfectionnement....

» Ce que nous avons déduit de la prédication du royaume comme
contenu de la conscience de Jésus est confirmé par sa manière
d'agir ; toutefois d'après le principe qui ne voit pas dans la réalité
la manifestation pure de l'idée. De là résulte à le bien prendre une
double image de Jésus. Mais n'est-ce pas là le fait de tout homme
eminent qui a réalisé un grand progrès dans le domaine spirituel
La vie nouvelle se développe sous les voiles de la tradition et ne
saurait jamais renier cette origine.

» Nous distinguons par conséquent un Christ selon la chair et un
Christ selon l'esprit, c'est-à-dire une réalité historique et la loi qui
y préside. Celle-ci seule a pour nous une importance directe et
devient notre norme, notre idéal; mais nous ne la possédons que
sous les voiles de celle-là. L'odeur du terroir ne fait pas partie cons-



200 BULLETIN

titutive de l'essence même d'une belle plante, mais sans les amas
de terre qui l'entourent, la semence ne saurait se développer, ni la
plante prospérer.

» La réalité historique que nous nommons u l'attitude de Jésus à

l'égard de la loi mosaïque » n'a pas seulement pour nous de
l'importance en tant que la pensée morale qui en est la base et en un
sens la loi matérielle, devient pour nous une norme morale ; la loi
de son développement formel doit également nous servir de type.
Ce qui est nouveau ne prend pas brusquement et tout d'un coup
la place de ce qui est vieux. Le vrai progrès dans la vie spirituelle,
religieuse, morale, n'a pas sa source dans une critique scientifique
et dans l'exécution d'un programme qui en serait le produit, mais
dans toute l'activité et la vie d'une personne. La vie nouvelle jaillit,
presque sans réflexion, par un élan naturel, des profondeurs
mystérieuses de la personne. Toute critique vraie est un accomplissement,

l'affirmation du nouveau, en sorte que ce qui est vieux
devient superflu et se meurt. »

M. Jacob est un disciple du Dr Baldensperger, le professeur bien

connu de la faculté de Giessen, qu'il cite fréquemment, et qui a

consenti a être le parrain de son travail en le recommandant au
public dans un avant-propos (pages I-IV). Il y aurait beaucoup à

dire sur ces quelques pages où l'on respire d'avance l'atmosphère
morale qui pénètre tout le travail de M. Jacob et où la théorie de

l'évolution est appliquée avec conviction, sans réserve, à la genèse
du christianisme et à la personne même de Jésus. Mais laissant de

côté toute velléité de polémique et me limitant au rôle de simple
bulletiniste, je laisse aux lecteurs bénévoles et compétents le soin
de se former eux-mêmes une opinion sur le grave sujet en question,
en comparant entre eux les ouvrages de MM. Baldensperger, Joh.

Weiss, Bousset et Jacob.

Lnserna san Giovanni, octobre 1894.

Jean-Jacques Parander.



THÉOLOGIE 201

Carl Clemen. — L'unité de conception des épîtres
pauliniennes '.

M. Clemen a voulu, par cet ouvrage, compléter sa Chronologie
des épitres de Paul, publiée depuis un peu plus d'un an. Il le fait
actuellement, en 1894, à l'occasion du second centenaire de l'Université

de Halle, où il est privat-docent. Il reprend successivement
chacun des écrits attribués à l'apôtre des Gentils, depuis les
Thessaloniciens jusqu'aux Pastorales, et il en relève le paulinisme ou le

non-paulinisnie en recourant à la philologie, à l'histoire et à la
pensée contemporaine. Comment abréger ce qui a dû l'être déjà,

pour donner aux lecteurs une idée de l'accumulation de matériaux
que supposent ces 184 pages? L'œuvre sera consultée avec fruit par
tous ceux qui veulent savoir ce qu'ont pensé sur tels et tels passages
douteux les princes de la critique ancienne et moderne, spécialement
les auteurs des hypothèses d'interpolation et de compilation, tant
en Allemagne qu'en France, en Angleterre, en Hollande, en Suisse.

Pour faciliter ces recherches, l'auteur aurait pu joindre à la liste
des noms propres cités (p. 179-183) le répertoire des chapitres et
versets discutés, au lieu de se contenter de les marquer au haut des

pages. Ce n'est pas à dire que la solution de M. Clemen ou le parti
auquel il s'arrête satisfasse toujours : du moins la discussion, delà
préface à la conclusion, est savamment conduite d'après les textes

originaux, ce qui est d'un grand prix, quelque ralentie qu'en
devienne la lecture.

» Die Einheitlichkeit der paulinischen Briefe an der Hand der bisher
mit Bezug auf sie aufgestellten Interpolations- und Oompilations-Hypo-
thesen, geprüft von Lie. Dr. Carl Clemen, Privatdocent an der Universität

Halle-Wittenberg. — Göttingen, Vandenhceck und Ruprecht. 1894.

VI et 184 pages. M. 4, 80.

K. G.


	Théologie

