
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 93

PHILOSOPHIE

L'Année philosophique 1893 L

Les lecteurs de cette Revue connaissent assez l'Année philosophique,

ils ont trop souvent l'occasion de consulter la remarquable
bibliographie française de M. Pillon, ils tiennent surtout en trop
haute estime les anciens rédacteurs de la Critique philosophique,
pour qu'il soit nécessaire d'insister sur la valeur et l'opportunité
d'une pareille publication. La quatrième Année n'intéressera pas
moins les théologiens que les philosophes, car la philosophie
religieuse y occupe une large place. M. Renouvier examine quelques
points de la doctrine chrétienne ; M. Dauriac répond à M. Secrétan

qui, dans un récent article, avait fortement opposé le dieu du théisme

spéculatif à celui du néo-criticisme ; M. Pillon, enfin, étudie
Malebranche, le grand métaphysicien dont nous partageons aujourd'hui
les doutes idéalistes, et à propos duquel se pose le grave
problème des rapports de l'idéalisme avec la théologie catholique ou
protestante.

Dès qu'on aborde la philosophie de la religion, il n'y a plus
moyen d'éluder la redoutable question des miracles. Quelle solution
le néo-criticisme nous apporte-t-il Comme on pouvait s'y attendre,
M. Renouvier supprime le miracle, pirementet simplement: le
devoirdu critique, dit-il,est de supprimer sans hésitation lefait
miraculeux, quel qu'il soit, et, avec lui, les circonstances que l'on ne
pourrait admettre qu'en l'admettant. A la vérité, ni la raison ni
l'idée que se fait ce philosophe des lois naturelles, ne l'obligent à

contester absolument la possibilité du miracle ; et l'expérience, quoi
qu'en ait pensé Renan, ne peut servir à en établir la non-existence,
puisque l'expérience n'a aucune valeur négative; elle nous permet
d'affirmer que tel événement a eu lieu et non pas que tel fait ne
s'est jamais produit ou ne se réalisera jamais. Mais la question doit
être envisagée sous un jour un peu différent «La connaissance de

l'esprit humain en son état d'irréflexion et d'inculture rationnelle
met hors de doute l'existence de la disposition mentale à croire à

des phénomènes miraculeux, à les inventer ou à les accepter ; et
cette disposition a été portée à son comble, indubitablement, à une

1 Publiée sous la direction de F. Pillon. Paris 1894. Alcan.



94 bulletin

époque d'exaltation religieuse où l'on attendait la venue d'un
envoyé de Dieu qui déploierait pour signe de la réalité de sa mission
le pouvoir à lui confié par Dieu d'intervenir par des actes de volonté
dans les phénomènes naturels et d'en changer l'apparence et le

cours (page 19).» L'explication psychologique des récits miraculeux
rend très improbable et en tous cas superflue l'hypothèse de la
réalité des miracles.

L'auteur des Essais de critique générale se sent d'autant plus
libre de soutenir cette thèse hardie, qu'à ses yeux, la vraie religion
n'a rien à y perdre. Si les récits dont il s'agit sont fictifs, il faut
conserver précieusement les croyances qu'ils enveloppent et qui en
sont indépendantes. Ainsi dans la doctrine de la résurrection, il y a
deux éléments à séparer : le fait matériel de l'écartement de la
pierre tombale donnant issue à un cadavre qui vient de renaître à
la vie, et «la foi dans l'existence continuée de cet homme qu'on a
vu mourir, qui a été l'oint de Dieu et qui, resté vivant malgré la
mort apparente, s'est retiré auprès de Dieu et reparaîtra au dernier
jour pour la clôture du drame de l'humanité. » A quoi bon dès lors
s'attacher aux formes extérieures créées probablement par l'imagination

populaire Ce qui importe à la foi chrétienne, ce n'est pas

que les disciples aient vu de leurs yeux le Christ ressuscité, c'est

qu'il soit vivant. Les raisons qui militent contre la réalité du fait
matériel n'ont aucun rapport avec les arguments philosophiques
qu'où pourrait opposer à la croyance purement morale. On peut
donc rejeter le miracle tout en admettant le surnaturel.

D'excellents esprits estiment que ce sont là des vues audacieuses,
subversives, et l'on prévoit leurs objections : Si le miracle n'est pas
impossible, pourquoi le nier d'une manière aussi catégorique?
D'ailleurs l'explication psychologique des récits miraculeux n'est

pas toujours suffisante. Après la mort de Jésus, les disciples se montrent

découragés, abattus. Cette disposition mentale n'était guère
favorable à l'invention d'une légende de la résurrection.... La
remarque mérite d'être prise en considération, quoiqu'elle repose
sur une psychologie peut-être un peu sommaire. Mais un penseur
indépendant comme M. Renouvier ne saurait lui accorder une
valeur décisive. On n'abandonne pas volontiers une théorie, imparfaite

je le veux bien, mais ingénieuse, plausible, pour en revenir
aux idées traditionnelles qui soulèvent des difficultés presque
insurmontables. Admettre la réalité des phénomènes miraculeux, c'est
rentrer en effet dans le monde de l'expérience qui est le monde de

la science. Si la science se bornait à constater et à collectionner



PHILOSOPHIE 95

des phénomènes, on pourrait soutenir que les miracles sont des

événements plus ou moins authentiques. Mais la science moderne
est surtout explicative; après avoir constaté et décrit les
phénomènes, elle prétend les expliquer par la causalité naturelle, abstraction

faite de toute intervention divine. Dès lors, l'historien se trouve
forcé d'ignorer le miracle exactement de même que le psychologue
ignore le libre-arbitre sans en nier lajpossibilité. Il ne rejette pas à

proprement parler les faits miraculeux, qui par leur nature même
échappent à l'histoire puisque ce sont des faits sans cause historique.
Gela posé, la question morale et religieuse reste entière ; le
déterminisme psychologique n'exclut pas la liberté morale et le déterminisme

historique n'est nullement inconciliable avec la Providence
générale, ni même avec l'action divine particulière, pourvu qu'on
la suppose d'ordre moral. Il faudrait seulement distinguer, mieux
qu'on ne l'a fait jusqu'à présent, le domaine des faits et de l'histoire
de celui qui appartient aux hypothèses philosophiques ou à la foi
religieuse. Quant à la distinction établie par M. Renouvier, elle est

assez radicale, puisqu'elle lui permet d'affirmer d'une part que la
question des miracles est indifférente pour les croyances sérieuses
de la religion, et d'autre part qu'en excluant de sa croyance tout
surnaturel on ne garde guère d'une religion que le nom.

On peut juger par ce qui précède de l'intérêt qu'il y aurait à

suivre un esprit aussi peu dogmatique et aussi profondément
religieux dans l'examen des doctrines de la messianité de Jésus, de la
parousie, de la résurrection, etc. Il incline à penser que Jésus n'a

pas cru faire de miracles. Ce qui le frappe dans l'oraison
dominicale, c'est qu'elle exclut l'espérance «de faire intervenir Dieu

par des actions particulières exercées sur la nature, à l'effet de

satisfaire les désirs des personnes, et plus spécialement de celles qui
lui rendent le plus d'hommages. » Notons encore que, selon lui,
Jésus a été sujet à l'erreur, puisque l'absence de péché n'implique
pas l'infaillibilité.

On sait que le fondateur du criticisme français prit autrefois la
défense du polythéisme. Aujourd'hui, il est franchement
monothéiste, mais le Dieu qu'il pose est dépouillé des attributs
métaphysiques de l'éternité et de l'immensité ; en outre, son existence
reste problématique. C'est à ce sujet que s'est engagée entre M.
Secrétan et M. Dauriac une polémique courtoise. Le professeur de

Montpellier défend brillamment la thèse criticiste et profite de

l'occasion pour y ajouter de nouveaux développements. Les
métaphysiciens modernes parlent avec trop de dédain de l'anthropomor-



96 BULLETIN

phisme, répond-il en substance à son illustre contradicteur. Ou il
faut renoncer à concevoir Dieu, ouil faut se résoudre à lui appliquer
les catégories de notre entendement, c'est-à-dire à le concevoir à

notre image. Croit-on par hasard échapper à cette nécessité en lui
attribuant la non-temporalité, la non-spatialitê, la non-relativité
Qui ne voit que ce sont là encore nos propres catégories, affectées

seulement d'un signe négatif Osons donc prétendre que si Dieu
existe, il doit être en quelque manière notre semblable. Cela admis,
nous pouvons nous représenter Dieu selon les exigences de la
raison ou du sentiment religieux, « pourvu que les éléments de cette

représentation ne soient ni absolument ni respectivement
contradictoires. » Or, il est contradictoire d'attribuer à Dieu l'éternité : une
succession infinie de déterminations actuelles ne peut s'être produite
dans la conscience divine : un nombre infini serait, en effet, un
nombre sans nombre ; donc Dieu a commencé. Pareillement il est

contradictoire de lui attribuer l'immensité; s'il agit partout, ce doit
être successivement, non parce qu'il est partout, mais parce qu'il
n'est point toujours dans le même lieu. En tout cas, il doit être
quelque part, dans le ciel, si l'on tient à cette expression. On peut
dire, de plus, sans aucune contradiction, qu'il est juste et bon. Mais
Dieu existe-t-il Impossible de le prouver. L'affirmation de l'existence

de Dieu est le résultat d'une sorte de pari moral, analogue au
pari de Pascal, quoique plus désintéressé. En notre qualité d'hommes,

nous sommes tenus de parier pour ou contre la réalité d'un
ordre moral, pour ou contre Dieu. Et ceux qui croient pouvoir s'en

dispenser, parient tout de même et parient contre.... Ainsi bon gré,
mal gré, nous sommes « embarqués. »

L'homme qui pense, dit M. Dauriac, n'aime pas, en des matières
aussi hautes, être de la même opinion que son charbonnier. Pour
nous, il ne nous déplaît pas de constater qu'après avoir soumis à

une critique rigoureuse les conceptions religieuses des doctes, battu
en brèche le spiritualisme et le dogmatisme théologique, on ne
trouve rien à objecter à la foi du charbonnier.

L'article que M. Pillon consacre à Malebranche et à ses critiques
fait suite à l'Evolution de l'Idéalisme de Dèmocrite à Locke, et sert
d'introduction à l'étude de l'idéalisme au XVIIIme siècle. Les théories
malebranchistes ont en effet exercé sur la philosophie de ce siècle, et

particulièrement sur l'idéalisme anglais, une influence qui a été

parfois méconnue, mais qu'on ne saurait exagérer.
E. MURISIER.


	Philosophie

