
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ADORATION DU CHRIST

QUELQUES PAGES DE DOGMATIQUE ET D'HISTOIRE

PAR

PAUL CHAPUIS

Les Eglises chrétiennes dans leur totalité affirment que Dieu
seul doit être adoré. Elles considèrent ajuste titre comme une
idolâtrie tout hommage suprême rendu à la créature ; car il
importe de ne point ravir à l'Eternel la gloire que seul il
possède. Depuis des siècles d'ailleurs, nous le devons au judaïsme
d'une part, à la philosophie grecque de l'autre, le monothéisme
est devenu le patrimoine commun des civilisés. Lorsqu'il
n'est pas une conviction d'ordre religieux, il demeure un principe

philosophique et se confond volontiers jusque dans
l'athéisme lui-même avec la tendance de noti e esprit qui nous

pousse à ramener l'univers à l'unité. Je ne sache pas, sauf

quelques exceptions plus originales que probantes, que cette
affirmation souffre de contradictions sérieuses. Malgré la divergence

des conceptions, elle surgit comme une conquête achevée,

un des rares postulats qui se réjouissent d'une unanimité
à peu près incontestée.

D'autre part toutes les Eglises chrétiennes, je ne dis plus
l'ensemble des civilisés, affirment que Jésus-Christ mérite les

honneurs divins, qu'il est digne d'être adoré. L'histoire nous
apprend sans doute qu'en ce domaine le consensus n'est pas
absolu, même au sein de la chrétienté professante. Les Ebio-
nites, ainsi que Paul de Samosate dans les siècles anciens, puis



l'adoration DO CHRIST 561

les unitaires, toutes les variétés de l'adoptianisme ont eu et ont
encore leurs représentants. Leur voix ne s'est que rarement
éteinte et à partir du dix-huitième siècle jusqu'à nos temps elle
semble se faire entendre toujours plus énergique et plus
écoutée. Le consensus est donc en cette matière loin
d'atteindre l'accord parfait ; mais il existe en ce sens que la tradition

affirmative est encore la plus générale et la plus forte. A
lire même les œuvres dogmatiques protestantes, on dirait que
le problème est irrévocablement résolu. A peine les théologies
confessionnelles, les dogmatiques spéciales des Dorner, des

Beck, des Martensen, des Lipsius ou des Gretillat lui
consacrent-elles deux ou trois pages. Leur conception en cette
matière se déduit sans doute aisément des principes
christologiques établis par les auteurs et même alors que cette
conclusion ne s'entend pas d'elle-même, là encore où l'on en
sous-entendrait volontiers une différente, l'étude du problème
d'une fuçon un peu complète fait généralement défaut. Chose

singulière et digne de marque, il n'existe pas, à ma
connaissance, de monographie1 un peu complète sur la matière au

sein de cette science théologique qui semble avoir déjà étudié
toutes les questions de son ressort, sans compter celles qui ne
la concernent guère.

En face de ce spectacle, si la tradition comme telle avait

quelque autorité, on ferait bien de ranger notre sujet au
nombre de ceux qui sont élucidés. Mais nous ne sommes pas

bourgeois de Rome. Le protestantisme porte dans son

programme non le mépris, mais l'examen de la tradition. En

dogmatique, autant et plus que dans le domaine pratique, il a pour
mission de peser les arguments de la cause et de reviser s'il le

faut la tradition. Il ne saurait conserver sa position à la tête
de l'évolution religieuse, s'il ne l'a déjà abandonnée du moins
dans l'ordre de la connaissance religieuse, qu'en restant fidèle
à l'esprit de ses origines, c'est-à-dire en continuant la Réfor-

1 Au nombre des études qui abordent indirectement cette question,
signalons : Paul Christ, Die Lehre vom Gebet nach dem Neuen Testament.

— Leiden, Brill, 1886.



562 PAUL CHAPOIS

mation qui ne fut qu'un commencement de reconstruction
évangélique.

La question, du reste, qu'étudient ces pages, si elle a, en la
mesure indiquée tout à l'heure, les apparences de la nouveauté,
s'impose à nous par deux considérations principales ; l'une est
de nature théologique; la seconde intéresse directement la
piété.

On a dit quelque part avec une réelle justesse que la dogmatique

moderne était christocentrique. Qu'il s'agisse des écoles

attentives à défendre et à expliquer le dogme reçu ou de celles

qui prétendent à des méthodes historico-critiques, la christologie

a subi partout des remaniements profonds. Personne à

peu près ne veut entendre parler d'Athanase et de Nicée ;

le concile de Chalcédoine est un patron qu'on répudie. Peut-
être les traditionalistes ont-ils tort, nous en jugerons tout à

l'heure. Ce coup d'épaule donné en passant aux conceptions
géniales et profondes que rappellent ces noms pourrait bien

après tout renverser autre chose qu'un pan de mur inutile ; il
risque d'ébranler la construction entière, tant il est vrai que
toutes les questions, comme toutes les pierres d'un édifice,
sont solidaires les unes des autres. En tous cas, tout renouvellement

christologique, toute tentative qui aspire à pénétrer
l'œuvre du Rédempteur est tenue de se demander ce qu'elle
doit faire de l'adoration du Christ enseignée par l'Eglise. Si

d'ailleurs on essayait d'échapper à la question, l'opinion des

adversaires les moins habiles se chargerait de la poser, sûrs

qu'ils seraient de répondre ainsi au sentiment d'un grand
nombre.

C'est ce qu'a fait, il y a trois ans, dans la Revue de théologie
et de philosophie1 de Lausanne, M. le pasteur Eugène Barnaud
d'Yverdon. Répondant avec une grande noblesse de sentiment
et de pensée à un essai de christologie2 qui s'inspirait des

méthodes de la théologie de la conscience, il s'est approprié
l'apostrophe de M. Gretillat : « De quel droit adorez-vous un

1 Année 1892. Cahier de novembre p. 576 et suivantes.
2 Paul Chapuis, La transformation du dogme christologique au sein de

la théologie moderne. Lausanne, Bridel, 1893.



l'adoration du christ 563

homme qui ne diffère de vous que par le rang et non par
l'essence ?» M. Barnaud qui s'écrie : « Je ne suis pas trinitaire,
je suis un monothéiste convaincu, » réclame cependant pour le
Christ l'adoration absolue. Les conclusions qu'il combat lui
paraissant conduire au rejet logique de cette dernière, il
s'effraie, il recule, dit-il, il préfère « demeurer dans le statu

quo. »

Monothéiste convaincu, non trinitaire, partisan de l'adoration
absolue du Fils de l'Homme, nous retenons cela. On ne
posera jamais mieux la thèse et l'antithèse... sans synthèse. La

question est d'une limpide clarté.
Peut-être pourtant est-elle mal posée. A la prendre dans sa

réalité dernière elle reviendrait à celle-ci : Comment au moyen
de l'analyse historique et de l'expérience chrétienne est-il
possible de concevoir notre rapport avec le Christ? Que devons-

nous entendre par notre communion avec le Sauveur de

nos âmes, lorsque, par exemple, nous disons comme l'apôtre
Paul qu'il a plu à Dieu de révéler son Fils en nous? (Gal.I, 17).

Mal posée, disons-nous Assurément, au point de vue
théologique ; mais bien posée, si l'on tient compte des affirmations
d'une piété assez courante au milieu de nous. Les chrétiens de

ce jour, non pas tous, mais un grand nombre parlent communément

de l'adoration du Christ.
Cette conception est un des traits caractéristiques de la piété

morave, dont nous avons eu personnellement le privilège de

ressentir la bienfaisante influence ; elle appartient également à

la physionomie du Réveil au sein du protestantisme de langue
française, comme à celle de toute la grande famille pietiste qui
a Spener pour père. Dans la pratique, sinon toujours dans

l'analyse réfléchie, l'adoration va jusqu'à l'identification de

Dieu et de son Christ. C'est au Christ que s'adressent volontiers

les oraisons; il est moins le médiateur, le chemin qui conduit

au Père que le remplaçant du Père, ce qui faisait dire un

jour à un homme que pourtant toutes ses sympathies
rattachaient à cette tendance, qu'à force de suivre cette pratique le

Seigneur Jésus-Christ faisait oublier le bon Dieu. N'est-ce pas

dans ce milieu qu'on a pu dire dans l'esprit d'un pur anthro-



564 faul chapuis

popathisme, si la piété se souciait des noms en isme, que Dieu

est mort sur la croix du Calvaire pour les péchés de ses

créatures On saisit ce sentiment jusque dans l'éducation religieuse
de l'enfance. Il n'y a pas très longtemps qu'un enfant de nos
écoles du dimanche à qui l'on demandait qui avait créé le

monde répondait hardiment au mépris du premier chapitre de

la Genèse : « Mais le Seigneur Jésus » Dans un excellent livre
d'instruction religieuse, adaptée à l'intelligence des enfants *,

on lit à propos de la chute qu'Adam et Eve « furent un peu
consolés dans leurs cœurs quand ils sortirent du jardin » car
« le Seigneur Jésus avait promis à son Père de descendre sur
la terre et de sauver de l'enfer Adam et Eve et leurs enfants. »

Ces exemples et ces observations ne fournissent pas sans

doute, on aurait tort de l'oublier, une caractéristique de la

piété protestante contemporaine prise dans sa généralité. Ils
concernent un groupe assurément intéressant et qui n'a d'autre
désir que de vivre la vie de Jésus-Christ. Mais là même où
l'éducation religieuse a mis en un meilleur relief la crainte de

Dieu et l'adoration du Père, les hommages rendus au Sauveur

comme à Dieu lui-même ne paraissent ni étranges, ni déplacés.
Ils constituent la grande et séculaire tradition de l'Eglise.

Quoi que l'on puisse penser de ces conceptions, on se
gardera de les traiter à la légère. A supposer même que ce soient
des représentations imparfaites et rudimentaires de la foi, elles
demeurent par l'inspiration qui les traverse un signe de la

grandeur du Christ, un irrécusable témoignage de l'impression
qu'il produit et qui, du coup, dans tous les âges, l'élève bien au-
dessus des plus grands parmi les fils des hommes. Il est facile
sans doute d'assimiler en une large mesure cette apothéose aux
phénomènes qui, au sein du catholicisme, par exemple, ont
provoqué l'efflorescence des saints et le culte de la mère de

Dieu. Les causes psychologiques actives sont analogues quoique
non identiques dans l'un et l'autre cas ; le sentiment religieux
trouve dans des formations de ce genre une traduction de ses

1 Ligne après ligne (collection de Toulouse) 1876, par l'auteur de
l'Aube du jour.



l'adoration du christ 565

impressions profondes. Aux yeux de plusieurs, cette traduction

est d'un littéralisme grossier et peut-être que pour une
culture plus élevée, les docteurs de Rome ont raison de distinguer
entre le culte de latrie rendu à Dieu et à Jésus-Christ, l'hy-
perdoulie qui convient à la Vierge et la doulie aux saints, puis
indirectement aux images et aux reliques. L'esprit des docteurs
trouve dans ces définitions un moyen de distinguer l'hommage
rendu à Dieu de celui dont on honore les créatures. C'est une
satisfaction accordée à leur conscience, qui paraît y trouver
sa tranquillité. Mais le peuple qui ne vit point en Sorbonne ne
sait trop que faire des définitions abstraites. Il est, disions-
nous, littéraliste et se fait des éléments les plus spirituels de

l'être des représentations concrètes ; la langue de la piété est
et sera nécessairement toujours, comme toute espèce de

langage d'ailleurs, celle de la représentation. La réalité qu'on
tente d'exprimer s'évanouit volontiers dans le symbole ;

celui-ci absorbe celle-là. On constate toutefois que dans la

mesure où elle se déroule et progresse, l'évolution religieuse
tend à corriger la représentation. La réflexion, l'expérience
morale, la culture de chaque siècle qui chaque jour élargit
le cercle de ses bénéficiaires, épurent le sentiment religieux
et les formes sous lesquelles il essaie de s'exprimer. Toutes

ces formes tendent à la spiritualisation. Les partisans des

peines éternelles ont spiritualise l'enfer, je ne dis pas idéalisé

et pour cause L'eschatologie a suivi la même loi ; la présence
et l'action de l'Esprit divin ne se démontrent plus guère palla

glossolalie, les mouvements sismiques ou les langues de feu.

Sous cet angle, nous essayerons de considérer l'antithèse

signalée : les chrétiens adorent et servent un seul Dieu et la

plupart d'entre eux prétendent qu'au Christ aussi sont dus ces

mêmes divins hommages.
Trois questions suffisent en somme à notre dessein : Qu'est-

ce qu'adorer Que dit l'histoire relativement à l'adoration de

Christ? Que conclure des données recueillies?



566 Paul chapuis

I

Adorer La notion est complexe. Quelques philologues nous
disent que le mot dérive de la préposition ad et de os, oris la
bouche. 11 serait synonyme de baiser et indiquerait le signe du

plus profond respect. Selon d'autres savants, et cette étymolo-
logie est peut-être la plus simple, le terme serait issu de ad et

orare (allemand : anbeten), dérivation d'ailleurs identique à

la précédente quant aux racines premières ; il signifierait parler,
s'adressera quelqu'un, le prier. La lumière de la langue est
insuffisante ; tout au plus peut-on en déduire avec Littré, qui avait
sa philosophie, cette observation que l'adoration ne peut
s'adresser qu'à des êtres sensibles, supposés capables de percevoir
l'hommage. Ce serait dès lors un abus de langage que de dire
avec l'abbé Delille que Voltaire adorait le café, comme d'autres
adorent les huîtres.

Les mots d'ailleurs qui font saillir la notion sont tous
empruntés aux attitudes ou à l'action des adorants. Si l'allemand
dit anbeten, comme le latin et le français adorare, l'hébreu
dit mnintÖn. ou "PSi le grec Tvpoamveïv par allusion au pros-
ternement des adorateurs. Ces derniers termes d'ailleurs
expriment l'hommage rendu par le sujet à son roi, par le
serviteur à son maître, par l'inférieur au supérieur, comme par le

suppliant à son Dieu. C'est là le côté formel de l'acte ; pour en

préciser la nature, on s'adressera moins au mot qui l'indique
qu'à la qualité de celui auquel cet acte s'adresse.

Dans le domaine spécifiquement religieux, lexiques, philosophes

et théologiens sont d'accord pour affirmer que l'adoration
au sens précis est l'hommage rendu à la divinité. Elle fait donc

partie de toutes les religions et l'on pourrait dire qu'elle est

partout l'expression propre de la dépendance de l'adorateur
en face de l'adoré, cette dépendance se manifestant en des

formes diverses, qui constituent le culte, avec ses oraisons,
ses sacrifices et ses cérémonies.

Les sources hébraïques auxquelles remonte, pour une part,
notre éducation religieuse nous permettent une analyse plus



l'adoration du christ 567

rigoureuse de la notion. Israël a conquis le monothéisme
religieux et la philosophie grecque lui a fourni postérieurement les
notions spéculatives qui peuvent se rattacher au principe en le
définissant. L'Eglise,bien que Jésus de Nazareth ait donné à

l'affirmation comme une nouvelle vie, a importé cet héritage dans
sa théologie. Ses docteurs et leurs spéculations ont en quelque
sorte précisé la pensée, qui par quelques-uns de ses côtés est
devenue plus abstraite et plus rigoureusement limitée. Nous ne

l'emploierons plus dans ce sens littéral et humain où Pline
dit Elephanti regem adorant (s'agenouillent), où Junianus
Justinus écrit qxf Alexander adorari se jubet (se prosterner
devant lui). Le mot a totalement perdu son sens premier dans

le langage de la religion ; il est ici exclusivement réservé aux
hommages rendus à l'Etre divin. Ce phénomène n'est pas purement

linguistique ; le sens des mots suit le travail des idées.

Il est d'ordre religieux et philosophique; il s'explique par la

notion même de Dieu telle qu'elle ressort de notre histoire
qui a abouti à une distinction entre Dieu et l'homme, infiniment

plus sérieuse — n'est-elle pas allée jusqu'à l'antithèse
absolue? — que celle des périodes antérieures. Si l'adoration
est ainsi réservée à Dieu, elle marque entre autres la distance

qui sépare le Créateur de la créature, le fini de l'infini, l'absolu
du relatif. Nous adorons Dieu parce qu'il est l'Absolu, l'incréé,
cause première et directrice.

Si de l'ordre de la philosophie religieuse nous passons à la

religion proprement dite, il sera facile de vivifier cette sorte
d'abstraction. L'adoration est une activité, un mode d'activité,
qui procède d'un sentiment de dépendance. Elle est la

reconnaissance libre et volontaire de cette dépendance. Toute la

religion, toute la morale sont contenues dans le phénomène.
Aussi est-ce peut-être un abus de langage, du moins une
expression imparfaite, que de voir dans l'adoration avant tout
ce que j'appellerai un de ses côtés formels. Le catholicisme et

quelques catégories de protestants parlent ainsi du sentiment de

l'adoration auquel, disent-ils, ils veulent faire une place dans le

culte, qu'ils voudraient vivifier et exalter par l'éclat des

cérémonies liturgiques et musicales. Peut-être confondent-ils trop



568 PAUL CHAPUIS

l'élévation des âmes vers Dieu avec l'esthétique et les impressions

qu'elle fournit. Je ne médis point de l'esthétique et des

éléments qu'elle peut donner à la vie morale, mais il importe
très fort de se souvenir que l'adoration est action et qu'il est

dangereux de la confondre, même sans l'identifier, avec des
sensations pures, avec des ébranlements supérieurs où la
conscience risque d'être parfois peu intéressée.

Jésus-Christ l'a dit à la Samaritaine : « Dieu est Esprit ; il faut

que ceux qui l'adorent l'adorent en esprit et en vérité, » à

Jérusalem, à Garizim, à Rome, à Saint-Pétersbourg, à Genève ou à

Wittemberg. Comme l'indique déjà le prophétisme dans la
meilleure de ses périodes, l'adoration véritable est le sacrifice de

l'esprit brisé par le repentir, du cœur froissé dans une sainte
humiliation ; l'adoration est une obéissance qui s'étend à tous
les actes de la vie, rapportés à Dieu comme à leur source et à

leur but tout ensemble. La majesté des cathédrales, l'austère et

spirituelle simplicité du culte calviniste y peuvent concourir,
mais son centre et sa substance gisent dans la reconnaissance

pratique et constante de la volonté de Dieu, soumettant et
devenant notre volonté. Chaque devoir accompli est une
adoration, comme chaque défaillance une idolâtrie de soi-même
ou du monde créé. ni!"P nXT' disent déjà les livres sacrés des

Hébreux ; Impela, ^ar/>eûe<v ont écrit les LXX dans la version des

livres historiques, SouXsûsiv généralement dans celle des

prophètes. Un service, servir, non seulement au sens rituel, mais

au sens réel qu'indique l'esprit évangélique (Mat. IV, 11;
Luc. IV, 8; Act. XXVII, 23; Rom. I, 9; Phil. III, 3), servir non
l'homme, ni le plus saint des hommes envisagé comme maître
suprême, mais servir Dieu, tout rapporter à lui, voilà l'adoration
chrétienne.

Cette adoration revient-elle à Jesus-Christ Et si elle lui
revient dans quel sens faut-il l'entendre Comment en d'autres
termes faire la synthèse de l'affirmation monothéiste et de celle

qui veut sans contradiction dans les mots ni dans les choses,
rendre au Fils de l'homme les divins hommages?

Consultons l'histoire; elle nous fournit ici de précieuses
instructions.



l'adoration du christ 569

II

Dans l'ordre de la dignité et du temps, Jésus de Nazareth
mérite le premier d'être entendu d'après le témoignage des

Synoptiques. Ces livres ne sont pas sans doute les plus anciens
documents chrétiens à nous connus; les épîtres de Paul leur
sont antérieures ; mais comme reflet de l'histoire, on accordera
sans peine qu'ils nous fournissent la tradition la plus ancienne
et aussi la plus objective, la plus impersonnelle, que nous
soyons en mesure d'atteindre.

Nous apprenons d'eux tout d'abord que le Maître a confirmé
et posé comme à nouveau le principe du monothéisme absolu
et de l'adoration qui revient à Dieu seul en tant que de Dieu
procède et dépend la totalité des êtres. Deux déclarations sont
ici très particulièrement significatives. La première, dans la
scène de la tentation, refuse l'hommage divin à tout autre qu'à
Dieu : « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui
seul » (Mat. IV, 10). Cette parole, à entendre Matthieu et Luc,
serait une citation scripturaire, un écho de Deut. VI, 13, très
librement rendu, en dehors du texte original et même des LXX,
que rappellent seuls directement les mots au™ f/.óv&> iarpsùauç*,

se prosterner (npaaxvvsh) et servir, la forme et le fond de l'hommage,

la reconnaissance, dirions-nous, de la dépendance où

nous sommes et du pouvoir que Dieu a sur nous, parce qu'il
est Dieu.

Le second texte n'est pas moins formel. Dieu seul est bon, dit
Jésus au jeune homme riche qui l'avait apostrophé en disant :

Bon maître! (Marc X, 18; Luc XVIII, 19. Autre forme dans

Mat. XIX, 17.) oùSeîç àyxObç si f«? sic ô ©soç. Il est contraire à la
totalité générale des évangiles de voir ici comme un indice
d'une défaillance chez Jésus, comme s'il avouait son infirmité,
son imperfection morale. On s'étonnerait qu'alors il n'eût jamais
ailleurs joint le cri de son cœur aux confessions de ses frères.

Mais il entend néanmoins réserver cette bonté morale dans sa

1 L'original et les LXX ont in1 <t>oßeiv au lieu de wçookwsîv. Les LXX
ajoutent au texte primitif KoTJ^d^ay (s'attacher a).

THÉOL. ET PHIL. 1895. 37



570 PAUL CHAPUIS

source comme dans son caractère absolu et éternel au Dieu

unique, qui la possède tout entière, tandis que la créature
même la plus sainte doit la conquérir et la puiser à la source
suprême, comme un don, et non comme une possession
primitive. Dès lors cette déclaration n'affirme pas seulement,
ce qui va sans dire, le principe monothéiste, mais elle place
celui qui la prononce en dehors du eîç ô Osdç, dans la catégorie
de la créature, des êtres dépendants du Dieu unique et éternel.

Du reste, est-il besoin de le rappeler, rien dans l'attitude ou
les paroles de Jésus d'après cette tradition primitive ne nous le

montre comme acceptant, encore moins comme réclamant Fado-

ration, ni pour le présent, ni pour l'avenir. Lorsqu'il parle de la

prière qui est parfois au sens élevé un des signes de l'hommage
suprême, c'est à Dieu qu'il nous invite à adresser nos requêtes.
Il nous a appris à dire : Notre Père On introduit dans l'histoire

synoptique des pensées qui lui sont étrangères, lorsqu'on
oppose à cette invocation collective le mon Père employé par
Jésus dans le jardin des Oliviers, comme si cette différence de

pronom indiquait à elle seule une différence de relation, l'une
essentielle, pour employer le langage de l'école, l'autre dérivée

comme celle qui relie des êtres de nature différente. Oh

non Pour une fois le problème des « deux natures » est sûrement

hors de cause. Je te loue, ô Père, dit en une action de

grâce connue, le Maître de Nazareth, Seigneur du ciel et de la
terre ; oui Père embrassant dans l'invocation et ses frères et
lui-même. S'il dit ailleurs Mon Père, n'est-ce pas en un pressant

besoin personnel, comme il fait dire mon père aussi au fils
prodigue dans le sentiment de ses fautes individuelles Si,
d'autre part, l'oraison dominicale emploie le possessif notre,
c'est, comme le rappelait déjà Chrysostome, pour nous faire
souvenir de notre solidarité et enlever à nos supplications ce

qu'elles pourraient garder d'égoïsme. Tout d'ailleurs dans

l'évangile ne nous crie-t-il pas, et avec quelle éloquence que
cette paternité divine est ou doit devenir notre trésor et notre
force, comme elle fut le trésor et la force du Maître qui l'a

pratiquement révélée. C'est même là l'originalité et le centre

précis de l'œuvre qu'il a accomplie.



l'adoration du christ 571

D'ailleurs, toutes les recommandations relatives à la prière,
celle de Matthieu VI, à propos de l'oraison faite selon lajustice
qui dépasse celle des Pharisiens, la parabole du péager et celle
du juge inique sont inspirées du même sentiment : C'est Dieu,
le maître du ciel et de la terre et notre Père qu'il faut invoquer.

Sans doute, en se rendant témoignage à lui-même, le Christ
a marqué en paroles connues de tous l'autorité centrale qu'il
possède dans le monde moral. Son moi supérieur et retentissant

se pose devant nous comme un impératif catégorique. Il
prétend à devenir le directeur suprême de nos vies. Il demande

non qu'on l'adore, mais qu'on le suive avec cette obéissance
d'un disciple à son maître. Mais pourquoi cela? Dans quel but
cette autorité et ces appels? Pour lui-même, comme s'il se
donnait pour la source première de l'univers, comme l'absolu

temporairement limité au rôle du relatif humain. Ce serait
là peut-être la formule de la christologie traditionnelle, si tant
est qu'on puisse l'entendre. Mais le témoignage de Jésus,
l'autorité de Jésus, les appels de Jésus ne vont à lui que pour
révéler le Père et conduire au Père qui, lui, est le but suprême.
Il ne voile pas Dieu, il le manifeste, il le montre, il le veut.
Médiateur, Sauveur, Fils, prenez un nom, prenez l'autre, le
rôle du Christ s'y trouve défini comme dans tout son enseignement,

sans qu'on puisse nulle part, d'après la tradition
synoptique, l'assimiler à Dieu et le faire entrer dans cette
catégorie, disons cette personnalité dont il est écrit : tu le serviras

lui seul
La tradition exégétique, lorsqu'elle considère le Christ à

travers la dogmatique de l'Eglise, a cru parfois découvrir dans les

textes les indices positifs de l'adoration du Fils de l'Homme.
Laissons de côté ce nom d'Emmanuel (Mat. 1, 22-23), cette
appellation du protévangile tirée d'Esaïe VII, 14, qui, chez le

prophète, s'entend de la délivrance du peuple en face d'un danger
imminent, et dans notre contexte, sans visée de théologie
spéculative à coup sûr, de l'œuvre rédemptrice du Messie telle que
l'indique le nom même de Jésus (Dieu délivre). En revanche, les

actes de mmsiv, de npotrxwsïv, se jeter la face contre terre, se



572 PAUL CHAPUIS

prosterner, dont le Maître est souvent l'objet n'indiqueraient-ils
pas un hommage divin L'exégèse contemporaine, même la plus
respectueuse des traditions, répond en général par la négative.
Il suffit pour confirmer cette interprétation de deux remarques
fort simples. La première est d'ordre philologique, et nous
l'avons signalée plus haut. Les termes indiqués s'emploient
aussi bien de l'hommage rendu à un roi, à un supérieur que
de l'adoration proprement dite. Le serviteur de la parabole,
dans Mat. XVIII, 26, se prosterne devant son créancier. Les

suppliants qui se jettent aux pieds du Seigneur pour implorer
la guérison; Pierre lui-même quand il s'abat devant son Maître
lors de la pêche miraculeuse (Luc V, 8), entendent lui montrer
leur infirmité et rendre honneur à sa puissance. La psychologie

et les lois les plus élémentaires du développement de la
foi chez les premiers témoins défendent de leur prêter l'adoration

d'un Sauveur ou d'un Maître d'humble apparence, quoique
de grande puissance, sous lequel ils auraient discerné le Dieu

adorable. Je m'étonne même que dans l'histoire des mages nos
versions françaises les plus récentes, Segond et Stapfer, mais

non pas Oltramare, continuent à traduire le npocnuvsh par adorer.

Le contexte qui parle du roi des Juifs montre pourtant
jusqu'à l'évidence, me semble-t-il, qu'il s'agit d'un hommage
rendu à l'héritier d'une race royale... à moins qu'on n'argue de

l'origine du protévangile pour y voir des affirmations
postérieures et de nature spécialement spéculative. La teneur
générale du document imprégné de la pensée messianique
rend cette hypothèse fort improbable sous cette forme. Vraie

d'ailleurs, elle ne contredirait pas notre thèse, puisqu'elle ferait
sortir le protévangile de la tradition judéo-chrétienne qui lui
donna naissance.

Je ne vois que deux textes où l'hésitation serait permise. Le

premier se lit dans Mat. XIV, 33 : Après la marche de Jésus et
de Pierre sur les eaux, il est dit de ceux qui montaient la barque

npo<Tix\)VY)iTtx.i/ au™ léyovrs;- Àta)8<Ss 6eo0 ulô; sî. Mais on remarquera

que cette forme du récit est de date récente, aussi bien

que l'incident de la marche de Pierre sur les eaux, signalé ici
seulement. D'ailleurs, ici comme partout dans les synoptiques,



l'adoration du christ 573

le titre de Fils de Dieu ne dépasse pas l'acception messianique.
Ce sens est, dans le cas particulier, d'autant plus évident que
Marc relève dans le texte parallèle l'aveuglement des disciples
qui n'avaient même pas compris le miracle des pains. A plus
forte raison ne saurait-on leur prêter cette intuition supérieure
qui découvrirait en Jésus une personnalité d'essence divine,
digne d'adoration.

Le second passage signalé se trouve dans Luc, dans son récit

abrégé de l'ascension (XXIV, 52) où il est dit des témoins
npoirxv-11-htja.vTeç aizb-j. Mais on sait que ces versets présentent un
texte fort tourmenté ; il ressort même de la comparaison des

manuscrits les plus autorisés que ces mots doivent être retranchés,

comme le font, contre l'avis de Tregelles, Tischendorf

(VIII major), Gebhardt, Wescott et Hort. Ces deux derniers

critiques les rangent même parmi les leçons notoirement
postérieures (noteworthy rejected readings). Le texte parallèle de

Matthieu (XXVIII, 17), origine probable de l'interpolation chez

Luc, rapporte aussi ce prosternement devant le ressuscité, en

signalant cependant le doute de plusieurs témoins au sujet de

cette apparition. Mais rien ne s'oppose en fait à l'entendre d'un

simple hommage rendu par les disciples au vainqueur du
tombeau, vu que la résurrection n'est nulle part présentée dans

les documents apostoliques comme signe et preuve d'une divinité

essentielle. Elle est, au contraire, partout dans les discours
du livre des A",tes, comme dans Rom. I, 4, l'indice de la

messianité, triomphant du scandale de la croix. On ne saurait
donc tirer de ces notions aucune instruction contraire à nos

conclusions antérieures.
Si l'on désirait tenter, toutefois, une précision plus grande,

on remarquera que le irpoaxmeïv n'est appliqué à Jésus, j'omets,
cela va sans dire, la scène de la tentation et celle du prétoire,
qu'une fois par Marc, le document du type le plus ancien

(Marc V, 6), nulle part dans Luc, sauf dans le texte contraire,
cité tout à l'heure, mais dix fois par Matthieu1. Si, dès lors,
ce qui me paraît très improbable, l'un ou l'aulre de ces pas-

1 Mat. 11. 2, 8, IL Vili, 2. IX, 18. XIV, 33. XV, 25. XX, 20. XXV111, 9,17.



574 PAUL chapuis

sages devait être entendu dans le sens d'une adoration positive,

il y faudrait reconnaître l'influence d'une conception
christologique postérieure, qui, par anticipation, jetterait son
reflet sur la tradition la plus ancienne.

Quoi qu'il en soit de ce point spécial, les données recueillies
nous permettent d'affirmer avec une certitude suffisante que,
d'après le témoignage des synoptiques, Jésus ne reçoit ni ne
réclame l'adoration au sens religieux et précis de cette idée.

A cette thèse, nous ajouterons deux observations qui la
confirment indirectement.

Nous possédons un document d'ordre historique, postérieur
d'une ou deux décades au moins à la rédaction définitive des

trois premiers évangiles. Ce sont les Actes des apôtres. Malgré

l'effacement de certains souvenirs dont ils témoignent, ils
rappellent pourtant par d'autres côtés la fraîcheur des

premières impressions. La personnalité de Jésus s'y détache comme
celle du Messie qui devait passer par la mort, mais qui l'a
vaincue parce qu'il est le saint de Dieu. Sa résurrection a

imprimé à la mission dont il fut revêtu le sceau divin. Il nous est

présenté comme un homme dont Dieu a légitimé l'œuvre
en faisant par ses mains des miracles, des prodiges et des

signes ; il est le serviteur (rat's) envoyé de Dieu, que le ciel doit
recevoir jusqu'à l'époque du rétablissement universel; l'homme
encore par lequel Dieu jugera le monde. Nulle part dans ces

pages une seule trace de divinité transcendante et adorable. Le

phénomène s'explique, soit que l'écho des premières tendances
spéculatives n'ait pas impressionné l'écrivain jusqu'à l'amener
a de telles conclusions, soit que ces tendances n'aient pas

encore, à l'heure où il écrivait, produit dans les communautés les

conséquences qui en sortiront plus tard.
Cette dernière opinion serait confirmée par ceux des

documents du Nouveau Testament qui sont issus du judéo-christianisme,

dans cette période où la tendance avait déjà subi
l'ascendant de l'apôtre Paul. La lettre de Jacques et la
première de Pierre sont les témoins auxquels je fais allusion. L'adoration

du Christ n'y est ni indiquée, ni même soupçonnée. On

l'expliquera pour Jacques par la nature de son exhortation qui



l'adoration du christ 575

ne l'amenait pas sur ce terrain et nous ne tirerons rien de

son silence, si étrange qu'il puisse paraître en une question de

cette gravité. Mais la christologie de Pierre existe et le Maître

y apparaît comme l'agneau prédestiné au sacrifice expiatoire,
comme la victime sans fraude ni tache, que rien dans ces

pages ne nous autorise à ranger dans la catégorie du divin au

sens de l'Eglise.
Tout autre est la situation lorsqu'on aborde les écrits

pauliniens d'une part, dont nous exceptons pour l'heure les épîtres
pastorales, mais auxquels on peut rattacher la théologie des

Hébreux, et, d'autre part, toute la littérature johannique,
l'Apocalypse comprise, quel que soit d'ailleurs l'auteur dernier
de ce livre visionnaire. Malgré leurs différences que nous
signalerons bientôt, ces deux groupes littéraires ont un caractère

commun qui les distingue de tous les autres écrits du
Nouveau Testament.

Tandis que les œuvres dont nous avons parlé plus haut
racontent ou exhortent, réfléchissant ainsi d'une façon simple et
volontiers très objective la figure du Christ et la première
impression laissée par lui, celles qui vont nous occuper ajoutent

à l'intérêt pratique et dans un esprit hautement religieux
ce que j'appellerai la méditation de l'œuvre du Rédempteur.
Elles renferment les premiers germes, les éléments des futures
théologies. Elles font plus qu'exposer, elles tentent d'expliquer
le Christ, de se rendre compte de sa personne et de son œuvre,
de les définir. Elles créent, en un mot, dans un but éminemment

pratique, des systèmes.
Ce phénomène, sans parler de cette tendance de l'esprit qui

aspire à se rendre compte des choses, est conditionné dans

l'espèce par deux circonstances principales.
La première est de nature morale. L'impression produite

par le Sauveur sur ceux dont il saisit l'âme, les fruits de sa

communion, les transformations qu'il opère dans la direction
de la vie morale, sont si prodigieusement gigantesques qu'ils
provoquent chez des natures prédisposées à la réflexion une

question impérieuse : Qui est ce Sauveur? d'où lui vient cet

empire? quels sont les moyens de son action?



576 Paul chapuis

Ensuite, les circonstances historiques réclamaient cette
élaboration. De bonne heure, au sein des communautés, l'on voit
poindre les germes des hérésies. Les horizons intellectuels et

moraux, les conceptions qui formaient l'air ambiant amènent

aux questions posées des solutions diverses. Les théosophies
juives, la philosophie elle aussi, l'alexandrine en particulier,
suggèrent des réponses, et c'est au sein de ce travail intérieur
et des discussions qu'il suscite que les Paul et les Jean sont
amenés à poser leurs principes, à fournir à l'Eglise l'autorité
de leur pensée et de leurs expériences, en des écrits de

circonstances, sans doute, qui ne sont point des traités de
théologie, mais qui préparent la théologie.

Les données de leurs constructions, ils les ont trouvées en

partie dans l'expérience de leur vie en Christ et ce ne fut jamais
qu'avec une préoccupation religieuse qu'ils ont abordé ces

grands sujets. Mais il ne se pouvait point que pour l'expression

de leur pensée ils se dépouillassent des catégories générales

de leur époque, de cet ensemble d'affirmations courantes,
de données acquises qui, pour tous les hommes, tous les

les temps, tous les lieux, enveloppent, encadrent la substance

même de nos pensées. Ces conditions, disons, si vous le voulez,

les affirmations générales de la théosophie, les vues
admises sur les rapports entre Dieu et le monde, ont donné
à ces premières christologies, si pratique qu'en soit l'intention,
une allure spéculative.

Nous dirons qu'avec Paul et Jean commence l'ère de la
christologie théocentrique, si l'on me passe cette expression un peu
pédante, mais très claire. Elle s'épanouira, en sa forme
hellénisante, jusqu'aux conciles classiques du quatrième siècle, qui
marquent l'apogée du mouvement.

Commençons par l'apôtre Paul. On connaît sa christologie;
mais, pour la bien saisir, il importe de rappeler son origine.
Les premiers témoins, un Pierre, par exemple, avaient reçu
leurs impressions du Christ entendu vu et contemplé au

travers de sa vie terrestre. C'est à ces impressions qu'ils ont
rattaché leur conception du Sauveur. Paul n'a point passé

par cette école; la tradition historique, il apprit sans aucun



l'adoration du christ 577

doute à la connaître dans ses traits essentiels, mais à proprement

parler, ce n'est pas sur elle qu'il fonde sa foi. « Si nous
avons connu Christ selon la chair, c'est-à-dire le Christ historique,

ce n'est plus ainsi que nous le connaissons.» Christ selon

l'Esprit, le Christ spirituel, glorifié, est pour lui le principe
vital (II. Cor V, 16). Le point de contact entre cet apôtre et
le Sauveur, le point de départ de sa vie chrétienne sont ailleurs,
dans la vision de Damas, dans la contemplation du Christ
céleste, révélé en lui, qu'il a vu, qui lui est apparu et que,
dès lors, il a servi. Toute sa christologie est dans cette
expérience. Sans aucun doute, ce Glorifié, enveloppé de la lumière
céleste, est bien le même que Jésus de Nazareth dont le zélé

Pharisien avait persécuté les disciples. Mais sa vie céleste, qui
prouve sa résurrection et qui supprime le scandale de la croix,
le mystère du Messie souffrant, auquel s'était achoppé le

disciple de Gamaliel, est la source d'où il tirera la substance
de sa conception. C'est lui qu'il sert, lui qui vit dans ses

croyants pour les former à son image, lui qui est et demeure
le Chef de l'Eglise. Si, historiquement parlant, Jésus est fils
de David ; en vertu de sa sainteté réalisée, dont sa
résurrection est la conséquence, il est le Fils de Dieu, l'élu théocratique.

Un esprit de si puissante envergure ne pouvait en rester à

ces constatations. Par une sorte de régression nécessaire, il
devait se demander et la nature et l'origine de cet être supérieur.
Les spéculations théosophiques qui, durant la seconde partie
de sa carrière, se produisirent au sein même des communautés
chrétiennes sous l'influence de l'essénisme spéculatif, l'auraient
d'ailleurs obligé à aborder le problème. Pour le résoudre, il
ne pouvait guère sortir des principes en quelque sorte axioma-

tiques, acceptés dans son milieu. Or, l'un de ces principes
était l'affirmation d'êtres intermédiaires entre Dieu et le monde ;

un autre, celui qui cherche au delà de l'horizon terrestre,
préexistants dans le ciel, les choses et les êtres marquants dans

l'ordre de la religion et de l'humanité. Aussi, le glorifié est-il à

ses yeux un de ces préexistants; les souvenirs du rabbinisme

l'invitaient à faire de lui l'homme céleste, opposé à l'homme



578 PAUL CHAPUIS

terrestre. Le premier est du ciel, comme le second est de la
terre (1 Cor. XV, 45 47).

Assurément, qui le nierait l'apôtre ne s'est point borné à

reproduire des thèses rabbiniques. Comme Jésus lui-même il
est parti des notions existantes pour les purifier et les
continuer. Aussi cet homme céleste est-il revêtu par Paul d'attributs

supérieurs. Je pense bien qu'à suivre la pensée générale
de la théologie paulinienne, ce Fils de Dieu existait de toute
éternité dans le plan ou la pensée de Dieu, ce qui découle,

pour ne rien dire de plus, de sa notion même de Dieu ; mais

Dieu a réalisé cette pensée dans le temps avant l'histoire
humaine. Christ est ainsi l'image de Dieu, le premier-né de toute
créature, qui a participé à la formation de l'univers et qui est

devenu comme le centre d'unité de l'univers créé. Médiateur,
unificateur, actif dans la création et la rédemption, telle est

l'image sous laquelle l'apôtre conçoit la personne et l'œuvre du
Sauveur. On dirait vraiment que cette pensée se confonde

avec le Logos johannique. Paul n'a pas le mot, il a presque
la chose. Nous n'oserions affirmer avec M. Sabatier que si
Paul n'a pas employé ce terme, ce soit très certainement par
une volonté bien « arrêtée. » Nous ignorons en tout cas les

motifs de cette abstention. Peut-être, je dis peut-être, faut-il
les chercher, entre autres, dans l'éducation palestinienne de

l'écrivain qui, comme nous le verrons bientôt, a précisément
sur ce point spécial déterminé, malgré certaines analogies,
une différence assez marquée entre le type paulinien et la

théologie johannique.
Mais, ces faits admis, qu'en conclurons-nous relativement à

l'adoration du Christ? La théologie traditionnelle, faute de

distinguer les temps, les idées, les auteurs, a une réponse
triomphante. Elle conclut des faits à l'adoration, elle cite quelques
textes, des mots, des noms, des titres.

Ces titres sont ceux de xvpioç et de @sôç donnés par Paul à

Jésus-Christ.

KvpuK, on le sait, est avec une nuance le synonyme de Ssommrc,

possesseur, seigneur, maître, dominus. Dans Mat. XVIII, 25

il désigne le maître créancier. (Voyez XXIV, 26 ; XXV, 19.



l'adoration du christ 579

Marc XII, 9, le maître de la vigne. Luc XII, 45, etc. Jean XII,
21. Actes XVI, 19. Col. IV, 1, etc.). Les LXX s'en sont servis
d'abord pour rendre l'hébreu "]HX ou D^IK (Gen. XVIII,
12; XLII, 33), dans l'allocution, comme nous disons
monseigneur ou monsieur; puis pour désigner Dieu, essentiellement

dans les passages où, selon le keri perpétuel, les
traductions remplaçaient par ''DTS le tétragramme sacro-saint
de mrP- En cette double acception, le nom a passé dans la
langue. Il est devenu un des noms propres du Christ, je dirais
même le nom aimé de la chrétienté. Les Pères l'emploient de

préférence à tout autre, et cela se comprend puisque l'appellation

XpuTzôç avait encore quelque chose de national, de

judaïque, donc de moins familier à la gentilité. Il ne serait point
impossible que l'apôtre Paul ait été le principal propagateur de

ce titre si riche, qui indique si bien la suprématie du Christ et
notre rôle de Soûloi. Mais il serait intéressant de savoir à quel
élément se rattache, d'après la langue des LXX, son emploi
dans le Nouveau Testament, chez Paul en particulier. Faut-il
le rapporter au sens premier, ordinaire? Il indiquerait alors la

suprématie du Seigneur, sa xupiÓTm sur l'Eglise et les croyants,
sa maîtrise spirituelle, son autorité morale. Ou bien insistera-

t-on sur sa synonymie avec le nom de Jahveh, d'autant plus

que, dans nos écrits, xvpioç est aussi un nom de Dieu? En ce

cas, xvpioç annoncerait et comprendrait déjà les manifestations
futures ; Jésus, pour employer l'incorrect langage de la dogmatique

traditionnelle, serait d'essence divine et non d'essence

humaine; il peut, il doit être adoré comme Dieu.

Nous pensons que cette dernière interprétation est insoutenable

et voici pourquoi :

Cremer, un homme de la tradition, dans son excellent lexique
de la grecite du Nouveau Testament1, s'exprime comme suit à

ce sujet : « xvpioç, quand ce mot désigne le Christ, correspond
à l'hébreu fHK, ^IX. D^lìS, mais jamais à Jahveh
(réservé à Dieu seul). »

1 Cremer, Biblisch-theologisches Wörterbuch der neutestamenllichen

Grcecitœt, seconde édition. Gotha, 1872.



580 PAUL CHAPUIS

« En effet, tandis que le Christ est souvent appelé K-ûptô; ™oç,

ftoü, rip.äv j nirV comme nom propre n'a jamais de suffixe
tandis que "Htf les comporte et les possède ; ensuite, dans l'Ancien

Testament, un des noms fréquents de Dieu est celui de

Jahveh-Elohim, rendu dans les LXX parKu/n'oç ô ©sôç. Nulle part
dans le Nouveau Testament cette expression n'est appliquée à

Jésus-Christ, phénomène étrange, si Jahveh était dans l'opinion
apostolique un nom approprié au Fils de l'Homme. On remarquera

enfin que lorsque xûpu>ç désigne Dieu, il s'agit presque
toujours de citations de l'Ancien Testament, ou tout au moins
d'allusions à l'Ancien Testament ; ainsi : -tipèpoi toû Ku/aîou mrP DI''
tandis que la parousie est appelée -fiptépa. toû xvpiov fyrâv. »

Ces considérations lexicologiques ne sont pas sans valeur.
Mais elles sont dépassées par la remarque suivante : l'apôtre
appelle le Christ en tant que Kvpioç un àmOpa>Koç ì\ oùpmov, un
homme, donc une créature, la première des créatures, qui a

eu un commencement puisqu'elle est appelée npuTOroxoç natmc

xtîo-ewç. Sur ce texte discuté, laissons la parole à M. Bovon1 :

« Ce terme voudrait-il dire que le Sauveur ne soit, selon

l'apôtre, qu'une des créatures de Dieu? La plupart des

commentateurs le nient, en alléguant que la suite désigne
Jésus-Christ comme étant antérieur à toutes choses (Col. I,
17), ce qui oblige, affirment ces interprètes, à prendre le
nâirriç xTtWoç dans le sens d'un génitif de comparaison. Toute
créature étant mise de côté, — telle serait la pensée exprimée

par ce fragment, — Christ seul se dresse de l'autre, en sa
souveraine majesté, lui qui domine les origines et se rapproche de

Dieu lui-même. Néanmoins (c'est encore M. Bovon qui parle),
il demeure incontestable que le mot de premier-né appelle
l'idée d'une série subséquente se reliant à un terme initial qui
lui demeure analogue, ainsi lorsque Jésus est appelé «

premier-né d'entre les morts, » Col. 1,18, « premier-né parmi beaucoup

de frères » (Rom. VIII, 29). L'apôtre ne dit pas assurément

que le Sauveur soit une créature au même rang que les

autres ; toute sa christologie, au contraire, montre qu'il lui

1 J. Bovon, Théologie biblique du Nouveau Testament, T. Il, p. 285.



l'adoration du christ 581

attribue une dignité spéciale; mais ce texte n'en exclut pas
moins, d'une manière très positive, la notion réputée orthodoxe
d'une égalité d'essence. Christ apparaît ici comme la plus
ancienne et la plus élevée des manifestations du Dieu suprême ;

en tout état de cause « un prenderete, ne saurait être éternel. »

Et nous concluons à notre tour que si Christ est une créature,

même la plus ancienne, même revêtue d'une dignité
spéciale, s'il a un commencement même antérieur à l'univers,
celui qui dit ces choses, nous parlons de saint Paul, ne saurait
lui conférer une place intra-divine, ni lui accorder une
adoration qui appartient à celui qui est béni éternellement et qui
s'appelle Jahveh. L'apôtre maintient donc non seulement la
subordination du Fils, mais sa distinction très nette et très
accusée d'avec le Père.

Si nous ne craignions de lasser la patience du lecteur, nous
aborderions ici la christologie de l'épître aux Hébreux. Bien

que son alexandrinisme la sorte du type paulinien et lui
fasse une place à part, elle suit cependant les grandes lignes
tracées par le Tarsien. Nulle part l'écrivain anonyme n'enseigne
la divinité essentielle du Fils ; il y songe si peu que « dans son

enumeration des habitants de la Jérusalem céleste il sépare
Jésus de Dieu1. » « Vous vous êtes approchés de Dieu, le juge
de tous, des esprits des justes parvenus à la perfection et de

Jésus, le médiateur de la nouvelle alliance. » Du reste, comme
Paul, l'auteur place très explicitement au nombre des êtres créés

non seulement le Christ et les êtres supérieurs, mais aussi le
Christ et les hommes. Celui qui sanctifie, dit-il, et ceux qui
sont sanctifiés sont tous issus d'un même Dieu. C'est pourquoi,
ajoute-t-il (II, 11), le Christ n'a pas honte d'appeler les

pécheurs ses frères. Et qu'on veuille bien le remarquer, il ne

s'agit pas ici du Christ incarné, mais du Christ préexistant.
Tout l'effort de l'auteur, dans cette portion de son œuvre, tend
à prouver non la divinité du Christ, mais sa supériorité sur les

esprits similaires. Il part de prémisses et de conceptions sur
les rapports entre Dieu et le monde, analogues à celles de Paul.

1 Ménégoz, L'épître aux Hébreux.



582 Paul chapuis

On ne l'invoquera donc pas plus que ce dernier en faveur
d'une adoration du glorifié, car, ici comme là, ce préexistant,
comme ce glorifié, est une créature.

Nous ne rompons guère l'unité de cette étude en signalant à

cette place les pensées de l'Apocalypse, dans la mesure où cet
écrit appartient à un auteur chrétien. Elles nous conduisent

encore au même résultat. M. Bovon, avec lequel nous sommes à

peu près d'accord sur cette matière, dit que d'après cet auteur,
la haute dignité reconnue au Christ se fonde sur son union
substantielle avec Dieu. Au point de vue de la spéculation
ancienne, le mot n'est guère exact.. Toutes les créatures,
d'après le visionnaire, rendent, il est vrai, hommage à l'Agneau
glorifié, qui est l'Alpha et l'Oméga, le premier et le dernier ;

un saint Paul aurait pu s'exprimer de la sorte. Cet hommage,
en effet, revient à la reconnaissance de la xvpiimç du Christ
à la gloire de Dieu le Père, selon l'expression connue de

la lettre aux Philippiens. Je rappelle d'ailleurs que l'Apocalypse
accorde aux vainqueurs de la foi (II, 27) le pouvoir sur les

nations, ainsi que Christ l'a reçu de son Père, qu'il leur sera
donné de s'asseoir sur le trône du Christ, comme Christ s'est
assis sur le trône de Dieu, dans une communion parfaite avec

lui, que ce Christ est appelé le commencement de « la créature
de Dieu. »

Aucun de ces textes ne modifie nos conclusions antérieures ;

ils les confirmeraient plutôt.
Une nouvelle évolution se produirait-elle avec l'apparition

d'un nouveau nom conféré au Sauveur On sait en effet que
le Christ est quelquefois appelé ©sôç.

Dans la collection canonique, cette désignation apparaît deux

fois ; les autres textes cités jadis sont généralement reconnus
controuvés. Le seul certain est le cri de Thomas : Mon

Seigneur et mon Dieu ô xvpioç pou xm ô @sds pou. On ne fera pas état
de cet article ô parce qu'ailleurs on rencontre le nom sans ce

déterminatif ; on sait en effet que dans les invocations, les

apostrophes, le Nouveau Testament, même une fois ou deux

Démosthène, et c'est tout dire, emploient le nominatif articulé
à la place du simple vocatif. (Comp. Mat. XI, 26 ; XXVII, 39 ;



l'adoration du christ 583

Luc VIII, 54 ; Jean XIX, 3, etc.) Le second texte cité est
douteux. Il s'agit de Rom. IX, 5, où se lit ©eós d'après les manuscrits

les plus accrédités. On le traduit de deux ou trois
manières. Ou bien : le Christ qui est au-dessus de tous Dieu
soit béni éternellement. Ou bien : desquels descend Christ.
Que Dieu, qui est sur toutes choses, soit béni éternellement. Ou

encore : desquels descend le Christ, qui est Dieu sur toutes
choses, béni éternellement.

Quoique improbable, acceptons cette dernière interprétation.
A la fin du premier siècle, en tous cas dès la première moitié
du second, c'est-à-dire dans la période qui a vu naître entre
autres les Pastorales, les lettres de Clément de Rome (1,97-100 ;

II, 130-160), Barnabas, Hermas et la Didachè, cette appellation
appliquée à Christ devient en somme assez commune et ne

paraît pas même avoir été un titre d'ordre supérieur. La
première de Clément parle des TraB-hp-ma au™;, ce pronom se rapportant

dans la phrase à un ©sôç, comme plus tard une lettre
d'Ignace dira aux Romains d'être les imitateurs toû waSouç toû ©sou

pou. La seconde de Clément commence en disant au lecteur

qu'il faut concevoir (ypovsïv) Jésus-Christ ti>ç mpi ©soû; la Didachè

appelle le Seigneur par allusion à Psaume CX, 4. ô ©eoç A«/3îS. Ces

exemples pourraient aisément être multipliés. Nous y ajouterons

seulement le témoignage de Pline le jeune, qui en 96 écrivait

à Trajan que dans leur culte les chrétiens ont coutume de

chanter un cantique au Christ quasi deo.

C'est une réelle méconnaissance de l'histoire que de tirer de

ces faits une induction en faveur de ce que nous appelons

aujourd'hui l'adoration. Notre notion de Dieu revêt une certaine

rigueur qu'elle était très loin d'avoir dans les premiers siècles.

On y employait, sans dommage d'ailleurs pour le monothéisme

principiel que posaient la religion et la philosophie, le nom de

Dieu en un sens dérivé et très large, comme nous le faisons

aujourd'hui pour l'adjectif divin. Le terme a quelque chose

d'élastique. L'Ancien Testament applique plusieurs fois le nom
de Dieu à des hommes. On lit au Psaume LXXXII, 6 : Vous êtes

des dieux, vous êtes des fils du Très-Haut. (Ex. IV, 16 ; VII, 1 ;

XXII, 8-9.) Dans Jean X, 34, 35, Jésus-Christ use de ce terme



584 PAUL CHAPUIS

de la même manière et l'on connaît le mot cité par Paul dans

son discours aux Athéniens. A partir de Domitien, l'empereur
se fait appeler dominus et deus. A en croire Eusèbe, les

prophètes montanistes recevaient les hommages divins, comme

quelques chefs des écoles gnostiques. Dans Minucius Felix
(IIIme siècle) Cecilius parle d'honneurs divins accordés aux
prêtres chrétiens; sans descendre jusqu'à cette époque, Eusèbe

encore nous rapporte que les païens deSmyrne, lors du martyre
de Polycarpe, craignaient que les chrétiens ne divinisassent
leur évêque. L'apothéose est une des formes de la pensée du

temps. Elle remplace nos bronzes.

Il sort de là que la notion de divinité avait une compréhension

considérable et l'on rangeait volontiers dans la catégorie
tout voûç supérieur, toute grandeur un peu puissante Est-il
étonnant après cela que sans l'adorer au sens précis, les chrétiens

aient accordé au Christ ce nom générique de ©sôç? Ni
l'héritage de l'hébraïsme, ni celui de la pensée grecque ne s'y
opposaient.

Mais la fin du premier siècle ou le premier quart du second

a vu surgir la littérature johannique avec la conception
spéciale et capitale qu'elle représente.

Tandis que Paul avait construit sa christologie en partant du
Christ glorifié qui est celui de son expérience personnelle, le
quatrième évangile, sans parler de la première de Jean, a suivi
une voie différente. Jean, tout en restant théocentrique dans

sa conception générale, a tenté d'unir l'histoire et la spéculation.

Son livre réfléchit des souvenirs, tout en disant au travers
de l'histoire et au moyen de l'histoire ce qu'il pense de Jésus.

C'est à la fois l'œuvre d'un témoin impressionné par les faits

contemplés et les enseignements recueillis et d'un théologien
qui cherche l'unité dans la diversité des apparences, le secret
de l'incomparable grandeur et de l'incomparable puissance du

Rédempteur.
On sait quel est pour Jean le mot de l'énigme. Jésus c'est le

Verbe divin. L'apôtre n'inventa ni le mot, ni la chose. C'est

une propriété indivise. Elle appartient à la philosophie alexandrine

sous quelques angles, aux héritiers spirituels de Platon



l'adoration du christ 585

et du Portique, à la théosophie de Palestine, sœur du judaïsme
des rives du Nil.

Pourquoi Jean a-t-il choisi cette catégorie? A tout prendre,
je l'ignore. Elle convenait sans doute à ses aspirations religieuses
et à ses contemplations théosophiques. A la fin du premier
siècle d'ailleurs, en Asie-Mineure, alors que déjà dans les
communautés la philosophie et la religion nouvelle allaient se

rencontrant, la notion ne devait point être ignorée. N'était-on pas
à cet âge que M. Ménégoz appelle très bien celui de l'incubation
gnostique Le monde entre l'homme et Dieu est un ciel très
peuplé, rempli d'anges, de dominations, de puissances, d'éons,
comme on dira bientôt. Quelques théosophes semblent avoir fait
du Christ l'archange suprême, et Paul et les Hébreux ont
directement ou indirectement combattu cette définition en élevant
le Christ au-dessus de tous ces êtres, auxquels il est supérieur
dans l'ordre du temps et de la puissance. D'autres méditatifs,
précurseurs de Cérinthe, distinguaient et séparaient en Christ
l'éon divin de l'homme de Nazareth mort sur le Golgotha et
Jean les renie comme des antechrists qui se refusent à reconnaître

le Christ venu en chair. Dans son évangile, le Logos
devient l'explication centrale, l'élément originel de sa christologie.

Ce nom répondait aux aspirations comme aux horizons
du temps. C'était un vieux moule, sans doute, mais qu'on pouvait

remplir d'un contenu nouveau.
Jésus donc est le Verbe : ò \6yos abpÇ scevero! Sans entrer dans

l'analyse de cette pensée, remarquons simplement, cela suffit
à notre propos, que la doctrine a chez Jean un intérêt et un
but moral et n'est pas comme elle le deviendra après lui et le fut
avant lui une thèse spécialement cosmologique. L'élément

nouveau, l'élément chrétien qu'il introduit dans le principe, est
facile à saisir : Le Logos s'est incarné dans un homme, est ainsi
entré en rapport direct et organique avec l'humanité pour
l'élever au-dessus d'elle-même. Cet élément, le théologien l'a
greffé sur la thèse philosophique, qui, elle, n'est pas dans sa

catégorie différente chez Jean et dans l'alexandrinisme. Ici
comme là le Verbe était au commencement, ce qui le range
dans l'ordre de la créature ; son éternité est une notion étran-

THÉOL. ET PHIL. 1895. 38



586 Paul chapuis

gère à l'écrivain, il ne l'affirme nulle part ; mais les fonctions du
Verbe le rapprochent de la christologie paulinienne, en ce sens

que dans l'un et l'autre cas la médiation créatrice et la médiation

rédemptrice constituent les fonctions essentielles du

Logos. Chez Paul et chez Jean, enfin, le préexistant, 7r/3û>TOToxof

ou M70S, est nettement distingué de Dieu. Dérivé de lui,
première manifestation de l'énergie divine dans le temps, quoique,
dans les conceptions rappelées, antérieur à l'univers, le Fils
premier-né n'est pas Dieu, est distinct et dépendant de lui. Il
est dès lors impossible de fonder même sur la théologie johannique

l'adoration du Christ, au sens précis de l'idée ; car ce

Christ, le verbe qu'il incarne est une créature.
(A suivre.)


	L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire

