Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: L'adoration du Christ : quelgues pages de dogmatique et d'histoire
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ADORATION DU CHRIST
QUELQUES PAGES DE DOGMATIQUE ET D’HISTOIRE

PAR

PAUL CHAPUIS

Les Eglises chrétiennes dans leur totalité affirment que Dieu
seul doit étre adoré. Elles considérent a juste titre comme une
idolatrie tout hommage supréme rendu & la créature; car il
importe de ne point ravir a ’Eternel la gloire que seul il pos-
séde. Depuis des siécles d’ailleurs, nous le devons au judaisme
d’une part, 4 la philosophie grecque del’autre, le monothéisme
est devenu le patrimoine commun des civilisés. Lorsqu’il
n’est pas une conviction d’ordre religieux, il demeure un prin-
cipe philosophique et se confond volontiers jusque dans I'a-
théisme lui-méme avec la tendance de notre esprit ui nous
pousse & ramener l'univers & l'unité. Je ne sache pas, sauf
quelques exceptions plus originales que probantes, que cette
‘affirmation souffre de contradictions sérieuses. Malgré ladiver-
gence des conceptions, elle surgit comme une conquéte ache-
vée, un des rares postulats qui se réjouissent d’une unanimité
4 peu prés incontestée.

D’autre part toutes les Eglises chrétiennes, je ne dis plus
I'ensemble des civilisés, affirment que Jésus-Christ mérite les
honneurs divins, qu’ll est digne d’étre adoré. L’histoire nous
apprend sans doute qu’en ce domaine le consensus n’est pas
absolu, méme au sein de la chrétienté professante. Les Ebio-
nites, ainsi que Paul de Samosate dans les siécles anciens, puis



L’ADORATION DU CHRIST 561

les unitaires, toutes les variétés de ’adoptianisme ont eu et ont
encore leurs représentants. Leur voix ne s’est que rarement
éteinte et A partir du dix-huitiéme siécle jusqu’a nos temps elle
semble se faire entendre toujours plus énergique et plus
écoutée. Le consensus est donc en cette matiére loin d’at-
teindre I’accord parfait ; mais il existe en ce sens que la tradi-
tion affirmative est encore la plus générale et la plus forte. A
lire méme les ceuvres dogmatiques protestantes, on dirait que
le probléme est irrévocablement résolu. A peine les théologies
confessionnelles, les dogmatiques spéciales des Dorner, des
Beck, des Martensen, des Lipsius ou des Gretillat lui consa-
crent-elles deux ou trois pages. Leur conception en cette
matiére se déduit sans doute aisément des principes christo-
logiques établis par les auteurs et méme alors que cetie con-
clusion ne s’entend pas d’elle-méme, 14 encore ou I'on en
sous-entendrait volontiers une différente, I’étude du probléme
d’une fugon un peu compléte fait généralement défaut. Chose
singuliére et digne de marque, il n’existe pas, & ma con-
naissance, de monographie! un peu compléte sur la matiére au
sein de cette science théologique qui semble avoir déja étudié
toutes les questions de son ressort, sans compter celles qui ne
la concernent guére.

En face de ce spectacle, si la tradition comme telle avait
quelque autorité, on ferait bien de ranger notre sujet au
nombre de ceux qui sont élucidés. Mais nous ne sommes pas
bourgeois de Rome. Le protestantisme porte dans son pro-
gramme non le mépris, mais I’examen de la tradition. En dog-
matique, autant et plus que dans le domaine pratique, il a pour
mission de peser les arguments de la cause et de reviser §’il le
faut la tradition. Il ne saurait conserver sa position & la Léte
de I’évolution religieuse, s’il ne I’a déja abandonnée du moins
dans I’ordre de la connaissance religieuse, qu’en restant fidele
A l'esprit de ses origines, c’est-2-dire en continuant la Réfor-

! Au nombre des études qui abordent indirectement cette question,
signalons: PauL Curist, Die Lehre vom Gebet nach dem Neuen Testament.
— Leiden, Brill, 1886.



H62 PAUL CHAPUIS

mation qui ne fut qu’un commencement de reconstruction
évangélique.

La question, du reste, qu’étudient ces pages, si elle a, en la
mesure indiquée tout & I’heare, les apparences de la nouveauté,
s'impose a nous par deux considérations principales ; 'une est
de nature théologique; la seconde intéresse directement la
piété. '

On a dit quelque part avec une réelle justesse que la dogma-
tique moderne était christocentrique. Qu'il s’agisse des écoles
attentives a défendre et 4 expliquer le dogme recu ou de celles
qui prétendent & des méthodes historico-critiques, la christo-
logie a subi partout des remaniements profonds. Personne &
peu prés ne veut entendre parler d’Athanase et de Nicée;
le concile de Chalcédoine est un patron qu’on répudie. Peut-
étre les traditionalistes ont-ils tort, nous en jugerons tout a
I’heure. Ce coup d’épaule donné en passant aux conceptions
géniales et profondes que rappellent ces noms pourrait bien
apres tout renverser autre chose qu’un pan de mur inutile; il
risque d’ébranler la construction entiére, tant il est vrai que
toutes les questions, comme toutes les pierres d’un édifice,
sont solidaires les unes des autres. En tous cas, tout renouvel-
lement christologique, toute tentative qui aspire & pénétrer
Peeuvre du Rédempteur est tenue de se demander ce qu’elle
doit faire de I’adoration du Christ enseignée par I'Eglise. Si
d’ailleurs on essayait d’échapper & la question, 'opinion des
adversaires les moins habiles se chargerait de la poser, sars
qu’ils seraient de répondre ainsi au sentiment d’'un grand
nombre.

C’est ce qu'a fait, il v a trois ans, dans la Revue de théologie
et de philosophie! de Lausanne, M. le pasteur Eugéne Barnaud
d’Yverdon. Répondant avec une grande noblesse de sentiment
et de pensée 4 un essal de christologie 2 qui s’inspirait des mé-
thodes de la théologie de la conscience, il s’est approprié
I'apostrophe de M. Gretillat: « De quel droit adorez-vous un

1 Année 1892. Cahier de novembre p. 576 et suivantes.
2 Paul Chapuis, Lia transformation du dogme christologique au sein de
la théologie moderne. Lausanne, Bridel, 1893.



L’ADORATION DU CHRIST 563

homme qui ne différe de vous que par le rang et non par
I'essence? » M. Barnaud qui s’écrie : « Je ne suis pas trinitaire,
je suis un monothéiste convaincu, » réclame cependant pour le
Christ T'adoration absolue. Les conclusions qu'il combat lui
paraissant conduire au rejet logique de cette derniére, il s’ef-
fraie, il recule, dit-il, il préfére « demeurer dans le statu
quo. »

Monothéiste convaincu, non trinitaire, partisan del’adoration
absolue du Fils de 'Homme, nous reteiions cela. On ne po-
sera jamais mieux la thése et I’antithése... sans synthése. La
question est d’une limpide clarté.

Peut-étre pourtant est-elle mal posée. A la prendre dans sa
réalité derniére elle reviendrait & celle-ci : Comment au moyen
de Panalyse historique et de I’expérience chrétienne est-il pos-
sible de concevoir notre rapport avec le Christ? Que devons-
nous entendre par notre communion avec le Sauveur de
nos ames, lorsque, par exemple, nous disons comme P'apdtre
Paul qu’il a plu & Dieu de révéler son Fils en nous? (Gal. l, 17).

Mal posée, disons-nous ? Assurément, au point de vue théo-
logique ; mais bien posée, si I'on tient compte des affirmations
d’une piété assez courante au milieu de nous. Les chrétiens de
ce jour, non pas tous, mais un grand nombre parlent commu-
nément de I'adoration du Christ.

Cette conception est un des traits caractéristiques de la piété
morave, dont nous avons eu personnellement le privilege de
ressentir la bienfaisante influence ; elle appartient également 4
la physionomie du Réveil au sein du protestantisme de langue
francaise, comme 4 celle de toute la grande famille piétiste qui
a Spener pour pére. Dans la pratique, sinon toujours dans
I'analyse réfléchie, 'adoration va jusqu’a l'identification de
Dieu et de son Christ. C'est au Christ que s’adressent volon-
tiers les oraisons ; il est moins le médiateur, le chemin qui con-
duit au Pére que le remplacant du Pére, ce qui faisait dire un
jour & un homme que pourtant toutes ses sympathies ratta-
chaient a cette tendance, qu’a force de suivre cette pratique le
Seigneur Jésus-Christ faisait oublier le bon Dieu. N’est-ce pas
dans ce milieu qu’on a pu dire dans l'esprit d’'un pur anthro-



564 PAUL CHAPUIS

popathisme, si la piété se souciait des noms en isme, que Dieu
est mort sur la croix du Calvaire pour les péchés de ses créa-
tures ? On saisit ce sentiment jusque dans I’éducation religieuse
de 'enfance. Il n’y a pas trés longtemps qu’un enfant de nos
écoles du dimanche & qui 'on demandait qui avait créé le
monde répondait hardiment au mépris du premier chapitre de’
la Geneése : « Mais! le Seigneur Jésus ! » Dans un excellent livre
d’instruction religieuse, adaptée a lintelligence des enfants?,
on lit & propos de la chute qu’Adam et Eve « furent un peun
consolés dans leurs cceurs quand ils sortirent du jardin » car
« le Seigneur Jésus avait promis & son Pére de descendre sur

la terre et de sauver de I'enfer Adam et Eve et leurs enfants. »
- Ces exemples et ces observations ne fournissent pas sans
doute, on aurait tort de l'oublier, une caractéristique de la
piété protestante contemporaine prise dans sa généralité. Ils
concernent un groupe assurémentintéressant et qui n’a d’autre
désir que de vivre la vie de Jésus-Christ. Mais 14 méme ou I’é-
ducation religieuse a mis en un meilleur relief la crainte de
Dieu et I’adoration du Pére, les hommages rendus au Sauveur
comme a Dieu lui-méme ne paraissent ni éiranges, ni déplacés.
Ils constituent la grande et séculaire tradition de I’Eglise.

Quoi que I'on puisse penser de ces conceptions, on se gar-
dera de les traiter & la légére. A supposer méme que ce soient
des représentations imparfaites et rudimentaires de la foi, elles
demeurent par l'inspiration qui les traverse un signe de la
grandeur du Christ, un irrécusable témoignage de I'impression
qu’il produit et qui, du coup, dans tous les dges, I’éléve bien au-
dessus des plus grands parmi les fils des hommes. Il est facile
sans doute d’assimiler en une large mesure cette apothéose aux
phénomeénes qui, au sein du catholicisme, par exemple, ont
provoqué ’efflorescence des saints et le culte de la mére de
Dieu. Les causes psychologiques actives sont analogues quoique
non identiques dans 'un et 'autre cas ; le sentiment religieux
trouve dans des formations de ce genre une traduction de ses

! Ligne aprés ligne (collection de Toulouse) 1876, par l'auteur de
Y Aube du jour.



L’ADORATION DU CHRIST 565

impressions profondes. Aux yeux de plusieurs, cette traduc-
tion est d’un littéralisme gressier et peut-étre que pour une cul-
ture plus élevée, les docteurs de Rome ont raison de distinguer
entre le culte de latrie rendu & Dieu et & Jésus-Christ, ’hy-
perdoulie qui convient & la Vierge et la doulie aux saints, puis
indirectement aux images et aux reliques. L’esprit des docteurs
trouve dans ces définitions un moyen de distinguer ’hommage
rendu & Dieu de celui dont on honore les créatures. C’est une
satisfaction accordée & leur conscience, qui parait y trouver
sa tranquillité. Mais le peuple qui ne vit point en Sorbonne ne
sait trop que faire des définitions abstraites. Il est, disions-
nous, littéraliste et se fait des éléments les plus spirituels de
I’étre des représentations concretes; la langue de la piété est
et sera nécessairement toujours, comme toute espéce de lan-
gage d’ailleurs, celle de la représentation. La réalité qu’on
tente d’exprimer s’évanouit volontiers dans le symbole;
celui-ci absorbe celle-la. On constate toutefois que dans la
mesure o elle se déroule et progresse, I’évolution religiease
tend 4 corriger la représentation. La réflexion, 'expérience
morale, la culture de chaque siécle qui chaque jour élargit
le cercle de ses bénéficiaires, épurent le sentiment religieux
et les formes sous lesquelles il essaie de s’exprimer. Toutes
ces formes tendent & la spiritualisation. Les partisans des
peines éternelles ont spiritualisé ’enfer, je ne dis pas idéalisé
et pour cause! L’eschatologie a suivi la méme loi; la présence
et ’action de I’Esprit divin ne se démontrent plus guére par
la glossolalie, les mouvements sismiques ou les langues de feu.

Sous cet angle, nous essayerons de considérer l'antithése
signalée: les chrétiens adorent et servent un seul Dieu et la
plupart d’entre eux prétendent qu’au Christ aussi sont dus ces
mémes divins hommages .

Trois questions suffisent en somm= a notre dessein : Qu’est-
ce qu'adorer ? Que dit I’histoire relativement & I'adoration de
Christ? Que conclure des données recueillies ?



566 PAUL CHAPUIS

I

Adorer ! La notion est complexe. Quelques philologues nous
disent que le mot dérive de la préposition ad et de os, oris la
bouche. 1l serait synonyme de baiser et indiquerait le signe du
plus profond respect. Selon d’autres savants, et cette étymolo-
logie est peut-étre la plus simple, le terme serait issu de ad et
orare (allemand : anbeten), dérivation d’ailleurs identique &
la précédente quant aux racines premieres ; il signifierait parler,
s’adressera quelqu’un,le prier. La lumiére de la langue estinsuf-
fisante ; tout au plus péut-on en déduire avec Littré, qui avait
sa philosophie, cette observation que l'adoration ne peut s’a-
dresser qu’a des étres sensibles, supposés capables de percevoir
I'hommage. Ce serait dées lors un abus de langage que de dire
avec 'abbé Delille que Voltaire adorait le café, comme d’autres
adorent les huitres.

Les mots d’ailleurs qui font saillir la notion sont tous em-
pruntés aux attitudes ou a 'action des adorants. Si I’allemand
dit anbeten, camme le latin et le francais adorare, ’'hébreu
dit FIMAY, ou T2, le grec mposxwnev par allusion au pros-
ternement des adorateurs. Ces derniers termes d’ailleurs
expriment ’hommage rendu par le sujet & son roi, par le ser-
viteur & son maitre, par U'inférieur au supérieur, comme par le
suppliant & son Dieu. C’est 14 le coté formel de ’acte ; pour en
préciser la nature, on s’adressera moins au mot qui l'indique
qu’a la qualité de celui auquel cet acte s’adresse.

Dans le domaine spécifiquement religieux, lexiques, philoso-
phes et théologiens sont d’accord pour afffrmer que ’adoration
au sens précis est ’hommage rendu 2 la divinité. Elle fait donc
partie de toutes les religions et I’on pourrait dire qu’elle est
partout I’expression propre de la dépendance de I'adorateur
en face de l'adoré, cette dépendance se manifestant en des
formes diverses, qui constituent le culte, avec ses oraisons,
ses sacrifices et ses cérémonies.

Les sources hébraiques auxquelles remonte, pour une part,
notre éducation religieuse nous permettent une analyse plus



L’ADORATION DU CHRIST 567

rigoureuse de la notion. Israél a conquis le monothéisme reli-
gieux et la philosophie grecque lui a fourni postérieurement les
notions spéculatives qui peuvent se rattacher au principe en le
définissant. L’Eglise,bien que Jésus de Nazareth ait donné al’af-
firmation comme une nouvelle vie, a importé cet héritage dans
sa théologie. Ses docteurs et leurs spéculations ont en quelque
sorte précisé la pensée, qui par quelques-uns de ses coOtés est
devenue plus abstraite et plus rigoureusement limitée. Nous ne
Pemploierons plus dans ce sens littéral et humain ot Pline
dit Elephanti regem adorant (s’agenouillent), ol Junianus
Justinus écrit qu’Alexander adorari se jubet (se prostzrner
devant lui). Le mot a totalement perdu son sens premier dans
le langage de la religion ; il est ici exclusivement réservé aux
hommages rendus a I'Etre divin. Ce phénoméne n’est pas pure-
ment linguistique ; le sens des mots suit le travail des idées.
Il est d’ordre religieux et philosophique; il s’explique par la
notion méme de Dieu telle qu’elle ressort de notre histoire
qui a abouti & une distinction entre Dieu et 'homme, infini-
ment plus sérieuse — n’est-elle pas allée jusqu’a I'antithése
absolue ? — que celle des périodes antérieures. Si l'adoration
est ainsi réservée & Dieu, elle marque entre aulres la distance
qui sépare le Créateur de la créature, le fini de I'infini, 'absolu
du relatif. Nous adorons Dieu parce gu’'il est ’Absolu, I'incréé,
cause premiere et directrice.

Si de P'ordre de la philosophie religieuse nous passons & la
religion proprement dite, il sera facile de vivifier cette sorte
d’abstraction. L’adoration est une activit¢, un mode d’activité,
qui procéde d’un sentiment de dépendance. Elle est la recon-
naissance libre et volontaire de cette dépendatnice. Toute la
religion, toute la morale sont contenues dans le phénomene.
Aussi est-ce peut-étre un abus de langage, du moins une
expression imparfaite, que de voir dans I'adoration avant tout
ce que j'appellerai un de ses cotés formels. Le catholicisme et
quelques catégories de protestants parlent ainsi du sentiment de
I’adoration auquel, disent-ils, ils veulent faire une place dans le
culte, qu’ils voudraient vivifier et exalter par I'éclat des cére-
monies liturgiques et musicales. Peut-étre confondent-ils trop



568 PAUL CHAPUIS

I’élévation des Ames vers Dieu avec I'esthétique et les impres-
sions gu’elle fournit. Je ne médis point de I'esthétique et des
éléments qu’elle peut donner & la vie morale, mais il importe
trés fort de se souvenir que I'adoration est action et qu’il est
dangereux de la confondre, méme sans l'identifier, avec des
sensations pures, avec des ébranlements supérieurs ol la con-
science risque d’étre parfois peu intéressée.

Jésus-Christ I’a dit & la Samaritaine : « Dieu est Esprit ; il faut
que ceux qui ’adorent ’adorent en esprit et en vérité, » a Jéru-
salem, & Garizim, & Rome, & Saint-Pétersbourg, & Genéve ou &
Wittemberg. Comme l'indique déja le prophétisme dans la meil-
leure de ses périodes, 'adoration véritable est le sacrifice de
Iesprit brisé par le repentir, du cceur froissé dans une sainte
humiliation ; adoration est une obéissance qui s’étend a tous
les actes de la vie, rapportés & Dieu comme & leur source et a
leur but tout ensemble. La majesté des cathédrales, 'austere et
spirituelle simplicité du culte calviniste y peuvent concourir,
mais son centre et sa substance gisent dans la reconnaissance
pratique et constante de la volonté de Dieu, soumettant et
devenant notre volonté. Chaque devoir accompli est une ado-
ration, comme chaque défaillance une idolitrie de soi-méme
ou du monde créé. MY NNTY disent déja les livres sacrés des
Hébreux ; darpeia, dazpeiew ont écrit les LXX dans la version des
livres historiques, Sovledew généralement dans celle des pro-
phétes. Un service, servir, non seulement au sens rituel, mais
au sens réel qu’indique Desprit évangélique (Mat. IV, 11;
Lue. 1V, 8; Act. XXVII, 23; Rom. I, 9; Phil. III, 3), servir non
I’homme, ri le plus saint des hommes envisagé comme maitre
supréme, mais servir Dieu, tout rapporter & lui, voila ’adoration
chrétienne.

Cette adoration revient-elle & Jésus-Christ? Et si elle lui
revient dans quel sens faut-il 'entendre ? Comment en d’autres
termes faire la synthése de I’affirmation monothéiste et de celle
qui veut sans contradiction dans les mots ni dans les choses,
rendre au Fils de ’homme les divins hommages ?

Consultons I'histoire; elle nous fournit ici de précieuses ins-
tructions.



L’ADORATION DU CHRIST 569

II

Dans ordre de la dignité et du temps, Jésus de Nazareth
mérite le premier d’étre entendu d’aprés le témoignage des
Synoptiques. Ces livres ne sont pas sans doute les plus anciens
documents chrétiens & nous connus; les épitres de Paul leur
sont antérieures ; mais comme reflet de I’histoire, on accordera
sans peine qu’ils nous fournissent la tradition la plus ancienne
et aussi la plus objective, la plus impersonnelle, que nous
soyons en mesure d’atteindre.

Nous apprenons d’eux tout d’abord que le Maitre a confirmé
et posé comme 4 nouveau le principe du monothéisme absolu
et de l'adoration qui revient & Dieu seul en tant que de Dieu
procéde et dépend la totalité des étres. Deux déclarations sont
icl trés particuliérement significatives. La premiare, dans la
scéne de la tentation, refuse 'hommage divin a tout autre qu’a
Dieu: « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu et tu le serviras lui
seul » (Mat. IV, 10). Cette parole, & entendre Matthieu et Luc,
seralt une citation scripturaire, un écho de Deut. VI, 13, trés
librement rendu, en dehors du texte original et méme des LXX,
que rappellent seuls directement les mots abre pive Jacpeioag i,
se prosterner (mposxuveiv) et servir, la forme et le fond de 'hom-
mage, la reconnaissance, dirions-nous, de la dépendance ou
nous sommes et du pouvoir que Dieu a sur nous, parce qu’il
est Dieu.

Le second texte n’est pas moins formel. Dieu seul est bon, dit
Jésus au jeune homme riche qui I’avait apostrophé en disant :
Bon maitre! (Marc X, 18; Luc XVIII, 19. Autre forme dans
Mat. XIX, 17.) O03sic ayafbc e un eig 0 Oess. 11 est contraire a la
totalité générale des évangiles de voir ici comme un indice
d’une défaillance chez Jésus, comme s’il avouait son infirmité,
son imperfection morale. On s’étonnerait qu’alors il n’elit jamais
ailleurs joint le cri de son cceur aux confessions de ses fréres.
Mais il entend néanmoins réserver cette bonté morale dans sa

1 [’original et les LXX ont g9 ¢ofBeiv au lieu de mpookvveiv. Les LXX
ajoutent au texte primitif koAAnffoy (Sattacher ).

THEOL. ET PHIL. 1895. 37



570 PAUL CHAPUIS

source comme dans son caractére absolu et éternel au Dieu
unique, qui la posséde tout entiére, tandis que la créature
méme la plus sainte doit la conquérir et la puiser a la source
supréme, comme un don, et non comme une possession
primitive. Dés lors cette déclaration n’affirme pas seulement,
ce qui va sans dire, le principe monothéiste, mais elle place
celui qui la prononce en dehors du e 6 ®¢¢, dans la catégorie
de la créature, des étres dépendants du Dieu unique et éternel.

Du reste, est-il besoin de le rappeler, rien dans l'attitude ou
les paroles de Jésus d’aprés cette tradition primitive ne nous le
montre comme acceptant,encore moins comme réclamant’ado-
ration, ni pour le présent, ni pour ’avenir. Lorsqu’il parlc de la
priére qui est parfois au sens ¢levé un des signes de 'hommage
supréme, c’est & Dieu qu’il nous invite & adresser nos requétes.
Il nous a appris & dire : Notre Peére! On introduit dans I’his-
toire synoptique des pensées qui lul sont étrangeres, lorsqu’on
oppose a cette invocation collective le mon Pére employé par
Jésus dans le jardin des Oliviers, comme si cette différence de
pronom indiquait & elle seule une difféerence de relation, l'une
essentielle, pour employer le langage de I’école, 'autre dérivée
comme celle qui relie des étres de nature différente. Oh
non! Pour une fois le probléme des « deux natures » est siire-
ment hors de cause. Je te loue, 6 Pere, dit en une action de
grice connue, le Maitre de Nazareth, Seigneur du ciel et de la
terre ; oui Peére! embrassant dans I'invocation et ses fréres et
lui-méme, S'il dit ailleurs Morn Pére, n’est-ce pas en un pres-
sant besoin personnel, comme il fait dire mon peére aussi au fils
prodigue dans le sentiment de ses fautes individuelles ? Si,
d’autre part, l'oraison dominicale emploie le possessif notre,
c’est, comme le rappelait deéja Chrysostdme, pour nous faire
souvenir de notre solidarité et enlever & nos supplications ce
qu’elles pourraient garder d’égoisme. Tout d’ailleurs dans
Pévangile ne nous crie-t-il pas, et avec quelle éloquence! que
cette paternité divine est ou doit devenir notre trésor et notre
force, comme elle fut le trésor et la force du Maitre quil'a
pratiquement révélée. C’est méme la originalité et le centre
précis de I’ccuvre qu’il a accomplie.



L’ADORATION DU CHRIST 571

D’ailleurs, toutes les recommandations relatives & la priére,
celle de Matthieu VI, & propos de 'oraison faite selon la justice
qui dépasse celle des Pharisiens, la parabole du péager et celle
du juge inique sont inspirées du méme sentiment : C'est Dieu,
le maitre du ciel et de la terre et notre Pére qu’il faut invo-
quer.

Sans doute, en se rendant témoignage 4 lni-méme, le Christ
a marqué en paroles connues de tous l'autorité centrale qu'’il
posséde dans le monde moral. Son moi supérieur et retentis-
sant se pose devant nous comme un impératif catégorique. Il
prétend & devenir le directeur supréme de nos vies. Il demande
non qu’on I’adore, mais qu'on le suive avec cette obéissance
d’un disciple & son maitre. Mais pourquoi cela ? Dans quel but
cette autorité et ces appels? Pour lui-méme, comme s’il se
donnait pour la source premiére de l'univers, comme l’ab-
solu temporairement limité au role du relatif humain. Ce serait
la peut-étre la formule de la christologie traditionnelle, si tant
est qu’on puisse ’entendre. Mais le témoignage de Jésus, I'au-
torité de Jésus, les appels de Jésus ne vont & lui que pour ré-
véler le Pére et conduire au Pére qui, lui, est le but supréme.
1l ne voile pas Dieu, il le manifeste, il le montre, il le veut.
Médiateur, Sauveur, Fils, prenez un nom, prenez l'autre, le
role du Christ s’y trouve défini comme dans tout son enseigne-
ment, sans qu’on puisse nulle part, d’aprés la tradition sy-
noptique, 'assimiler & Dieu et le faire entrer dans cette caté-
gorie, disons cette personnalité dont il est écrit : tu le serviras
lut seul!

La tradition exégétique, lorsqu’elle considére le Christ & tra-
vers la dogmatique de I’kEglise, a cru parfois découvrir dans les
textes les indices positifs de 'adoration du Fils de ’'Homme.
Laissons de coté ce nom d’Emmanuel (Mat. [, 22-23), cette ap-
pellation du protévangile tirée d’Esaie VII, 14, qui, chez le pro-
phéte, s’entend de la délivrance du peuple en face d’'un danger
imminent, et dans notre contexte, sans visée de théologie spé-
culative a coup str, de I’ceuvre rédemptrice du Messie telle que
I'indique le nom méme de Jésus (Dieu délivre). En revanche, les
actes de wimrew, de mpooxuveiv, Se jeter la face contre terre, se



572 PAUL CHAPUIS

prosterner, dont le Maitre est souvent ’objet n’indiqueraient-ils
pas un hommage divin ? L’exégése contemporaine, méme la plus
respectueuse des traditions, répond en général par la négative.
Il suffit pour confirmer cette interprétation de deux remarques
fort simples. La premiére est d’ordre philologique, et nous
avons signalée plus haut. Les termes indiqués s’emploient
aussi bien de 'hommage rendu 4 un roi, & un supérieur que
de l'adoration proprement dite. Le serviteur de la parabole,
dans Mat. XVIII, 26, se prosterne devant son créancier. Les
suppliants qui se jettent aux pieds du Seigneur pour implorer
la guérison ; Pierre lui-méme quand il s’abat devant son Maitre
lors de la péche miraculeuse (Luc V, 8), entendent lui montrer
leur infirmité et rendre honneur a sa puissance. La psycholo-
gie et les lois les plus élementaires du développement de la
foi chez les premiers témoins défendent de leur préter 'adora-
tion d’un Sauveur ou d’un Maitre d’humble apparence, quoique
de grande puissance, sous lequel ils auraient discerné le Dieu
adorable. Je m’étonne méme que dans I'histoire des mages nos
versions francaises les plus récentes, Segond et Stapfer, mais
non pas Oltramare, continuent & traduire le mpogxweiv par ado-
rer. Le contexte qui parle du roi des Juifs montre pourtant
jusqu’a I’évidence, me semble-t-il, qu’il s’agit d’'un hommage
rendu a I’héritier d’une race royale... 4 moins qu’on n’argue de
I'origine du protévangile pour y voir des affirmations posté-
rieures et de nature spécialement spéculative. La teneur
générale du document imprégné de la pensée messianique
rend cette hypothése fort improbable sous cette forme. Vraie
d’ailleurs, elle ne contredirait pas notre thése, puisqu’elle ferait
sortir le protévangile de la tradition judéo-chrétienne qui lui
donna naissance.

Je ne vois que deux textes ol I'hésitation serait permise. Le
premier se lit dans Mat. XIV, 33 : Aprés la marche de Jésus et
de Pierre sur les eaux, il est dit de ceux qui montaient la bar-
que mpogexivnoay adtd Méyovtes Admbig Oeob vidg &2. Mals on remar-
quera que cette forme du récit est de date récente, aussi bien
que lincident de la marche de Pierre sur les eaux, signalé ici
seulement. D’ailleurs, ici comme partout dans les synoptiques,



L’ADORATION DU CHRIST 573

le titre de F'ils de Dieu ne dépasse pas I'acception messianique.
Ce sens est, dans le cas particulier, d’autant plus évident que
Marc reléve dans le texte paralléle I’aveuglement des disciples
qui n’avaient méme pas compris le miracle des pains. A plus
forte raison ne saurait-on leur préter cette intuition supérieure
qui découvrirait en Jésus une personnalité d’essence divine,
digne d’adoration.

Le second passage signalé se trouve dans Luc, dans son ré-
cit abrégé de l'ascension (XXIV, 52) ol il est dit des témoins
mpoTxvvioavtes avtov. Mals on sait que ces versets présentent un
texte fort tourmenté; il ressort méme de la comparaison des
manuscrits les plus autorisés que ces mots doivent étre retran-
chés, comme le font, contre l'avis de Tregelles, Tischendorf
(VIII major), Gebhardt, Wescott et Hort. Ces deux derniers
critiques les rangent méme parmi les le¢gons notoirement pos-
térieures (noteworthy rejected readings). Le texte paralléle de
Matthieu (XXVIII, 17), origine probable de I'interpolation chez
Luc, rapporte aussi ce prosternement devant le ressuscité, en
signalant cependant le doute de plusieurs témoins au sujet de
cette apparition. Mais rien ne s’oppose en fait 4 'entendre d’'un
simple hommage rendu par les disciples au vainqueur du tom-
beau, vu que la résurrection n’est nulle part présentée dans
les documents apostoliques comme signe et preuve d’une divi-
nité essentielle. Elle est, au contraire, partout dans les discours
du livre des A-tes, comme dans Rom. I, 4, I'indice de la mes-
sianité, triomphant du scandale de la croix. On ne saurait
donc tirer de ces notions aucune instruction contraire & nos
conclusions antérieures.

Si ’on désirait tenter, toutefois, une précision plus grande,
on remarquera que le mposwveiv n’est appliqué a Jésus, j’omets,
cela va sans dire, la scéne de la tentation et celle du prétoire,
qu’une fois par Marc, le document du type le plus ancien
(Marc V, 6), nulle part dans Luc, sauf dans le texte contraire,
cité tout & I’heure, mais dix fois par Matthieul. Si, dés lors,
ce qui me parait trés improbable, 'un ou 'aulre de ces pas-

1 Mat. 11, 2, 8, 11. V11, 2. 1X,, 18. X1V, 33. XV, 25. XX, 20. XXVII], 9, 17.



B74 PAUL CHAPUIS

sages devait étre entendu dans le sens d’une adoration posi-
tive, il y faudrait reconnaitre Iinfluence d'une conception
christologique postérieure, qui, par anticipation, jetterait son
reflet sur la tradition la plus ancienne.

Quoi qu’il en soit de ce point spécial, les données recueillies
nous permettent d’affirmer avec une certitude suffisante que,
d’aprés le témoignage des synoptiques, Jésus ne recoit ni ne
réclame I'adoration au sens religieux et précis de cette idée.

A cette thése, nous ajouterons deux observations qui la con-
firment indirectement. _

Nous possédons un document d’ordre historique, postérieur
d’une ou deux décades au moins & la rédaction définitive des
trois premiers évangiles. Ce sont les Actes des apodtres. Mal-
gré I'effacement de certains souvenirs dont ils témoignent, ils
rappellent pourtant par d’autres cotés la fraicheur des pre-
miéres impressions. La personnalité de Jésus s’y détache comme
celie du Messie qui devait passer par la mort, mais qui l'a
vaincue parce qu’il est le saint de Dieu. Sa résurrection a im-
primé 4 la mission dont il fut revétu le sceau divin. Il nous est
présenté comme un homme dont Dieu a légitimé 1’ceuvre
en faisant par ses mains des miracles, des prodiges et des
signes ; il est le serviteur (r«ic) envoyé de Dieu, quele ciel doit
recevoir jusqu’a I’époque du rétablissement universel; '’homme
encore par lequel Dieu jugera le monde. Nulle part dans ces
pages une seule trace de divinité transcendante et adorable. Le
phénomeéne s’explique, soit que 'écho des premiéres tendances
spéculatives n’ait pas impressionné ’écrivain jusqu’a 'amener
4 de telles conclusions, soit que ces tendances n’aient pas en-
core, & I’heure on il écrivait, produit dans les cornmunautés les
conséquences qui en sortiront plus tard.

Cette derniére opinion serait confirmée par ceux des docu-
ments du Nouveau Testament qui sont issus du judéo-christia-
nisme, dans cette période ou la tendance avait déjd subi
I'ascendant de I'apotre Paul. La lettre de Jacques et la pre-
miére de Pierre sont les témoins auxquelsje fais allusion. L’ado-
ration du Christ n’y est ni indiquée, ni méme soupgonnée. On
I'expliquera pour Jacques par la nature de son exhortation qui



L’ADORATION DU CHRIST 575

ne ’amenait pas sur ce terrain et nous ne tirerons rien de
son silence, si étrange qu’il puisse paraitre en une question de
cette gravité. Mais la christologie de Pierre existe et le Maitre
Yy apparait comme ’agneau prédestiné au sacrifice expiatoire,
comme la victime sans fraude ni tache, que rien dans ces
pages ne nous autorise & ranger dans la catégorie du divin au
sens de I'Eglise.

Tout autre est la situation lorsqu’on aborde les écrits pau-
liniens d’une part, dont nous exceptons pour ’heure les épitres
pastorales, mais auxquels on peut rattacher la théologie des
Hébreux, et, d’autre part, toute la littérature johannique,
I’Apocalypse comprise, quel que soit d’ailleurs 'auteur dernier
de ce livre visionnaire. Malgré leurs différences que nous si-
gnalerons bientot, ces deux groupes littéraires ont un carac-
tére commun qui les distingue de tous les autres écrits du
Nouveau Testament.

Tandis que les cuvres dont nous avons parlé plus haut ra-
content ou exhortent, réfléchissant ainsi d’'une facon simple et
volontiers trés objective la figure du Christ et la premiére
impression laissée par lui, celles qui vont nous occuper ajou-
tent & U'intérét pratique et dans un esprit hautement religieux
ce que jappellerai la méditation de I'oeuvre du Rédempteur.
Elles renferment les premiers germes, les éléments desfutures
théologies. Elles font plus qu’expsser, elles tentent d’expliquer
le Christ, de se rendre compte de sa personne et de son ceuvre,
de les définir. Elles créent, en un mot, dans un but éminem-
ment pratique, des systémes.

Ce phénomeéne, sans parler de cette tendance de I’esprit qui
aspire a se rendre compte des choses, est conditionné dans
I’espéce par deux circonstances principales.

La premiére est de nature morale. L’impression produite
par le Sauveur sur ceux dont il saisit 'me, les fruits de sa
communion, les transformations qu’il opéere dans la direction
de la vie morale, sont si prodigieusement gigantesques qu’ils
provoquent chez des natures prédisposées & la réflexion une
question impérieuse : Qui est ce Sauveur? d’ou lui vient cet
empire ? quels sont les moyens de son action?



576 PAUL CHAPUIS

Ensuite, les circonstances historiques réclamaient cette éla-
boration. De bonne heure, au sein des communautés, I’on voit
poindre les germes des hérésies. Les horizons intellectuels et
moraux, les conceplions qui formaient 'air ambiant aménent
aux questions posées des solutions diverses. Les théosophies
juives, la philosophie elle aussi, ’alexandrine en particulier,
suggérent des réponses, et c’est au sein de ce travail intérieur
et des discussions qu’il suscite que les Paul et les Jean sont
amenés a poser leurs principes, & fournir 4 I'Eglise Pautorité
de leur pensée et de leurs expériences, en des écrits de cir-
constances, sans doute, qui ne sont point des traités de théo-
logie, mais qui préparent la théologie.

Les données de leurs constructions, ils les ont trouvées en
partie dans I’expérience de leur vie en Christ et ce ne fut jamais
qu’avec une préoccupation religieuse qu’ils ont abordé ces
grands sujets. Mais il ne se pouvait point que pour 'expres-
sion de leur pensée ils se dépouillassent des catégories géné-
rales de leur époque, de cet ensemble d’affirmations courantes,
de données acquises qui, pour tous les hommes, tous les
les temps, tous les lieux, enveloppent, encadrent la substince
méme de nos pensées. Ces conditions, disons, si vous le vou-
lez, les affirmations générales de la théosophie, les vues ad-
mises sur les rapports entre Dieu et le monde, ont donné
a ces premieres christologies, si pratique qu’en soit ’intention,
une allure spéculative.

Nous dirons qu’avec Paul et Jean commence I’ére de la chris-
tologie théocentrique, si 'on me passe cette expression un peu
pédante, mais trés claire. Elle s’épanouira, en sa forme hellé-
nisante, jusqu’aux conciles classiques du quatriéme siécle, qui
marquent 'apogée du mouvement.

Commencons par I’apdtre Paul. On connait sa christologie ;
mais, pour la bien saisir, il importe de rappeler son origine.
Les premiers témoins, un Pierre, par exemple, avaient regu
leurs impressions du Christ entendu, vu et contemplé au
travers de sa vie terrestre. C’est 4 ces impressions qu’ils ont
rattaché leur conception du Sauveur. Paul n’a point passé
par cette école; la tradition historique, il apprit sans aucun



L’ADORATION DU CHRIST 277

doute & la connaitre dans ses traits essentiels, mais 3 propre-
ment parler, ce n’est pas sur elle qu’il fonde sa foi. « Si nous
avons connu Christ selon la chair, ¢c’est-a-dire le Christ histori-
que, ce n’est plus ainsi que nous le connaissons.» Christ selon
I'Esprit, le Christ spirituel, glorifié, est pour lui le principe
vital (II. Cor V, 16). Le point de contact entre cet apotre et
le Sauveur, le point de départ de sa vie chrétienne sont ailleurs,
dans la vision de Damas, dans la contemplation du Christ
céleste, révélé en lui, qu’il a vu, qui lui est apparu et que,
dés lors, il a servi. Toute sa christologie est dans cette expé-
rience. Sans aucun doute, ce Glorifié, enveloppé de la lumiére
céleste, est bien le méme que Jésus de Nazareth dont le zélé
Pharisien avait persécuté les disciples. Mais sa vie céleste, qui
prouve sa résurrection et qui supprime le scandale de la croix,
le mystére du Messie souffrant, auquel s’était achoppé le
disciple de Gamaliel, est la source d’ou il tirera la substance
de sa conception. C’est lui qu’il sert, lui qui vit dans ses
croyants pour les former 4 son image, lul qui est et demeure
le Chef de I’Eglise. Si, historiquement parlant, Jésus est fils
de David ; en vertu de sa sainteté réalisée, dont sa résur-
rection est la conséquence, il est le Fils de Dieu, I'élu théocra-
tique.

Un esprit de si puissante envergure ne pouvait en rester &
ces constatations. Par une sorte de régression nécessaire, il de-
vait se demander et la nature et I'origine de cet étre supérieur.
Les spéculations théosophiques qui, durant la seconde partie
de sa carriére, se produisirent au sein méme des communautés
chrétiennes sous 'influence de I'’essénisme spéculatif, I'auraient
d’ailleurs obligé a aborder le probleme. Pour le résoudre, il
ne pouvait guére sortir des principes en quelque sorte axioma-
tiques, acceptés dans son milieu. Or, 'un de ces principes
était affirination d’étres intermédiaires entre Dieu etle monde;
un autre, celui qui cherche au deld de I’horizon terreslire,
préexistants dans le ciel, les choses et les étres marquants dans
I’ordre de la religion et de 'humanité. Aussi, le glorifié est-il &
ses yeux un de ces préexistants; les souvenirs du rabbinisme
Iinvitaient & faire de lui 'homme céleste, opposé & I'homme



578 PAUL GHAPUIS

terrestre. Le premier est du ciel, comme le second est de la
terre (1 Cor. XV, 45 47).

Assurément, qui le nierait ? 'ap6tre ne s’est point borné a
reproduire des theéses rabbiniques. Comme Jésus lui-méme il
est parti des notions existantes pour les purifier et les con-
tinuer. Aussi cet homme céleste est-il revétu par Paul d’attri-
buts supérieurs. Je pense bien qu’a suivre la pensée générale
de la théologie paulinienne, ce Fils de Dieu existait de toute
éternité dans le plan ou la pensée de Dieu, ce qui découle,
pour ne rien dire de plus, de sa notion méme de Dieu; mais
Dieu a réalisé cette pensée dans le temps avant !’histoire hu-
maine. Christ est ainsi 'image de Dieu, le premier-né de toute
créature, qui a participé & la formation de 'univers et qui est
devenu comme le centre d’unité de 'univers créé. Médiateur,
unificateur, actif dans la création et la rédemption, telle est I'i-
mage sous laquelle apbtre congoit la personne et 'ceuvre du
Sauveur. On dirait vraiment que cette pensée se confonde
avec le Logos johannique. Paul n’a pas le mot, 1l a presque
la chose. Nous n’oserions affirmer avec M. Sabatier que si
Paul n’a pas employé ce terme, ce soit trés certainement par
une volonté bien « arrétée. » Nous ignorons en tout cas les
motifs de cette abstention. Peut-étre, je dis peut-étre, faut-il
les chercher, entre autres, dans I’éducation palestinienne de
I’écrivain qui, comme nous le verrons bientdt, a précisément
sur ce point spécial déterminé, malgré certaines analogies,
une différence assez marquée entre le type paulinien et la
théologie johannique.

Mais, ces faits admis, qu’en conclurons-nous relativement &
Padoration du Christ? La théologie traditionnelle, faute de dis-
tinguer les temps, les idées, les auteurs, a une réponse triom-
phante. Elle conclut des faits & I’adoration, elle cite quelques
textes, des mots, des noms, des titres.

Ces titres sont ceux de xvpwc et de ®«; donnés par Paul a
Jésus-Christ.

Kiptog, on le sait, est avecune nuance le synonyme de Seamotng,
possesseur, seigneur, maitre, dominus. Dans Mat. XVIII, 25
il désigne le maitre créancier. (Voyez XXIV, 26; XXV, 19.



L’ADORATION DU CHRIST 579

Marc XII, 9, le maitre de la vigne. Luc XII, 45, etc. Jean XII,
21. Actes XVI, 19. Col. IV, 1, etc.). Les LXX s’en sont servis
d’abord pour rendre I’hébreu Tﬂ& ou D3N (Gen. XVIII,
12; XLII, 33), dans lallocation, comme nous disons mon-
seigneur ou monsieur; puis pour désigner Dieu, essentiel-
lement dans les passages oli, selon le keri perpétuel, les tra-
ductions remplacaient par 3)9NX le tétragramme sacro-saint
de 7171Y. En cette double acception, le nom a passé dans la
langue. Il est devenu un des noms propres du Christ, je dirais
méme le nom aimé de la chrétienté. Les Péres I'emploient de
préférence a tout autre, et cela se comprend puisque ’appel-
lation Xpiezée avait encore quelque chose de national, de ju-
daique, donc de moins familier a la gentilité. Il ne serait point
impossible que ’apdtre Paul ait été le principal propagateur de
ce titre si riche, qui indique si bien la suprématie du Christ et
notre role de do%doe. Mais il serait intéressant de savoir & quel
élément se rattache, d’apres la langue des LXX, son emploi
dans le Nouveau Testament, chez Paul en particulier. Faut-il
le f"apporter au sens premier, ordinaire ? Il indiquerait alors la
suprématie du Seigneur, sa wpistng sur I'Eglise et les eroyants,
sa maitrise spirituelle, son autorité morale. Qu bien insistera-
t-on sur sa synonymie avec le nom de Jahveh, d’autant plus
que, dans nos écrits, xvptos est aussi un nom de Dieu? En ce
cas, xbpog annoncerait et comprendrait déja les manifestations
futures ; Jésus, pour employer I'incorrect langage de la dogma-
tique traditionnelle, serait d’essence divine et non d’essence
humaine ; il peut, il doit étre adoré comme Dieu.

Nous pensons que cette derniére interprétation est insoute-
nable et voici pourquoi :

Cremer, un homme de la tradition, dans son excellent lexique
de la grécité du Nouveau Testament?, s’exprime comme suit &
ce sujet : « xdpog, quand ce mot désigne le Christ, correspond
& Uhébreu TN, "IN, DN, mais jamais & Jahveh (ré-
servé A Dieu seul). »

1 Cremer, Biblisch-theologisches Wirterbuch der mneutestamentlichen
Grecitet, seconde édition. Gotha, 1872.



580 PAUL CHAPUIS

« En effet, tandis que le Christ est souvent appelé Kupwg 7evac,
pod, Hpév, 131)) comme nom propre n’a jamais de suffixe
tandis que T[N les comporte et les posséde ; ensuite, dans ’An-
cien Testament, un des noms fréquents de Dieu est celui de
Jahveh-Elohim, rendu dans les LXX par Kupios o ®dc. Nulle part
dans le Nouveau Testament cette expression n’est appliquée &
Jésus-Christ, phénoméne étrange, si Jahveh était dans I’opinion
apostolique un nom approprié au Fils de 'Homme. On remar-
quera enfin que lorsque xzipwos désigne Dieu, il s’agit presque
toujours de citations de ’Ancien Testament, ou tout au moins
d’allusions a ’Ancien Testament ; ainsi : #pépx 705 Kupiow 511737 017
tandis que la parousie est appelée ¥pépx t6d zuplov Fpdv. »

Ces considérations lexicologiques ne sont pas sans valeur.
Mais elles sont dépassées par la remarque suivante : I'apOtire
appelle le Christ en tant que Kipws un dvlpwros e odpavel, Un
homme, donc une créature, la premiére des créatures, qui a
eu un commencement puisqu’elle est appelée mpwriroxos mdomg
xrizews. Sur ce texte discuté, laissons la parole &4 M. Bovon? :
« Ce terme voudrait-il dire que le Sauveur ne soit, selon
lapdtre, qu'une des créatures de Dieu? La plupart des
commentateurs le nient, en alléguant que la suite désigne
Jésus-Christ comme étant antérieur a4 toutes choses (Col. I,
17), ce qui oblige, affirment ces interprétes, 4 prendre le
mdang xricewc dans le sens d’'un génitif de comparaison. Toute
créature étant mise de coté, — telle serait la pensée exprimée
par ce fragment, — Christ seul se dresse de l'autre, en sa sou-
veraine majesté, lui qui domine les origines et se rapproche de
Dieu lui-méme. Néanmoins (¢’est encore M. Bovoun qui parle),
il demeure incontestable que le mot de premier-né appelle
I'idée d’une série subséquente se reliant 4 un terme initial qui
lui demeure analogue, ainsi lorsque Jésus est appelé « pre-
mier-né d’entre les morts, » Col. I, 18, « premier-né parmi beau-
coup de fréres » (Rom. VIII, 29). L’apotre ne dit pas assuré-
ment que le Sauveur soit une créature au méme rang que les
autres; toute sa christologie, au contraire, montre qu’il lui

1 J. Bovon, Théologie biblique du Nouveaw Testament, T. 11, p. 285.



L’ADORATION DU CHRIST 581

attribue une dignité spéciale; mais ce texte n’en exclut pas
moins, d’une maniére trés positive, la notion réputée orthodoxe
d’une égalité d’essence. Christ apparait ici comme la plus an-
ctenne et la plus élevée des manifestations du Dieu supréme ;
el tout état de cause « un premier-né, ne saurait étre éternel. »

Et nous conctuons & notre tour que si Christ est une créa-
ture, méme la plus ancienne, méme revétue d'une dignité spé-
ciale, 8’il & un commencement méme antérieur & ['univers,
celni qui dit ces choses, nous parlons de saint Paul, ne saurait
lui conférer une place intra-divine, ni lui accorder une ado-
ration qui appartient & celui qui est béni éternellement et qui
s’appelle Jahveh. [’apotre maintient donc non seulement la
subordination du Fils, mais sa distinction trés nette et trés
accusée d’avec le Peére.

Si nous ne craignions de lasser la patience du lecteur, nous
aborderions ici la christologie de I'épitre aux Hébreux. Bien
que son alexandrinisme la sorte du type paulinien et lui
fasse une place & part, elle suit cependant les grandes lignes
tracées par le Tarsien. Nulle part I’écrivain anonyme n’enseigne
la divinité essentielle du Fils ; 11 y songe si peu que « dans son
énumération des habitants de la Jérusalem céleste il sépare
Jésus de Dieul. » « Vous vous étes approchés de Dieu, le juge
de tous, des esprits des justes parvenus & la perfection et de
Jésus, le médiateur de la nouvelle alliance. » Du reste, comme
Paul, I'auteur place trés explicitemnent au nombre des étres créés
non seulement le Christ et les étres supérieurs, mais aussi le
Christ et les hommes. Celui qui sanctifie, dit-il, et ceux qui
sont sanctifiés sont tous 2ssus d’'un méme Dieu. (’est pourquoi,
ajoute-t-il (I, 11), le Christ n’a pas honte d’appeler les
pécheurs ses fréres. Et qu’on veuille bien le remarquer, il ne
s’agit pas ici du Christ incarné, mais du Christ préexistant.
Tout ’effort de I'auteur, dans cette portion de son ceuvre, tend
a4 prouver non la divinité du Christ, mais sa supériorité sur les
esprits similaires. Il part de prémisses et de conceptions sur
les rapports entre Dieu et le monde, analogues & celles de Paul.

! Ménégoz, L'épitre aux Hébrevx.



582 PAUL GCHAPUIS

On ne l'invoquera donc pas plus que ce dernier en faveur
d’une adoration du glorifié, car, ici comme 13, ce préexistant,
comme ce glorifié, est une créature.

Nous ne rompons guére l'unité de cette étude en signalant &
cette place les pensées de I’Apocalypse, dans la mesure ol cet
écrit appartient & un auteur chrétien. Elles nous conduisent
encore au méme résultat. M. Bovon, avec lequel nous sommes &
peu prés d’accord sur cette matiére, dit que d’aprés cet auteur,
la haute dignité reconnue au Christ se fonde sur son union
substantielle avec Dieu. Au point de vue de la spéculation
ancienne, le mot n’est guére exact. Toutes les créatures,
d’apreés le visionnaire, rendent, il est vrai, hommage &4 1’Agneau
glorifié, qui est I’Alpha et 'Oméga, le premier et le dernier;
un saint Paul aurait pu s’exprimer de la sorte. Cet hommage,
en effet, revient & la reconnaissance de la wwpdmye du Christ
a la gloire de Dien le Pére, selon l'expression connue de
la lettre aux Philippiens. Je rappelle d’ailleurs que ’Apocalypse
accorde aux vainqueurs de la foi (II, 27) le pouvoir sur les
nations, ainsi que Christ I’a recu de son Pére, qu’il leur sera
donné de s’asseoir sur le trone du Christ, comme Christ s’est
assis sur le trone de Dieu, dans une communion parfaite avec
lui, que ce Christ est appelé le commencement de « la créature
de Dieu. »

Aucun de ces textes ne modifie nos conclusions antérieures ;
ils les confirmeraient plutot.

Une nouvelle évolution se produirait-elle avec I’apparition
d’un nouveau nom conféré an Sauveur ? On sait en effet que
le Christ est quelquefois appelé ©sss.

Dans la collection canonique, cette désignation apparait deux
fois ; les autres textes cités jadis sont généralement reconnus
controuvés. Le seul certain est le cri de Thomas: Mon Sei-
gneur et mon Dieu! ¢ xbpids pov xai 6 @eds pov. On ne fera pas état
de cet article ¢ parce qu’ailleurs on renconire le nom sans ce
déterminatif; on sait en effet que dans les invocations, les
apostrophes, le Nouveau Testament, méme une fois ou deux
Démosthéne, et c’est tout dire, emploient le nominatif articulé
a la place du simple vocatif. (Comp. Mat. XI, 26; XXVII, 39;



L’ADORATION DU GHRIST 583

Luc VIII, 54 ; Jean XIX, 3, etc.) Le second texte cité est dou-
teux. Il s’agit de Rom. IX, 5, ol se lit @ d’aprés les manus-
crits les plus accrédités. On le traduit de deux ou trois
manieres. Ou bien : le Christ qui est au-dessus de tous ! Dieu
soit béni éternellement. Ou bien : ... desquels descend Christ.
Que Dieu, qut est sur toutes choses, soit béni éternellement. Qu
encore : desquels descend le Christ, qui est Dieu sur toutes
choses, bént éternellement.

Quoique improbable, acceptons cette derniére interprétation.
A la fin du premier siécle, en tous cas dés la premiére moitié
du second, c’est-a-dire dans la période qui a vu naitre entre
autres les Pastorales, les lettres de Clément de Rome (I, 97-100;
IT, 130-160), Barnabas, Hermas et la Didaché, cette appellation
appliquée & Christ devient en somme assez commune et ne
parait pas méme avoir été un titre d’ordre supérieur. La pre-
miére de Clément parle des mabipara adrol, ce pronom se rappor-
tant dans la phrase & un @, comme plus tard une lettre
d’Jgnace dira aux Romains d’étre les imitateurs ot mabois 7od Ocod
pov. La seconde de Clément comunence en disant au lecteur
qu’il faut concevoir (gpoveiv) Jésus-Christ e mepe ®eob ; la Didaché
appelle le Seigneur par allusion & Psaume CX, 4. ¢ ®eds Axfis. Ces
exemples pourraient aisément étre multipliés. Nous y ajoute-
rons seulement le témoignage de Pline le jeune, qui en 96 écri-
vait & Trajan que dans leur culte les chrétiens ont coutume de
chanter un cantique au Christ quas: deo.

C’est une réelle méconnaissance de l'histoire que de tirer de
ces faits une induction en faveur de ce que nous appelons
aujourd’hui I’adoration. Notre notion de Dieu revét une certaine
rigueur qu’elle était trés loin d’avoir dans les premiers siécles.
On y employait, sans dommage d’ailleurs pour le monothéisme
principiel que posaient la religion et la philosophie, le nom de
Dieu en un sens dérivé et trés large, comme nous le faisons
aujourd’hui pour l'adjectif divin. Le terme a quelque chose
d’élastique. L’Ancien Testament applique plusieurs fois le nom
de Dieu 4 des hommes. On lit au Psaume LXXXII, 6 : Vous étes
des dieux, vous étes des fils du Trés-Haut, (Ex.1V,16; VI, 1,
XXII, 8-9.) Dans Jean X, 34, 35, Jésus-Christ use de ce terme



o84 PAUL CHAPUIS

de la méme maniére et I’on connait le mot cité par Paul dans
son discours aux Athéniens. A partir de Domitien, 'empereur
se fait appeler dominus et deus. A en croire Eusebe, les pro-
phétes montanistes recevaient les hommages divins, comme
quelques chefs des écoles gnostiques. Dans Minucius Felix
(Ilme sigcle) Cecilius parle d’honneurs divins accordés aux
prétres chrétiens; sans descendre jusqu’a cette époque, Eusébe
encore nous rapporte que les paiens de Smyrne, lors du martyre
de Polycarpe, craignaient que les chrétiens ne divinisassent
leur évéque. L’apothéose est une des formes de la pensée du
temps. Elle remplace nos bronzes.

Il sort de 12 que la notion de divinité avait une compréhen-
sion considérable et 'on rangeait volontiers dans la catégorie
tout woi¢ supérieur, toute grandeur un peu puissante 7 Est-il
étonnant apres cela que sans ’adorer au sens précis, les chré-
tiens aient accordé au Christ ce nom générique de ®eic? Nil’hé-
ritage de I’hébraisme, ni celui de la pensée grecque ne s’y
opposaient.

Mais la fin du premier siécle ou le premier quart du second
a vu surgir la littérature johannique avec la conception spé-
ciale et capitale qu’elle représente.

Tandis que Paul avait construit sa christologie en partant du
Christ glorifié qui est celui de son expérience personnelle, le
quatriéme évangile, sans parler de la premiére de Jean, a suivi
une voie différente. Jean, tout en restant théocentrique dans
sa conception générale, a tenté d’unir 'histoire et la spécula-
tion. Son livre réfléchit des souvenirs, tout en disant au travers
de D’histoire et au moyen de ’histoire ce qu’il pense de Jésus.
C’est a la fois 'ceuvre d’un témoin impressionné par les faits
contemplés et les enseignements recueillis et d’un théologien
qui cherche l'unité dans la diversité des apparences, le secret
de I'incomparable grandeur et de I'incomparable puissance du
Rédempteur.

On sait quel est pour Jean le mot de I’énigme. Jésus ! c’estle
Verbe divin. L’apotre n’inventa ni le mot, ni la chose. C'est
une propriété indivise. Elle appartient 4 la philosophie alexan-
drine sous quelques angles, aux héritiers spirituels de Platon



L’ADORATION DU CHRIST 585

et du Portique, & la théosophie de Palestine, sceur du judaisme
des rives du Nil. ‘

Pourguoi Jean a-t-il choisi cette catégorie ? A tout prendre,
jel'ignore. Elle convenait sans doute 4 ses aspirations religieuses
et & ses contemplations théosophiques. A la fin du premier
siecle d’ailleurs, en Asie-Mineure, alors que déja dans les com-
munautés la philosophie et la religion nouvelle allaient se ren-
contrant, la notion ne devait point étre ignorée. N’était-on pas
a cet 4ge que M. Ménégoz appelle trés bien celui de 'incubation
gnostique ? Le monde entre I’homme et Dieu est un ciel trés
peuplé, rempli d’anges, de dominations, de puissances, d’éons,
comme on dira bientdt. Quelques théosophes semblent avoir fait
du Christ I’archange supréme, et Paul et les Hébreux ont direc-
tement ou indirectement combattu cette définition en élevant
le Christ au-dessus de tous ces étres, auxquels il est supérieur
dans l'ordre du temps et de la puissance. D’autres méditatifs,
précurseurs de Cérinthe, distinguaient et séparaient en Christ
I’éon divin de 'homme de Nazareth mort sur le Golgotha et
Jean les renie comme des antechrists qui se refusent & recon-
naitre le Christ venu en chair. Dans son évangile, le Logos
devient 'explication centrale, I’élément originel de sa christo-
logie. Ce nom répondait aux aspirations comme aux horizons
du temps. G’était un vieux moule, sans doute, mais qu'on pou-
vait remplir d’un contenu nouveau.

Jésus donc est le Verbe : ¢ Myog gdpf éydvero! Sans entrer dans
Panalyse de cette pensée, remarquons simplement, cela suffit
a notre propos, que la doctrine a chez Jean un intérét et un
but moral et n’est pas comme elle le deviendraaprés lui et le fut
avant lui une these spécialement cosmologique. L’é1ément nou-
veau, I’élément chrétien qu’il introduit dans le principe, est
facile & saisir: Le Logos s’est incarné dans un homme, est ainsi
entré en rapport direct et organique avec ’humanité pour 1’é-
lever au-dessus d'elle-méme. Cet élément, le théologien I’a
greffé sur la thése philosophique, qui, elle, n’est pas dans sa
catégorie différente chez Jean et dans l'alexandrinisme. Ici
comme la le Verbe était au commencement, ce qui le range
dans 'ordre de la créature; son éternité est une notion étran-

THEOL. ET PHIL. 1805. 38



586 PAUL CHAPUIS

gére al’écrivain, il ne I’affirme nulle part; mais les fonctions du
Verbe le rapprochent de la christologie paulinienne, en ce sens
que dans l'un et I'autre cas la médiation créatrice et la médi-
ation vrédemptrice constituent les fonctions essentielles du Lo-
gos. Chez Paul et chez Jean, enfin, le préexistant, mpwtdroxos
ou Joyog, est nettement distingué de Dieu. Dérivé de lui, pre-
miére manifestation de I’énergie divine dans le temps, quoique,
dans les conceptions rappelées, antérieur 4 l'univers, le Fils
premier-né n’est pas Dieu, est distinct et dépendant de lui. II
est dés lors impossible de fonder méme sur la théologie johan-
nique l'adoration du Christ, au sens précis de l'idée; car ce
Christ, le verbe qu’il incarne est une créature.
(A suivre.)




	L'adoration du Christ : quelques pages de dogmatique et d'histoire

