Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Essai d'une introduction a la dogmatique protestante [suite]
Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ESSAI D’'UNE INTRODUCTION
A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE

PAR

P. LOBSTEIN

CHAPITRE 1V
La source de la dogmatique protestante?.

1. La foi évangélique, source de la dogmatique protestante. —
Nécessité d’interpréter cette formule. — Caractére expérimental et
personnel de la foi et de la théologie protestante. — Les Réforma-
teurs. — Le Piétisme. — Schleiermacher : fécondité du principe
théologique qu’il a tiré des prémisses religieuses de la Réforme ;
lacunes de ce principe.

II. L'experience religicuse du chretien est-elle la source de la
dogmatique protestante ? — Etroitesse et fragilité de cette position
théologique. — Dangers et illusions auxquels s’exposent les théo-

1 Voir Revue de théologie et de philosophie,livraison de juillet 1895, p. 297.

2 Voy. M. LicHTENBERGER, Des éléments constitutifs de la science dogma-
tique. Strasbourg 1860. — Les sujets de ce chapitre et du chapitre suivant
se cOtoient souvent et parfois méme se rencontrent; aussi un des dog-
matistes les plus récents les a-t-il traités sous la méme rubrique (Quelle
und Norm. Voy. M. ¥. Nirzscu, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892,
pag. 8-13.) 11 est possible cependant, et il me semble préférable d'expo-
ger séparément le probleme de la source et celui de la norme de la dog-
matique protestante. — Sur les difficultés particulitres que présente ce
sujet, voy. Av. ScuwEIZER, Die christliche Glaubenslehre nach protestantischen
Grundsdtzen, 1, 51-63. — On lira encore avec fruit les deux articles que
D&rTENBACH a publiés sur ce sujet, il y a nombre d’annges, dans les
Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, années 111 et 1V (1858-185Y) : Die for-

THEOL. ET PHIL. 1895. 33



506 P. LOBSTEIN

riciens de 'expérience subjective. — Part qu’ils font a I’Ecriture
sainte et & la tradition ecclésiastique : accommodations et compro-
mis. — Insuffisance de ce point de vue.

III. Essai d'une solution. — La question de la source de la dogma-
tique revient 4 celle de la source de la foi. — L’Evangile, source
de la foi protestante; sens et portée de cette formule. — Correctif
apporté au point de vue de Schleiermacher. — L’Evangile et la
conscience chrétienne. — Accord de cet essai de solution avec le
principe religieux de la Réforme. — Nécessité de compléter I'étude
de la source de la dogmatique par l'examen de la norme de la
dogmatique.

I

Aprés les recherches qui précédent, la solution du probléeme
si discuté de la source de la dogmatique protestante ne sem-
blera plus impossible.

Si la dogmatigue est la science de la foi, il faut en conclure
que 'objet de cette science en est aussi la source : la source
de la dogmatique, c’est la foi.

Cependant celte thése est susceptible d’interprétations difté-
rentes, et il importe d’en déterminer nettement le sens.

Déclarer que la foi évangélique est la source de la dogma-
tique protestante, c’est énoncer un jugement qui souléve
aussitdt un nouveau probléme. Ou le dogmaticien trouvera-
t-il les éléments constitutifs et, si jose dire, la matiere pre-
miére ou la substance vive de cette foi dont il s’agit de formu-
ler 'expression scientifique ?

Est-ce dans la conscience personnelle du théologien ? Beau-
coup d’auteurs 'ont pensé, et dans un certain sens, il est vrai
de dire que la foi vivante se trouve précisément dans le sujet

male und die materiale Grundlage der Dogmatik mit Riicksicht auf neuere
Ansichten. » — Dans la Dogmatique chrétienne de M. Bovon le probleme
des sources de la dogmatique est traité dans le chapitre étendu et
substantiel consacré i la méthode de la dogmatique (Tome I, pag. 31-120).
Voy.aussi M. TroMAS : Questions actuelles sur le dogme ou Nouveavx prolé-
gomenes de dogmatique, 1892, pag. 24-30. Les indications renfermées dans
le Manuel de dogmatique de M. Arnaup (Paris 1890), pag. 6-11, manquent
de rigueur et <le précision.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQGE PROTESTANTE 507

croyant, dans l'individu chrétieni. Si la devise du dogmaticien
doit étre le mot célebre d’Anselme : Credo ut intelligam, sa
tache n’est-elle pas de comprendre, d’analyser, d’exposer les
expériences intimes qu’il a faites comme chrétien, de traduire
en formules scientifiques les réalités spirituelles qui déter-
minent et constituent sa vie intérieure, de transformer en
connaissances réfléchies et précises les affirmations immé-
diates de sa piété?

Cette conception semble d’autant plus plausible qu’elle peut
s’appuyer sur une série de déclarations empruntées 4 nos Ré-
formateurs 2. Quelle est, en effet, selon les péres spirituels de
notre Eglise, I'ame de la religion chrétienne ? C’est I'expé-
rience personnelle du salut, la certitude inébranlable de la grace
de Dieu en Jésus-Christ, 'assurance individuelle du pardon et
de la vie divine, la communion de I’dme justifiée et régénérée
avec le Pére céleste qui s’est donné & nous dans son Fils
unique.

Faut-1l citer des textes et rappeler des témoignages clairs et
décisifs 7 Luther3 ne se lasse pas de répéter que ce qui fait le

1 M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, page 4.

2 « La Réformation, dit M. G. Froumer, fut largement expérimentale,
si ce n'est dans son aveu et dans sa profession, au moins par son essence. »
(Des conditions actuelles de la foi chrélienne, page 5. Extrait du Chrétien
évangélique, 1892). Peut-étre est-il permis de soutenir que le caractere
expérimental que la Réformation imprima & la théologie a été plus
avouéd et moins inconscient que ne le pense M. Fromuer. Cf. aussi Bouvier,
art. Dogmatique. ( Encyclopédie des sciences religieuses, tome IV, 1878, p.6.)

3 Lire I'explication du troisitme article du Symbole apostolique dans
le Grand catéchisme de Luther, le Commentaire sur I Epitre eux Galates,
le traité De la liberté chrétienne, et I’ Enarratio uberior Cap. LIII Esaize
1546. (Ed. Erl. Op. latin, XX1Il, 522-3) : Luther explique que la foi n’est
pas simplement une fides historica, mais une agnitio experimentalis.. .
« vera et viva cognitio, non tantum qua audio et narro, sed qua appre-
hendo, innitor et sector hanc cognitionem, quod intrat in cor, ut sperem
et non dubitem, acquiescam et confidam, quod Christus pro me sit
passus. Hoce wnon facit historica fides, non addit experientiam sensitivam
et experimentalem cognitionem... » Cf. Enarratio in XLI Cap. Genesis
1544 (Id. X, 62-63) : « Nihil erit periculi a peste, morte, inferno, quia
Dominus sustentat te manu sua, donec verbum ipsius habes. Sic cognos-
ces, quee sit voluntas Dei beneplacens et perfecta, verum eam notitiam



508 P. LOBSTEIN

chrétien, c’est la foi, et que la théologie n’a pas & enseigner
autre chose que cette foi produite par la Parole de Dieu. Ou
done Mélanchton trouve-t-il 'objet propre de l'enseignement
théologique, sinon dans la connaissance pratique et expéri-
mentale des bienfaits du Christ!? Que de fois Zwingle et Calvin?

non assequeris sine renovatione. » Il est inutile de multiplier les citations,
on trouvera des passages semblables dans toutes les principales ceuvres
de Lurerr. M. HErrmaNN a admirablement saisi et exprimé le carac-
tere original de la foi intérieure et personneile, 4me inspiratrice de la
religion de LutHER; il voit avec raison dans le retour au principe
religieux du Reéformateur, le moyen et le gage d'une rénovation de la
théologie, dont il a Ini-méme tracé les grandes lignes. Voy. surtout
son heau livre : Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1886, 18922
ouvrage dont M. Bovon (Dogmatique chrétienne, 1, 89-90) ne me parait pas
avoir mesuré toute la portée. Cf. M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit der
sogen. kirchlichen Theologie, 1890, 1-10, 22-53; M. HaARNAck, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, 111 (1890), 700-719.

1 Voy. surtout les Loci communes (premitre recension, 1521) en parti-
culier la célebre préface des Loci. Ct. Confessio Augustana, 11, 3, §§ 81-32;
Apolog. Conf. Aug., 11, 46, 101, 33 ; XII, 72, — Loci communes, 1521 (Ed.
PurrT-Korpg, Erlangen und Leipzig. 1890), page 204 : « Christiana mens
facile experientia magistra diseet, nihil esse Christianismum, nisi ejus
modi vitam, quse de misericordia dei certa sit.» Ibidem, page 193:
« Cognitio Christi justificatio est, cognitio autem sola fides est. Hoe
genus alia per se observabit diligens lector. Nam fidei naturam ac vim non
videor mihi posse verbis, nt optabam, explicari. Qui norunt peccati vim,
quorum conscientias peccati cognitio perculit. 1is demum voluptat: est,
hanc de fide doctrinam audire. » — Declamatiuncula in D. Pauli doctri-
nam, 1520 (Ed. Purr-Kovpg, page 266): « Christum novisse, non modo
est res ejus gestas tenere, sed grato animo beneficium complecti, quod
per ipsum ceelestis pater in universum terrarum orbem effudit, quo solo
inter impias gentes et vere christianos animos internoscitur. Neque effi-
cacius nobis divina ratio illa commendaverit, quam hujus beneficii multo
maximi memoria,. »

2 « Quid auntem est credere Christum Jesum in carne venisse ? anne
hoe tam salutare est ? Minime, nisi credamus, nobis venisse et nobis
Christum Jesum, hoe est uncium, salvatorem esse. » « Non est igitur
satis aut scire aut credere Deum talem esse, nisi scias et credas eum tibi
talem esse,id est ut Deus tuus sit... Fidem et Dei verbum tam certa, tam
firma atque indubitata esse in corde piorum, ut esse alterius ne cogitare
quidem possint.. Hane rem solae pie mentes norunt, Experientia est,
pam pii omnes eam experti sunt. Doctrina non est : nam doctissimos ho-
mines videmus rem saluberrimam ignorare.. Rustici, an non videtis,



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 509

en appellent & 'expérience du fidéle, & la mens christiana que
Calvin oppose au sensus carnis et dont il fait Tattribut du
croyant et l'organe nécessaire de la connaissance chrétienne !
Tant il est vrai que I’émancipation de la conscience religieuse
devait entrainer apreés elle une révolution radicale dans le do-
maine de la théologie dogmatique!

L’impulsion une fois donnée fut continuée par le piétisme.
En dépit des différences profondes qui le séparent de nos
Réformateurs, malgré le levain de catholicisme monacal qui se
méle & sa vie morale et religieuse, le piétisme a, en effet, res-
saisi et remis en lumiére quelques-unes des grandes affir-
mations spirituelles de Luther et de Calvin, germes féconds
d’'une dogmatique nouvelle. Dans les fameuses controverses
qui, & plusieurs reprises, s’élevérent entre les piétistes et les
orthodoxes, Spener et ses amis se firent les défenseurs d’un
point de vue qui, & travers toute sorte d'imprudences, de malen-
tendus et de confusions, répond a quelques-unes des idées
maitresses de nos Réformateurs?. « 1l faut étre chrétien pour

spiritum Dei ubique sibi esse similem eundemque semper ? qui et
quanto quisque est humanarum inventionum indoctior, divinarum tamen
amantior, tanto clarinus eum docet... ltaque ut tandem finiam, non unius
esse videtis aut alterius de scriptura locis pronuntiare, sed omnium qui
Christo credunt, non enim ad mensuram dat Deus spiritum. (ZwiNGLu
OpeEra, Ep. Scuurer ET ScruLTHESS, 111,132 ; V, 68, 100; II1, 130, 720, 730).
— Sur CaLviv voy. la préface de 1'Institution chrétienne. Comp. Responsio
ad Sadoleti Epistolam, 1539 : « Hinc animadverto, Sadolete, nimis otiosam
te habere theologiam: qualis est fere eorum omnium qui seriis conscien-
tie certaminibus nunquam fuerunt exercitati. » Corp. Ref. V, 405. —
Voy.surtout la belle préface du Commentaire sur les Psaumes, 22 juillet
1557 (Corp. Ref. XXX, 13-36). — In evangelium Joannis XI1, 27 : « Nihil
hic legimus quod non optime conveniat, quemadmodum quemque fide-
lium propria experientia docet. Si rideant nasuti homines, nihil mirum ;
neque enim potest intelligi, nisi praxis accedat. » Cf. In Evang. Joan. I,
45. 3.14. 9.

! Sur ces controverses voy. I'exposé et 1'appréciation de Rirscui, Ge-
schichte des Pietismus, Tome [1 (Der Pietismus in der lutherischen
Kirche des 16. und 17. Jahrhunderts, Erste Abtheilung), Bonn 1%84,
pag. 116-121, 194-195, 256, 410-411, 429. — Cf. M. H. ScruLtz, Die evange-
lische Theologie in threm Verhdiltniss zu Wissenschaft und Frommigkzit,
Geettingen 1891, pag. 4.



510 P. LOBSTEIN

étre théologien, il faut vivre de la vie de la foi pour étre ca-
pable de construire la science de la foi: » ces théses des pié-
tistes forment un contraste absolu avec les théories de leurs
adversaires orthodoxes qui voient dans la théologie une
science sévérement objective, dont la mission consiste 4 expo-
ser et & démontrer les articles de foi du credo traditionnel.

L’individualisme évangélique, 4 la fois vigoureux et inconsé-
quent chez nos Réformateurs, indécis ou excessif chez les pié-
tistes et chez leurs successeurs plus radicaux, portait dans ses
flancs une théologie nouvelle que ni Luther ni Spener n’avaient
entrepris de dégager et de formuler scientifiquement. Cette
ceuvre de rénovation fut tentée par Schleiermacher. C’est lui
qui tira des prémisses religieuses de la Réforme un principe
théologique, un canon dogmatique. « On n’est membre de la
communauté chrétienne que par la foi en Jésus-Christ, le Sau-
veur....» « Entrer en communion avec Christ, ¢’est vivre dans
un rapport nouveau avec Dieu, c’est-a-dire étre justifié, et
c'est changer par la-méme I’ancienne maniére de vivre, c’est-
a-dire se convertirl. » Cette vie nouvelle est 4 la fois le fonde-
ment réel et le prius logique de la science chrétienne ; I'expé-
rience de la communion avec Dieu en Jésus-Christ est la racine
d’ou procéde la théologie dogmatique.

En énoncant ces axiomes, en les mettant a4 la base de son
chef-d’ceuvre religieux et dialectique, Schleiermacher mettait
en pleine lumiére le caractére éminemment personnel de la
fol protestante 2. A ce titre son principe théologique découle
directement de l'inspiration originale et authentique de la
Réforme, et il reste acquis & la dogmaiique protestante. Toute
conviction évangélique vraiment digne de ce nom ne saurait
étre la simple répétition d'un témoignage resté étranger a
nolre vie spirituelle; elle est une affirmation de la conscience
religieuse, une décision intérieure du sujet chrétien, le fruit
d’une certitude intime, d’un « consentement de nous-méme a

! ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, §§ 14, 107.

2 Cf. M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit der sogenannten FKirchlichen
Theologie, Freiburg 1890, 60-61. (Les observations présentées par I'auteur

a propos de Hormann s’appliquent, dans une plus large n:esure encore, a
SCHLEIERMACHER.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 5141

nous-méme, » d’'un acte de confiance provoquée et incessam-
ment entretenue dans notre 4me par un facteur qui s’impose
4 nous avec une évidence aussi intime gu’impérieuse.

Ce principe d’une fécondité merveilleuse a été le ferment
puissant qui brisa les moules de I'intellectualisme orthodoxe
ou critique et qui fit lever la pate inerte d’un supranaturalisme
vieilli et d’un rationalisme sans profondeur et sans saveur reli-
gieuse. C’est pour avoir retrouvé ces vérités, conquises par la
Réforme mais trop souvent méconnues et oubliées depuis, que
Schleiermacher a pris la téte du mouvement théologique de
notre siécle et qu’il a creusé dans le champ de la pensée pro-
testante un ineffacable sillon. Dans les pays de langue fran-
caise, Vinet se rencontre sur ce point avec le rénovateur de la
théologie allemande, mais son action ne devait se faire sentir
que plus tard et dans une sphére moins étendue que celle qui
porte I'empreinte du génie de Schleiermacher. Sans doute
celui-ci n’a pas fondé d’école au sens propre du terme, mais
son influence n’en domine pas moins toutes les conceptions
marquantes de notre époque, depuis les essais de restauration
du confessionalisme luthérien, jusqu’aux confins de la théolo-
gie critique, a travers toutes les nuances du parti de la conci-
liation!. A des degrés divers chaque théologien (ui pense
releve de ce grand initiateur et a rendu hommage au principe
par lequel il a renouvelé la science de la foi; mais chaque
théologien aussi s’est essay¢ a rectifier application de ce prin-
cipe et, dans la méme mesure, il a modifié le systéme élevé sur
la base premiére.

! Hormany, THoMAsIUS, FRANK; DORNER; AL. ScHWEIZER, [L1Psius. — Dans
les pays de langue frangaise Bouvier a été 'interprete le plus éloquent
de ce point de vue. — On a souvent rangé A. RiTscHL parmi les conti-
nuateurs de la méthode expérimentale inaugurée par SCHLEIERMACHER.
(A. GretiLLAT, Exposé de théologie systématique, tome [, 1885, page 140;
M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 85.) Cette filiation est démentie
par les faits : RitscHL polémise vigoureusement contre la méthode de
Pexpérience subjective et sa pratique répond a sa théorie. M. KarreN-
BUscH a parfaitement marqué la place qui revient & RirscHL dans I'évo-
lution de la pensée dogmatique : Von Schleiermacher zu Ritschl, Giessen,
1892, pages 69 et suiv.



512 P. LOBSTEIN

Ces tentatives sont légitimes, car si incontestable que soit
I’'axiome fondamental de Schleiermacher, il est certain que les
corollaires qu’en ont tiré le maitre lul-méme et la plupart de
ses disciples immeédiats ou lointains, prétent le flanc aux cri-
tiques les plus sérieuses et les mieux fondées 1.

1l

« Moi, le chrétien, je suis a moi, le théologien, I'objet de la
science 2. » (es paroles d’'un des plus illustres disciples de
Schleiermacher expriment la pensée commune a la plupart des
essais dogmatiques tentés sous l'impulsion du prince de la
théologie moderne. C’est bien lui, en effet, qui a été le chef et
Pinspirateur des théoriciens de ’expérience personnelle. Sans
doute il demande que chaque thése dogmatique légitime son
origine chrétienne et son caractére protestant par son accord
avec le Nouveau Testament et avec les confessions de foi évan-
géliques 3, sans doute il se reporte fréquemment au témoi-
gnage religieux du Christ; mais, dans le cours de son exposi-
tion, il fait du phénomene de sa piété subjective la source de
la dogmatique protestante. Le fait que le dogmaticien est
appelé a décrire et a analyser, c’est I’état d’amme du chrétien,

! Lire la remarquable étude de Boniras, Le principe théologique de
Schleiermacher (Revue théologique de Montauban, année 1870). Il faut
regretter que l'excellente critique de l'auteur soit compromise par les
velléités d’un dogmatisme scripturaire inconciliable avec ses propres
prémisses.

2 HormanN, Schriftbeweis, Nordlingen, 1852-1855, p. 10 : « Freie Wissen-
schaft ist die Theologie nur dann, wenn eben das, was den Christen zum
Christen macht, sein in ihm selbstiindiges Verhalten zu Gott, in wissen-
schaftlicher Selbsterkenntniss und Selbstaussage den Theologen zum
Theologen macht, wenn ich der Christ mir dem Theologen eigenster Stoff
meiner Wissenschaft bin. » — Cf. THoMasivus, Christi Person und Werk.
Tome 12, Erlangen 1856, p. 4-10. — Pminiert, Kirchliche Glaubenslehre, 1
(1854), p. 108. — Frank, System der christlichen Wakrheit, | (Erlangen 1878),
§ 7. — M. LutHARDT, Compendium der Dogmatik, Erlangen 1893", § 13, 4
page 32.

8 Der christliche Glaube, § 27, Cf. Kurze Darstellung des theologischen
Studiums. § 289.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE o013

son expérience religieuse, le sentiment intime du sujet croyant,
les modifications de la conscience du péché et de la con-
science de la grice, éléments constitutifs de la conscience
chrétienne. En fixant et en renfermant dans ces limites la
source de la dogmatique, en isolant le phénomene individuel
du facteur objectif qui le détermine et sans cesse le rectifie,
Schleiermacher a ouvert la porte &4 un individualisme qui n’est
resté quimparfaitement fidele & I'inspiration primitive de la
Réforme et qui a négligé quelques-uns des éléments les plus
précieux de I’héritage spirituel de nos peéres.

Pour réfuter le subjectivisme outré de Schleiermacher et de
ses adeptes, on pourrait invoquer 'analogie qui régne entre sa
dogmatique et la philosophie contemporaine au grand penseur
chrétien. Le dogmaticien qui aurait la prétention de tirer de
sa conscience individuelle la matiére de la doctrine chrétienne
tomberait dans I'illusion de Fichte qui réva l'inpossible entre-
prise de construire le non-moi en s’appuyant sur le seul fait
du moi. Mais laissons la ces analogies souvent trompeuses et
toujours incomplétes, et envisageons le point de vue de I’ex-
périence pure & la lumiére des postulats de la foi chrétienne
elle-méme1. |

Les théoriciens de l'expérience personnelle essayent de
prendre pied sur un sol qui n’est ni assez large ni assez ferme
pour porter le poids d’une construction dogmatique.

Le terrain qu’ils choisissent est d’abord trop étroit. Per-
sonne, je pense, n'osera soutenir que son expeérience subjec-

1 A. RirscHi, Die christliche Lehre von der Rechifertigung und Verseh-
nung, [13 {(1889), pages 7-9 ;M. H. Scuuvtz, Jahrbiicher fiir deutsche Theo-
logie, 1874, pag. 67-68 ; M. HErRrMANN, Zur theologischen Darstellung der
christlichen Erfahrung (Der Beweis des Glaubens, 1889, pag. 1-11); Die
Gewissheit des Glaubens und die Fretheit der Theologie, 18892, pag. 3, 40 sq.;
M. Gorrscuick, Die Kirchlichiceit der sogen. kirchlichen Theologie, 1890,
passim, pag. o7 suiv., 110 suiv.; M. KartEnsuscH, Von Schleiermucher zu
Ritschl, 1892, pag. 73 suiv. — Peut-gtre les pages suivantes réussiront-
elles i réfuter quelques-unes des critiques préecédemment adressées & 1'au-
teur : UREriLLAT, Exposé de théologie systématique, 1, (1885), page 149;
Revue de Loausanne, 1892, pag. 326 suiv. ; M. Grotz, La vie chrétienne, 1892,
pag. 265.



514 P. LOBSTEIN

tive embrasse I'étendue et épuise les profondeurs des expé-
riences chrétiennes accessibles 4 tous les croyants. Supposons,
chez un individu, une vie spirituelle élevée & sa plus haute
puissance, prétez-lui la conscience la plus délicate et la plus
forte, accumulez dans son 4me les trésors religieux et moraux
les plus riches et les plus variés, vous aurez toujours le senti-
ment de rester infiniment au-dessous de I'idéal chrétien. Quel
est le dogmatiste qui aurait le courage de revendiquer pour lui-
méme le priviléege que n’a osé s’attribuer aucun des initiateurs
et des péres de I'Eglise? Un seul homme s’est rencontré qui
s’est arrogé une connaissance sans nuage de Dieu et une com-
munion inaltérable avec le Pére céleste : seul le Fils unique a
réalisé et manifesté, dans sa vie et dans sa mort, I'expérience
morale et religieuse parfaite, dont ses plus grands disciples
n'ont jamais saisi que des lueurs et reproduit que des par-
celles. Aussi pouvons-nous pressentir dés maintenant ou ré-
side le correctif indispensable du point de vue de ceux qui
voudraient tirer la substance de la dogmatique du fonds intime
de leur expérience personnelle 1.

I1 est d’ailleurs & peine nécessaire de dire queles théologiens
que nous combattons sentent fort bien la difficulté signalée et
cherchent & I’écarter de leur chemin. Ils se rendent parfaite-
ment compte qu’en faisant de leur christianisme subjectif la
matiére et la source de la science du dogme, ils ne sauraient
se dispenser d’établir le caractére universellement chrétien de
leurs expériences religieuses. 1l faut, en effet, qu’ils réussissent
a4 montrer que les phénomeénes analysés sont réellement com-
muns A tous les vrais chrétiens ; alors, mais alors seulement,
ils sont protégés contre les dangers de l'arbitraire, contre les
écarts et les entrainements de I'imagination, contre les aber-
rations d’une piété livrée & elle-méme et privée de frein et de
controle 2.

1 Voy. le chapitre V du présent essai.

2 « ]l faut que le chrétien observe d’abord enlui le fait chrétien dont il
se propose de fournir la théorie; voilh la condition premiere et indispen-
sable de son étude, qui prend d’elle-méme et par la force des choses
une couleur personnelle. Mais ce caractere individuel est en méme temps



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 515

Mais comment remplir une condition pareille? O trouver
cette garantie d’universalité chrétienne dont le dogmaticien
a besoin sous peine de compromettre le caractére a la fois
chrétien et scientifique de son exposition ? Nous conseillera-
t-on de nous en tenir 4 I'observation des autres, de comparer
nos expériences propres avec celles de nos fréres, d’éliminer
les éléments dissemblables pour ne retenir que ce qui, de part
et d’autre, porte un cachet pareil et présente un type commun ?
Recette bien hasardée, puisqu’en la suivant, il faudrait sortir
de nous-méme et du champ clos de notre conscience indivi-
duelle, ¢’est-d-dire condamner en principe la méthode subjec-
tive qu’on nous avait préconisée d’abord. Recetle vaine aussi
et illusoire, puisque I'objet sur lequel doivent porter notre exa-
men et notre comparaison se dérobera le plus souvent 4 nos
regards. Les natures vraiment pieuses n’étalent pas aux yeux
du prochain les trésors de leurs expériences spirituelles; il est
donc bien difficile de pénétrer dans le sanctuaire de leur vie
cachée avec Christ en Dieu, d’en faire la matiére d’'une obser-
vation directe et d’une enquéte précise, de saisir et de dé-
crire ce qui, dans la plupart des cas, reste un secret entre
Dieu et leur conscience. Et d’ailleurs, quand méme il serait
possible de déchirer tous les voiles et de sonder tous les mys-
téres, cette étude de I’Ame d’autrui supposerait en nous et exi-
gerait la faculté de faire le départ entre les expériences reli-
gieuses normales et les émotions primitivement étrangéres au
christianisme ou faussées dans leur, nature intime. Or, qui
oserait soutenir qu'il posséde en lui-méme le tact nécessaire,
le discernement str, le critere infaillible pour opérer ce triage
délicat ?

Nous touchons ici & un autre inconvénient de la méthode
subjective. Notre expérience personnelle n’est pas seulement
trop étroite et trop incompléte pour servir de source 4 lascience
dogmatique, elle est sujetie & trop de méprises, elle est trop

universel si la vie chrétienne que le dogmatiste décrit se développe
d'une manitre normale, ce qui arrive & mesure que, dans la communion
d'autres fideles, le théologien s’assimile tonjours mieux le fait objectif
de I'Evangile. » M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, pag. 102-108.



516 P. LOBSTEIN

faible, trop intermittente, trop entachée d’erreurs et de péchés
pour qu’il nous soit possible de puiser dans notre conscience
de chrétien la matiére premiére de notre travail de théologien.
Il suffit, pour s’en convaincre, de serrer les questions de plus
prés et de descendre & quelques exemples particuliers et a
quelques applications concrétes. Quoi! en développant la no-
tion chrétienne de Dieu, le dogmatisie mesurerait la réalité de
T’amour divin & 'intensité du sentiment qu’il en éprouve! En
traitant de la justification, il prendrait son centre de gravité
dans le fait de sa foi subjective ! En parlant de la vie nouvelle,
il ferait reposer les assises de la doctrine chrétienune sur les
phénoménes qu’il découvrirait en lui-méme! Mais ne sait-il
donc pas, n’a-t-il jamais senti que cette certitude intime, qui
doit porter le poids d’une construction doctrinale, traverse par-
fois de redoutables éclipses ? Sa vie intérieure ne connait-elle
pas la sécheresse et le vide, les luttes et les doutes, les fluc-
tuations douloureuses et débilitantes, les humiliations améres
de la défaite et des chutes ? Ce sont 14 aussi des expériences,
dont le chrétien le plus vivant atteste la poignante réalité et
qui le font soupirer aprés une certitude fondée ailleurs que
sur le sol mouvant de nos sentiments, de nos pensées et de
nos efforts. Si le chrétien, condamné par son cceur, en appelle
4 Dieu qui est plus grand que son ceeur, si dans le trouble de
son ame il a recours 4 I'immuable fidélité de Celui en quiil n’y
a aucune ombre de changement, s’il est heureux de détourner
son regard de ses ceuvres toujours imparfaites et de sa foi tou-
jours insuffisante pour 'attacher sur un Sauveur qui reste le
meéme hier, aujourd’hui, éternellement, comment le théologien
oserait-il s’aventurer sur une autre voie ? Ne doit-il pas cher-
cher, lui aussi, pour garantir la solidité de son systéme, le roc
dont le fidéle a besoin pour assurer la fermeté de sa foil?
Grace A cette précaution de 'architecte dont le Maitre loue
la prudence (Math, VII, 24-25), le dogmatiste sera affranchi

1 Voy. les excellentes observations de M. HackenscaminT sur la théorie
de Frank, qu'il taxe & bon droit de méthodisme et dont il reléve fort
Justement les dangers : Wie werden wir unseres Glaubens gewiss und
froh? Dortmund 1896, pag. 17-18.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 517

d’une servitude & laquelle est condamné tout théologien qui
s'impose la tiche de raconter ou d’exprimer scientifiquement
son expérience individuelle, il échappera 4 la torture d’ob-
server ses états d’ame, d’analyser sa pensée et ses senti-
ments, de suivre les oscillations de sa piété, de mesurer la
température de ses émotions religieuses, de soumetire son moi
chrétien aux manipulations d’une expérimentation multipliée,
controlée, rectifiée sans relachel. Et quel sera le résultat de
ce travail gigantesque ? Les esprits superficiels et les con-
sciences grossiéres s’enorgueilliront de leurs petits progrés et
de leurs petiles victoires, ils transformeront les grices divines
en prétentions humaines, ils tireront de leurs privileges le
droit de condamner le prochain moins avancé 2 leurs yeux
qu’eux-mémes, ils rediront, & leur insu sans doute, la priére
du Pharisien. Les autres, les ames droites et vraiment pieuses,
prendront une conscience de plus en plus profonde de I’insuffi-
sance et des défaillances de leur religion intérieure, ils senti-
ront le néant de leurs expériences au prix de ce que Dieu leur
demande, ils s’accuseront de leurs tiédeurs, de leurs infidéli-
tés, de leurs lachetés, ils déploreront I'incrédulité de leur foi et
I’égoisme de leur charité, ils porteront sur eux-mémes une
sentence de condamnation sans réserve, et s’ils ne se livrent
pas sans merci & I’éternelle miséricorde, ils sombreront dans
un naufrage d’autant plus tragique que leurs efforts auront été
plus sincéres. En d’autres termes, la présomption ou le déses-
poir, voila les issues ouvertes & celui qui ne sait pas sortir de
lui-méme, s’obstinant & chercher dans ses expériences person-
nelles la matiere de son témoignage religieux et la substance
de ses formules dogmatiques 2. Le théologien, en effet, n’est pas
soumis 4 une loi différente de celle qui régit le chrétien. S'il
est vrai que le fondement de notre paix et de notre force, de
notre vie et de notre joie repose ailleurs que sur le sable de
nos émotions, de nos réflexions, de nos résolutions, il est de
toute évidence que le dogmaticien qui ferait de sa propre con-

1 M. KaTTENBUSCH, ouv. cité, pag- 85-86.
2 M., GOTTSCHICK, ouv. cité, page 63.



518 P. LOBSTEIN

science la base et la sanction de son travail scientifique entre-
prendrait une ceuvre funeste et serait finalement entrainé vers
un abime.

Il va sans dire que ni Schleiermacher ni ancun de ses disci-
ples, conservateurs ou critiques, ne tombent sous le coup de
ce jugement. Il n’est pas un seul théoricien de l’expérience
personnelle qui, de fait, se soit résolument engagé dans la voie
dont nous avons signalé les dangers. C’est qu’il n’est aucun
théologien qui, en rendant compte de son expérience intime,
ait pu faire abstraction des facteurs qui constituent ou garan-
tissent précisément le caractére chrétien de sa conscience in-
dividuelle. Le fait méme de sa conscience chrétienne implique,
chez le théologien, et suppose l'existence d’un critére indépen-
dant de ses états d’ame subjectifs, un type auquel il se rapporte
et d’apres lequel il se juge, une sanction dont il n’entend pas
s’affranchir. Dés lors, les dogmatistes dont nous parlons nous
indiquent eux-mémes la direction dans laquelle il faut marcher
pour rectifier I’erreur ou combler la lacune de leur point de
vue. La part plus ou moins considérable gue chacun de ces
théologiens fait & 'Ecriture sainte ou a la tradition ecclésias-
tique suffirait 4 elle seule pour nous faire comprendre que leur
individualisme n’est pas absolu et qu’il se donne 2 lui-méme
un contre-poids et un controle. Mais comment procédent
Schleiermacher et la plupart des dogmaticiens fidéles & sa
méthode? Ils s’accordent & développer d’abord le contenu
de leur conscience chrétienne et & analyser les éléments qui
la constituent ; ce n’est que plus tard qu’ils entendent recourir
au témoignage de la tradition ecclésiastique et & l'autorité de
PEcriture sainte ; cet examen subséquent est chargé de procla-
mer la justesse des résultats acquis par I’analyse psychologique
et religieuse. Le moindre défaut de ce procédé consiste dans
Pétrange illusion de leur auteur. Le consensus ecclésiastique
ou la preuve scripturaire, invoqués aprés coup et développés
parfois & I’aide d’un grand luxe d’érudition, viennent trop tard
et ne paraissent trop souvent que pour la montre. Le siége du
dogmaticien est fait, ses positions sont occupées, et il ne con-
sentira pas 4 les remettre en question aprés les avoir si labo-



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 519

rieusement conquises. Au besoin, il sollicitera doucement les
textes pour les mettre d’acccrd avec ses résultats, il pliera les
déclarations de I’Ecriture sainte ou des symboles aux exigences
de sa pensée, il ne reculera pas devant les compromis équivo-
ques et les accomodations douteuses, il péchera contre la
clarté, sinon contre la loyauté et la droiture. Des exemples
illustres sont 14 pour montrer que ces craintes ne sont pas
chimériques 1.

11

Pour résoudre le probléme de la source de la foi, il suffit de
prendre au sérieux les indications que nous fournit Schleier-
macher lui-méme et que la plupart des théologiens contempo-
rains suivent avec plus ou moins de conséquence et de clarté.

S’il est vrai que la dogmatique ne crée rien par elle-méme,
si elle se borne & exposer scientifiquement les affirmations de
la foi protestante, la question de la source de la dogmatique
revient & celle de la source de la foi. En effet, sur ce point, la
position du dogmatiste n’est pas différente de celle du fidéle;
il prend sa base d’opération au sein de la communauté chré-
fienne; sa tache consiste & analyser la foi de I’Eglise, & en
épanouir le contenu, & en enchainer les affirmations; il n’a
rien 4 y ajouter, il n’a rien & en retrancher. Le théologien ne
se sépare ici du simple croyant qu’en ce que celui-la développe
en propositions séveérement scientifiques ce que celui-ci pos-
séde a Pétat de certitude immédiate et de vérité pour ainsi
dire enveloppée ; mais 'un et l'autre tirent la substance de
leur foi d’'un fonds commun, d’un trésor spirituel identique.

Quelle est donc cette source vive d’oli procéde la foi da chré-
tien protestant? La réponse ne saurait étre douteuse. C’est
I’Evangile, c’est-a dire la révélation de la grice de Dieu en

1 Voy. sur SCHLEIERMACHER, Baur, Kirchengeschichte des XIX Jahr-
hunderts, 18772, page 205; Strauss, Charakteristiken und Kritiken, 18442,
pag. 187; Der Christus des Glaubens und der Jesus der Geschichte, 1860,
pag. 36-44. — Sur Hormann, M. LicHTENBERGER, ouvrage cité, page 93;
RirscuL, Rechifertigung und Versihnung, 113, pag. 7-8. — Sur Frank,
Lirstus, Theologischer Jahresbericht, 1832, pag. 295-296.



520 P. LOBSTEIN

Jésus-Christ, I’Evangile qui, par sa puissance rédemptrice et
sanctifiante, réveille, dans I’Ame altérée de pardon et de jus-
tice, la confiance en l’éternelle miséricorde, la certitude du
pardon et de ’adoption divine, la force victorieuse du péché
et du monde. Tel est ’objet unique de la foi chrétienne, tel en
est le principe souverain et permanent?.

Que faut-il en conclure? C’est que la foi n’est la source 1égi-
time et pure de la dogmatique qu’a la condition de n’étre pas
isolée du facteur divin qui la fait naitre et qui, incessamment,
la conditionne et la constitue 2, La source de la dogmatique,
c’est la foi qui s’est assimilé la moélle éternelle de I'Evan-
gile, ou 'Evangile qui a été saisi par la force mystérieuse de la
foi. Isoler la foi de I’agent divin qui I'a créée et qui la sou-
tient, la dépouiller du contenu positif qu’elle tire de la révéla-
tion, c’est tarir la séve qui seule lui donne la vie et la con-
serve, c¢’est 'arracher par la racine et lui enlever son aliment,
c¢’est condamner I’dme & se nourrir de sa faim.

Il est donc bien vrai de dire que la foi dont le dogmatiste
doit développer et analyser les affirmations, existe a I'état
d’expérience religieuse dans le membre vivant de la commu-
naulé chrétienne; mais cette expérience n’est religieuse et
chrétienne, partant elle n’est I'objet et la source de la dogma-
tique que dans la mesure ou elle s’identifie avec le contenu
divin de la révélation évangélique. Il s’ensuit que, bien com-
prises et ramenées A leur signification pleine et compléte, les
deux théses, « la source de la dogmatique, c’est la foi, » et
« la source de la dogmatique, c’est ’Evangile, » loin de s’ex-
clure ou de se contredire, s’appellent et se conditionnent3.

t M. Traus, Theologische Studien und Kritiken, 1895, pag. 52§; M. Gorr-
scuick, Theologische Wissenschaft und Pfarramt, Ludwigsburg, 1895,
page 17.

2 LutHER, Cat. Major 1,3 : Hec duo, fides et Deus, una copula conjun-
genda sunt. — Operationes in Psalmos (Ed. Erl. Opera latina X1V, 259) :
Objectum fidei et spei est Deus promissor gratuitus seu ipsum verbum
promittentis atque aliud nihil. — MEevancrTON, Apol. Conf. Aug. 11, 50:
Inter se correlative comparat et connectit promissionem et fidem.

3 ScuLEIERMACHER a parfois énoncé avec bonheur l'identité de ces
deux formules; il n'a malheureusement pas tiré suffisamment parti des



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 521

Supprimer l'un des deux termes, ce serait tomber dans un
subjectivisme sans régle positive ou dans une objectivité sans
vie intérieure, ce serait commetire I'erreur des mystiques dé-
daigneux des réalités de 'histoire ou celle des traditionalistes
méconnaissant les intéréts de la piété!,

La solution que nous essayons d’apporter au probléme de la
source de la dogmatique éclaire de tout son jour les dévelop-
pements renfermés dans nos chapitres précédents, en particu-
lier la définition que nous avons donnée du dogme et de la
science dogmatique. On voit maintenant la signification com-
pléte que nous attachions aux termes fréquemment employés
d’expérience religieuse et de conscience chrétienne. Nous n’en-
tendons point par expériences des états d’Ame indépendants
du facteur objectif qui les détermine, et la conscience chrétienne

indications précieuses qu’il a lui-méme données. Voy. par exemple Der
christliche Glaube, § 19, Zusatz: « Ks gibt nur eine Quelle, aus welcher
alle christliche Lehre abgeleitet wird, némlich die Selbstverkiindigung
Christi, und nur eine Art, wie die Lehre, vollkommener oder unvoll-
kommener, aus dem frommen Bewusstsein selbst und dem unmittelbaren
Aunsdruck desselben entsteht. » — Cf. AnL. Scuwrizer, Die christliche
Glaubenslehre, §8 12, 16-19.

! « Le christianisme est & la fois subjectif et objectif; il ne peut étre la
religion du salut qu'a la condition de rester I'un et 'autre. Il est tout
entier objectit, puisque 'ceuvre rédemptrice vient de Dieu et ne se ¢on-
somme que par la grice de Dieu manifestée en Jésus, le Fils unique. &
I'Evangile est non moins certainement subjectif, puisque cette puissance
d’en haut ne se réalise, du commencement jusqu'a la fin, que par le
renouvellement intime de 'homme. Otez 1'élément extérieur tel que
nous le révele le christianisme historique, et vous ouvrez la carriere aux
fantaisies de la spéculation et de I'llluminisme. Supprimez le coté inté-
rieur, ce que Paul appelle « la vie cachée avec Christ en Dieu » (Col. III,
3), c'est-i-dire I'union personnelle avec Jésus et la force divine qui en
dépend : du coup la religion devient avant tout atfaire de connaissance
ou de pratiques mortes. Le fait subjectif sans 1'objectif, c'est le salut
sans Christ, donc une illusion. L'élément objectif sans le subjectif, c’est
Christ sans I'intimité de la foi, done une chimere. » M. Bovown, Dog-
matique chrétienne, 1, page 96. — CL. M. E. MarTiv, Le sens de Uexpérience
chrétienne dans les discussions actuelles (Revue de théologie et de philo-
sophie, 1894, surt. pag. 312-313); M. L. Monop, Questions religieuses du
jour (Revue chrétienne, 1892, page 182).

THEOL. ET PHIL 1895. 34



522 P. LOBSTEIN

n’est pas & nos yeux une forme abstraite, dépourvue de tout
contenu positif; loin de 13, elle n’a droit & ce beau nom gu’au-
tant qu’elle tire son aliment et sa substance du sol fécond de
la révélation évangélique. Aussi avons-nous eu soin de mar-
quer que la conscience chrétienne est fille de I’Evangile,
qu’elle a été formée et qu’'elle se développe sous V'aciion con-
tinue d’une puissance divine, qu’elle n’est a vrai dire que I'Es-
prit de Dieu lui-méme agissant dans la vie des croyants, non
point par une illumination magique, mais par le témoignage
vivant dont le Sauveur est le centre et I’objet.

Est-ce une illusion de penser que cette maniere de poser le
probléme et d’en formuler la solution est la mise en ceuvre et
la pratique conséquente du principe religieux de la Réforme1,
repris sans doute mais imparfaitement appliqué par Schleierma-
cher ? En faisant de la dogmatique I’'exposition scientifique de
la foi chrétienne, nous ne lui assignons pas la fonction pure-
ment subjective de décrire les états d’ame du chrétien isolés
de leur principe objectif, nous entendons affirmer énergique-
ment les réalités spirituelles dont le chrétien acquiert ou pos-
sede la certitude par sa foi en Jésus-Christ et par sa commu-
nion avec le Sauveur 2.

Ainsi comprise, la question de la source de la dogmatique

1 Tes Réformateurs mentionnent indistinctement ’Ecriture sainte, la
parole de Dieu ou I'Evangile comme sonrce et norme de la foi et de la
théologie (LutHER, Artic. Smale, 11,2; MeLancuron, Corp. Reform., XX1,
82; 1, 148 ; ZwincLE, Conclusiones, V, XV, XVI; CaLvin, Inst. chrét., 1,6-9;
Formul. Conc., Préface; Confess. Helv. posterior, Art. [.) — RirscHL veut
aussi faire du Nouveau Testament la source et la régle de la théologie
systématique (Rechifertigung und Versihnung, 113, §§ 2et 3). Nous essaye-
rons d'expliquer plus loin (Chap. V-VI) pourquoi la substitution de
FEvangile ou de la Révélation & I'leriture sainte nous semble néces-
saire.

2 A la these formulée par ScHLEIERMACHER (Der christliche Glaube, §15):
« Christliche Glaubenssiitze sind Auffassungen der christlich frommen
Gemiithszustiinde in der Rede dargestellt, » M. REeiscHLE propose de
substituer celle-ci, qui nous semble de tout point heureuse : « Christ-
liche (Gtlaubenssiitze sind Bezeichnungen derjenigen Wirklichkeit, welche
dem Christen im Vertrauen zu Christo gewiss und erfahrbar werden
soll. » (Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1 [1891], page 349). — Cf.



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 523

s’élargit et s’éléve ; elle appelle nécessairement un autre pro-
bleme qui I'éclaire, la compléte et Pappuie. « Quelle est la
norme de la dogmatique protestante ? » Voila le point qu’il faut
élucider maintenant.

CHAPITRE V

La norme de la dogmatique protestante.

Position de la question : le probléme de la norme de la dogma-
tique revient a celui de 'autorité en matiére de foi.

I. Elimination de Uautorité légale des confessions de foi. — Le
point de vue catholique. — Le point de vue de I'orthodoxie protes-
tante. — Examen de la solution proposée par la théologie confes-
sionnelle. — Les résultats négatifs: la solution confessionnelle est
contraire au principe religieux de la Réforme, elle est réfutée par
le témoignage que les symboles se rendent a eux-mémes, elle est
irréalisable dans la pratique, elle n’a jamais été appliquée sans des
réserves sérieuses et sans de nombreuses exceptions. — Les résul-
tats positifs: importance historique et religieuse des confessions de
foi, documents authentiques de la foi protestante.

II. Elimination de U'autorité légale de U Ecriture sainte. — Exa-
men de la solution proposée par 1'orthodoxie traditionnelle. — Les
résultats négatifs : abandon général de la doctrine de I'inspiration
littérale ; nécessité de tirer les conséquences de ces prémisses ; im-
possibilité de T'application de la solution orthodoxe; contradiction
entre la théorie traditionnelle et la pratique constante de ses pro-
pres adhérents. — Les résultats positifs : 1a Bible, témoin de 'Evan-
gile ; le Christ, fondement de 'autorité de 1'Ecriture sainte ; nature
et limite de cette autorité.

III. Essai d’'une solution positive. — Caractéres distinctifs de
I’autorité religieuse au sein de 'Eglise protestante. — L’Evangile,
la Parole de Dieu, la révélation chrétienne, Jésus-Christ: différence
formelle, identité fonciére de ces dénominations. — Légitimation
spirituelle et expérimentale au sens évangélique et protestant. —
Examen des objections opposées a cet essai de solution. — Nouvelle

M. H. Scuuvtz, Die Lehre von der Gottheit Christi, Gotha 1881, pag. 1-4,
474 sq.; Grundriss der evangelischen Dogmatik, Goettingen 1890, §§ 2, 5, 6.



524 P. LOBSTEIN

question soulevée par les résultats acquis: comment appliquer la
norme de la dogmatique protestante ?

Pour résoudre le probléme de la norme de la dogmatique
protestante, il faut nous reporter au point de départ invariable
de toutes nos recherches, & la définition de la science dogma-
tique. Si la dogmatique protestante est 1’exposition systéma-
tique de la foi protestante, celle-1a n’a pas d’autre norme que
celle-ci; la régle qui gouverne le dogmaticien, c’est précisé-
ment 'autorité religieuse 4 laquelle se soumet le chrétien. Il
ne saurait y avoir de doute & cet égard : la question que nous
avons posée revient donc a celle de I'autorité en matiere de
foi.

Pour embrasser ce probleme dans toute son étendue, pour
en éclairer toutes les faces, pour atteindre & une solution qui
tienne compte de tous les éléments de ce grand sujet, il fau-
drait franchir les limites d’une simple introduction 4 la dogma-
tique et entrer dans le vif du systeme. Mais sans empiéter sur
ce vaste domaine, il est possible, il est nécessaire de poser
quelques jalons et d’indiquer quelques principes destinés 2
orienter et & assurer la marche du dogmaticien. Cette tiche
nous est facilitée par quelques excellents travaux qui, parus
récemment dans les pays de langue francaise, autorisent I’es-
poir d’un consensus sérieux et prochain entre tous les théo-
logiens soucieux des intéréts de la piété et de l'indépendance
de la pensée scientifique 1.

I

Rien de plus simple et de plus saisissable que la réponse
donnée par le catholicisme & la question posée. Dans 1'Eglise
catholique, la norme de la dogmatique ne saurait étre que ’au-
torité religieuse en vigueur au sein de cette Eglise, c’est-a-dire

1 Les études et ouvrages publiés sur ce sujet dans les pays de langue
frangaise ont été mentionnés dans le catalogue tres riche qu'en a dressé
M. Raccaup en téte de ses remarquables articles, La certitude chrétienne,
son fondement, son développement et ses limites (Revue de Lausanne, 1893,
pag. 522-548 ; 1894, 63-102; 154-188; 256-280).



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 525

les décisions des conciles auxquels il faut ajouter, d’aprés la
doctrine romaine, les décrets du pape. Le catholicisme grec
érige en régle supréme les symboles des sept conciles cecumé-
niques dont il admet 'inspiration pléniere!; le catholicisme
romain voit dans la papauté I'incarnation permanente et ’or-
gane infaillible du Saint-Esprit. [’Eglise formant de droit divin
un organisme juridique, la condition requise pour y entrer
n’est pas en premiére ligne de nature spirituelle et intérieure,
elle reléve de la sphére du droit, elle tient du lien qui rattache
le citoyen & I'Eiat, elle est placée sous une sanction extérieure
et 1égale. Sur le terrain d’une Eglise pareille, la confession de
foi est une autorité juridique qui, a l'instar d’une constitution
politique, exige 1'obéissance et commande la soumission. Cette
obéissance n’a pas besoin d’étre, éclairée et cette soumission
se réduit le plus souvent & un acquiescement passif, a la « foi
implicite » qui accepte en bloc le credo traditionnel et se livre
aveuglément 4 la tutelle ecclésiastique. Nous avons essayé d’in-
diguer plus haut les conséquences de cette abdication spiri-
tuelle de 'individu entre les mains d’une puissance extérieure
et étrangére & la conscience du fidele 2. Elles s’étendent surtout
au domaine qui fait ’objet de nos présentes recherches: le ca-
tholicisme se mentirait & lui-méme s’il admettait, comme norme
de sa dogmatique, une autorité purement spirituelle ; il se glo-
rifie de posséder, dans les canons de ses conciles et les bulles
de ses papes, un ensemble concret et tangible de régles fermes
et précises, tracant & ses enfants une voie claire et stre, les
préservant des aberrations du sens. individuel, les déchargeant
d’une responsabilité pesante et redoutable, leur garantissant le
monopole de la vérité religieuse et 'acceés aux grices neces-
saires et aux suprémes félicités.

Bien que la Réforme ait impitoyablement détruit la grande
illusion que nourrit 1'Eglise catholique au cceur de ses ouailles,
la fiction d’une autorité extérieure et légale reprit de bonne

1 Yoy. sur I'Eglise grecque M. KarTteENsUscH, Lehrbuch der vergleichenden
Confessionskunde, Bd. I (Freiburg im Br., 1890-1891), page 13.
2 Voy. chapitre deuxieme, § 1.



526 P. LOBSTEIN

heure vie et créditau sein de nos communautés protestantes? ;
elle s’imposa sous une double forme aux esprits et aux con-
sciences, sous la forme de la doctrine théopneustique et sous
celle du confessionalisme luthérien ou réformé. Dans 1’4ge or-
thodoxe, qui succéda & ’époque créatrice de la Réforme, les
confessions de foi, les symboles officiels et obligatoires finirent
par prendre le pas sur 'autorité de la Bible, dont ils prétendi-
rent fixer le sens et régler I'interprétation. Aussi convient-il de
s’arréter un moment &4 la doctrine plus palpable et plus mas-
sive qui érige en norme de la dogmatique protestante la lettre
et le contenu de nos symboles ecclésiastiques. Sans doute le
confessionalisme rigide perd pied dans ’enceinte des Eglises
protestantes, mais on se tromperait étrangement en jugeant
qu’il est mort & jamais ; il a des retours offensifs, des recrudes-
cences d’ardeur militante d’autant plus acharnées qu’il sent le
terrain se dérober sous ses pas; dans chacun de ces acces bel-
liqueux, efforts désespérés d’une cause perdue, il dévoile plus
clairement sa nature intime et se révéle comme une piteuse
contrefagon du catholicisme, dont il n'a pas la puissance et la
grandeur, mais dont il garde I'Ame intolérante et les allures
despotiques.

Sans nous engager dans une polémique purement négative,
essayons d’élargir le débat et de marquer sommairement en
quoi consiste la valeur dogmatique des confessions de foi, ce
qu’elles ne peavent ni ne veulent nous donner, les services que
nous sommes en droit de leur demander et d’attendre d’elles.
Ce rapide examen n’est pas une digression oiseuse, il apporte

! Sur le protestantisme en Allemagne, voy. l'ouvrage tres nourri de
JOHANNSEN, Die Anfinge des Symbolzwangs unter den deutschen Protestan-
ten, 1847. — L’ouvrage de M. CrmaponNiERE, La question des confessions
de foi au sein du protestantisme contemporain, Geneve 1867, embrasse un
champ bien plus étendu. — Dans les derniers symboles des Eglises lu-
thériennes et réformées, on rencontre déjia des déclarations caractéris-
tiques qui annoncent et préparent le développement qui va suivre. Voy.
Formula Concordize, Solida declaratio (De compendiaria doctrine forma,
§ 16, Edit. Hase, page 537); Formula Consensus Helvetici, Art. XXVI
(Ed. NieMEYER, p. 739).



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 527

une contribution directe & l'étude du probléme qui nous oc-
cupe : la norme de la dogmatique protestante 1.

Un mot d’abord des symboles de I’ancienne Eglise qu’on a
décorés du titre inexact de symboles cecuméniques?2. L’autorité
de ces symboles se confond avec I'autorité des Eglises qui les
ont promulgués et nous les ont transmis. Il ne faut pas que les
déclarations et I'attitude de nos Réformateurs nous fassent illu-
sion sur le caractére et le crédit des formules dogmatiques
léguées par I’Eglise catholique aux générations protestantes.
Ces formules, il est vrai, ont passé dans les documents officiels
de la plupart des communautés évangéliques3. Calvin fait le
plus grand cas du symbole dit apostolique, Luther exalte le
prétendu symbole d’Athanase comme !'un des plas beaux
chefs-d’ceuvre du Saint-Esprit depuis le temps des apotres,
Zwingle trouve dans les ¢« symboles cecuméniques » I'expres-
sion fidele de la doctrine biblique, Mélanchton tient & ce con-
sensus avec l'antiquité chrétienne et y voit la preuve de la
vraie et pure catholicité des adeptes de la Rétorme ; mais en
dépit de cette attitude positive et conservatrice de chacun de
nos Réformateurs, il serait singulierement imprudent d’en ap-
peler & leur témoignage et a4 leur exemple pour restaurer le
point de vue catholique dans I'appréciation des anciens sym-

1 Cf. K. ScHERER, Prolégoménes, p.46 et suiv.; M. LICHTENBERGER, ouv. cit.,
p- 119 et suiv. ; RirscHL, Ueber das Verhiiltniss des Bekenntnisses zur Kirche,
1854; M. Hortzmann, Kanon und Tradition, 1859, p. 415 sq.; M. Bovon,
Ouv. cit.,1, 31-46. — On lira avec intérét et avec fruit la dissertation clas-
sique de SCHLEIERMAGHER, Ueber den eigenthiimlichen Werth und das bindende
Ansehn symbolischer Biicher, 1819. (Simmtliche Werke, I. Abtheilung:
Zur Theologie, Tome V.p. 423-454.) Cf. Der christliche Glaube, § 27, 1-2;
Die christliche Sitte. p. 435-436. — 11 est intéressant de comparer sur ce
point les idées de ScHLEIERMACHER avec celles de VINET ; on trouvera entre
I'un et 'autre point de vue des analogies parfois frappantes.

2 M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, 11 (1887), 299-300 ;
M. Acnenis, Zur Symbolfrage, Berlin. 1892, p. 7-9; M. BornemaNN, Der
Streit um das Apostolicum, Magdeburg 1893, p. 35 sq.

3 Conf. augustana, 1, I11; Articuli smalcaldici, Pars 1 (De summis arti-
culis divinae majestatis); Formula concordie, Epitome I, § 3-4. — Conf.
gallicana, Art. V; Conf. belgica, Art. 1X; Conf. anglicana, Art. V111; Conf.
Helvetica posterior, Art, X1.



528 P. LOBSTEIN

boles. Entre ce point de vue et le principe religieux du pro-
testantisme, la contradiction est flagrante et irréductible. L’in-
telligence vraiment chrétienne et évangélique de la nature
spirituelle et intérieure de la foi est absolument réfractaire & la
notion et a la pratique catholique. Sur quel fondement et &
quel titre les Réformateurs adhérent-ils aux formules de Nicée
et de Chalcédoine ? Est-ce la soumission passive a une tradi-
tion extérieure et légale qui entraine leur assentiment et dé-
termine leur attitude si résolument conservatrice ? Nullement.
S’ils acceptent la christologie ou la théologie catholique, s’ils
font sans scrupule usage des formules élaborées par les Péres
et sanctionnées par les conciles, c’est qu’ils sont convaincus
que les anciens symboles sont véritablement conformes & la
vérité religieuse enseignée dans I’Ecriture sainte. Ce n’est pas
la soumission & I’Eglise, c’est leur obéissance & I’Evangile qui
inspire et domine leurs paroles et leur conduite. Cela est si
vral qu’ils fagonnent & 'image de leur pensée religieuse le con-
tenu et la formule théologique des symboles « cecuméniques. »
S’ils trouvent dans les documents de 'ancienne Eglise I’expres-
sion de leur foi évangélique, ¢’est qu’ils ont commencé par lire
ces documents 4 la lumiére de cette foi; ils se servent des
vieilles outres pour y verser un vin nouveau, mais sur bien
des points les outres se rompent et le vin se répand?.

1 On trouvera sur ce point des développements étendus, appuyés sur
une série de textes concluants, dans mes FEtudes christologiques: la
christologie traditionnelle et la foi protestante, Paris 1894 (Revue de thio-
logie et de philosophie, 1894, p. 105-153). — Les débats récents sur le
symbole dit apostolique ont donné naissance, en Allemagne, & un grand
nombre d'études ou d'articles, dont quelques-uns ont une portée plus
générale. Voy. p. ex., outre les brochures déja citées. de MM. Achriis et
Bornsemany, les opuscules suivants : M. HEraMANN, Worum handelt es sich
in dem Streit um das Apostolicum 21893; M. KartaN, Die Verpflichtung auf
das Bekenntniss in der evangelischen Kirche, 1893; surtout M. KaTTENn-
BuscH, Das apostoliche Symbol. Erster Band: Die Grundgestalt des
Symbols. Leipzig 1894. — On sait que, dans les Eglises presbytériennes
de langue anglaise, la revision de la confession de Westminster est ré-
clamée par beaucoup de théologiens et de laiques aussi pieux qu'éclai-
rés. Les publications issues de ce mouvement abordent fréquemment la
question de principe. Voy. M. Bricas, Whither 2 1889; Scuarr, Creed



INTRODUCTION A LA DOGMATTQUE PROTESTANTE 229

L’expérience des Réformateurs renferme & notre adresse une
grande et précieuse lecon. Elle nous enseigne a prendre vis-
a-vis des confessions de foi dont ils sont les auteurs ou les
garants, une attitude nette et loyale, franchement et pleine-
ment en harmonie avec cette foi personnelle et intérieure dont
ils ont reconquis les titres en nous frayant la voie royale qui
meéne droit & ’Evangile. C’est dire qu’ils nous interdisent pé-
remptoirement de canoniser la lettre et le contenu des sym-
boles protestants. Ce serait prendre le contre-pied de leur
enseignement, ce serait trahir leur exemple et leur cause que
d’élever & la hauteur de régles souveraines et indiscutables les
documents par lesquels Luther et Zwingle, Mélanchton et
Calvin entendent non pas fonder une doctrine nouvelle, mais
professer leur foi en ’Evangile et rendre témoignage 3 la vé-
rité chrétienne. Qu’il s’agisse de la Confession d’Augsbourg ou
de celle de La Rochelle, du catéchisme d’Heidelberg ou des
trente-neuf articles, aucun de ces symboles ne veut étre pour
nous une charte intangible et irréformable ; leur conférer une
autorité statutaire et légale, c’est dénaturer le role qu’ils s’at-
tribuent et porter atteinte au principe qui les a fait naitre.
Faut-il citer des textes? Ils abondent. Luther fail une tournée
de visite et d’inspection au milieu des communautés réveillées
a sa voix, il publie une série d’articles pour éclairer et instruire
les conducteurs spirituels de ces communautés; comment in-
troduit-il ces articles pour les recommander a ses adhérents ?
Il ne songe pas & «imposer a la conscience des fidéles le joug
de nouvelles décrétales, mais il compte sur le concours spon-
tané et sur la libre adhésion de 'amour se soumeitant aux
propositions nouvelles jusqu’a ce qu’il plaise au Saint-Esprit
d’en faire trouver de meilieures?. » En élaborant la confession

Revision in the presbyterian Churches, 1890 ; M. WaRFIELD, On the revision
of the Confession of Faith, 1890.

1 Luther, Unterricht der Visitatoren an die Pfarrherren in Herzog
Heinrichs zu Sachsen Fiirstenthum. Erste und grossere Vorrede, 1528. Ed.
Erlang. Tom. XXIII, surtout p. 9: « Und wiewol wir solches nicht als
strenges Gebot kénnen lassen ausgehen, auf dass wir nicht neue pibst-
liche Decretales aufwerfen, sondern als eine Historien oder Geschicht,



530 P. LOBSTLIN

d’Augsbourg, Mélanchton ne songe pas 3 formuler un credo
définitif et infaillible : on sait avec quels soins et quelle persé-
vérance il s’efforca de retoucher sans cesse et de perfectionner
son ceuvre ; les modifications qu’il y apporta ne concernent
pas seulement la forme et la rédaction, elles portent sur le
fond et entrent dans le vif de quelques-unes des doctrines les
plus controversées de ’époque 1. Les préfaces de quelques-uns
des symboles les plus importants des Eglises réformées s’expri-
ment dans le méme sens que Luther et ses collaborateurs
directs : les promoteurs de la Réforme n’aspirent pas & dominer
sur la foi de leurs fréres, ils ne demandent qu’a contribuer 3
leur joie. (Q-Cor. I, 242)

A ceux qui prétendent nous imposer le joug des symboles
obligatoires, nous rappellerons que ce ne furent pas les Eglises
qui d’abord revétirent les confessions de foi d’'un caractére ju-
ridique et les placérent sous une sanction officielle; c’est le
pouvoir civil qui, s’identifiant avec une confession déterminée,
renouvela les traditions du saint empire romain, j’allais dire la
théorie et la pratique du paganisme antigue, en transformant
les affirmations religieuses de I’Eglise en documents autori-
taires, assimilés aux lois de I’Etat, imposés par la contrainte,
et garantis par le bras séculier 3.

darzu als ein Zeugniss und Bekenntniss unsers Glaubens, so hoffen wir
doch, alle fromme, friedsame Pfarrherrn,... werden solechen unsers Landes-
fiirsten und gnidigsten Herren Fleiss, dazu unser Liebe und Wohlmeinen
nicht undankbarlich noeh stolziglich verachten, sondern sich williglich,
ohne Zwang, nach der Liebe Art, solcher Visitation unterwerfen, und
sampt uns derselben friedlich geleben, bis dass Gott der Heilige Geist
besseres durch sie oder durch uns anfahe. »

1 Recensions successives des années [531, 1533, 1536, 1538, surtout de
1540 (Confessio variata). Voir aussi I'art. XV de la Conf. d’Augsbourg (De
ritibus ecclesiasticis) et I'excellente interprétation qu'en donne M. Borne-
MANN, ouw. cit., p. 26-27.

2 Basileensis prior, Conclusio ; Scoticana Confessio fides, Preefatio ; Helve-
tica posterior, Preefatio (Ep. NieMEYER, pag. 104, 341, 464).

3 Voy. sur ce développement au sein des pays luthériens de langue
allemande la solide et riche étude de M. MiiLLER, Die Symbole des Luther-
thums (Preussische Jahrbiicher, Tome 63 [1889], p. 121-148). — Sur l'an-
cienne Eglise catholique, cf. M. KarrenBusca, Luthers Stellung zu den



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 531

Mais entrons pour un moment dans les idées de ceux que
nous combattons, placons-nous sur le terrain du confessio-
nalisme rigoureux, acceptons la valeur canonique et normative
des symboles: c’est alors seulement que les véritables difficul-
tés surgiront de toutes parts et que le principe de 'autorité
extérieure, en apparence si simple et si commode, nous créera
des embarras sans cesse renaissants.

Nées des besoins pratiques des Eglises, inspirées par les né-
cessités de I’époque, toutes les confessions de foi portent 'em-
preinte du temps et du milien qui les ont vues naitre; elles
sont d2s ceuvres de circonstance, souvent des ceuvres de polé-
mique, sorties de controverses dont nous avons parfois de la
peine & comprendre 'importance et mméme & saisir la significa-
tion 1. Il n’est pas de symbole, si bref qu’il soit, qui ne ren-
ferme des éléments accidentels, visant des adversaires précis,
s’adressant & des lecteurs aujourd’hui disparus, fournissant
peut-étre la solution du jour, mais ne répondant plus aux exi-
gences actuelles. Ou bien fera-t-on abstraction du moment et
du milieu historique dont chaque document conserve la
marque distincte ? Mettra-t-on sur la méme ligne toutes les
confessions de nos Eglises2? Accordera-t-on le méme crédit
aux symboles universellement adoptés et & ceux qu'un frac-
tion seulement de la chrétienté ou du protestantisme a recon-
nus ? En appellera-t-on indistinctement & la confession d’Augs-
bourg et & la Formule de concorde, au catéchisme de Genéve
et aux canons de Dordrecht, & la confession de Westminster et
a la Formula consensus helvetici ? Et au sein de la méme com-
munauté, ne fera-t-on aucune différence entre les documents
de la période créatrice et les ceuvres d’'une époque postérieure

dkumenischen Symbolen, Giessen, 1833, p. 1 sq.; M. Harwack, Lehrbuch der
Dogmengeschichte, 11, p. 36, 87-88, 94, 891 et suiv.; I, p. 697-698 ; A.
RitscHL, Rechtfertigung und Versohnung, 12, p. 145-149.

1 ('est un point qu’ont surtout relevé ScHLEIERMACHER et VINET et sur
lequel on a souvent insisté apres eux. M. Wenor, Die Norm des echten
Christenthums, Leipzig 1893, p. 20-21. Cf. Ar. ScawEizER, ouw. cit., § 13.

2 Voyez sur les confessions des Eglises luthériennes les observations de
M. KartessuscH, Kirchliche Studien zur Symbolik ('Theol. Stud. u. Krit.,
1878, p. 222-223, 245-247); Theol. Lit.-Zeitung, 1883, Col. 353-354.



532 P. LOBSTEIN

au souffle moins original et & I’envergure moins puissante ?

Ces questions une fois résolues, sera-t-il possible d’uti-
liser enfin les confessions de foi et d’en tirer.des formules
dogmatiques toutes faites et parfaites ? Nullement. Les difficul-
tés de détail ne sont pas moins nombreuses que les difficultés
de principe. Je n’en donnerai qu'un exemple. Nos symboles
protestants exploitent les enseignements de I'Ecriture en appli-
quant une exégese dont fort souvent nous répudions la légiti-
mité et I’exactitude; les principes herméneutiques pratiqués
au XVIe siécle ne sont plus les notres, et les résultats obtenus
a l'aide de ces principes nous paraissent & maintes reprises su-
jets 4 caution!. Fermerons-nous les yeux sur ces divergences ?
Pouvons-nous accepter des procédés d’interprétation, une mé-
thode d’argumentation, un appareil de preuves et de démons-
tration que nous condamnons sans hésiter et que nous nous
ferions scrupule d’appliquer aujourd’hui? Ou bien, pour lever
ces difficultés, essayera-t-on de faire le départ entre I’esprit et
la lettre des symboles, entre la forme et le fond, entre I’essen-
tiel et 'accidentel ? L’effort est assurément légitime et louable 2,
mais pour échapper au reproche d’arbitraire, il exige une
série de qualités rares et d’opérations infiniment délicates.
Culture théologique large et forte, connaissance exacte et com-
pléete de I’histoire de chaque symbole, intelligence profonde des
doctrines exposées, discernement siir des besoins accidentels
du moment et des intéréts permanents de la piété, en vérité,
le théologien qui posséderait tous ces dons serait digne et sans
doute capable de forimuler lui-méme une confession de foi, et
Pon n’aurait pas le cceur de le condamner a restaurer les vieux

1 Cf. M. Bovon, ouw. cit., p. 36-38.

2 ]l a été tenté de différentes wanieres. Sur les essais de distinguer
entre la substance et la formule des symboles, voy. les critiques péné-
trantes et en partie fondées de M. Havsrath, Kleinere Schriften religions-
geschichtlichen Inhalts, 1883, p. 872-375. — M. WenbpT, ouw. cit., ibidem. —
Cependant plusieurs théoligiens indépendants ont essayé de maintenir ce
qu’il y a de juste dans cette distinction : Liesius, Lekrbuch der evangelisch-
protestantischen Dogmatik, § 208-209 ; M. H. Scuurrz, Grundriss der
evangelisch-protestantischen Dogmatik, 1890. p. 11.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 533

symboles et 4 tourmenter les textes pour en tirer un sens pro-
blématique ou équivoque.

Il suffirait d'ailleurs de comparer avec la théologie de nos
symboles les idées de leurs plus ardents défenseurs, et I'on
verrait bien que le confessionalisme, préconisé en théorie, est
pratiqué par ses adhérents d’une fagon singuliérement inter-
mittente. Sans rappeler les reproches d’hétérodoxie et d’hé-
résie que les représentants les plus distingués du confessiona-
lisme échangent périodiquement et se renvoient & I’envi, il est
permis de soumettre cette école & un examen sommaire dont
le résultat ne serait guére favorable & la canonisation des sym-
boles. Que de points sur lesquels éclate le dissentiment entre
le texte formel de nos confessions et I'orthodoxie la plus ro-
buste et la plus résolue de nos jours! L’article IX de la confes-
sion d’Augsbourg enseigne que le baptéme est nécessaire au
salut 1; 'article XI maintient la confession privée 2; ’Apologie
conserve trois sacrements, la pénitence & co6té du baptéme et
de la céne 3 ; le petit catéchisme de Luther recommande aux
fideles le signe de la croix avant la priere du matin#; la dé-
monologie des symboles, surtout de ceux qui procédent de
Luther, est si massive que les orthodoxes les plus déterminés
s’accordent tacitement pour la dissimuler®; la plupart des
symboles se réclament de la prétendue formule d’Athanase
qui fait dépendre la félicité éternelle de I'admission d’une
théorie aussi subtile qu’anti-bibliquet; la confession gallicane
enseigne que 'immense majorité des hommes est prédestinée

1 De baptismo docent, quod sit necessarius ad salutem (Texte alle-
mand: « Von der Taufe wird gelehrt, dass sie néthig sei »).

2 De confessione docent, quod absolutio privata retinenda sit, quam-
quam in confessione non sit necessaria omninm delictorum enumeratio.

3 Apolog. VII, 4: Vere igitur sunt sacramenta, Baptismus, Ceena do-
mini, absolutio, quee est sacramentum pcenitentise-

4 Append. I. § 1: Mane cum surgis e lecto, signabis te signo sanctae
crucis dicens...

5 Ep. Hask, p. 315, 405, 428, 525, 530-533.

6 Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus habet, ut teneat catho-
licam fidem. Quam nisi quisque integram inviolatamque servaverit,
absque dubio in eternum peribit. § 1-2; cf. § 26-27, § 40.



H34 P. LOBSTEIN

par la volonté de Dieu & des tourments sans fin!; la Formula
consensus helvetici proclame l'inspiration des points voyelles
du texte de I’Ancien Testament?2. Il serait facile de multiplier
les exemples ; ceux que j’ai rappelés montrent avec une clarté
suffisante que sur bien des points l'autorité des symboles est
abandonnée par ceux-l4 méme qui, en théorie, s’en constituent
les partisans et les avocats.

Mais ne bornons pas nos regards a la situation présente,
jetons un coup d’eil en arriére et consultons I’histoire. Qui
osera soutenir que la vie religieuse de nos Eglises évangéliques
est en raison directe du respect ou du culte voué aux confes-
sions de foi? Quelles ont été les époques les plus vivantes et
les plus fécondes dans le développement du protestantisme ?
Est-ce sous le régime de 'orthodoxie rigide et du confessiona-
lisme & outrance que la piété a été la plus riche et la plus vi-
goureuse, qu’elle a porté ses plus beaux fruits et produit ses
meilleures ceuvres ? Cette revuerétrospective ne confirme-t-elle
pas une expérience souvent renouvelée ? Ne nous rappelle-t-
elle pas que la foi vivante est autre chose que I’adhésion & une
formule ou la soumission & une régle, que la correction de la
doctrine ne garantit nullement la sainteté des mceurs et I'ar-
deur de la charité, que les plus vaillants disciples du Christ ont
été trop souvent les parias ou les victimes de I’orthodoxie offi-
cielle3? §’il en est ainsi, que faut-il penser de lalevée de bou-
cliers a laquelle on nous appelle en faveur du caractére auto-
ritaire du symbole dit apostolique, des liturgies officielles et
obligatoires, des confessions de foi surannées et parfois inin-

1 Conf. Gallicana Art. XII; comp. conf. Belgica Art. XVI.

2 Canon [-I1I. C'est le deuxieme canon qui renferme la fameuse défini-
tion du texte de I’Ancien Testament: « Tum quoad consonas tum quoad
vocalia, sive puncta ipsa sive punctorum saltem potestatem, et tum
quoad res, tum quoad verba Oeérvevoroc. » Ed. NIEMEYER, p. 730-731.

3 En 1695, le pasteur ScueLwic de Danzig signala 150 hérésies dans les
ouvrages de SpeNer. La méme année, le professeur DeurscHMany futb
chargé par la Faculté de théologie de Wittenberg de dresser un cata-
logue des hérésies et des erreurs de Spener: on en découvrit 264.
Voy. M. GriisBerg, Philipp Jakob Spemer. Tome 1 (Gottingen 1893),
p- 276-292, 297-308. )



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 535

telligibles ? Que dire de l'illusion ou de la prétention de ceux
qui voudraient replacer troupeaux et pasteurs, ministres et
docteurs sous le joug de ces régles extérieures? Ne faut-il pas
craindre que les imprudents qui se livrent & cette ceuvre de
replatrage ne portent la plus grave atteinte aux consciences,
ou, ce qui ne serait pas moins funeste, ne deviennent malgré
eux des fauteurs d’hypocrisie, ouvrant la porte 4 des accom-
modations douteuses, & des réticences équivoques, a4 la dé-
loyauté et au mensonge ? Certes, il serait téméraire de suspec-
ter la sincérité de ceux qui agitent 'opinion, effrayent les dmes
simples et jettent des cris d’alarme pour faire subir aux fils de
la Réforme une servitude plus lourde et moins gloriense que
les chaines brisées par nos peres; il y aurait de l’injustice &
supposer que ceux qui chargent de ces pesants fardeaux 1’é-
paule de leurs fréres ne veulent pas eux-meémes les remuer du
bout du doigt; mais I'expérience des siécles nous autorise a
affirmer que les naifs ou les habiles qui attendent d’une réac-
tion confessionnelle le salut de I’Eglise et de la société tentent
I'impossibie entreprise de chasser Satan en appelant & leur
aide le prince des démons.

Cependant notre ardeur & combattre la canonisation des sym-
boles érigés en autorités religieuses et en regles du dogme serait
aveugle et funeste si elle nous faisait oublier que les symboles
ecclésiastiques, bien compris et sagement utilisés, sont appelés
A nous rendre de précieux etindispensables services!. Le dog-
matiste protestant qui ignore ou qui néglige les documents
dans lesquels nos Eglises ont « confessé leur foi » et formulé
leur doctrine, est exposé & des dangers et & des erreurs contre
lesquels on ne saurait trop le prémunir. Si les symboles ne
veulent el ne doivent pas étre des « décrétales » infaillibles,
la plupart d’entre eux se rattachent si étroitement aux origines
de nos Eglises, ils sont des facteurs si importants et si néces-

1 AL. ScHWEIZER, ouv. cit., § 13, § 17-19; Liestus, ouw. cit., § 204-212;
RitscHr, ouw. cit. 113, 18-20; M. H. ScuuLtz, ouv. cit. § 5. — M. BORNEMANN,
Unterricht im Christenthum, Geettingen 1891, p. 178-180; M. Kartan,
Glaube und Dogma, 1889, chap. 1V ; M. Gorrschick, Die Kirchlichkeil
p. 1-10 ; Theologische Wissenschaft und Pfarramt, p. 17.



536 P. LOBSTEIN

saires de notre histoire religieuse, ils fixent ou résument avec
tant de force et d’originalité les principes créateurs et direc-
teurs de notre renaissance chrétienne, qu’ils resteront 4 jamais
les monuments classiques du protestantisme et les témoins au-
thentiques de sa piété et de ses croyances. C’est donc a4 ces
sources de premier ordre qu’il faut remonter toujours pour
connaitre et apprécier I'inspiration primitive et la pensée mai-
tresse de la vie et de la doctrine protestante. Ce n’est pas un
intérét de pure curiosité historique qui doit nous ramener sans
cesse a4 ces documents infiniment vénérables ; la connaissance,
Iintelligence de nos confessions de foi est la condition néces-
saire de tout véritable progrés dogmatique. S’il est vrai que les
principes religieux du protestantisme se sont exprimés, 4 des
degrés divers et avec une clarté et une vigueur inégales, dans
les déclarations officielles de nos Eglises, il faut en conclure
que le développement normal et fécond de ces principes ne
sera (ue 1’épanouissement organique du germe dont I’éclosion
a rendu la vie et la liberté a la chrétientéi. Notre vocation
n’est donc pas d’ignorer ou de détruire la tradition inaugurée
par nos symboles, mais de traduire avec netteté et d’appliquer
avec conséquence la vérité reconquise par nos Réformateurs,
d’éliminer le levain catholique qui reste mélé au ferment de
I’Evangile et qui en comprime la puissance et I'expansion, de
dégager, de mettre en pleine lumiére, de rendre souveraine-
ment dominateur le type de vie et de foi religieuse que renfer-
ment les chartes augustes, mais incessamment perfectibles de
I’Eglise des Luther, des Zwingle et des Calvin. Plus le dogma-
tiste réussira & accomplir, non & abolir la tradition ecclésias-
tique, c’est-a-dire & ramener & sa signification permanente et
A ressaisir dans sa profondeur religiéuse le témoignage de nos
péres, plus aussi 1l sera véritablement conforme & ’esprit et au
principe de nos Réformateurs, plus il feraune ceuvre utile a
nos Eglises, une ceuvre éminemment évangélique et protes-
tante 2.

1 M. NirzscH, Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, 1892, p. 12.
2 Cf. M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes, p. 24-25.



INTRODUCTION A LA DPOGMATIQUE PROTESTANTE 537

Ai-je réussi & montrer que la renonciation & l'autorité légale
et statutaire des confessions de foi n’implique en aucune facon
la rupture de la chaine bénie qui nous relie aux jours héroi-
ques de la Réforme ? Fils reconnaissants et respectueux, notre
ambition est d’allier & la fidélité qui recueille pieusement le
legs immortel du passé, le courage et la liberté qui honorent
la méraoire des péres et s'inspirent de leur exemple, non seu-
lement en mettant & profit leurs trésors et en y puisant chaque
jour de nouvelles richesses, mais aussi en sacrifiant les valeurs
fausses ou douteuses qui allérent Ior pur de leur glorieux
héritage.

II

Quelles que soient les différences qui régnent entre les con-
fessions de foi de nos Eglises évangéliques, celles-ci s’accor-
dent toutes sur un point: elles se soumettent au contrédle
incessant des Saintes-Ecritures et demandent & étre jugées, et
au besoin rectifiées, 4 la lumiére de ce que l'on a appelé plus
tard le principe formel du protestantisme !. Suivons les indica-
tions de nos symboles; ne nous bornons pas a recueillir leurs
déclarations et a peser leur témoignage ; ouvrons le livre dont
ils ne veulent étre que les dociles interprétes. La Bible est-elle
Pautorité religieuse supréme et peut-elle servir de norme a la
dogmatique protestante 2 ?

L’autorité absolue de la Bible érigée dans toutes ses parties
en régle souveraine de la fol ne peut étre maintenue et justifiée

1 Conf. augustana, Epilogus § 7; Apol. conf. aug. Prefatio§ 7-9 ; Arti-
culi smalecaldici 11, 15; Formula Concordiae, Praefatio § 7-8; Basileensis
prior, Conclusio; Scoticana Conf., Prefatio; Helvetica posterior, Praefatio.

2 Il va sans dire que nous n’avons pas & exposer ici, dans son en-
semble, la doctrine de VEcriture sainte. Celle-ci a sa place dans le sys-
teme dogmatique (Cf. ScHLEIERMACHER, Der christliche Glaube, § 128-132 ;
M. Bovon, Dogmatique chrétienne, 1, 50); mais le dogmatiste ne peut se
dispenser de prendre position, des le début, vis-a-vis du probleme de
I'autorité religieuse et dogmatique de la Bible. Relire les belles études
de E. ScHERER, Delinspiration de I Ecriture, 1853. Ce que c’est que la Bible,
1854 (Mélanges de critique religieuse, 1860, p. 21-63), et la dissertation
classique de RotrE (Zur Dogmatik, 18692, troisieme étude).

THEOL. ET PHIL. 1895 35



538 P. LOBSTEIN

que par ceux qui adhérent sans réserve & I'inspiration pléniére
de I'Ecriture sainte, ceuvre directe de Dieu et incarnation per-
manente de son Esprit. Ceux-la seuls qui identifient la révéla-
tion divine avec la lettre de ’Ancien et du Nouveau Testament
ont le droit de se dire les partisans ou les défenseurs de I'au-
torité canonique et normative des livres bibliques. Des que 'on
concéde a 'activité humaine une part quelcongue dans la com-
position des Ecritures, on ouvre la porte & l'erreur, ou du
moins aux chances et & la possibilité d’erreur. Il n'y a pas ici
de moyen terme possible : la négation de la théopreustie ver-
bale entraine la négation de l'infaillibilité doctrinale des livres
saints 1,

Ce n’est pas le lieu d’examiner ici la doctrine de 'ancienne
orthodoxie, reprise et développée avec éclat par Gaussen et
les hommes du réveil ; en théorie, elle n’a plus guére d’adhé-
rents parmi les théologiens qui pensent. Tout a été dit pour en
montrer I'inanité et méme le péril; des esprits profondément
pieux, des théologiens éminemment conservateurs? lui ont
fait son procés, et sa cause est perdue sans retour. On a re-
connu qu’elle ne répond ni au caractéere distinctif et & lanature
intime de la Bible, ni au témoignage que les auteurs sacrés se
rendent & eux-mémes ; on a montré qu’elle suppose et entraine
une conception superficielle, intellectualiste, mécanique de la
religion, de la révélation, de 1’action de Dieu dans I’histoire de
I’humanité et dans ’ame des fidéles ; on ena dévoilé les incon-
testables dangers, puisqu’elle tend & faire de la foi chrétienne

1 M. L. Monop, Questions religieuses du jour (Rev. chrét., 1892, I, p. 169) :
« Entre la notion d’une Bible infaillible et celle d’'une Bible ol l'erreur
humaine a pu se glisser, il faut reconnaitre avec le chrétien vénéré
qui a écrit la, Théopneustie qu’il y a un abime. »

2 Rappelons les déclarations catégoriques de quelques théologiens dont
lenom sonne bien aux oreilles orthodoxes. M. F. Gober, Ce que le ministére
doit & I'Eglise dans le moment actuel, 1891, p. 7 et 9; le méme, Révélation
Revue chrétienne, 1892, I, p. 124; M. DoumErcue, L'autorité en matiére
de foi et la nouvelle école, 1892, p. 162, 171-175; Frawk, System der christ-
lichen Wahrheit, tome Il (Erlangen 1880), § 38, § 45; M. K&EuLer, Unser
Sireit um die Bibel, Leipzig 1895, p. 28-43; M. W. Scamipr (de Breslan),
Christliche Dogmatik. Ersler Theil : Prolegomena, Bonn 1895, 385. 392-394.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PRO1TESTANTE 539

une simple croyance et a substituer le document humain de la
révélation divine & la parole de Dieu faite chair et manifestée
en Jésus-Christ!. Mais si, théoriquement, l'on est d’accord
pour rejeter bien loin la notion dela «dictée » du Saint-Esprit,
il s’en faut de beaucoup que 1’on ait osé tirer les conséquences
pratiques de ces prémisses renouvelées. Que de théologiens,
que de pasteurs qui, dans leur enseignement et leur prédica-
tion, en appellent an témoignage scripturaire, comme si la
Bible était un formulaire doctrinal, un code ou un rituel sacré !
Que de lecteurs, non pas seulement parmi les laiques pieux,
cherchent dans leur Bible une direction extérieure infaillible,
une régle qu’ils dégagent des textes et appliquent & la vie ou
aux croyances comme le juge ou le fonctionnaire qui compulse
un dossier et manie un instrument juridique et législatif ! Que
de protestants pour lesquels la Bible devient ainsi ce qu’est
I’Eglise pour le catholique, un vaste systeme de garanties sur-
naturelles, auxquelles parfois « ils s’attachent d’une étreinte
d’autant plus passionnée qu’ils sont moins sirs des choses
elles-mémes 2! »

Il semble que les difficultés d’une pareille entreprise devraient
rebuter ceux qui osent la tenter. Car enfin, pour consulter la
Bible comme on feuillette un manuel d’administration ou un
recueil de lois et de décrets, le premier devoir serait de re-
courir au texte original du document qui sert de régle et
d’oracle. Or ce texte authentique et infaillible, ou le trouvera-
t-on ? Qui ne sait que 'dge des manuscrits arrivés jusqu’a nous
est relativement récent ? Peut-on oublier que le plus ancien
manuscrit de I’Ancien Testament n’est pas antérieur au dixiéme
siécle, et que les plus précieux manuscrits du Nouveau Testa-
ment ne remontent pas au deld du quatriéme siécle ? Qui donc
ignore qu’entre les manuscrits et les diverses familles de ma-
nuscrits les variantes se comptent par milliers? Que dans la

1 Cedernier point, 5 mon sens le plus important, a été relevé avec une
grande vigueur par M. HerrMmANN, Die Bedeutung der Inspirationslehre
fiir die evangelische Kirche, Halle 1882.

2 M. L. Moxop, ouw. cit., p. 37. — M. MEnEcoz, L'autorité de Dieu, Revue
chrétienne, 1892, I, p. 408.



540 P. LOBSTEIN

plupart des cas ces divergences soient dénuées d’importance
dogmatique, peu importe ; il suffit d’en constater une seule,
pour établir que la fiction d’un texte infaillible ou méme uni-
versellement recu est démentie par les faits.

D’ailleurs quand méme ce texte existerait, il ne serait direc-
tement accessible qu’a bien peu de chrétiens. Pour 'immense
majorité des lecteurs, la Bible n’existe que dans des traductions
plus ou moins exactes; en est-il une seule qui soit garantie
contre la possibilité d’erreur ? Les tentatives qui se multiplient
dans tous les pays protestants pour donner une version
toujours plus fidéle et plus vivante, ne prouvent-t-elles pas
que nos Eglises ne songent pas a attribuer l'infaillibilité & une
des traductions nées dans leur sein? Et certes, 'histoire de
la version des LXX, comme celle de la Vulgate, atieste que
I’Eglise catholique grecque ou romaine est mal venue a sou-
tenir que 'une ou l'autre de ces versions est soustraite aux
infirmités du travail humain 1.

S’il suffit du simple examen des faits pour réduire & néant la
foi en un texte infaillible, la notion d’un canon providentiel et
divin ne résiste pas davantage & I’étude impartiale de I’histoire.
« Qui a fait le Nouveau Testament ? qui a recueilli ces livres
de formes et d’origines trés diverses ? qui a fait le départ entre
les élus et les délaissés ? quia mis fin aux incertitudes ? L’his-
toire de cinq siécles répond : c¢’est ’ancienne Eglise catholique,
en sorte que le canon dogmatique du Nouveau Testament, ce
dogme des dogmes sur lequel on veut faire reposer tous les
autres, ne repose en derniére analyse que sur lautorité de
I’Eglise. En vain regimbe-t-on contre cette déposition de I’his-
toire. Ceux qui divinisent la collection des livres du Nouveau
Testament doivent aussi diviniser la tradition d’une FEglise
qu’ils déclarent d’autre part entachée d’erreurs paiennes et
de superstitions de toutes sortes. Tel est le cercle vicieux ol
vient s’enfermer et périr fatalement la théorie de l'autorité

1 Tous ces faits ont été rappelés bien souvent. Voy. en dernier lieu,
M. L. Monob, ouw. cit., p. 16-17, 103-104.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 5151

dogmatique de la Bible, en tant qu’elle se fonderait sur des
titres extérieurs et historiques 1. »

On sait que le catholicisme échappe & cette critique et se
sauve de cette contradiction, mais par quels moyens et & quel
prix ? En statuant l'origine divine et le caractére infaillible de
la tradition ecclésiastique. Théorie logique et conséquente, &
la condition que ’on fasse un pas de plus et qu’avec Rome on
postule, pour l'interprétation de la tradition et de I’Ecriture,
un guide absolument exempt d’erreur, une direction infaillible
et souveraine. Il est notoire, en effet, que des pratiques et des
enseignements infiniment divers en appellent & I’autorité de la
Bible avec une imperturbable confiance. Les partis d’opposi-
tion aux prises avec I'Eglise au moyen Aage justifiaient par
I’Ecriture sainte leurs réveries apocalyptiques et leurs ten-
dances communistes, et de nos jours encore, au sein du chris-
tianisme, que de sectes qui, si 'on s’en tient a la lettre de la
Bible, sont assurément plus fidéles & 'enseignement scriptu-
raire que les membres les plus orthodoxes de nos Eglises 2!

Il faut avoir le courage de se I'avouer sans détour. La Bible
ne se présente pas a4 nous sous l’aspect d’'une dogmatique
tombée du ciel et revétue du sceau de l'infaillibilité. La trans-
former en autorité extérieure et légale qui régle la foi et dicte
la croyance, c¢’est lui imposer un caractére qui lui est étranger
et qu’elle n’a jamais revendiqué.

C’est aussi opposer un démenti aux plus clairs et aux plus
décisifs enseignements de I’histoire. En effet, inadmissible en
théorie, irréalisable dans la pratique, la régle préconisée par
la scolastique scripturaire, n’a jamais été effectivement suivie
ni véritablement pratiquée. C’est un fait que nos Réformateurs

1 M. SABATIER, Le Nouveau Testament contient-il des dogmes? (Revue
chrétienne, 1892, I, p. 29). — Cf. M. L. Mowop, owuw, cit., p, 17; M. G.
GopeT, Christ, fondement de Uautorité de I Ecriture, Montauban 1891, p. 7.

2 M. PEcaut, Le christianisme libéral et le miracle, Paris 1869, p. 45 sq.
— M. Wenpr, étude cit., 11-12; M. Movop, p. 16; M. Harnacx, Lehrbuch
der Dogmengeschichte, 111, p. 409 suiv; A RirscuHL, Theologie und Meta-
physik, Halle 18872 p. 43-44.



542 P. LOBSTEIN

ont développé de préférence les idées maitresses de la théo-
logie paulinienne, et qu’ils ont négligéou sacrifié des éléments
du témoignage religicux du Nouveau Testament qu’a tort ou &
raison ils trouvaient inconciliables avec I’Evangile de Paul.
(Zest un fait que les puritains du XVIIe siécle ont cherché la
régle de leur conduite et le type de leur langage dans leslivres
historiques de I’Ancien Testament. C’est un fait que quelques-
unes des sectes les plus vivantes et les plus remuantes du pro-
testantisme ont fait de I’Apocalypse I'objet favori de leurs médi-
tations et 'aliment habituel de leurs dmes.

Que faut-il en conclure? C'est que les théopneustes les plus
résolus ne peuvent pas et n’ont jamais pu mettre sur le méme
rang tous les passages de I’Ecriture sainte; c’est que jamais ils
n’ont pris indifféremment pour idéal religieux et moral 'Ecclé-
siaste et saint Jean, le livre d’Esther et le sermon sur la mon-
tagne; c’est qu’ils font tous un triage dans le nombre et la
matiére des écrits bibliques, ils opérent des départs, ils assi-
gnent des rangs, ils marquent des préférences, ils renient, de
fait et par leur propre exemple, la régle qu’ils formulent en
théorie. Et il ne saurait en étre autrement, s’il est vrai que le
recueil sacré renferme des livres de valeur religieuse inégale
et qu’il y a dans le Nouveau, comme dans I’Ancien Testament,
das types d’enseignement divers. Comment donc ose-t-on re-
procher a la science théologique de faire ce que pratique con-
tinuellement et sans scrupule la piété des fideles, en vertu
d’un instinct religieux ou d’un tact spirituel qui fait voler en
éclats la doctrine du bloc appliquée & I'Ecriture sainte en ma-
tiere de foi et de dogme1?

Est-ce & dire qu’une fois la notion de la théopneustie écartée,
la Bible perde toute valeur religieuse et cesse de fairc pour
nous autorité dans les choses de la foi? En aucune facon. Ce
n'est pas l'autorité elle méme qui tombe, c’est la nature de
Pautorité qui se modifie 2. Aprés avoir montré ce que I'Ecriture

1t RotHe, Zur Dogmatik, 18692 3¢ article ; M. Wennr, Etude cit., p. 10-12,
40 ; M. L. Movop, p. 105-108.

2 Voy. plus haut chap. 1[,§ [.. — La différence qu'il s’agit de mettre
en lumiere a été fort bien exprimée par le mot de M. Raccaup : « Nous



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 543

sainte ne saurait étre et ce qu’elle ne veut pas nous donner, il
est facile de rappeler le role nécessaire et permanent qui lui
appartient dans la création et la direction de la foi protestante,
par conséquent dans la constitution et le gouvernement de la
science dogmatique.

« La Bible est le témoin qui nous fait connaitre I’Evangile. »
L’Evangile, c’est-a4-dire la bonne nouvelle de 'avénement du
royaume de Dieu sur la terre, la révélation « de la sainteté
divine et de I’amour divin dans leur parfaite harmonie mani-
festée dans la vie et dans l'activité tout entiére de celui auquel
notre religion emprunte son nom: Jésus-Christ 1, » I'Evangile
est le contenu essentiel et I’dme inspiratrice de I’Ecriture
sainte. La valeur de celle-ci consiste en ce qu’elle est le docu-
ment et histoire de ’ccuvre divine qui, se poursuivant & tra-
vers les siécles, a suscité au sein de ’humanité, « d’aprés un
plan providentiel, apparent surtout en Israél?, » les organes
d’une vie nouvelle dont I’éclosion parfaite et la manifestation
supréme se trouvent réalisées en Jésus-Christ. Ce fond perma-
nent et intact de I’Evangile nous fournit un principe de cri-
tique spirituelle, un criterium religieux positif, d’aprés lequel
nous pouvons apprécier les livres de I’Ecriture sainte, et faire,
dans chaque écrit, le départ entre les parties fondamentales et
essentielles et les parties caduques et transitoires. « La pro-
clamation de la parole de Dieu, la proclamation de I'Evangile
de la Rédemption, comme autorité souveraine, nous met entre
les mains un principe régulateur ; nous avons trouvé le foyer
autour duquel tout vient se grouper, avec une valeur propor-
tionnée au degré de rapprochement de chaque partie avec ce
centre divin 3. »

Il est permis d’affirmer que cette méthode est conforme &
I'esprit méme du protestantisme et qu’elle répond aux grandes
affirmations religieuses des péres spirituels de I'Eglise évan-

gommes les fils de la Bible et non ses esclaves. » FEtude cit.,, Revue de
Lausanne, 1894, p. 102),

1 M. L. Monob, Le probleme de U'autorité, p. 101, 70.

2 M. SaBaATIER, Revue chrétienne, 1892 1, 253, ibidem 35-38.

3 M. L. Monob, ouv. ¢it., p. 108.



H44 P. LOBSTEIN

gélique. N’est-ce pas, en effet, la mise en pratique de I'axiome
de Luther qui fait dépendre la canonicité des livres bibligues
de leur attitude & 1’égard de la personne du Christ? « Cest la
la véritable pierre de touche pour juger tous les livres, quand
on voit s’ils insistent ou non sur ce qui regarde Christ, puisque
toute I’Ecriture doit nous monirer Christ (Rom. III), et que
saint Paul (1 Cor. II) ne veut rien savoir que Christ. Ce qui
n’enseigne pas Christ n’est pas apostolique, quand méme Pierre
ou Paul l’eqit dit; au contraire, ce qui préche Christ, voild ce
qui est apostolique, quand méme cela viendrait de Judas,
d’Anne, d’Hérode ou de Pilatel. » On a pu faire des réserves
sur la maniére dont Luther a appliqué son principe, mais il
nous parait incontestable que la théologie protestante ne fait
pas fausse route en revenant avec une clarté et une décision
croissantes a la position du Réformateur. Qu’est-ce done que le
postulat si énergiquement formulé par des théologiens de ten-
dances trés diverses, qu’est-ce que le postulat de faire de
Jésus-Christ le fondement de 'autorité des Ecritures, sinon le
retour manifeste au programme religieux de Luther 2 ?

(’est aussi la part de vérité que renferme la formule de nos
anciens théologiens: I'Ecriture a le pouvoir de s'interpréter

1 Vorrede auf die Ep. Jacobi. (Euvres allemandes, édit. d'Erlangen,
tome LXTII, p. 157.

2 M. LicHTENBERGER, ouv- cit., p. 151 suiv. — E. ScrERER, ouv. ¢it., p. 62 :
« La Bible a son unité, I'unité de la Révélation, 'unité de l'histoire, &
savoir Jésus-Christ. C'est 'esprit de Jésus-Christ qui la pénetre, c'est la
personne de Jésus-Christ qui en forme le centre, et c’est parce que le
sitcle de Jésus-Christ est le siecle classique de I'Eglise que la littérature
religieuse de ce siecle demeure lalittérature canonique du christianisme. »
— M. Cuaruis, Jésus-Christ, fondement de I’ autorité des Ecritures (Revue
de théologie et de philosophie, novembre 1882). — M. G. Gooer, Christ,
fondement de Vautorité de U Eeriture, Montauban 1891. — M. Hauet, Die
Bedeutung der heiligen Schrift fir den evangelischen Christen, 1891, p.69-70
— En prenant au sérieux le principe religieux formulé par Luther, nous
nous élevons a cette « notion synthétique de la Bible, » que M. B&eneER
reprochait récemment & notre théologie de ne point posséder (Revue
chrétienne, 1892, II, 104). Toute autre synthese serait purement factice et
porterait une irrémédiable atteinte & l'intelligence historique de I'Ecri-
ture sainte. )



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE %5

elle-méme. En effet, le point d’appui et la norme que nous
choisissons pour apprécier les différentes parties de la Bible,
nous les cherchons dans la Bible elle-méme, dans le centre
vivant de I’Ecriture sainte, dans la personne du Christ & la-
quelle les livres saints rendent témoignage (Jean V, 39) 1.

Il est certain que cette maniére d’envisager et d’employer la
Bible la dépouille de I'autorité juridique et légale que les Juifs
attribuaient au canon de l'ancienne alliance. Mais ce serait
faire preuve d’une inintelligence profonde ou d’une insigne
mauvaise fol que de soutenir que I’Ecriture sainte, considérée
comme le document de la révélation divine dont Jésus-Christ
est Porgane parfait, perd ses titres religieux et se voit privée
de la dignité souveraine gue lui confére la conscience chré-
tienne.

Nous avons indiqué dés maintenant ol réside, pour le chré-
tien évangélique, l'autorité en matiére de foi et, partant, en
quol consiste la norme de la dogmatique protestante. Il nous
reste & dégager nettement la solution impliquée dans les déve-
loppements qui précédent, et & en marquer avec précision la
signification compléte et les caractéres essentiels.

IlI

Quel est le nceud du débat sur la norme de la dogmatique
protestante ? C’est la question de l'autorité en matiére de foi.
Existe-t-il, pour le protestant, une autorité religieuse? Ou
réside-t-elle ? Comment la légitimer et 1’établir?

Qu’on ait le courage de se I'avouer ou qu’on n’ose pas le
reconnaitre, dans la discussion de ce probléme, le point de
départ, c’est nous-mémes. Cela est vrai pour le traditionaliste
le plus autoritaire, pour le catholique le plus soumis. Qu’on
aille au fond des choses, qu’'on analyse I’état mental et mo-
ral de tout homme qui obéit & une autorité, il y a, & la base
méme de son obéissance, par deld 'acceptation de la régle a
laquelle il se soumet, une décision intérieure du sujet, un acte
volontaire de l'individu. Si je suis catholique romain, c’est

i Cf. M. L. Monob, Revue chrétienne, 1892, p. 172.



H46 P. LOBSTEIN

qu’entre toutes les Eglises je reconnais & I'Eglise de Rome le
droit exclusif de me dicter ses lois. Pourquoi est-ce que je lui
reconnais ce droit ? Il ne suffit pas que je réponde : « Parce
qu’elle a parlé. » Car on me demanderait aussitdot comment et
pourquoi cette parole a eu sur moi un ascendant qui con-
quiert ma croyance et entraine ma volonté. 1l s’ensuit que le
subjectivisme est le point de départ nécessaire et la condition
permanente de toute autorité reconnue et acceptéel.

Cela est vrai, dans un sens plus restreint encore et plus
élevé, sur le terrain out nous place le protestantisme. Si la foi
intérieure et personnelle est 'dme du christianisme évangé-
lique, il est facile de montrer quelle conception nouvelle de
Pautorité spirituelle découle du principe religieux de la
Réforme.

Ce qui caractérise 'attitude et le principe du protestant,
c’est que le croyant ne se soumet pas en vertu d’'une puissance
étrangere a celle qui prétend ale lier; c’est que 'autorité reli-
gieuse qui veut fléchir sa volonté, inspirer son ceceur, éclairer
son esprit, a besoin de s’accréditer et de se légitimer elle-
méme & I’esprit, au cceur et a la volonté ; c’est qu’elle ne s’'im-
pose pas par une contrainte extérieure, mais se recommande
par sa force intime. Loin d’emprunter ses titres a une alliée
en dehors d’elle, elle ne doit qu'a elle-méme son efficacité et
son évidence ; que dis-je ? c’est l'autorité qui crée elle-méme,
dans celui qu’elle veut atteindre, la confiance qui se donne;
en presence d’'une réalité supérieure qui entre dans sa vie,
I'ame se sent sollicitée par l'attrait vainqueur qui la subjugue
et la domine. Reconnaitre I'autorité, c’est pour nous protes-
tants prendre conscience de Paffinité profonde qui régne entre
Pautorité et notre conscience, c’est confesser que Pautorité a
le droit de nous obliger et que cette obligation est pour nous
un affranchissement ; c¢’est sentir, avec une liberté parfaite qui
est en méme temps une souveraine nécessité, que resister

! « Dieu n'établit pas son autorité au-dedans de nous par des argu-
ments qui puissent se séparer de l'expérience méme de son action. »
M. LicaHTteNBERGER, Encyclopédie des sciences religieuses, tome 1er (1877),
p- 748 (Art. Autorité).



INTRODUCGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 547

a la puissance qui nous réclame serait mentir i notre propre
nature.

Existe-t-il, aux yeux du chrétien protestant, une autorité de
cette espece? Y a-t-il une puissance dont il accepte 1a domi-
nation spirituelle en vertu d’'un consentement de lui-méme 3
lui-méme ? Connaissons-nous un pouvoir en présence duquel
I'abdication apparente se trouve étre en réalité une force, une
victoire et un enrichissement?

A ces questions le protestant ne peut répondre que par laf-
firmation d’une expérient:e décisive, sans cesse renaissante,
toujours renouvelable.

L’autorité que réclame et qu’acclame notre conscience, celle
qui trouve en nous la prise la plus intime et les attaches les
plus profondes, celle qui vraiment admise dans notre vie inté-
rieure se confond avec elle au point d’en faire partie intégrante
et organique, c’est 'Evangile 1, c’est-a-dire non pas un témoi-

' On sait avec quelle éloquence pénétrante et profonde Viner n’a cessé
de mettre en lumiere 'harmonie primordiale qui régne entre 1'Evangile
et notre vraie nature; cette idée maitresse est le centre de sa théologie,
la base constante de son apologétique ; 'action grandissante qu’il exerce
sur tant d'esprits s’explique en premitre ligne par la fécondité de ce
principe qu’ont repris et développé apres lui SECRETAN, ’RESSENSE, VERNY,
AsTik et toute une phalange de théologiens et de penseurs qui conti-
nuent la tradition bénie du maitre. Qui ne se souvient de passages comme
ceux-ci? « 11 s’en faut tant que la vérité évangélique soit sans contact
avec notre nature, qu'au contraire elle correspond, elle s'unit intimement
4 tout ce que notre nature a de plus profond et de plus inaliénable. Elle
y remplit un vide, elle en éclaircit les ténebres, elle en lie les éléments
désunis, elle y crée 'unité ; elle ne se fait pas croire seulement, elle se
fait sentir ; et quand 'Ame se 'est appropriée, elle ne se distingue plus
de ses croyances primitives, de cette lumiere naturelle que tout homme
apporte en venant au monde. » Et ailleurs, dans un passage connude la
méme date: « Vous rappelez-vous les usages de 'antique hospitalité?
Avant de se séparer de I'étranger, le pere de famille brisait un sceaun
d’argile ol certains caractéres étaient imprimés, lui en donnait une
moitié et conservait I'antre; aprés des anndes, ces deux fragments, rap-
prochés et rejoints, se reconnaissaient pour ainsi dire, opéraient la re-
connaissance de ceux qui se les présentaient mutuellement, et, en
attestant d’anciennes relations, ils en formaient de rouvelles. Ainsi,
dans le livre de notre Awme, se rejoint & des lignes commencées leur com-



D4R P. LOBSTEIN

gnage s’appuyant sur des phénomeénes indépendants de lui et
invoquant pour étre cru la validation extérieure de preuves
surnaturelles, non pas un corps de doctrines accessibles a la
raison théorique par voie démonsirative et par déduction
logique, mais la manifestation positive et pratique d’une vie
nouvelle toute pénétrée de sainteié et d’amour, la réalisation
certaine d’'une miséricorde aussi ardente & délivrer le cou-
pable qu'implacable & condamner le mal, I'incarnation vic-
torieuse de la puissance de Dieu qui sauve le pécheur.
(Rom. I, 16.)

Cette puissance, en effet, cet Evangile qui n’était jamais
monté au cceur de 'homme, mais dont le coeur de ’homme a
besoin, le pécheur vaincu et convaincu y reconnait une parole
de Dieu, message inspiré de délivrance et de victoire, vérité
rédemptrice et sanctifiante, révélant a la fois dans toutes leurs
profondeurs et satisfaisant dans toutes leurs exigences les
besoins indestructibles de Pdme malheureuse et tombée. Si &
la lumiére qui lui découvre 'abime de ses miseres et la grice -
infinie d’un Sauveur, le chrétien embrasse la « bonne nouvelle »
comme une « parole de Dieu, » ce n’est pas sur le fondement
d’une théorie élaborée par les docteurs, ou sur la foi de titres
officiels mis en avant par une Eglise, c¢’est parce que la force
dont il a éprouvé l'indiscutable réalité, I’éleve au-dessus de
lui-méme, le rend vainqueur du monde et du péché, et I'initie
a une vie de sainteté et de charité qui a sa source ailleurs que
dans les bas-fonds de la vie terrestre et charnelle!.

plément divin; ainsi notre 4me ne découvre pas, mais reconnait la
vérité; aingi elle juge avec évidence gu'une rencontre impossible au
hasard, impossible au calcul, est 1’ceuvre et le secret de Dien, et ¢'est
alors seulement que nous croyons véritablement. Redisons-le: I'Evan-
gile est cru lorsqu’il a passé pour nous du rang de vérité extérieure an
rang de vérité interne et, si jose le dire, d'instinct; lorsqu’il nous est &
peine possible de distinguer sa révélation des révélations de la conscience;
lorsqu’il est devenu en nous un fait de conscience. » — Relire aussi les
pages admirables de VERNY que remettait récemment sous nos yeux
M. A. Lauvrer dans ses études sur L’autorité en matiére de foi (Revue de
théologie et de philosophie 1892, p. 164-168).

1 « §'il s’agit de la foi religiense, la seule autorité sera le témoignage



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 549

Parole de Dieu, ’Evangile est une révélation divine, ou plu-
tot la révélation divine par excellence, non une doctrine abs-
traite susceptible d’enrichir la somme de nos connaissances in-
tellectuelles, mais une action créatrice capable d’affranchir et
de renouveler nos 4mes. S’il est certain que le péché est autre
chose qu’une lacune jou une aberration de l'intelligence, s’il
est plus qu'une déplorable erreur, s’il nous accable et nous
dégrade comme une puissance malfaisante dont nous ne pou-
vons ni briser la servitude ni effacer la honte, nous sentons
que nous avons besoin non seulement d’étre éclairés par une
lumiére plus haute, mais encore et surtout d’étre pardonnés,
guéris, transformés par un principe de vie éternelle. La révé-
lation véritable est une résurrection d’entre les morts, une
nouvelle naissance, une seconde création au sein de I’hu-
manité 1.

Evangile, Parole de Dieu, Révélation : noms sublimes et
bénis qui, dans l’enceinte de nos écoles, ont été nécessaire-
ment réduits en formules et en dogmes, mais dont il importe
de ressaisir incessamment 'inépuisable richesse et le contenu
divin, démonstration d’esprit et de puissance qui ne suffit &
nos dmes que parce qu’elle les dépasse, réalité spirituelle que
nous comprenons dans la mesure ol nous nous abandonnons
a son empire, loi souveraine que la conscience accepte comme
une « loi de liberté, » telle est Pautorité religieuse au sens
évangélique et protestant.

Cette autorité a un nom dans Phistoire. Jésus de Nazareth
nous a apporté I’Evangile ou la Parole de Dieu ; il ne I’a pas
annoncée comme un message indépendant de lui-méme, il ne
I’a pas enseignée comme une doctrine étrangére & sa con-

de Dieu, la Parole de Dieu. » J'adhére pleinement & cette définition de
de M. BoeeNER (Revue chrétienne, 1892, 11, 31), seulement il me semble que
sa notion de la « Parole de Dieu » n’est pas conforme & la conception re-
ligieuse, non dogmatique, du Nouvean Testament. Voy. M. Moxob, oup.
cit., p. 12-73.

1 ('est ce qu'a admirablement montré M. Herrmany, Der Begriff der
Offenbarung, Giessen 1881; ct. M. Rivier, Etude sur la révélation chré-
tienne, 1892, p. 111-112; M. SaBATIER, Revue chrétienne, 1892, p. 36.



550 P. LOBSTEIN

science, il I'a vécue dans sa vie, il ’a réalisée dans sa per-
sonne, il en est lui-méme le révélateur parfait, la manifestation
lumineuse et toute-puissante. « Seigneur, & qui irions-nous ?
Tu as des paroles de vie éternelle, et nous avons cru et nous
avons connu que tu es le Saint de Dieu.» (Jean VI, 68-69;
Mat. XVI, 16-17.) Ce cri spontané de la foi des disciples s’est
prolongé a travers les siécles, retentissant dans ’dme de tous
les fideles, attirant et apaisant les consciences travaillées et
chargées, réveillant, dans les coeurs altérés de pardon et de
justice, de profonds et mystérieux échos. Voild pourquoi le
Christ peut se passer de titres officiels et de légitimation exté-
rieure ; son autorité repose sur une certitude qu’il fait naitre
lui-méme dans la conscience de ceux qui se donnent a lui!;
elle ne se commande ni ne s’impose, elle s’inspire : ’Ame en
y adhérant, se reconnait et se retrouve dans sa véritable nature
et dans sa destination immortelle et divine 2.

Dira-t-on que cette maniére de concevoir I’autorité tend &
affaiblir ou a4 la nier? Ce serait une étrange méprise. Com-
ment supprimerait-il ’autorité, celui qui la fonde non pas sur
le sol fragile de preuves sujettes & caution ou sur les titres
discutables d’une institution extérieure, mais sur les assises
profondes et élémentaires de la conscience, c’est-a-dire sur le
granit primitif et indestructible de 'humanité 3?

t M. Roeerty a indiqué fort justement P'un des traits distinctifs de
de l'autorité religieuse du Christ, en la définissant « le pouvoir qu’il
posseéde de nous inspirer une confiance absolue en la réalité de toutes les
expériences religieuses et morales qu'il veut nous communiquer. » Quel-
ques réflexions sur Uautorité du Christ, Paris 1893, p. 39.

2 M. Monob, p. 64, 67-69.

3 M. Astig, Revue de théologie et de philosophie, 1894, p. 202; M. Traus,
Stud. w. Krit., 1895, p. 485, 489, 511; M. SaABATIER, Revue chrétienne, 1892,
p- 37: « L'expérience religieuse faite dans la conscience de Jésus et dans
celle de ses premiers disciples par le Saint- Esprit, voila ce qui est la
norme que reconnait et qu’accepte la conscience chrétienne parce qu’elle
voit dans le type de cette vie religieuse de la foi et de I'amour l'idéal
éternel anquel elle aspire et pour lequel elle est faite. — M. RoserTy,
Quelques réflexions sur I'autorité du Christ, Paris 1893, p. 11, 24, 27. — On
voit par ce qui précede, et 'on se convainera plus aisément encore
par ce qui suit, que je suis loin de méconnaitre I'importance du témoi-



INTRODUGTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 551

Ou bien nous fera-t-on le reproche tant de fois entendu ?
« Vous donnez dans le subjectivisme & outrance! Vous ouvrez
la porte au sens individuel et & I'arbitraire ! Votre prétendue
autorité est une fiction, c’est vous qui la constituez, vous étes
vous-méme votre autorité!!» Nouveau malentendu qu’il sera
facile cependant d’écarter si nous prenouns au sérieux le privi-
lege que nous confére la Réforme et le devoir qu’elle nous
impose.

En effet, la foi qui accepte et reconnait I’autorité religieuse,
n’est pas la foi implicite du catholique, c’est la foi dans son
acception évangélique et protestante. Est-il besoin de rappeler
que cette foi est une décision intérieure et personnelle, une
affirmation de notre étre spirituel et moral, un consentement
du sujet a la vérité. Faut-il répéter que c’est moi qui suis
appelé 4 croire et & me prononcer, que je ne puis me déchar-
ger sur un autre de ceite obligation, que sur ce point ma res-
ponsabilité est engagée tout entiére, que I'idée de croire par
procuration est une contradiction et une impossibilité 2?

gnage en matiere religieuse. M. FE. NaviLLe a appelé fréquemment
I'attention sur ce facteur si essentiel de la formation et du fondement
des croyances et de la foi chrétienne. (Voy. surtout Le témoignage du
Christ et Vunité du monde chrétien , Geneve 1893). Cependant, il ne nous
semble pas que son argumentation réponde aux postulats inaliénables
de la conscience protestante. L’éminent philosophe établit 'autorité
du Christ, en la fondant sur le témoignage surnaturel du Seigneur,
témoignage qu'appuie la réalité historique de la résurrection du Cru-
cifié. Ce raisonnement fait reposer le centre de gravité de l'apologé-
tique chrétienne sur un terrain singulidrement périlleux; il demande
la sanction de l'autorité spirituelle de Jésus-Christ a des titres exté-
rieurs qui en tout état de cause n'ont de valeur qu'aux yeux des chré-
tiens déjh gagnés et convaincus. (Voy. sur le beau livre de M. NaviLLE
les articles justement remarqués de M. P. Cuapuis, Evangile et Liberté,
année 1893, ne 37, 38, 89, 41).

1 (Pest le reproche que M. BoreNer adresse & « 'école subjectiviste. »
Quelques réflexions sur Uautorité en matidre de foi. (Revue chrétienne, 1892,
11, p. 24.)

2 LuTHER, Sermon pour le huitiéme dimanche aprés la Trinité (Kirchen-
postille, Oeuvres allemandes, édit. d’Erlangen, XTII2, 230): « So heben
sie denn an und sprechen: Ja, wie konnen wir's wissen, was Gottes
Wort ist, und was recht oder falsch ist ? Wir miissen es lernen von dem



552 P. LOBSTEIN

Est-ce 14 le subjectivisme qu’on nous reproche ? Dans ce cas,
il faut en prendre son parti, dirai-je? et en faire son deuil,
Non, il faut s’en réjouir et s’en glorifier, car ce subjectisme-la
est ’dme de la Réforme ; cette prétendue faiblesse est la véri-
table force du protestantisme. Dissimuler, déguiser, atténuer
cette vérité élementaire, ce fait primordial, condition essen-
tielle du protestantisme évangélique, c’est tarir les sources
mémes de notre religion, c’est renier le principe auquel nous
devons non seulement notre vie, mais la raison méme de notre
existence.

Cependant, si c’est nous qui croyons, nous qui jugeons, nous
qui nous prononcons, est-ce & dire que I'objet de la foi n’im-
porte pas ? qu’il nous soit permis de juger au hasard ? que la
maniére dont nous nous prononcons soit indifférente ? A Dieu
ne plaise ! Nous voulons croire & la vérité, nous voulons juger
selon la vérité, nous voulons nous prononcer pour la vérité1,
Seulement cette vérité est d’ordre pratique et moral, et c’est
14 un second point qu’il faut relever toujours, parce que tou-
jours on l'oublie. §’il y a des protestants sérieux et convaincus
qui ont tant de ditficulté & concavoir la notion et le role de
Pautorité religieuse, cela ne tiendrait-il pas & ce qu’ils ont tant
de difficulté & se placer sur le terrain moral et pratique ? On
s’obstine & penser que la certitude morale est moindre que la
certitude matérielle ou la certitude scientifique, on confond
les trois ordres de grandeur si admirablement définis et dis-
tingués par Pascal, on s'imagine qu’une autorité qui ne se légi-
time qu’a la conscience ne saurait étre une autorité absolue;
on voudrait I'établir sinon matériellement par la contrainte, du
moins théoriquement & I'aide d’un syllogisme, ou historique-

Papst und den Concilien. Wohlan, lass sie beschliessen und sagen, was
sie wollen ; so sage ich, du kannst deine Zuversicht nicht darauf stellen,
noch dein Gewissen befrieden, du musst selber beschliessen, es gilt dir
deinen Hals, es gilt dir dein Leben. Darum muss dir’s Gott ins Herz
sagen : das ist Gottes Wort, sonst ist es ungeschlossen. » — Ce principe pro-
testant a été défendu avec autant de clarté que de vigueur, par M. Sa-
BATIER contre les théories semi-catholiques de M. DouMERGUE, Le christia-
nisme au XIXe® siécle, année 1892, num. 5 et 6.
1 M. MenEcoz, L’autorité de Dieu. (Revue chrétienne, 1892, I, 405-406.)



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 5563

ment & 'aide d’'un témoignage. Vains efforts, « cela est impos-
sible, et d’un autre ordre. »

Cette vérité qui fait des croyants et qui n’est accessible
qu’aux croyants, ce fait qui donne naissance & la foi et qui est
saisi par la foil, c’est précisément 1’Evangile, c’est la Parole
de Dieu, c’est la révélation divine dans la personne et ’ccuvre
de Jésus-Christ. Ce n’est pas mon expérience personnelle qui
fait I'Evangile et qui crée l'autorité ; au contraire, c’est I’Evan-
gile qui, émergeant 4 I’horizon de mon histoire, entrant dans la
sphere de mon dme, pénétrant au cceur de ma vie, détermine,
par son action et sa force intrinséque, la crise intérieure et dé-
cisive, en vertu de laquelle je prends parti, croyant, obéissant,
aimant, me donnant! Sans cette parole divine qui a réveillé
mon ame, je continuerais de dormir mon sommeil, troublé
peut-étre par des réves prophétiques, mais accablant toujours
et finalement mortel 2. D’autre part, il est vrai, ’Evangile reste

1 11 n'y a aucune contradiction & soutenir que la foi, au sens évangélique
du mot, est une déeision personnelle du sujet, et qu'elle est 1'ccuvre
de Dieu ou le fruit du Saint-Esprit. Nos Réformateurs maintiennent avec
une égale force I'une et 'autre these. L’Evangile, annoncé 4 une cons-
cience altérée de pardon et de sainteté, réveille la foi et gagne la con-
fiance du pécheur, qui cede & I'attrait de la gréce divine et se donne
librement au Dieu qui 'appelle. — LutnER, Comm. sur U'Ep. aux Galates
(Opera latina, Ed. Erlangen) I, 344: « Mea ratione non possum appre-
hendere neque certo statuere, me in gratiam recipi propter Christum, sed
audio hoc annunciari per evangelinm, et fide apprehendo. » 11, 814: Fide
in verbum Dei edoctus apprehendo Christum, et tota fiducia cordis
(quod tamen sine voluntate fieri non potest) credo in eum. » Cf. Qeuw.
allem., XV2, 540: « So der Glaube der Art ist, dass ihn Gott schafft, und
erwacht im Herzen, so vertrauet der Mensch in Christum ; ja er ist anch
also kriftig auf Christum gegriindet, dass er der Siinde, dem Tod, der
Hélle, dem Teufel und allen Widersachern Gottes den Trotz heut, furcht
gich auch fiir keinem Ungliick, wie hart und grausam es immer mehr
daher gehe. Und das ist die Art des rechten Glaubens, welcher gar un-
gleich ist dem Glauben der Sophisten, Juden und Tiirken, der allein mit
menschlichen Gedanken fillt auf ein Ding... Aber Gott hat mit solchem
Wahn nichts zu schaffen: es ist Menschenwerk. » Cf. Comm. sur U'Ep.
aux Galates, 11, 25 Catech. minor, 11, 6; MEeLaNcHTON, Apolog. Conf. aug.,
Art. 11 et 111 ; Cavvin, Institutio, 111, 2.

2 « I1 en est de nous comme d'un enfant doué du génie musical; s'il

THEOL. ET PHIL. 1895. 36



554 P. LOBSTEIN

pour moi lettre close ou lettre morte sije ne m’en assimile pas
le contenu divin par un acte volontaire et libre, sollicité,
rendu possible, réalisé en moi par cet Evangile méme qui
m’affranchit en me subjuguant et qui garantit mon indépen-
dance en créani ma soumission.

Nous sommes ici au centre mystéricux de 'ceuvre & la fois
divine et humaine qui s’appelle la foi. Il n’est pas exact de dire
qu'en dehors de cette expérience I’Evangile n’existe pas, mais
il faut affirmer que, pour celui qui n’a point fait cette expé-
rience, ’Evangile s’évanouit et reste insaisissable. Notre expé-
rience ne fait pas la vérité, mais elle la fait notre ; elle ne fonde
pas Pautorité religieuse, mais elle lui donne prise sur notre
conscience et lui soumet intérieurement notre viel.

Si j’ai réussi & me faire entendre, on ne m’accusera pas de
dissoudre les réalités del’Evangile en phénoménes subjectifs et
de faconner l'autorité religieuse au gré de ma fantaisie 2. Ce

n’entend jamais de musique, sun talent croitra avec une excessive lenteur.
Supposez, au contraire, que l'ceuvre la plus parfaite, renfermant la
quintessence de toutes les beautés, soit fréquemment exécutée devant cet
enfant, on comprend aisément I'influence de cette harmonie céleste sur
le développement de son génie. Eh bien, Christ est pour nous ce chef-
d’ceuvredivin. En le contemplant notre conscience s'éveille et s’épanouit. »
— Corani, Revue de Strasbouryg, 1356. 1, p. 98-106 (La conscience et I’'Evan-
gile), ef. M. Grorz, Christ et U'dme humaine (méme revue, 1856, 11, 86-111).

! Cf. M. LicHTENBERGER, Encyclopidie des sciences religieuses, 1, 148. C'est
bien I, si je ne me trompe, ce que veut dire et ce qu’'a dit M. SaBatTiEr
dans le passage que M. H. Bois a soumis & une impitoyable analyse
pour en extraire une hanalité ou un paradoxe, De la connaissance reli-
gieuse, p. 134-140.

2 « Enrésumé, tout est subjectif, car je ne peux sortir de moi-méme. Mais
tout aussi est objectif, car je ne prétends rien tirer de moi-méme ; pauvre
et faible, je veux tout recevoir. Se défier beaucoup de soi, se mettre en
face de la parole et de la vie du Sauveur avec le désir de le bien con-
naitre et avec la confusion de savoir si mal le suivre, chercher le vrai et
avoir le courage d’aller de I'avant en demandant [P’assistance du Saint-
Esprit, voila la méthode que je voudrais pratiquer. Est-ce celle ou 'on
s'enivre de son sens personnel? ol l'on exalte le moi, pour y trouver
toute lumiere et toute vie? ou I'on rejette toute autorité pour &tre son
propre maitre? — En vérité, 1l ne me le semble pas. » M. L. Moxobp, Revue
chrétienne, 1892, 1, p. 182.— M. MEngEcoz, Revue chrétienne, 1892, 1, p. 410-411.



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 555

qui nous préserve de cette erreur, c’est 'intelligence de la foi
évangélique et protestante; si celle-ci nous affranchit de la
servitude d’une autorité statutaire et légale, elle nous guérit
aussi du sens intime se suffisant & lui-méme et se nourrissant
de sa propre substance.

La foi est réveillée en nous par le facteur divin de I’Evan-
gile, mais 1l faut, pour qu’elle vive, se soutienne et se fortifie,
qu’elle s’appuie invariablement sur la puissance qui I'a fait
naitre. Sujette & des défaillances incessantes, assaillie par le
doute et le péché, exposée aux démentis ironiques ou cruels
que lui oppose l'expérience de chaque jour, que deviendrait
notre foi si elle ne reposait que sur elle-méme ? Pour affirmer,
d’encontre de tous les obstacles et de toutes les contradic-
tions, 'incorruptible sainteté et 'amour infini du Pére céleste,
elle en appelle au gage divin de cet amour et de cette sainteté,
elle s’autorise de la révélation évangélique qui lui rend possible
d’espérer contre toute espérance, elle puise dans ’ccuvre et la
personne du Christ les motifs d’'une confiance qui metle monde
sous ses pieds (1 Jean V, 4), elle s’empare et se nourrit du té-
moignage religieux qui vient en aide & notre faiblesse et triom-
phe de notre incrédulité. Sans linitiative gratuite de I’amour
divin, révélé et garanti par le Sauveur, la foi n’aurait pu pren-
dre naissance ; sans ’action continue de cet amour, dont nous
répond Celui qui est le méme hier, aujourd’hui, éternellement,
la foi ne pourrait subsister et grandir. L’Evangile n’est pas
seulement ’agent primordial de notre vie spirituelle, il en est
le fondement permanent : Jésus-Christ est tout ensemble le
chef et le consommateur de la foil.

Loin de nous donc le spiritualisme raffiné qui nous convie &
nous affranchir progressivement de Celui qui n’aurait été qu’un
grand initiateur, dont le role, une fois rempli, deviendrait su-

t Voy. outre les ouvrages déja cités de M. Herruany et de M. Raccaup,
M. Drews, Wie werde ich des Glaubens gewiss? (Die christliche Welt
1890, num. 40-44); M. Havupr, ouw. cit.. p. 79 sq.; M. Kiry, Worauf ruht die
Gewissheit unseres Glaubens? (Der Kirchenfreund, 1894, num. 11, 12, 13);
M. Hackenscummt, Wie werden wir unseres Glaubens gewiss und froh?
Dortmund 1895.



5H6 P. LOBSTEIN

perflu! Arriére ceux qui se rallient au mot fameux du phi-
losophe soutenant que le Christ travaille & se rendre inutile
et serait heureux de voir son nom oublié et perdu dans la
gloire du Pére!! Nous repoussons cette assertion quine saurait
étre qu’une illusion dangereuse ou un funeste malentendu. Veut-
on par ce conseil nous inviter & sacrifier tout titre officiel et
extérieur en faveur de la mission divine du Seigneur ? Entend-
on nous rappeler que la parole du Christ trouve des attaches
directes dans nos cceurs, et que son autorité repose d’aplomb
sur nos consciences? Rien de plus vrai, rien de plus évangélique
et de plus chrétien. Prétend-on, au contraire, que nous arri-
verons 4 nous passer du Christ & mesure que nous serons plus
avancés dans la voie du christianisme intérieur et spirituel ?
Rien de plus faux, rien de plus chimérique et de plus péril-
leux 2. Qu’est-ce, en effet, que le christianisme spirituel et in-

1 « Ist nur Jemand wirklich mit Gott vereinigt und in ihn eingekehrt,
s0 18t es ganz gleichgiltig, auf welchem Wege er dazu gekommen; und
es wire eine sehr unniitze und verkehrte Beschiftigung, anstatt in der
Sache zu leben, nur immer das Andenken des Weges sich zu wieder-
holen. Falls Jesus in die Welt zuriickkehren konnte, so ist zu erwarten,
dass er vollkommen zufrieden sein wiirde, wenn er nur wirklich das
Christenthum in den Gemiithern der Menschen herrschend finde, ob
man nun sein Verdienst dabei preisete oder es tiberginge; und dies ist in
der That das allergeringste, was von so einem Manne, der schon damals,
als er lebte, nicht seine Ehre suchte, sondern die Ehre des, der ihn ge-
sandt hatte, sich erwarten liesse. » Ficure, Anweisung zum seligen Leben,
(Simmtliche Werke hgb. von J. H. Ficure, tome V, p. 485). Cf. M. Pécaur,
Le christianisme libéral et le miracle, 1869, p. 98. — Lire les observations
critiques de M. LicHTENBERGER, ouv. cif., 153-155; M. Hackenscamior, Die
Kirche im Glauben des evangelischen Christen, p. 47 sq.; M. HErRrmANN,
Warum bedarf unser Glaube geschichilicher Thatsachen 2 Halle 1884, p.17;
Lapstus, Die Bedeutung des Historischen tm Christenthum (Protestantische
Kirchenzeitung 1881, num. 43-44),

? Nous sommes loin de penser, comme nous le fait dire GRETILLAT,
que « le christianisme n’est qu’un des points saillants de 1'évolution
universelle des choses et qu'il finira par &tre emporté lui-méme dans le
courant irrésistible et éternel. » (Apologétigue [1892], p. 108 sq; Revue de
Lausanne, 1893, p. 78). Le tout est de définir ce que 1'on entend par
christianisme et de faire le départ entre les faits révélateurs qui sub-
sistent et les formules dogmatiques qui varient. Voy. les déclarations de



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 557

térieur, sinon la confiance filiale dans 'amour tout-puissant et
parfaitement saint du Pére céleste ? Supprimez la preuve et le
gage de cet amour, que deviendra notre confiance? Un fréle
roseau (u’une vapeur, une goutte d’eau suffira & tuer, et que
Punivers finira par écraser dans une irréparable tourmente !
Renversez donc, renversez les termes de votre spécieux raison-
nement. Au lieu de redire : « Plus nous serons élevés spiri-
tuellement, plus nous arriverons & nous affranchir de la tutelle
du Maitre, » affirmez avec une joyeuse et reconnaissante assu-
rance : « Plus nous avancerons dans la foi et la connaissance
de la vérité, plus aussi nous entrerons dans la communion de
Celui qui est pour nous la vérité et qui crée et augmente en
nous la foi, plus nous ferons de son c«uvre le fondement de
notre confiance et de sa parole I’aliment de notre vie. » Non,
I’Esprit saint, habitant dans les 4mes, ne les détache point du
Christ, il lui rend témoignage, il le glorifie, il le fait régner et
grandir, il scelle ineffacablement dans les consciences le droit
divin de son immuable autorité L. Rompre le lien qui rattache
le chrétien au Christ et 4 son Evangile, c¢’est déraciner de son
dme la vérité, c’est briser I’'unité de sa vie morale, ¢’est mutiler
sa conscience !

J’ai essayé de définir 1'autorité religieuse impliquée dans la
notion protestante et évangélique de la foi. En quoi consiste
cette autorité? Quel en est le fondement ? Questions vitales,
solidaires d’un autre probléme, qui en est le corrélat néces-
saire : sur quelle base reposent notre foi et notre certitude
chrétienne ?

Si la solution que j’ai tenté d’exposer et de défendre répond
a la vérité, il faut que chaque chrétien évangélique soit & méme
d’en faire la contre-épreuve et d’en vérifier la justesse par son
expérience personnelle. Les faits analysés ne sont pas d’une
nature exceptionnelle; bien au contraire, ils sont le patrimoine

MM. Danpiran et Astie, rapportées par GRETILLAT, la legon souvent
citée de M. SaBaTiEr sur la Vie intime des dogmes, et la belle étude de
M. G. FromMmEL, Histoire des dogmes, (Hevue chrétienne, Janvier 1895,
surtout p. 43-63).

1 Jean XVI, 13-15; XV, 26-27; Rom. VIII, 16, 26-27.



558 P. LOBSTEIN

commun de tout protestant croyant et vivant, ils constituent
le fond intime et permanent de sa vie religieuse : la Parole de
Dieu révélant son origine divine par les effets qu’elle produit
dans les cceurs, I’Evangile se légitimant & la conscience qui y
reconnait le bien supréme auquel elle aspire et pour lequel
elle est faite, Jésus-Christ accepté et suivi par I’ame dont il
gagne et justifie éternellement la confiance, n’est-ce pas le
nceeud central du protestantisme? n’est-ce pas ’Ame inspira-
trice de la foi évangélique et de la vie chrétienne ?

La condition du théologien protestant n’est pas différente de
celle des fideles ; chrétien évangélique, il n’est pas autrement
partagé que ses fréres; il n’y a pas pour lui une autre autorité
religieuse que pour chacun des membres de I’Eglise; il ne
connait pas, il ne saurait connaitre une voie différente pour
arriver 4 la certitude de la foi ou pour établir le caractére et
les titres de I’Evangile.

Quelle est donc sa mission et son role? Son role se borne a
traduire le témoignage et le contenu de la foi qu’il partage
avec ses fréres; sa mission consiste i se faire l'interpréte fidéle
et conséquent des expériences dont ’Evangile est l'auteur et
Pobjet. Si mes efforts dans ce sens ne sont pas restés sans
fruit, on comprendra que 'autorité religieuse de la foi évan-
gélique constitue du méme coup la norme de la dogmatique
protestante. La science dogmatique, au sein de I’Eglise protes-
tante, n’a pas d’autre régle que I'Evangile ou la Parole de Dieu
révélée et réalisée par Jésus-Christ.

Cependant cette réponse, dont j’ai essayé de fournir la
preuve, souléve de nouvelles questions. La dogmatique est
une science, I'Evangile n’a ni la prétention ni les allures de la
science ; la dogmatique aspire 4 constituer un systéme, rien
de moins systématique que la révélation chrétienne; la dogma-
tique s’applique a traduire en formules les affirmations de la
conscience chrétienne, Jésus n’a point prescrit de formules ni
promulgué de dogmes. N’y a-t-il pas incompatibilité absolue
et contradiction irréduclible entre la science dogmatique et
la norme que nous venons d’établir ? Comment tirer de la ré-
vélation évangélique, annoncée par le Christ et incarnée dans



INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE PROTESTANTE 559

sa personne, une régle présidant 4 la constitution de la science
de la foi? Comment appliquer la norme de la foi 4 I’élaboration
de la dogmatique ! ?

Poser ces questions, c’est énoncer un nouveau probleme
dont nous devons aborder 'examen : le probléme de la mé-
thode de la dogmatique protestante.

1 Un grand nombre de théologiens, venus des points les plus opposés
et appartenant aux écoles les plus diverses, semblent s'accorder sur ce
point : I'autorité religieuse de Jésus-Christ. MM. F. Goper, A. BrrTHOUD,
GRETILLAT, ont donné des définitions qui paraissent presque identiques &
celles que proposent MM. SaBaTier et L. Monop. « Le salut de Dieu, dit
par exemple M. F. Gober, le salut de Dieu divinement accompli en la
personne de Jésus-Christ et divinement révéls par le témoignage aposto-
lique, afin que chacun puisse le faire sien : voila 'autorité dans 'Eglise.»
(Ce que le ministére doit & UEglise dans le moment actuel, 1891, p. 11).
Cependant, en dépit des apparences, les divergences sont profondes
entre les deux conceptions; ces divergences se révelent surtout et dela-
tent & tous les yeux lorsqu'on en vient & l'application de la norme reli-
gieuse, & la mise en ceuvre du principe de 'autorité dogmatique. C'est
ce qui ressort des controverses engagées entre MM. Monop et Dov-
MERGUE, SABATIER et GODET, SaBATIER et DouMERGUE (voy. Revue chré-
tienne, 1892, Le Christianisme, 1892, num. 5 et 6). Il importe donc de ne
pas se dérober et de se prononcer nettement sur la question concrete:

c’est 'objet du chapitre suivant.
(A suivre).




	Essai d'une introduction à la dogmatique protestante [suite]
	La source de la dogmatique protestante
	La norme de la dogmatique protestante


