
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La vie future d'après Saint Paul

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA YIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL

C. BRUSTON1

VII

Explication de 1 Cor. XV, 22-28.

1. Nous avons essayé de montrer précédemment que,
d'après saint Paul, la résurrection n'a lieu que pour les vrais
disciples de Jésus-Christ, et qu'elle a lieu immédiatement après
la mort.

Cette seconde idée est exprimée plus explicitement encore
que nous ne le pensions, dans un texte du XVme chapitre de la

première épître aux Corinthiens, dont le sens a été obscurci

par une ponctuation inexacte. C'est le verset 22, auquel il faut
joindre le début du verset 23 : « De même qu'en Adam tous
meurent, de même aussi dans le Christ tous seront vivifiés,
mais chacun en son propre rang, » c'est-à-dire chacun à

son tour, quand le moment sera venu pour lui.
kxaoroç (chacun) se rapporte naturellement à nâvzsç (tous) qui

précède, comme dans XII, 7; 2 Cor. V, 10; Luc II, 3, etc.2.
Mais au lieu de cette construction si simple, et qui donne

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de novembre 1894,

p505.
s Cf. aussi le texte suivant de l'épître de Clément de Rome, qui fait

allusion a celui-ci : oh irâvreç e'iaiv ETtagxoi ovôè x^ûa9X01 *r^-, aXK Ênaaroç

èv tu tatto râ-yuari rà èiriratruópEva imo tov ßatJtXeuc... èiriTEÀeì. (XXXVII, 3.)



484 C. RRUSTON

un sens si naturel et si clair1, les éditeurs et les commentateurs

mettent un point avant le dernier membre de phrase,
dont ils font le début de la phrase suivante ; d'où il semble

résulter que éWtoj se rapporte à ce qui suit, et non à ce qui
précède :

« Mais chacun en son propre rang : Christ (est) les prémices,
ensuite ceux de Christ (seront vivifiés) à son avènement ; puis
la fin, » etc.

Mais cette construction est tout à fait inadmissible, pour
plusieurs raisons, dont quelques unes ont été fort bien exposées

récemment par M. Chazel dans la Revue de théologie et
des questions religieuses (1895, p. 106).

Partout, en effet, où il est précédé de ^âv-rs? ou d'un pluriel
quelconque, éWtoç désigne chacun des individus qui
composent cette totalité (cf. XII, 7 ; 2 Cor. V, 10, Luc II, 3; etc.)
ou cette pluralité (Act. II, 8; III, 26; Jean XVI, 32; etc.).

Tout au plus pourrait-il désigner une portion de cette
pluralité ou de cette totalité. Cf. Rom. II, 6 et 7.

Il ne peut donc se rapporter ici ni à Christ, qui ne rentre
pas dans nâwcsç, ni à ceux de Christ, qui sont évidemment
identiques à 7TOTTEÇ EV TU XpiGTÛ.

Il ne reste donc qu'à le rattacher à ce qui précède et à détacher

nettement de ce qui suit le membre de phrase dont il fait
partie 2.

La multitude des disciples de Christ de tous les temps (nâvzsç)

est représentée sous l'image d'une armée en marche où chacun

(Ixcotto;) occupe une place, un rang déterminé (rctypa) et
arrive à son tour à la résurrection3.

Ce rang ne peut être ici qu'un rang chronologique, qui dif-
1 Trop clair, sans doute, car il dit juste le contraire de la doctrine

ecclésiastique! N'est-ce pas là la cause de cette fausse ponctuation
2 M. Chazel veut y joindre encore ànapx^ Xçiméç; mais cela est impossible

: Ë7TFITO et eira tò rêÀoç supposent un commencement, qui ne peut
être qa'ânaçx^-

3 Pour ce sens de râypa cf. épître de Clément de Rome, XXXVII, 3 (pas*
sage cité à la page précédente, en note) et XLI, 1 : 'Enaaroç vpûv èv tù
'léliù râypan evxaçiOTe'tTio @eü..., prj iraceKßalvov tòv àçiapévov Trjç ùeirovçylaç
avroïi /cavava...



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 485

fere en effet pour chacun. Rien dans le contexte n'indique une
diversité d'honneur ou de mérite. Tout, au contraire, fait penser

à une différence chronologiquei.
Le dernier membre de la phrase : « mais chacun (est vivifié)

en son propre rang, » a donc pour but d'écarter une idée très
répandue chez les Juifs, et qui a prévalu aussi, plus tard, dans

l'Eglise, l'idée que la résurrection serait simultanée. L'apôtre
affirme qu'elle est successive. Nous l'avions conclu déjà de ce
qu'elle est mise en parallèle avec la mort apportée par Adam
(qui est successive), avant de comprendre que l'apôtre avait
exprimé lui-même aussi explicitement que possible la même
pensée.

Au reste, dans ce membre de phrase, il ne faut pas sous-
entendre le futur fatmoaiO-has-zcu, mais le présent ÇucmotsïTou, car
au moment où l'apôtre écrivait, il y avait déjà de nombreux
chrétiens qui étaient morts, il en mourait tous les jours, et
tous les jours aussi (lv t« iSïw ray^cm) de nouveaux fidèles
étaient vivifiés ou ressuscitaient. Or le présent convient seul à

un acte qui embrasse à la fois le passé, le présent et l'avenir.
2. Cette idée de la nature successive de la résurrection pour

les individus semble avoir fait naître dans l'esprit de l'apôtre
l'idée de la succession historique ou du processus par lequel
le mal et la mort seront définitivement vaincus dans le monde.
En tous cas cette seconde idée se rattache assez naturellement
à la première. Ce processus a un point de départ (la résurrection

de Jésus-Christ) et un terme (tò tD.oç). Tout l'intervalle
est rempli par la résurrection de ceux qui sont à Christ, h r/j

¦napmiiM aùr'où. Que signifie exactement ce membre de phrase
11 n'est pas douteux qu'il faut suppléer ici le même verbe

ç<uo7roD)9?iawrat et traduire : « ensuite ceux de Christ (seront [?]
vivifiés) en son avènement » ou « en sa présence. »

Mais est-ce bien le futur qui convient ici? Nous venons de

dire que ce membre de phrase embrasse tout le temps qui
sépare la résurrection de Jésus-Christ de la fin, par conséquent

le présent et même le passé aussi bien que l'avenir. De

1 Cf. àitaçxh, ë-irsira, eira.



486 C. BRUSTON

plus, nous venons de le dire aussi, il y a déjà des chrétiens

qui sont morts et qui par conséquent ont revécu ; il y en a

qui meurent chaque jour et qui par conséquent revivent. Le

présent convient donc seul ici, aussi bien qu'à la fin de la

phrase précédente, et il faut traduire : « ensuite ceux de Christ
(revivent) en sa présence, » [Ixaoros lv râ «Si« T<%u*Tt, chacun en

son propre rang ou à son tour.]
Les mêmes considérations déterminent le sens de mtpovtria..

Il ne s'agit pas ici spécialement de la nupautji«. Xpunoîi an oùpoaoû

(1 Thés. IV, 15 s. ; 2 Thés. II, 1), du second avènement de

Jésus-Christ, comme on le croit généralement, mais de sa

présence, de sa napovaî« lv ovpmû. A quelque moment de la durée

que ses fidèles arrivent en sa présence, par conséquent dans

le ciel au moment de leur mort, aussi bien que plus tard sur
la terre pour ceux qui seront transformés sans passer par la

mort (v. 52), ils sont vivifiés (Çwo^rotoûvrat).

On sait que mnpovaic». signifie présence (Philip. II, 12, etc.) ;

aussi bien que venue. J'ai montré que c'est dans ce sens que
Jésus l'emploie dans son discours eschatologique1. Saint Paul
le prend aussi quelquefois dans cette acception en parlant de

Jésus-Christ.

Comment, en effet, faire rentrer l'idée d'un avènement futur
dans des textes comme celui-ci : « Quelle est notre espérance
ou joie, ou couronne glorieuse N'est-ce pas vous aussi devant
notre Seigneur Jésus, en sa présence? Car vous êtes notre
gloire et notre joie. » (1 Thés. II, 19, 20.) Ceux à qui l'apôtre
parle ainsi sont dès maintenant sa gloire et sa joie, et pour
l'avenir, ils sont son espérance et sa couronne, dont i! se glorifiera

devant Jésus, en sa présence, à quelque moment qu'il
arrive en sa présence, soit sur terre, soit plutôt dans le ciel ;

en tout cas, c'est la seconde hypothèse qui s'est réalisée.
Un peu plus loin, il exprime le désir que le Seigneur fortifie

les cœurs de ses lecteurs et les rende «irrépréhensibles en

sainteté devant Dieu notre Père, en la présence de notre
Seigneur Jésus avec tous ses saints. » (III, 13.) Que viendrait faire

1 La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, p. 58.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 487

ici la venue future de Jésus-Christ Que l'on soit saint devant
Dieu qui est saint et exige la sainteté, et en présence de Jésus

le Saint et le Juste, ainsi que de ses saints déjà glorifiés, c'est-
à-dire en pensant à Dieu, à Jésus et à ses saints, voilà une idée
claire et naturelle. Mais que l'on soit saint devant Dieu
(actuellement), lors de la venue (future) de Jésus (à laquelle on
n'assistera peut-être pas), il est difficile de voir ce que cela peut
bien signifier.

11 faut en dire autant d'un dernier texte, qui offre la plus
grande analogie avec le précédent : « Que le Dieu de paix vous
sanctifie lui-même tout entiers, et que tout ce qui est en vous,
l'esprit, l'âme et le corps, soit conservé irrépréhensiblement en
la présence de notre Seigneur Jésus-Christ. » (V, 23.) On
traduit souvent comme s'il y avait dans le texte : si; r« Tzxpovalm ou
Iwç t«; mxpovumç, «jusqu'à l'avènement de Jésus-Christ, » tandis

qu'il y a lv tvj napovma comme dans le texte précédent ; ce qui
donne aussi un sens excellent. N'est-il pas naturel, en effet,
qu'en la présence de Jésus, vivant près de lui, qui est saint,
notre esprit, notre âme et même notre corps, soient gardés,
protégés contre le mal, et conservés dans un état irrépréhensible?
Pourquoi vouloir, contre toutes les lois de la grammaire et de

la logique, faire entrer ici de force la venue future de Jésus-

Christ? L'apôtre est si loin de penser à un événement éloigné

qu'il ajoute : «Celui qui vous appelle est fidèle, lequel le fera
aussi. » Au reste, l'énumération : l'esprit, l'âme et le corps
montre bien qu'ici la mxpovrri« est une présence actuelle.

Dans ces deux derniers textes, le sens de présence
(spirituelle) de Jésus-Christ convient aussi bien que celui d'avènement

futur est invraisemblable. Et dans le premier, il s'agit
assurément d'une présence future, mais qui aura lieu au

moment, quel qu'il soit, où l'apôtre se trouvera en présence de

son Maître et pourra se glorifier devant lui ('i^po^s-i) des âmes

qu'il a réussi à lui conquérir.
De même qu'en la présence de Paul les chrétiens de

Philippes travaillaient à leur salut avec crainte et tremblement

(Philip. II, 12), de même en la présence de Jésus-Christ, —
toujours présent dans son Eglise, — les Thessaloniciens doivent



488 C. BRUSTON

travailler à se conserver purs et irrépréhensibles même dans

leurs corps, de peur d'offenser le Saint et le Juste. Le sentiment

de la présence de Dieu, de Jésus et même de ses saints

(1 Thés. III, 13) — c'est-à-dire des anges et des fidèles glorifiés,

comme l'indique le mot ttottmv1, — est pour le chrétien

un puissant encouragement à la fermeté morale (crrripli-m ip5v
ràç xapSt'aç), à la pureté, à la sainteté (àplprrovç lv àymaó-j-n), même

pour le corps (V, 23), qui doit être respecté comme étant le

temple où Dieu daigne habiter.
Enfin, le sens de venue ou avènement (futur) donné à

¦niKpovma, dans 1 Cor. XV, 23, a pour effet de mettre ce texte en

contradiction flagrante avec la fin de la phrase précédente.
Comment, après avoir dit que chacun est vivifié en son propre
rang, l'apôtre pourrait-il ajouter que les fidèles seront vivifiés
(tous ensemble) lors de son avènement (futur)? Il serait difficile

d'imaginer deux affirmations aussi contradictoires.
Avec le sens de présence, au contraire, ces deux membres

de phrase concordent aussi complètement que possible. « Ceux
de Christ (revivent ou ressuscitent) en sa présence, » « chacun
à son propre rang », à mesure qu'ils arrivent dans les cieux,
leur patrie, et en présence de leur Maître. Que parvenus dans

les cieux, ils soient en la présence de Jésus-Christ, devant le

tribunal de qui ils se présentent (2 Cor. V, 10, cf. v. 7 ; IV, 14;
Philip. I, 24, etc.), qui pourrait en douter? Mais nous avons vu

que dans 1 Thés. II, 19, cette expression a précisément le sens

que nous lui attribuons ici.
3. Avant de parvenir dans les cieux, ils luttent sur la terre :

c'est par eux que Jésus-Christ détruit graduellement toute
domination et toute puissance hostile. La dernière qui sera
détruite, c'est la mort (v. 24-28). Il viendra un moment

1 U faut y comprendre aussi les justes de l'Ancienne Alliance, qui sont
ressuscites, eux aussi, dans le ciel (cf. Luc XX, 35). Mais cela n'empêche

pas que Jésus-Christ est le premier des morts qui soit revenu à la vie

pour les hommes (airapxh, 1 Cor. XV, 20 et 23), parce qu'il est le premier
qui leur soit apparu (XV, 5 ss.) et qui ait ainsi manifesté la vie et
l'immortalité, qui étaient jusqu'alors seulement un objet de foi, de croyance,
et non de vue ou de certitude.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 489

où les hommes, régénérés, pénétrés de l'Esprit qui a ressuscité

Jésus-Christ, ne mourront pas, mais seront transformés
(v. 51-52). Ils abandonneront sans regret, sans souffrance,
leur dépouille mortelle, qui sera remplacée par un corps glorifié

semblable à celui de Jésus lui-même.
Vêtus déjà d'un homme nouveau, c'est-à-dire de Jésus-

Christ, ils seront revêtus par dessus cet homme nouveau (2 Cor.

V, 1 ss.) d'une demeure céleste et éternelle.
Tel est le but du règne de Christ, telle est la fin vers laquelle

s'avance l'humanité. (1 Cor. XV, 24.)
Est-ce à dire qu'il n'y aura plus alors d'hommes sur la terre,

parce qu'ils auront tous été transportés au ciel? Pourquoi une
telle supposition Ou pourquoi croire que l'univers sera
détruit, quand la Bible entière (à l'exception de la seconde épître
faussement attribuée à saint Pierre) considère les cieux et la
terre comme éternels dans l'avenir1

Cela est d'ailleurs bien peu vraisemblable. Quoi l'humanité
n'arriverait au but que Dieu lui a fixé que pour être tout à coup
détruite N'est-il pas plus naturel de penser qu'elle continuera

indéfiniment à vivre dans la sainteté, la charité et le
bonheur

Alors, toutes les puissances du mal ayant été successivement
vaincues par l'esprit de Christ, la création elle-même ayant
été délivrée de la servitude de la corruption (Rom. VIII, 21),
Christ (le Roi de l'humanité) remettra, rendra à Dieu le Père
la royauté (-râv ßounMav), c'est-à-dire la qualité, la puissance
royale qu'il avait reçue de lui pour vaincre le mal ; le Fils
lui-même se soumettra (volontairement) aussi (comme tous
les autres) au Père ; il sera l'aîné au milieu de beaucoup de

frères (Rom. VIII, 29), qui seront conformes à son image
(cf. 1 Cor. XV, 49) ; et Dieu sera tout en tous (v. 28).

Telles sont les magnifiques perspectives que l'apôtre ouvre
à nos yeux sur les destinées futures de l'humanité.

1 La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, p. 62.

THÉOL. ET PHIL. 1895. 32



490 C. BRUSTON

VIII

L'enseignement eschatologique de saint Paul d'accord avec
celui de Jésus-Christ, mais non avec celui de l'Eglise.

Ces idées ne cadrent pas de tout point (il s'en faut même
de beaucoup) avec les théories ecclésiastiques. Mais le temps
est venu pour le protestantisme d'avoir enfin le courage
d'appliquer résolument son principe et de n'admettre que ce qui a

été réellement enseigné par Jésus-Christ et ses apôtres, sans
se laisser intimider par de vaines clameurs. Pour cela, l'étude
patiente et scrupuleuse des Ecritures saintes s'impose comme
un devoir. Il peut suffire à un catholique romain de savoir

qu'une idée est contraire à la tradition pour la déclarer fausse

et pernicieuse; cela ne doit pas suffire à un chrétien évangélique.
Pour ce qui concerne spécialement la question eschatologique,

Paul combat expressément trois ou quatre idées qui
sont devenues plus tard orthodoxes, malgré la résistance des

docteurs alexandrins :

1° Il enseigne que les chrétiens seuls ressusciteront, tandis

que l'Eglise enseigne une résurrection universelle, de tous les

hommes sans distinction, bons et méchants, en alléguant un
texte unique de l'Evangile de Jean mal compris (V, 29) L

2° Il enseigne une résurrection successive, durant depuis la
résurrection de Jésus-Christ jusqu'à la fin, tandis qu'on se

représente habituellement la résurrection comme un événement

unique, placé à la fin des temps.
3° Il enseigne qu'après la mort chaque fidèle est revêtu d'un

corps spirituel, pareil à celui du Sauveur glorifié, tandis

que l'Eglise, — sans renier cette espérance, — enseigne en
même temps que le corps matériel déposé dans le tombeau en

sortira un jour, mais sans que personne ait jamais pu dire à

quoi servira une telle revivification du corps matériel, depuis
si longtemps tombé en poussière, ni quel rapport pourra

1 Voir notre interprétation de ce texte dans La vie future d'après
l'enseignement de Jésus-Christ, p. 106 ss.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 491

exister entre ce corps matériel et le corps spirituel dont l'âme
fidèle a été revêtue au moment de la mort.

4° Remarquons aussi que Paul ne mentionne pas plus le

jugement dernier que la résurrection universelle dans les événements

qui signalent la fin (v. 24-28, 51-52). N'aurait-il donc

pas enseigné le jugement dernier? Comment le penser? Il
déclare au contraire fréquemment que Dieu rendra à chacun
selon ses œuvres (Rom. II, 6), que nous paraîtrons tous devant
le tribunal de Dieu (XIV, 10-12) ou devant le tribunal de Christ,
afin que chacun reçoive selon ce qu'il aura fait par le corps,
soit bien, soit mal. (2 Cor. V, 10.) Or, dans ce dernier texte,
il place — nous l'avons suffisamment établi — la résurrection
au moment de la mort du fidèle. Il se représente donc le jugement

de Dieu ou de Christ comme successif, aussi bien que la
résurrection, en parfaite conformité avec la description du

jugement dernier par Jésus-Christ dans Matthieu XXV, telle

que nous l'avons expliquée dans notre étude sur La vie future
d'après l'enseignement de Jésus-Christ. Sur ce point encore,
l'accord avec la pensée de Jésus et le désaccord avec la doctrine
officielle des diverses Eglises chrétiennes ne sauraient être

plus complets.
5° Enfin, il n'est guère vraisemblable que l'apôtre se soit

représenté la napwcria Xpimoïi caz' oiipotvov (1 Thés. IV, 15-17),
qui aura pour conséquence la transformation des vivants
(1 Cor. XV, 51-52), et qui sera évidemment contemporaine de

la fin (v. 24), où la mort sera détruite (v. 26), comme aussi

prochaine que le croient la plupart des commentateurs. Pour
« détruire toute domination et toute puissance et pouvoir, » au

point que tous les ennemis soient vaincus (v.24 et 25), il fallait
évidemment un certain temps. Dans les textes où il parle de

cette parousie-lh, il ne dit nullement qu'elle soit si prochaine.
L'expression « nous, les vivants, ceux qui restent pour la

parousie du Seigneur » (1 Thés. IV, 15 et 17), ne prouve pas que
Paul crût que lui et ses contemporains seraient témoins de

cet événement. Au contraire, la double apposition : les vivants,
ceux qui restent, a pour but d'expliquer ce nous et d'empêcher
qu'on l'entendit de la génération contemporaine. S'il en était



492 C. BRUSTON

autrement, si ces deux appositions signifiaient ceux qui vivent
actuellement, il en résulterait que tous ceux qui étaient en

vie à ce moment-là devaient assister à la parousie, ce qui serait
attribuer à l'apôtre une idée impossible, puisqu'il mourait tous
les jours des chrétiens et que « les temps et les moments, »

par conséquent aussi celui de la parousie, sont incertains
(V. 1 ss.). Cette expression signifie donc tout simplement les

chrétiens (-hp-slç) qui vivront à cette époque.

L'apôtre était donc parfaitement autorisé à rectifier la fausse

interprétation que des chrétiens peu intelligents avaient donnée
à ce passage de sa première lettre. (2 Thés. II, 1 ss.)

Ce qui le prouve encore, c'est que dans la première épître
aux Corinthiens, où nous avons vu qu'il se représente évidemment

la parousie comme lointaine, il s'exprime encore à peu
près de la même manière : Tous nous serons transfigurés. Les

morts ressusciteront incorruptibles, et nous, nous serons
transfigurés (v. 52) L

Où donc peut-on voir cette proximité de la parousie? Nous

avons montré que ô Kvpw; lyyO? (Philip. IV. 5) ne dit rien de

pareil, puisque Kvpioç désigne Dieu en cet endroit, et non Jésus-

Christ.
Maran atha (1 Cor. XVI, 22), qu'on allègue aussi quelquefois,

comme si ces deux mots signifiaient : Notre Seigneur vient

1 Dans 1 Cor. XV, 51 et 52, il faut mettre un point a la fin du v. 51, et
ne faire qu'une seule phrase du v. 52 :

« Nous ne mourrons pas tous, mais tous nous serons transfigurés. En
un instant, en un clin d'œil, à la dernière trompette (car il sonnera de

la trompette), et les morts se lèveront incorruptibles, et nous, nous serons
transfigurés. Car il faut, etc. »

Les deux nat se répondent l'un a l'autre (comme 1 Cor. I, 22; Marc

IX, 13, etc.) et indiquent que les deux propositions sont aussi certaines
l'une que l'autre.

La transformation a lieu pour tous les chrétiens au moment de la
mort. Plus tard, quand la trompette sonnera (et que Jésus-Christ
descendra du ciel, 1 Thés. IV, 16), ils se lèveront (avec lui) incorruptibles
(ils le sont depuis leur mort) et en même temps les vivants seront
transformés; « car il faut (pour les uns comme pour les autres) que ce (corps)

corruptible revête l'incorruptibilité, » et c'est pour cela qu'ils sont
transformés, soit au moment de la mort, soit à la venue de Jésus-Christ.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 493

ou va venir, signifie au contraire (en araméen) : Notre
Seigneur est venu11

On trouve aussi souvent l'espoir de la proximité de la
parousie dans 2 Cor. V, 1-3 en supposant que l'apôtre désire
ardemment de ne pas mourir, mais d'être revêtu par dessus

son corps matériel d'un corps spirituel, ce qui ne pouvait
avoir lieu qu'à la parousie, dans la pensée de l'apôtre. Mais

nous avons montré plus haut combien cette interprétation
est invraisemblable2.

Il reste donc que l'apôtre a placé la parousie dans un avenir
indéterminé, mais assez lointain. L'apostasie, la domination de
l'homme de péché, la période pendant laquelle il ne peut se
manifester (2 Thés. II, 3 ss.) supposent déjà un certain temps;
mais le texte parallèle de la première épitre aux Corinthiens
(XV, 24 et 25) suppose une durée plus longue encore.

Sur ce point aussi il y a donc accord entre l'enseignement
de l'apôtre et celui de son Maître, tel que nous l'avons exposé.
Jésus aussi a placé la fin dans un avenir éloigné (Mat. XXIV,
6-14), après beaucoup de guerres, de calamités de toute sorte,
beaucoup de persécutions, d'égarements et un refroidissement
général de la charité chez les chrétiens, et après que l'évangile
aura été prêché dans toute la terre. C'est ce qui ressort également

avec une pleine évidence d'un-grand nombre de ses

paraboles, celles du grain de sénevé, de l'ivraie, du filet, etc., et

sur ce point spécial l'Eglise dans son ensemble a beaucoup
mieux compris l'enseignement biblique que sur les précédents,
— et bien mieux que beaucoup de commentateurs modernes.

Bref, la concordance entre l'enseignement de saint Paul et
celui de Jésus-Christ sur la résurrection, la vie future, le jugement

et la fin est aussi complète qu'on peut le désirer, quand
on les interprète l'un et l'autre dans leur sens réel, sans se

laisser égarer par des idées qui n'ont pénétré et prévalu que

1 M. Bovon cite encore ces deux textes comme exprimant la proximité
de la parousie Théologie du Nouveau Testament, II, p. 334 et 338.

2 M. Bovon, Théologie du Nouveau Testament, II, p. 330, adopte
essentiellement la même interprétation que nous, quoiqu'il accepte la leçon
evâvaâuevoi, à laquelie il donne le sens d'èvôeovuévoi.



494 C. BRUSTON

beaucoup plus tard au sein de l'Eglise chrétienne. C'est avec

une satisfaction bien naturelle que je constate, en terminant, ce

résultat, obtenu uniquement par la voie exégétique.
Précédemment ébloui, égaré par l'exégèse traditionnelle, je

pensais qu'il y avait divergence, sur ces différents sujets, entre
saint Paul et Jésus-Christ, et, puisqu'il fallait choisir entre deux

enseignements contradictoires, on devait naturellement, à mon
sens, se ranger à celui du Maître1. Mais un tel choix ne me

paraît plus nécessaire; l'enseignement de l'apôtre, tel que
nous venons de l'exposer, cadre de la manière la plus
heureuse avec celui de Jésus-Christ, tel que nous l'avons exposé
dans notre étude sur La vie future d'après l'enseignement de

Jésus-Christ (1890). Paul y ajoute quelques détails
complémentaires, mais rien qui ne puisse rentrer aisément dans les

grandes lignes tracées parle Maître.
On dit souvent qu'il ne faut pas attribuer aux auteurs sacrés

des idées modernes, qui n'étaient pas les leurs, qu'ils ne
pouvaient même pas avoir. Assurément. Mais il ne faut pas non
plus, de gaîté de cœur, les mettre en contradiction avec leurs
enseignements les plus clairs, en donnant à tel ou tel détail
obscur ou isolé un sens ou une portée qu'il n'a pas. Ne supposons

pas trop facilement une dualité irréductible dans la pensée
d'un apôtre ou du Sauveur lui-même. Expliquons plutôt les
textes obscurs à la lumière de ceux qui sont clairs, et les

passages isolés à la clarté qui se dégage de tous les autres. C'est

une des règles élémentaires de toute exégèse. Gardons-nous
surtout d'attribuer plus d'importance à deux ou trois textes
qui semblent cadrer avec la doctrine ecclésiastique qu'à des

dizaines ou à des centaines qui la contredisent, comme on le
fait, hélas si souvent. La plupart des dogmes ecclésiastiques
proviennent des docteurs du IIe, du III0 et du IVe siècles, beaucoup

plus que de Jésus-Christ et des apôtres. Il faut en faire
complètement abstraction, si l'on veut réellement retrouver la

pensée des écrivains sacrés. Incontesté dans l'interprétation
de l'Ancien Testament, ce principe n'est pas moins incontestable

dans celle du Nouveau.
1 Voir La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, préface.


	La vie future d'après Saint Paul

