Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en Allemagne
Autor: Ehrhardt, Eugéne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RECENTE CONTROVERSE

SUR

I’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE

PAR

EUGENE EHRHARDT !

Quelles que soient les vicissitudes de la théologie, la ques-
tion : Que vous semble-t-il du Christ ? ne perdra jamais rien
de son importance capitale. Mais en raison méme de cette im-
portance ceux qui ont cherché 3 la résoudre se sont de tout
temps malaisément résignés a s’incliner devant les faits. Alors
que la solution de bien d’autres problémes théologiques était
depuis longtemps subordonnée a I’examen critique des données
de la tradition, le probleme christologique passionnait trop les
esprits pour que, dans le monde théologique du moins, on fat
capable d’examiner le contenu des évangiles avec I'impartialité
gui convient a l'histoire. Le moment semble enfin venu ol la
théologie comprend qu’en présence du Christ aussi l'intérét
religieux est d’accord avec I'intérét scientifique, pour réclamer
un examen calme et courageux des textes bibliques. C’est ce
qui me semble ressortir des discussions qui ont eu lieu ré-
cemment en Allemagne sur la conscience messianique de Jésus,
sur sa conception du monde, de la tiche et de la destinée de
I'homme.

Jessaierai d’abord de montrer comment la controverse dont
je désire donner un apercu et déterminer la portée, se rattache

1 Travail présenté & la Société de théologie de Paris, le 23 avril 1894.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 451

au développement général des études qui se rapportent a la
personne et & I'enseignement de Jésus-Christ.

On a écrit dans le courant de ce siécle un grand nombre de
« Vies de Jésus.» Les représentants des tendances théologiques
les plus diverses se sont rencontrés sur ce terrain brilant.
Qu’on elt bien compris ou non combien I'idée méme de décou-
vrir un développement psychologique en Jésus et de le décrire,
nous éloigne du point de vue de I'ancienne christologie, on
s’accorda & penser que la bataille décisive entre les partis théo-
logiques devait nécessairement se livrer sur cette question, et
de tous cotés on y appliqua toutes les ressources d’érudition et
de réflexion dont on disposait. Les combinaisons les plus va-
riées surgirent, tant sur la valeur des sources auxquelles il
nous est donné de puiser que sur les phases successives qu’a
pu traverser la pensée de Jésus, et la conscience qu’il avait de
sa mission, et les formules dogmatiques les plus diverses im-
posérent leur joug aux faits qu’on groupait d’aprés des points
de vue toujours nouveaux.

Si nous jetons aujourd’hui un coup d’ceil sur 'ensemble de
cette littérature, si caractéristique pour la théologie moderne
par le seul fait de son existence, et si nous nous demandons &
quels résultats elle a aboati, tant au point de vue historique
qu’au point de vue dogmatique, nous constatons qu’il n’est pas
facile de répondre & cette question, et il n’y a pas lieu de s'é-
tonner que les réponses les plus divergentes y aient été faites.
Je me bornerai & en signaler une, qui a rallié beaucoup de suf-
frages et qui, venant d’'un homme qui n’est rien moins qu’un
adversaire déclaré des principes de la théologie moderne, peut
étre considérée comme un signe des temps. C’est celle que
donne M. Martin Kihler, dans sa brochure intitulée : Der so-
genannle historische Jesus, und der geschichtliche biblische
Christus.

M. Kihler commence par affirmer que le soi-disant Jésus
historique des théologiens modernes, nous cache le Christ
vivanl et véritable. Son travail ne fait que développer cette
thése. Que veulent, dit-il, les auteurs des « Vies de Jésus ? »
Ils veulent par de la la dogmatique de I’Eglise, par de la



452 EUGENE EHRHARDT

celle de saint Paul et de 'auteur du quatrieme évangile, par
de 12 méme les tendances théologiques des synoptiques, dé-
couvrir le Jésus de I’histoire, rétablir son enscignement authen-
tique, expliquer ce que fut sa vie intime. Une tiche semblable
est-elle a4 la portée de nos forces? Non, pour deux raisons.
D’abord les données objectives relatives & Jésus, celles qui ne
portent en rien la trace des convictions et des passions de ceux
qui nous les ont transmises, sont trop peu nombreuses, pour
nous permettre de construire un édifice différent de celui que
nous a légué le christianisme primitif. Ensuite le fait méme que
nous nous intéressons si vivement 4 Jésus prouve qu’il est foncié-
rement différent de nous, provient de ce qu’il manifeste en lui
une vie supérieure i la ndtre. Par conséquent 'hypothése psy-
chologique, I'analogie historique, ces moyens employés sou-
vent avec tant de succes pour reconstituer des personnalités
méme tres oviginales du passé, ne peuvent point nous servir a
I'égard de Jésus. Faut-il donc renoncer & connaitre le Christ
historique ? Non pas certes, mais il faut renoncer 4 la méthode
défectueuse et absolument infructueuse de la théologie moderne.
Il faut comprendre que la donnée historique la plus inébranla-
ble et la plus claire que nous possédions sur Jésus, c’est la foi
qu’il a fait naitre dans le cceur de ses disciples, et que par con-
séquent le Christ (ui s’offre 4 nous dans la prédication aposto-
lique est le vrai Christ hislorique. Le kérugma des apotres,
relatif & la personne du Christ, est seul important pour nous,
et seul aussi nous place sur un terrain vraiment solide. Se ser-
vir des données biographiques des évangiles sur Jésus, et de
ses discours passés au crible de la critique, en les soumettant
4 des combinaisons toujours nouvelles, pour nous faire un
Christ différent de celui en lequel croyaient ceux qui nous ont
transmis ces données et ces discours, c’est poursuivre une
chimére. Il suffit, pour s’en convaincre, de jeter un regard sur
les images si divergentes tracées par les auteurs des « Vies de
Jésus. »

Telles sont les conclusions auxquelles arrive M. Kéhler. Il
n’'est pas trop difficile de déméler la part de vérité et la part
d’erreur que renferme sa théorie. Il est de toute évidence



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 453

gu’aucune conception de la vie et de la personne du Christ ne
saurait étre juste, ne saurail étre historique, si elle ne rend
point compte de l’effet produit par le Sauveur sur 'esprit de
ses disciples, et par eux sur ’humanité. Si M. Kéhler n’avait
fait que mettre en lumiére cette vérité, nous ne pourrions que
Papplaudir, mais il ’'enveloppe de bien des sophismes. Assuré-
ment la foi des disciples est le foyer auquel s’allume la notre,
et auquel s’allumera toujours la foi chrétienne, mais celane nous
dispense pas de viser 4 rendre notre foi aussiindépendante que
possible, c’est-a-dire & connaitre non seulement ce que les dis-
ciples ont enseigné sur le Christ, alors qu’ils cherchaient & for-
muler leur foi & 'effet de la communiquer & ceux qui écou-
taient leur parole, mais le Christ complet et concret tels qu’ils
Pont connu eux-mémes, & voir comme eux ce qui le distingue
de nous se détacher sur le fond qui lui est commun avec nous
tous. Dans la mesure oll nous nous éloignons de cette connais-
sance du Christ notre foi devient, on I'a dit avec raison, une
foi de seconde main, en dépit de M. Kiéihler qui consacre une
partie importante de sa brochure & réfuter cette objection. La
base de notre foi sera au contraire d’autant plus solide que
nous connaitrons mieux le Christ de la Galilée et de Jérusalem,
celui qui a vécu au milieu des hommes comme 'un d’eux. Les
recherches historiques ne feront jamais naitre la foi en Christ,
et la science historique ne pourra jamais exprimer tout ce que
le Christ est pour nous, et d’autre part il est certain (que méme
a travers les formules dogmatiques les plus abstraites et les
plus arides le Saaveur a la fois humain et divin qui a arraché a
Pierre ce cri: Seigneur ol irions-nous, tu as des paroles de
vie éternelle! peut aussi agir sur nos cceurs. Mais en tous cas
un enseignement théologique quine se place pas sur le terrain
des faits examinés en toute indépendance d’esprit, manque
nécessairement d’ampleur et de solidité, et méme la foi reli-
gieuse peut et doit profiter des lecons de I'histoire. La con-
naissance du Christ historique ne peut-elle pas contribuer a
nous donner la certitude que celui que nous appelons notre
Maitre et notre Sauveur a réellement manifesté Dieu dans une
vie parfaitement humaine, c¢’est-a-dire comprise dans les limites



454 EUGENE EHRHARDT

inséparables de tout ce qui est humain ? Nous avons par con-
séquent le droit, et méme le devoir de faire dans les écrits du
Nouveau Testament la distinction entre le Christ préche,
annoncé par des hommes qui veulent propager leur foi, et le
Christ qui a fait naitre cette foi dans leurs Ames. Ce dernier se
révele 4 nous dans le premier. Dégager son image est une tiche
délicate, mais de laquelle nous aurions tort de désespérer
d’avance.

Non, nous répondra-t-on, on a eu raison de tenter I’entre-
prise, mais aprés expérience faite, n’y a-t-il pas lieu de I'aban-
donner? Examinez les travaux si nombreux, en partie si
sérieux et si impartiaux qui ont été faits, et avouez qu’il y a
lieu d’étre découragé de convenir qu’il faut renoncer & con-
naitre le Christ historique, tout au moins le Christ d’avant la
théologie apostolique. Nous reconnaissons combien est déso-
lante cette conclusion, elle n’en est pas moins inévitable. Nous
pourrions & la rigueur nous consoler de ne pas connaitre par le
menu les faits matériels de la vie de Jésus, mais ce dont nous ne
saurions & aucun prix nous désintéresser, & savoir sa vie intime,
la forme qu’a revétue dans son dme sa conscience messianique,
la question de savoir s’il a voulu agir sur toute une série de
générations, ou si son horizon ne s’étendait pas au deld de
celle au milieu de laquelle il vivait, c’est précisément ce qui
semble enveloppé de P'obscurité la plus profonde. Sur aucun
de ces points les travaux relatifs & la vie de Jésus ne donnent
satisfaction & notre légitime curiosité. Et ce qui plus est, on a
I'impression qu’en suivant la méthode employée jusqu’a présent,
on narrivera i aucun résultat nouveau. Ce n’est pas en sou-
mettant les textes des évangiles & des combinaisons noavelles
qu'on fera jaillir plus de lumiére sur la vie et la pensée du
Sauveur. Assurément bien des hypothéses sont encore pos-
sibles, mais seront-elles fructueuses? On a le sentiment que
I'intérét du monde théologique pour ce genre de travaux com-
mence 4 s’émousser, et méme les combinaisons les plus sa-
vantes et les plus ingénieuses sur la composition des évangiles,
sur la valeur relative des récits et des discours qui les compo-
sent, commencent & rencontrer un scepticisme assez général.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 455

Faut-il vraiment désespérer de la connaissance du Christ
historique ? Aucune voie ne s’ouvre-t-elle qui puisse nous en
rapprocher ? Il nous semble que cette voie a é.é trouvée et
nous est indiquée dauns une série d’écrits sur lesquels il ne me
parait pas inutile d’attirer encore une fois I’attention des théo-
logiens de langue francaise, quoique quelques-uns d’entre eux
aient été deéja, soit dans cette Hevue, soit ailleurs, I'objet de
comptes rendus intéressants et instructifs. Ce n’est pas que les
efforts de leurs anteurs constituent une tentative absolument
nouvelle, mais ils ont le mérite de mettre au premier plan ce
qui jusqu’a présent n’occupait qu'une place trés secondaire
dans les recherches relatives & la personne et a4 I’enseignement
de Jésus, je veux dire la comparaison de sa religion, ou si I’on
aime mieux, de sa piété, avec celle de ses contemporains, avec
celle du judaisme. On n’avait jamais complétement négligé de
metire a profit, pour 'interprétation du Nouveau Testament, la
théologie rabbinique et les idées apocalyptiques de I’époque,
mais ceux qui cherchaient & rattacher P’enseignement de Jésus
au développement religieux qui 'avait précédé ne I’en faisaient
pas moins procéder directement de I’Ancien Testament, comme
§’ll n’avait pas appris, aussi bien que les autres hommes de sa
génération, a lire ’Ancien Testament & travers les idées d’une
théologie qui en différe trés sensiblement. N’est-il pas beaucoup
plus naturel de le placer dans le milieu dans lequel il a vécu et
grandi et de rechercher, par 'élude de ce milieu, en quoi a
consisté son originalité, de mesurer le véritable sens et la véri-
table portée de sa prédication & la maniére dont il a suou s’as-
similer ou écarter de sa pensée les idées particulieres & son
temps ? Il nous semble que la connaissance du Christ historique
est & ce prix et qu’en nous astreignant consciencieusement a
cette étude comparative, nous verrons un Christ plus concret,
plus vraiment humain, nous apparaitre dans un cadre qui fera
mieux ressortir son incomparable grandeur, tout en constatant
une fois de plus que rien dans le cours de l'histoire ne surgit
absolument ex abrupto et sans étre préparé.

Cest d’apres la méthode que je viens d’indiquer qu'un cer-
tain nombre de théologiens allemands ont travaillé dans ces



456 EUGENE EHRHARDT

derniéres années, non sans se heurter a des contradictions trés
énergiques et parfois dignes de la plus grande attention. Qu’on
ne s’étonne pas si la plupart des noms que jaurai & citer ne
jouissent pas encore d’une grande notoriété. Les auteurs dont
les travaux font I'objet de cette étnde sont presque tous des
« jeunes. » Peut-étre faut-il mettre sur le compte de leur jeu-
nesse certaines illusions dont ils se bercent ; mais, s’ils ne par-
lent pas encore avec I’autorité de maitres expérimentés, ils ont
pour eux d’étre ’avenir, quelque chose de l'avenir du moins,
et leurs écrits sont de nature & nous donner quelques lumiéres
sur les évolutions futures de la théologie allemande, de la théo-
logie en général peut-étre. |

Avant d’entrer dans le vif de la controverse dont je désire
exposer les péripéties principales, je crois bien faire de rappe-
ler, par un apercu succinct, quel a été le caractére particulier
de la théologie juive contemporaine de Jésus. En nous replon-
geant pour un moment dans le milieu religieux dont il est sorti,
nous comprendrons peut-étre mieux l'intérét qu’offrent les
travaux qui cherchent & 'expliquer par ce milieu, soit par voie
d’analogie, soit par voie de contraste,

Trois points attireront surtout notre attention : I’eschatologie
juive, la question du Messie et la morale du judaisme. Au pre-
mier abord il semble que I'eschatologie juive nous présente un
chaos de réves et d’espérances si disparates et si incohérents
que ce soil peine perdue de chercher des idées directrices au
milieu d’une telle confusion. Pour voir clair dans ce labyrinthe,
il importe de faire abstraction tout d’abord des espérances
populaires, trés obscures et trés matérielles, pour s’en tenir &
celles de la partie éclairée de la nation, des véritables déposi-
taires de la tradition des prophétes. Les idées de ceux d’entre
les contemporains de Jésus qui étaient vraiment vivants au
point de vue religieux ont trouvé leur expression la plus saisis-
sante dans les apocalypses. Il est vrai que ces écrits eux aussi
renferment les vues les plus divergentes, mais en les examinant
de prés on v découvre cependant deux traits dominants qui
nous en indiquent la véritable tendance. D’abord ils considé-
rent, non pas Israél dans son entier, mais la portion pieuse



GONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 457

d’Israél, comme étant mire pour la félicité et la gloire messia-
niques promises par les prophétes et toujours attendues depuis
leur époque, ensuite ils sont empreints d’'un pessimisme absolu
vis-4-vis de ce siecle. Ce pessimisme est d’ailleurs attesté aussi
par les écrits du Nouveau Teslament. C’est lul qui a engendré
cette démonologie, d’aprés laquelle ’humanité est toujours et
partout placée sous l'influence de mauvais esprits, qui forment
en quelque sorte I’'armée du diable, du roi de ce monde. Les
prophétes avaient avant tout prédit de terribles chatiments, on
pourrait presque dire la mort d’'Israél, mort qui & la vérité sera
suivie d’une résurrection. Ils s’adressaient 4 un peuple impie
et idolatre. Les apocalypses parlant au nom d’'un peuple fide-
lement attaché & P'observation de la loi, et pour cette raison stir
d’étre agréable a4 Dieu, loin de prévoir des épreuves et des
malheurs, annoncent au contraire qu’lsraél est a la veille du
jour ouilarécompense, le triomphe promis, lui seront enfin accor-
dés. Mais de cette espérance méme nait le phénoméne dont
nous venons de parler. La marche des événements de ce monde
semble la contredire, rien n'annonce la chute des puissances
ennemies de Dieu, on en conclut que ce monde est voué au
mal et que I’heure de sa destruction va sonner. Une palingéné-
sie totale du ciel et de la terre fera naitre un monde nouveau,
des conditions d’existence tout & fait nouvelles. Il y a par con-
séquent, pour la théologie apocalyptique, solution de continuité
absolue entre le présent et 'avenir, entre le mundus corrup-
tionis actuel et le monde transformé de 'dge messianique. Les
espérances messianiques prennent un caractére absolument
transcendant. Sans doute lorsque les auteurs des apocalypses dé-
crivent leur age d’or, ils retombent souvent dans I’ancien style
prophétique. Ils nous tracent le tableau d’'une félicité qui nous
parait toute terrestre, malgré les traits fantastiques que ren-
ferment leurs descriptions. Mais il faut tenir compte des limites
infranchissables de l'imagination humaine et ne pas perdre
de vue que les espérances messianiques des contemporains
n’en different pas moins toto genere de celles des prophétes.
Chez ces derniers I’avenir messianique se rattachait encore au
présent par un lien organique. Ce lien est désormais rompu.

THEOL. ET PHIL 1895. 30



458 EUGENE EHRHARDT

Une catastrophe cosmique, accompagnée d’un jugement des
vivants et des morts, mettra fin dans un avenir trés rapproché
4 ce monde vieilli et fera descendre en quelque sorte le ciel sur
une terre transformée. En nous placant au point de vue pure-
ment métaphysique, nous pouvons dire que les contemporains
de Jésus connaissaient parfaitement la conception de 'au dela
qui manquait aux prophétes. Cette conception a-t-elle acquis
pour eux une valeur vraiment religieuse? C’est 14 une autre
question que je traiterai tout & I’heure.

Examinons d’abord quel est le role attribué au Messie dans
cette eschatologie entiérement renouvelée. En apparence il est
trés considérable et trés brillant, en réalité il se réduit a fort
peu de chose. Le Messie exécutera les décrets de Dieu, il triom-
phera des ennemis de la loi, il les jugera, il régnera sur le
peuple de Dieu, mais son gouvernement et son jugement se
confondent plus ou moins avec ceux de Dieu lui-méme. Il n’est
ni sauveur des dmes, ni réformateur du peuple juif, ni créateur
d’une nouvelle organisation de I'humanité. Quelquelfois on se
le représente sous les traits d’un nouveau Moise, mais d’abord
nous ne savons pas si le type mosaique du Messie a existé
avant la fin du premier sieécle de notre ére et puis la nouvelle
loi que le Messie doit promulguer différe si peu de ’ancienne,
que la valeur religieuse de cette forme de I’espérance messia-
nique est pour ainsi dire nulle. On n’attendait du Messie aucune
révélation nouvelle, aucune activité religieuse ou sociale. Il ne
devait étre autre chose que linstrument et en quelque sorte
Iincarnation du triomphe définitif d’Israél sur toutes les autres
nations. Ce serait une erreur de croire que les pieux Israélites
aient appelé de leurs veeux un Messie guerrier. Ils attendaient
tout d’'une intervention surnaturelle de Dieu. Dés lors le Messie
devient, lui aussi, un étre surnaturel, dont la sphére d’action
n’est pas dans ce monde, mais dans le monde & venir. Il n’a
pas & préparer Israél pour le salut, car le salut revient de droit
aux fideles observateurs de la loi, sa tadche n’est donc pour
ainsi dire point de cette terre. Il s’ensuit, et c’est 14 un point
d’une importance capitale, que la théologie du judaisme ne ten-
dait en aucune fagon a susciler des vocations messianiques.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 4H9

Il semble gu'une transformation aussi compléte des espé-
rances messianiques que celle que je viens de décrire devrait
nécessairement correspondre a4 une transformation du senti-
ment religieux d’une égale importance. La religion de I’Ancien
Testament, tout en élevant les cceurs & Dieu, ne les détachait
cependant pas de ce monde, pour la simple raison que c’est
sur cette terre qu’elle attendait les manifestations suprémes de
Dieu. Son Dieu est avant tout le Dieu de l'histoire, qui se révéle
par le triomphe du peuple élu sur tous les autres peuples. Il
gsemble que le caractére transcendant des espérances du
judaisme aurait dG avoir pour conséquence de rejeter a l'ar-
riere-plan les idées de triomphe national, de faire concevoir le
salut final moins comme le salut du peuple que comme celui
des Ames individuelles. La préoccupation du salut individuel
est en effet trés vivante au sein du judaisme, mais celle de la
glorification d’Israél, de la vengeance du peuple élu sur tous
ses ennemis, la domine pourtant. Aussi bien l'au dela du
judaisme, considéré au point de vue religieux, n’est point un
au dela, et si les apocalypses ouvrent devant nos yeux des per-
spectives célestes, c’est en définitive pour donner satisfaction
4 des aspirations tout & fail terrestres. En d’autres termes I'évo-
lution des idées messianiques, telle qu’elle s’est produite depuis
le milieu du second siécle avant notre ére, porte un caractére
exclusivement théologique, non un caractere religieux. Elle n’a
point son origine dans des expériences religieuses nouvelles,
ni n’a produit une modification du sentiment religieux. Rien
n’est plus propre & démontrer la vérité de cette thése qu’un
examen attentif de la morale du judaisme.

Il semble que des convictions religieuses qui condamnent
ce monde d’une maniére absolue, qui excluent toute idée d’y
accomplir une tiche morale et sociale de quelque importance,
devraient avoir pour corollaire une morale ascétique, une
morale de renoncement, dont la devise serait : détachons-nous
de ce monde destiné & périr, répudions-en les biens, les pas-
sions, les intéréts, les jouissances, préparons-nous & étre jugés
dignes de participer & la félicité du monde a venir. Mais telle
n’est pas la morale dujudaisme. Elle a bien certaines tendances



460 EUGENE EHRHARDT

ascétiques, mais celles-ci n’ont point leur source dans l'escha-
tologie. Elles ne constituent gqu’'une exagération de certaines
prescriptions rituelles et n’ont d’autre but que d’accentuer la
séparation d’Israél d’avec les autres nations. G’est par I’accom-
plissement minutieux de la loi que le Juif espére s’assurer sa
participation i la félicité messianique, c’est an peuple de la loi
qu'elle est promise et qu’elle reviendra un jour. Or 'accom-
plissement, méme scrupuleux, de la loi est parfaitement com-
patible avec la poursuite des biens de ce monde, avec un esprit
entierement tourné vers ce monde. Il y a donc divorce entre
les conceptions théologiques du judaisme et sa morale. Celle-ci
n’est en aucune fagon déterminée par celles-1a ou plutot elle ne
subit leur influence qu’indirectement et dans un sens ficheux.
La loi mosaique avait avant tout pour but de placer la vie
sociale d’Israél sous I’empire des principes de ’amour de Dieu
et du prochain. Accomplie selon son esprit, elle pouvait deve-
nir un instrument de progres et de justice sociale. Mais mettez
cette loi entre les mains d’hommes qui n’espérent plus rien des
efforts humains, qui ne voient plus aucune grande tiche a
accomplir ici-bas, livrez-la & des esprits qui ne considérent son
accomplissement que comme un moyen de s’assurer une place
dans le monde & venir, et ils 'accompliront forcément d’une
maniére étroite et infructueuse, dans le but, non de faire du
bien, mais de se distinguer le plus possible des profanes et de
se créer des mérites aux yeux de Dieu. Tel est I'esprit de la
morale judaique. Elle se perd dans des minuties faute de pour-
suivre un hut qui fat réellement & sa portée. Elle n’a su ni
triompher pratiquement du pessimisme que nous signalions
tout 4 I’heure, ni se conformer 4 ce pessimisme en pratiquant
sérieusement le renoncement & ce monde.

“Résumons ces observations sur I’état religieux et moral du
peuple juif au temps de Jésus. Sa foi peut se formuler ainsi :
la ol1 est I’'observation de la loi, 12 sont la gloire et le salut
messianiques. Or, comme rien n’annonce que le cours ordi-
naire des choses mettra les élus de Dieu en possession de ce
salut et de cette gloire, il faut s’attendre & une catastrophe
prochaine qui, d’une maniére absolument surnaturelle, fera



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 461

triompher Israél sur tous ses ennemis. Il s’agit donc pour le
peuple de demeurer fidéle & ses traditions, pour l'individu
d’observer rigoureusement la loi, afin de n’avoir pas a craindre
le jugement qui marquera la fin de ce siécle. La tiche du pieux
Israélite ainsi comprise n’était pas facile. Si la parabole du
péager nous offre le type du pharisien satisfait de lui-méme, et
str d’étre agréable & Dieu, ’anecdote, — qu’elle soit vraie ou
non peu importe — qui nous montre Rabbi Iochanan ben Zachai,
pleurant et tremblant sur son lit de mort, parce qu’il s’ac-
cuse de n’avoir pas suffisamment observé la loi?, nous prouve
qu’il y avait aussi des pharisiens inquiets de leur salut, et tour-
mentés par la crainte du jugement. Il n’en est pas moins certain
que le judaisme n’envisageait pas la vie morale comme une lutte
contre notre propre nature, lutte dans laquelle ceux-la seuls
peuvent triompher qui sont régénérés par I’esprit de Dieu, mais
plutdt comme un labeur qui, quoique pénible, est tout a fait
a la portée de ’homme naturel.

Les remarques que je viens de faire laissent dans I'ombre,
je m’en rends parfaitement compte, bien des cotés de la théo-
logie juive. Elles n’en résument que les manifestations les plus
élevées et les plus caractéristiques. J'espére qu’elles n’en sont
pas moins propres a déterminer, d’'une maniére suffisante, le
caractére particulier de la religion des contemporains de Jésus,
et 4 constituer une base solide sur laguelle nous pourrons
nous placer pour juger les tentatives qui ont élé faites en vue
d’expliquer la piété et I’évangile de Jésus en les comparant &
la piété et & la Lhéologie de son temps.

Cette comparaison a naturellement porté en premier lieu
sur ’eschatologie, mais elle ne pouvait exclure ni la morale,
nil'idée qu’on se faisait de part et d’autre de Dieu et de ses
rapports avec les hommes. Je ne songe pas, cela va sans dire,
4 parler de toutes les publications qui sont entrées dans cette
voie. Je ne mentionnerai que celles qui ont le plus attiré l'at-
tention des théologiens, pour en apprécier la méthode et en
examiner les conclusions.

! Voir Derenbourg, Essai sur Uhistoire et la géographie de la Polestine,
I, p- 312.



462 EUGENE EHRHARDT

En 1887, M. Baldensperger publia un ouvrage intitulé : Das
Selbstbewusstsein Jesu im Lichte der messianischen Hoffnun-
gen seiner Zeit. Cet écrit peut étre considéré comme le pre-
mier qui ait appliqué & la personne de Jésus lui-méme et & son
enseignement ce principe, dont on s’était déja inspiré pour
mieux pénétrer I’enseignement de ses disciples, qu’il faut
expliquer les idées des fondateurs du christianisme en les
comparant & celles de la communauté religieuse dont ils sont
sortis. _

La thése de M. Baldensperger est celle-ci : Le 1égalisme pha-
risaique était sur le point de tuer complétement la vie reli-
gieuse en Israél, lorsgu’une réaction essentiellement religieuse
se produisit au sein méme du judaisme. Nous lui devons les
apocalypses. Ces écrits détournérent les pieux Israélites de la
loi, et leur enseignérent 4 attendre de I'avenir des moyens de
salut plus parfaits. Dieu accordera des grices nouvelles & son
peuple, et le dispensateur de ces grices sera le Messie. L’at-
tente du Messie devint ainsi le centre de gravité de la vie reli-
gieuse du peuple juif. Une conception vraiment religieuse du
Messie et de son role dominait les esprits au moment ol Jésus
parut. La maniére dont le Sauveur comprit son role messia-
nique était annoncée, de bien loin sans doute, mais enfin elle
se rattachait an mouvement des esprits qui avait précédé sa
venue. Jésus se sent et se sait Messie depuis le moment de son
baptéme. C’est par I'idée messianique qu’il prend en quelque
sorte conscience de lui-méme, c’est en elle qu'il renferme la
plénitude de sa pensée et de ses aspirations, c’est elle qui dé-
termine son développement. Il est vrai que son messianisme
porte un caractére tout & fait original. Il préche, il cherche &
sauver les 4mes. Qui avait Jamais oui dire que telle devait étre
la thche du Messie ? D’autre part cependant, I'idée messianique
traditionnelle exerce sur lui la plus grande influence. Il ne
congoit son activité prophétique que comme une phase prépa-
toire de sa carriére messianique, phase 4 laquelle succédera
bientdt celle de la puissance et de la gloire. Mais comment du
status inanitionis par lequel il débute, passera-t-il & ce status
exaltationis ? La pensée de Jésus a cet égard fut flottante pen-



_CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 463

dant un certain temps. Elle se fixa lorsqu’il comprit la nécessité
de sa mort. Alors il congut I'idée d’une seconde parousie,
d'un retour glorieux aprés l'abaissement le plus complet.
Messie, il se sent appelé & occuper une place prépondérante eans
le royaume de Dieu. Ce royaume, il ne le congoit au fond pas
autrement que ses contemporains : il descendra du ciel, et en-
trainera une transformation totale de ce monde. Au commen-
cement de sa carriére, Jésus s’attend 4 ce que cette transfor-
mation s’acccomplisse bientdt : « Le royaume des cieux est
proche, » annonce-t-il. Mais & mesure que son activité ter-
restre se prolonge, il s’habitue & considérer le royaume de
Dieu comme existant déja, quoiqu’a I’état provisoire seule-
ment, sans renoncer pour cela & I'espoir d’en. voir bientot la
manifestation glorieuse.

Je ne dirai que quelques mots sur la maniére dont M. Bal-
densperger congoit le développement de la théologie juive avant
Jésus. Son erreur fondamentale consiste & opposer I'apocalyp-
tique au légalisme. Il oublie que, dés ses premiers commence-
ments, la loi porte un caractére messianique, qu’elle fut pour
Israél une source d’espérances messianiques, et que, si ces
espérances prirent plus tard la forme qu’elles revétent dans
les apocalypses, c’est précisément parce que la loi a donné a
ses observateurs fidéles la certitude qu’ils ont le droit de
compter sur la glorification prochaine du peuple élu. M. Bal-
densperger s’exageére aussi 'importance des idées apocalypti-
ques relatives au Messie. Nous avons vu que, loin d’avoir fait
des progres, I'idée du Messie a diminué d’importance réelle
dans le judaisme par rapport & I’époque prophétique. Quant &
la maniére dont M. Baldensperger explique la conscience mes-
sianique de Jésus, il y a lieu de remarquer que tout en es-
sayant de rattacher le messianisme de Jésus & celui de son
temps, il est obligé d’en constater le caractére absolument ori-
ginal 4, Dés lors on ne comprend plus pourquoi Jésus est resté
malgré tout & tel point sous l'influence des idées regues, qu’il
a cru devoir annoncer sa parousie prochaine. Bien plus, du

t Loc. cit., p. 136 s.



464 EUGENE EHRHARDT

moment que Jésus avait accompli une tiche si différente de
celle qu’on attribuait au Messie, pourquoi s’enferme-t-il dans
cette idée devant laquelle il semble avoir éprouvé une certaine
répugnance, et qui, en tout cas, était propre 4 provoquer des
malentendus dangereux ? M. Baldensperger a raison de pré-
tendre que d’emblée et résolument quoique non sans lutte,
Jésus a écarté de sa prédication et de ses espérances tout élé-
ment politique. Mais a-t-1l jamais renoncé au role de réforma-
teur de son peuple, et n’est-ce pas dans ces aspirations qui
semblent, il est vrai, étre en contradiction avec le caractére
eschatologique de son évangile du royaume, qu’il faut chercher
les racines de sa conscience messianique ?

Le livre, d’ailleurs trés suggestif et trés instructif, de M. Bal-
densperger prouve clairement que cette conscience messianique
est enveloppée de tant de mystére que ce n’est pas d’elle qu’il
faut partir pour expliquer I’enseignement et l’activité du Christ.
Il nous prouve aussi que le fait méme que Jésus s’est considéré
comme Messie, loin de s’expliquer par les idées de son temps
qui ne prétaient au Messie qu’un rdle fantastique, nous révéle
qu’alors méme qu’il en subissait I'influence, il n’en partageait
pas ’esprit.

Si M. Baldensperger nous présente un Messie qui est roi avant
d’avoir un royaume, M. Wendt! a compris la difficulté qu’il y
avait & s’expliquer la conscience messianique de Jésus, s’il n’a-
vait pas, dés sa vie terrestre, des fonctions messianiques A
exercer. S’il est roi, il lui faut un royaume. M. Wendt, en con-
séquence, nie ou du moins rejette a I’arriére-plan le caraclére
eschatologique du royaume de Dieu. Jésus, selon lui, fonde sur
la terre la fagidein wob Osob, €n exercant une royauté spirituelle
sur ceux qui croient en lui. Malheureusement, ces idées sont
plus conformes & nos habitudes d’esprit modernes qu’aux textes
des évangiles examinés sans parti pris. Aussi la conception
eschatologique du royaume de Dieu trouva-t-elle bientoét un
défenseur extrémement habile en M. O. Schmoller qui publia,
en 1891, 4 Foccasion d’'un concours ouvert par la société de la

1 Die Lehre Jesu, 2 vol. 1886 et 1890, surtout I1, 316.



GONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 46D

Haye, un écrit intitulé : Die Lehre vom Reiche Gottes in den
Schriften des Neuen Testaments (Leyde, 1891).

M. Schmoller cherche & démontrer que le royaume de Dieu
n’est, d’aprés ’enseignement de Jésus, autre chose qu'un bien
céleste, objectif, et non comme on voudrait le faire croire par-
fois, purement subjectif, un bien qui ne tardera pas 4 étre ma-
nifesté. Il consiste dans la transformation de ce monde en un
monde de justice et de félicité, transformation qui ne comporte
pas un long développement, mais qui se produira subitement.
Une fois que le royaume de Dieu viendra, il viendra tout a fait
et lout d’'un coup. Mais comment une pareille conception du
royaume de Dieu s’accorde-t-elle avec les paraboles du grain
de sénevé et du levain? Comment s’accorde-t-elle avec des
paroles comme Luc XI, 20; XVII, 21, pour ne citer que celles-
14? La réponse 4 ces questions ne semble pas difficile a
M. Schmoller. II congoit 'activité messianique de Jésus comme
ayant pour but de préparer la venue du royaume de Dieu, non
dans le sens objectif, ce qui serait impossible, mais dans le
sens subjectif, car le royaume de Dieu viendra en tous cas &
Iheure fixée par Dieu. Jésus convertit les 4mes afin que le
nombre des hommes préparés & participer au salut & venir soit
aussi grand que possible. C’est 4 cette préparation opérée par
Jésus que notre auteur rapporte les paraboles en question.
Elles décrivent comment le cercle des futurs élus du royaume
s’élargit sans cesse. Quant aux deux passages cilés, il ne les
considére pas davantage comme opposés 4 sa maniére de voir.
Ils expriment simplement cette conviction que les guérisons
miraculeuses de Jésus, les victoires qu’il remporte sur les dé-
mons sont des signes avant-coureurs de la venue du royaume
tellement certains, qu’on peut dire que le royaume est 1a. Il est
14 par les indices qui I’annoncent, ce qui n’empéche pas que
ce royaume ne soit futur. Le caractére objectif et transcendant
du royaume de Dieu n’est pas davantage infirmé par les pas-
sages qui semblent attribuer dés & présent la possession du
royaume & ceux qui remplissent certaines conditions, et & en
faire ainsi un bien subjectif. Il y a des hommes qui sont prépa-
rés & entrer dans le royaume des cieux. Ils en jouissent, pour



466 EUGENE EHRHARDT

cette raison, par anticipation, méme avant sa venue. Le royaume
de Dieu s’annonce en eux, mais sa nature n’en reste pas moins
la méme, il n’en était pas moins attendu avec impatience.

La difficulté que nous avons déja plusieurs fois signalée, et
qui consiste a concilier le caractére eschatologique du royaume
de Dieu avec la messianité actuelle de Jésus, préoccupe sérieu-
sement M. Schmoller. Il cherche & la vaincre en rappelant que
la théologie juive s’était depuis longtemps familiarisée avec
Pidée que le Messie vivrait pendant quelque temps obscur et
caché. Jésus, en se proclamant Messie avant la venue du
royaume, n’innovait donc pas d’'une maniére absolue. Seule-
ment au lieu de mener une vie simplement cachée, il méne une
vie active quoique humble. Il est prophéte, bien plus, il est le
serviteur de Dieu selon Esaie 53, et il prépare ainsi ceux qui le
suivent 4 la venue du royaume dont il sera le chef glorieux,
dont 'avénement fera passer sa messianité de ’état de puis-
sance & I’état d’acte.

Il est & peine besoin de démontrer l'insuffisance de cetle
argumentation. Admettons méme que I'idée d'un Messie obs-
cur ait été courante parmi les Juifs, cela n'expliquerait pas
psychologiquement comment Jésus aurait pu se proclamer
Messie, alors qu’il ne remplissait point de fonctions messia-
niques.

Le méme concours de la Haye provoqua de la part de
M. Issel une étude d'une valeur moindre, mais néanmoins
intéressantel. S’inspirant sans doute d’une observation trés
fine de M. Wellhausen qui, dans son livre sur les Pharisiens
et les Sadduccéens, a fait remarquer que dans D'esprit des
Juifs I'idée du royaume de Dieu était inséparable de celle d’un
royaume ennemi, il insiste avec raison sur ce fait qu’a I’époque
de Jésus ce royaume ennemi était généralement congu comme
celui du diable. Aussi dans les évangiles la lutte est-elle cons-
tamment entre Jésus et les démons. Dans la suite de son tra-
vail il insiste sur la différence entre la venue lente et cachée
du royaume et sa venue é& dwdpe. Si Jésus a cru cette derniére

1 Die Lehre vom Reiche Gottes im Neuen Testament. Voir surtout p. 117 ss.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 467

prochaine, c’est parce que les nalures énergiques envisagent
toujours le but dernier de leurs efforts, comne tout a fait rap-
proché. Pour M. Issel l'essentiel dans la prédication de Jésus
est I'idée que le royaume de Dieu vient spirituellement avant
la catastrophe finale. Il en arrive ainsi & dédoubler en quelque
sorte la notion du royaume de Dieu, et ne tient point compte
de Vimportance que Jésus accorde partout i la perspective
d’une catastrophe imminente. Etant donnée sa conception
double du royaume de Dieu, la question de la messianité de
Jésus ne se pose pas pour lui dans toute son acuité. Si Jésus a
fait prédominer la notion spirituelle du royaume de Dieu sur la
notion eschatologique, il n’est pas étonnant qu’il considére son
activité présente comme messianique. La conclusion est con-
forme aux prémisses, mais que faut-il penser de celles-ci? Il
me semble que M. Issel a bien moins su se dégager des liens
de 'opinion courante et dogmatique sur le royaume de Dieu
que M. Schmoller.

Si la solution que ce dernier donne au probléme de la mes-
sianité de Jésus est insuffisante, son argumentation exégétique,
considérée du moins dans son ensemble, me semble presque
sans réplique. Elle est en tous cas supérieure 4 celle de
M. J. Weiss qui, dans sa brochure intitulée Die Predigt Jesu
vom Reiche Gottes ((ditingue 1892), soutient la méme theése,
mais pour la développer avec beaucoup plus de hardiesse.
Cette brochure a eu un grand retentissement en Allemagne, et
non sans raison. M. Weiss est d’accord avec M. Schmoller sur
le sens qu’il faut, historiquement parlant, attacher au terme de
royaume de Dieu. Il différe de lui dans la maniére dont il com-
prend la conscience messianique de Jésus. Etant donné, con-
clut-il, que le royaume de Dieu est & venir, Jésus ne pouvait
pas, & proprement parler, se considérer comme Messie durant
sa vie terrestre. Il ne pouvait qu’envisager sa messianité fu-
ture !. Cette facon d’argumenter est trés logique. Malheureu-
sement elle ne répond pas aux textes, qui affirment catégori-
quement que Jésus prétendait non seulement devenir, mais

1 Loec. cit., p. 24.



468 EUGENE EHRHARDT

étre le Messie. Elle ne répond pas davantage aux lois de la
psychologie. Comment se figurer, en effet, que la conscience
messianique de Jésus n’ait en d’autre contenu que celui-ci :
un jour, quand cette terre aura été remplacée par une terre
nouvelle, je serai le chef du royaume de Dieu. Elle et com-
plétement manqué de base religieuse et pratique. M. Weiss
n’en a pas moins le mériie d’avoir contribué 4 préciser la don-
née du probléme que nous présente la question si délicate du
sens de la messianité de Jésus. Il a fait plus, il a tiré d’une
maniére extrémement hardie les conclusions des prémisses
qu’il a posées, et n’a pas craint de mesurer toute la distance
qui sépare I'état de ’ame de Jésus tel qu’il le concoit, du notre,
son enseignement religieux et moral de celui du christianisme
moderne. Selon notre auteur, si ’on s’en tient au seuis histo-
rique des paroles du Christ, le mobile dominant de la vie mo-
rale des disciples de Jésus doit étre la certitude de la pro-
chaine venue du royaume. Aussi est-ce le mépris des biens de
ce monde, quels qu’ils soient, qui caratérise les futurs élus.

Les restrictions mentales que nous ajoutons a tant de pa-
roles du Sauveur, par exemple 4 celle-ci : « N'amassez point
de trésors en ce monde, » sont contraires & ’esprit de celul qui
les a prononcées.

M. Weiss cite un passage de I'ouvrage de M. Wendt, dans
lequel cet auteur s’exprime comme suit : «Il faut retenir que
Jésus, en prononc¢ant les paroles (Luc XIV, 26 ss.) par les-
quelles il déclare inévitables pour tous ses disciples et sans
restriction aucune, la séparation d’avec les plus proches pa-
rents, les souffrances les plus extrémes, et le renoncement &
tout ce que nous possédons, réserve sans l'exprimer, la condi-
tion exprimée Marc IX, 43, lorsqu’il parle de couper la main, de
retrancher I'ceil ou le pied, & savoir la condition que ces biens
nous nuiraient dans 'accomplissement des devoirs que nous im-
pose la loi fondamentale du royaume de Dieu. Or, d’aprés Jésus,
Pintérét que nous portons aux membres de notre famille, les
biens de la terre, I'attachement & la vie terrestre, ne sont pas
nécessairement incormpatibles avec la juslice selon Dieu, et
pour cette raison méme il n’est pas commandé d’'une maniere



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JRSUS EN ALLEMAGNE 469

absolue de les sacrifier. Le méme Jésus qui a prononcé les
paroles Marc VI, 10 ss. ; X. 1-12; Mat. V, 13 ss., ne peut pas
avoir enseigné que la répudiation de tous les liens de famille
puisse avoir en elle-méme une valeur religieuse et morale, et
puisse étre commandcée & tous en vue de la venue du royaume
de Dieu. » A cette maniére de voir qui, dit M. Weiss, est la plus
communement répandue, il fait la réponse suivante : « On
accorde que Jésus a exigé de tous ses disciples sans exception le
renoncement aux liens de la famille, mais 4 ce commandement
on ajoute une clause qui ne se trouve pas dans les paroles de
Jésus : si ces liens de famille nuisent a notre 4me et par consé-
quent & notre salut. On oublie que Luc XIV, 25 ss. Jésus dit
carrément, & tous ceux qui lui font cortége, que ce cas, que
nous considérons comme exceptionnel, estleur cas a tous. Les
liens de famille, les attaches de toute sorte quiles forcent & 8’in-
téresser aux choses de ce monde, seront pour eux une cause
de chute et de péché. Il ne dit pas du tout que ces biens donnés,
ces rapports institués par Dieu, pourraient exceptionnellement
devenir une occasion de péché pour quelques-uns, il admet que
c’est 14 la regle. Pensée terrible et inconcevable si Jésus vou-
lait formuler une loi pour un royaume divin destiné 4 se réa-
liser dans ce monde et & y durer. Elle n’est compréhensible
que pour ceux qui admettent que Jésus considere toutes les
relations entre hommes, quelque sacrées qu’elles soient en elles-
mémes, tous les biens de la terre comme n’ayant plus aucune
valeur, puisque le monde est & la veille de périr. » Ailleurs,
M. Weiss déclare qu’il faut nous rendre compte de la diffé-
rence radicale qui existe entre la conception du royaume de
Dieu telle qu’elle est courante dans la théologie moderne, et
celle des évangiles. Les théologiens qui considérent le royaume
de Dieu comme un bien religieux dont la chrétienté est en
possession dés & présent, se placent & un point de vue religieux
tout différent de celui du Christ. Il n’est venu ni pour fonder
le royaume de son Pére, ni pour en formuler les lois. Il a
voulu tout simplement détacher les 4mes de ce monde, afin de
les préparer pour le monde a venir. Sa piété porte un carac-
tére eschatologique absolument prononcé. Elle a trouvé son



470 EUGENE EHRHARDT

expression la plus adéquate dans cette parole, qui se lit dans
les priéres eucharistiques de la Didaché : « Que la gréice vienne
et que le monde périsse ! »

On ne saurait lire ’écrit de M. Weiss sans éprouver le sen-
timent qu’il y a une grande part de vérité dans ses affirma-
tions, ni d’autre part sans comprendre qu’il néglige un coté
important de l’enseignement du Christ. Assurément Jésus a
souvent parlé comme un homme qui se trouve & la veille d’une
calastrophe, mais 4 d’autres moments il a aussi parlé comme
un réformateur qui veut ouvrir des voies nouvelles & son
peuple, placer sa vie sociale et morale sur des bases nouvelles.

Ce que M. Weiss n’a en tous cas pas mis suffisamment en
lumiére, c’est que les éléments ascétiques de l'enseignement
de Jésus, ceux qui sont empreints d’un esprit de renoncement,
tout en remontant a4 une idée qui lui est commune avec le
judaisme de son temps, c’est-a-dire 3 la conception eschatolo-
gique du royaume de Dieu, ont cependant un caractére parfai-
tement original. Le judaisme n’a pas tiré de son eschatologie
les conséquences morales qu’elle comportait. Jésus les a tirées.
Nous pouvons en conclure que s’il a affirmé, comme le ju-
daisme, le caractére eschatologique du royaume de Dieu, il a
été guidé par un intérét religieux tout différent. C’est cet inté-
rét religieux qu’il ett fallu étudier en premiére ligne, car en
matiere religieuse ce qui importe, ce sont moins les affirma-
tions elles-mémes, que le sentiment qui les a dictées et qu’elles
traduisent.

M. Weiss a trouvé un contradicteur aussi compétent qu’élo-
quent en la personne de M. Bousset qui a publié un écrit
encore plus remarqué que celui de M. Weiss : Die Predigt
Jesu in ithrem Gegensatz zum Judenthum (Gottingue 1892).
L’autear de: Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, avait cherché
a rapprocher Jésus du judaisme ; M. Bousset, sans nier qu’il y
ait des points de contact, et que Jésus se soit servi de la théo-
logie juive pour exprimer ses idées, cherche cependant &
montrer que les différences sont infiniment plus importantes
que les analogies. Il commence avec raison par comparer ’es-
prit qui anime Jésus avec celui du judaisme, estimant & bon



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 471

droit que les recherches de détail, les minuties exégétiques ne
peuvent ici mener au but, si on ne s’éléve pas 4 la conception
de ce qui forme ’essence méme de la religion de Christ d’'une
part, et de celle de ses contemporains d’autre part. Sa maniére
de concevoir le caractére du judaisme est fort juste. Il en
reléve le pessimisme et l'esprit de haine. Les espérances
célestes des Juifs sont au fond bien terrestres par les mobiles
qui les ont dictées. Tandis que les regards des pieux Israélites
sont absolument tournés vers 'avenir et que leur 4me reli-
gieuse ne trouve dans le présent rien qui puisse la satisfaire, il
en est tout autrement de Jésus. L’idée que Dieu est son Pére,
lui fait voir le monde sous un autre aspect. Il n’attend pas seu-
lement la révélation de Dieu, il la posséde, tout en vivant dans
ce monde de corruption et de misére. La différence la plus
frappante et en méme temps la plus profonde qui existe entre
Jésus et le judaisme, c’est que pour les Juifs Dieu est éloigné,
on croit & son action tuture, on ne sent pas son action pré-
sente. Jésus an contraire vit dans la communion la plus étroite
avec son Pére céleste. Cette communion détermine aussi sa
morale, sa facon de concevoir la vie terrestre et les devoirs
gu’elle nous impose. Il ne fuit point le monde ni les hommes,
au contraire il sent le besoin de vivre au milieu de ses sem-
blables. En groupant autour de lui ses disciples, il crée une
armée du bien, active par la charité, préoccupée au moins
autant de répandre le bonheur autour d’elle que de poursuivre
un bonheur supraterrestre. Il y a donc en Jésus un principe
de vie morale et religieuse qui est différent toto genere de
celui du judaisme. Cependant il ne faut pas pour cela oublier
que la religion du Christ renferme aussi un élément par lequel
elle se confond avec celle de ses contemporains, Jésus a certal-
nement considéré la fin du monde comme prochaine. Si d’un
coté il prend pleinement part 4 la vie de ce monde, de 'autre
il vit en esprit dans un monde supérieur d’ol1 il tire sa force
et son espérance. Il a certainement voulu améliorer le sort
de son peuple, mais aucune de ses paroles ne dénote qu’il se
soit intéressé A sa vie politique, ou au progres de la civilisation
au sein de I’humanité. Ila vécu en quelque sorte en dehors de



472 EVGENE KHRHARDT

la vie sociale. Un des passages les plus intéressants du travail
de M. Bousset est celui dans lequel il examine s’il faut consi-
dérer cette absence de préoccupations politiques, cette attitude
négative vis-a-vis des cadres ordinaires de la vie sociale,
comme accusant un déficit, s’il y a ici une lacune & combler,
si les réformateurs se sont vus obligés de compléter sur ce
point le christianisme du Christ. Il y a, dit-il, une école, — c’est
évidemment d’une fraction de ’école ritschelienne qu’il veut
parler, — quia la tendance de considérer la fidélité dans 'accom-
plissement de notre tiche sociale comme la manifestation la
plus haute de notre vie religieuse, qui voit dans tout travail utile
un travail pour I’avancement du royaume de Dieu. Telle n’est
point ’'idée des réformateurs, telle n’est point surtout celle du
christianisme primitif. Qu’on ne s’imagine point supprimer la
différence qui existe entre I'esprit qui est tourné vers les choses
invisibles et l’esprit de ce monde, en renfermant tous les
devoirs du chrétien dans l'accomplissement fidéle de nos
devoirs sociaux. Le chrétien, §’il veut étre un disciple digne de
son mailre, vivra comme lui dans l'au del3. La vie chrétienne
ne sera jamais synonyme de fidélité au devoir professionnel.
Le nerf en sera toujours la nouvelle naissance qui nous trans-
porte dés ici-bas dans une vie supérieure.

Ce n’est qu’aprés avoir établi ce parallele entre l'esprit du
judaisme et celui de Jésus que l'auteur passe &4 l'examen des
deux notions importantes entre toutes pour celui qui veut éta-
blir ce que le Sauveur doit au judaisme et ce qu’il y a ajouté,
je veux dire la notion du royaume de Dieu et celle du Messie,
ou pour parler plus exactement du Fils de I’homme.

La Bagusix 7ob 005, dit M. Bousset, est non une organisation
nouvelle de ’humanité, mais la domination exclusive de Dieu
sur I'humanité. Jésus considérait sans nul doute comme pro-
chaine une catastrophe qui devait anéantir toutes les puissances
ennemies de Dieu, et soumelitre sans partage la terre trans-
formée & la puissance de Jéhovah. Mais toute la splendeur de
la domination divine lui apparaissait déja dans chaque 4me indi-
viduelle soumise 2 la volonté de Dieu. Du jour ou un groupe
d’hommes ainsi disposés fut réuni autour de lui, le royaume



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 473

de Dieu était 14. Ainsi Jésus, sans abandonner la notion eschato-
logique du royaume, sait pourtant s’en affranchir, parce que
I’'intérét éminemment religieux du salut des 4mes I’emporte chez
lui sur I'intérét national et le soustrait & cette impatience qui ne
sait pas attendre I'heure de Dieu.

Pour ce qui est de 'origine et de la portée de la conscience
messianique de Jésus, M. Bousset renonce au fond 4 en donner
I’explication. Il montre I'impossibilité de fixer d’'une maniére
certaine le sens que Jésus attribuait au terme de Fils de
I’'homme, et la contradiction qui existe entre les espérances
eschatologiques intimement liées & la notion du Messie, et la
messianité actuelle de Jésus. Sa conclusion est celle-ci : En pre-
nant le titre de Messie, Jésus n’a voulu qu’exprimer le senti-
ment qu’il avait de son role décisif. Il ne s’est servi qu’avec
une certaine hésitation de ce terme, peu propre & devenir la
formule de sa conscience intime. Partir de 'idée du Messie
pour comprendre Jésus, comme I’a fait M. Baldensperger, ¢’est
vouloir expliquer ce qui est clair par ce qui est obscur, ce qui
est simple par ce qui est compliqué.

Les mérites de I’étude de M. Bousset sautent aux yeux. Il a
su rendre justice d’une part aux résultats inéluctables de ’exé-
gese, et de Pautre au sentiment irrésistible qui nous défend de
faire de Jésus le prisonnier des idées eschatologiques et mes-
sianiques de son temps. Malheureusement il ne serre pas
d’assez pres les difficultés que présentait la tdche qu’il s’était
proposée. Il revient sans cesse sur cetle affirmation que Jésus,
avec la spontanéité qui est le propre du génie, sait concilier
toutes les antinomies sans donner, sans méme chercher la
formule de cette unité supérieure. Mais cette affirmation, juste
en elle-méme, ne compense pas le manque de précision dans
la détermination des notions les plus importantes de la prédi-
cation de Jésus. Il a procédé, dit M. Bousset, par intuition, et
non par déductions logiques. Il n’en est pas moins vrai qu’il a
d avoir une conception précise du royaume de Dieu et du roéle
du Messie, et cette conception il eht fallu la déterminer. Une
étude plus attentive de I'enseignement moral de Jésus aurait
notamment fourni & M. Bousset des indications précieuses sur

THEOL. ET PHIL. 1895. 31



474 EUGENE EHRHARDT

les racines psychologiques de la conscience messianique de
Jésus.

Il y a aussi lieu de faire des réserves sur la maniére dont
notre auteur comprend les rapports entre Jésus et son Peére,
et sur les conséquences qu’il en tire. On a beaucoup insisté sur
ce fait, que dans le judaisme l'idée de Dieu devient de plus en
plus abstraite, que Dieu s’éloigne toujours plus des hommes
pour se confiner dans un ciel infiniment éloigné, alors
qu’autrefois son intervention semblait partout visible. Cela est
incontestable. Si ’angélologie prend, dans la période qui nous
occupe, un développement si considérable, si I'on éprouve le
besoin de faire agir Dieu sous forme de la Memra, de le faire
se manifester sous la forme de la Schechina, c’est qu’évidem-
ment on le concoit, lui et son action sur le monde, d’une
maniére bien moins anthropomorphe qu’autrefois, on se
figure ses rapports avec les hommes bien moins directs qu’on
ne faisait autrefois. Mais ici encore il importe de ne pas con-
fondre un mouvement théologique avec un mouvement religieux.
Au fond la religion des prophétes repose aussi peu que celle
du judaisme sur I'idée de la communion personnelle de I'’Ame
avec Dieu. Elles reposent I'une et ’autre sur I'idée de ’alliance
entre Dieu et Israél, et depuis que la loi existe, c’est par elle
surtout que cette alliance se manifeste. Dieu, tout en étant le
Dieu de Punivers, est cependant avant tout le Dieu de la loi.
C’est la loi qui le révéle, c’est son triomphe qu’il poursuit et
que la direction qu’il imprime aux événements tend & assurer.
Considéré a ce point de vue Dieu est trés rapproché de son
peuple, qui parlalol connait sa volonté et ses desseins. Il n’est
pas un Dieu caché, connu de ceux seulement qu’a transformés
la mystérieuse influence de son esprit, de cet esprit qui nous
communique ce que ’ceil n’a point vu, ce que I'oreille n’a point
entendu, ce qui n’est point entré dans le coeur de ’homme.
Tous ceux qui observent la loi sont également prés de lvi,
comme ils sont également éloignés de lui, car aucun d’eux n’a
avec lui une communion personnelle, une communion dont la
loi écrite ne fat point 'instrument. Il ne faut donc pas insister
exclusivement sur cette idée que Jésus a rapproché I’humanité



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 475

de Dieu. Il est tout aussi juste de dire qu’il a éloigné Dieu du
peuple juif et de tous ceux dont le sentiment religieux n’est pas
épuré, en le placant dans une sphére, vers laquelle un coeur
régéneré peut seul s’élever. Aussi bien la conscience de sa
filialité divine n’a-t-elle pas seulement inspiré a Jésus le courage
et la patience nécessaires pour accomplir son ceuvre sur cette
terre, elle lui a en outre révélé 'abime qui sépare de Dieu 'hu-
manité entiére, y compris les fidéles observateurs de la loi, le
caractere tragique du péché en d’autres termes. Elle lui a fait
comprendre que nous ne saurions étre justes devant Dieu qu’au
prix d’une obéissance joyeuse et complete, d’'un don sans ré-
serve de notre ceceur.

M. O. Holtzmann est trop historien pour ne pas reconnaitre la
part de vérité que renferment les tentatives derapprocher Jésus
du judaisme. Sa brochure, Jesus Christus und das Gemein-
schaftsleben des Menschenl, ne lul en a pas moins été inspirée
par le désir de réagir contre ces tendances et de reconcuérir
pour le christianisme moderne la notion du royaume de Dieu
que M. J. Weiss avait plus ou moins abandonnée au judaisme,
tout en nous recommandant un peu naivement de nous en
servir cependant, dans un sens conforme & l'esprit de notre
théologie. D’aprés M. Hollzmann Jésus avait pour bul principal
de fonder ane communauté basée sur 'amour de Dieu et du
prochain. Il ne conteste point qu’il ait participé aux espérances
eschatologiques de son temps, mais loin de mettre cette ten-
dance de son esprit en opposition avec son besoin d’activité
immeédiate, il estime qu’elle n’a fait que donner une expression
saisissante & son espoir de succes prochain et complet. Il vou-
lait avant tout réunir les hommes dans une pensée de frater-
nité et de solidarité. Aussi ses rapports avec les pécheurs
n’avaient-ils, d’aprés notre auteur, d’autre but que de montrer
qu’il ne faut exclure personne de la communauté d’amour qui
doit embrasser tous les hommes. M. Holtzmann, on le voit,
subordonne 1’élément eschatologique de la prédication de Jésus
4 I’élément social. D’autre part il fait peu de cas de ce qui dans

! Fribourg en B., 1893.



476 EUGENE EHRHARDT

son activité se rapporte au salut des 4mes. Jésus n’est pour lui
Sauveur que dans la mesure oliil est le fondateur d’'un royaume
de Dieu sur la terre. Cette coincidence est digne d’étre notée.
Elle nous prouve qu’il existe un lien étroit entre les espérances
eschatologiques de Jésus et son activité rédemptrice, et qu'on
ne saurait méconnaitre celle-ci sans se tromper sur la portée
de celle-la. Si M. Holtzinann avait compris que Jésus ne vou-
lait pas seulement réorganiser moralement la société, mais
avant tout assurer aux ames le salut éternel, il se serait peut-
étre rendu compte que ses espérances eschatologiques n’étaient
pas simplement une sorte de prolongement dans 'au dela de
ses espérances terrestres.

Les auteurs que nous avons caractérisés jusqu’ad présent
s’accordent, malgré les divergences qui les séparent, 4 recon-
naitre qu’il y a dans la prédication de Jésus un élément que
nous ne pouvons pas nous approprier d’une manieére directe.
Ils s’accordent également & penser que Jésus, en faisant entrer
cet élément dans son évangile, obéissait & des motifs religieux
tout a fait différents de ceux du judaisme.

Il nous reste & entendre deux voix qui partent d’un camp
opposé, et qui affirment que ’eschatologie de Jésus n’est pas
plus emprisonnée dans les idées de son temps que tout le
reste de sa doctrine, et participe au caractére de pérennité
dont toute sa prédication est revétue. Ecoutons d’abord
M. Schnedermann?.

A-t-on le droit de ranger cet auteur au nombre des adver-
saires de la nouvelle école historique dont nous venons d’ana-
lyser les principaux travaux ? Je crois qu’il s’'inscrirait en faux,
et trés énergiquement, contre un pareil jugement. En effet,
avant bien d’autres et au risque de compromettre sa réputation
de théologien orthodoxe, il a déclaré trés nettement que la
personne du Christ et son évangile doivent étre placés dans
leur cadre historique, qu’il faut se souvenir que Jésus était
Juif, et parlait & des Juifs, si 'on veut se rendre compte du
sens exact qu’il attachait aux termes qu’il emploie, notamment

t Jesu Verkiindigung wnd Lehre vom Reiche Gottes in ihrer geschicht-
lichen Bedeutung dargestellt. Leipzig 1893 et 1895, 2 vol.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 477

a4 celui de royaume de Dieu. On ne saurait refuser cette justice
4 l'auteur de lintéressante brochure: Der jidische Hinter-
grund im Neuen Testament. Mais ¢i M. Schoedermann pose
avec beaucoup de fermeté un principe d’une incontestable jus-
tesse, il nous fait éprouver une vive déception par la maniére
dont il 'applique. En analysant la notion de la Basieia 105 ©cob,
il montre avec raison qu’elle se rapporte avant tout 4 la domi-
nation exercée par Dieu sur les hommes. Mais il modernise
singuliérement cette idée lorsqu’il la trouve réalisée dans la do-
mination spirituelle exercée par le Christ au nom de Dieu, par
le moyen de I’expansion croissante de 'évangile parmi tous les
peuples de la terre. Si telle et été I'idée de Jésus, il semble
qu’il aurait dt s’exprimer tout autrement qu’il n’a fait, pour
éviter les plus graves malentendus entre lui et ses auditeurs.
En ce cas, on ne pourrait plus dire qu’il a fait entrer dans sa
prédication une idée juive, méme modifiée, méme transfigurée,
il faudrait dire que la théologie juive a peut-étre été son point
de départ, mais qu’ensuite il a rompu tout lien entre son ensei-
gnement et les idées caractéristiques de cette th2ologie. Si Jé-
sus, en affirmant que la fin des temps est proche, n’a entendu,
comme le veut notre auteur, annoncer autre chose que la fin
de la prééminence religieuse du peuple juif sur toutes les
autres nations, ne mérite-t-il pas le reproche d’avoir joué avec
les mots 1 ?

M. Schnedermann semble penser qu’une fois I’élément poli-
tique éliminé des espérances messianiques, il ne reste plus
que l'idée assez vague a laquelle il réduit la notion du royaume
de Dieu. Il n’en est rien. La différence entre la conception mo-
derne du royaume de Dieu et celle du judaisme repose moins
sur I’antinomie entre I'idée religieuse et 1'idée politique que
sur Pantinomie entre 'idée d’'un développement progressif et
celle d’'une catastrophe soudaine et définitive. Jésus pouvait
fort bien écarter toute tendance politique et néanmoins pré-
voir une catastrophe de cette nature. Ce n’est méme qu’a cette
condition qu'on peut dire que sa prédication porte les traces
de l'influence du milieu dans lequel il vivait.

1 Loe. cit., 1, p. 188 s.



478 EUGENE EHRHARDT

Les belles pages que M. Schnedermann consacre 4 la mes-
sianité de Jésus sont tres dignes d’attention. Il a raison de dire
que la conscience messianique de Jésus est un mystére dont
nous ne sonderons jamais toutes les profondeurs. Il n’en
aurait pas moins fallu préciser davantage les termes du
probléme qu’elle pose devant nous. C’est ce que M. Schne-
dermann ne nous semble pas avoir fait. Il affirme d’une
part que Jésus considérait sa messianité non comme pré-
sente, mais comme future, et de Pautre, qu’il concut de bonne
heure I'idée du Messie souffrant!. N’y a-t-il pas contradic-
tion entre ces deux affirmations? Si le role du Messie con-
siste & souffrir, il n’est & aucun moment plus Messie qu’au
moment ol il souffre ; si, par contre, Jésus ne se sent, durant
sa vie terrestre, Messie que par anticipation, c’est que pour lui
aussi le propre du Messie est d’étre un roi puissant et glorieux.
Si nous examinons séparément chacune de ces deux explica-
tions de la messianité de Jésus qui semblent s’exclure et que
M. Schnedermann juxtapose, 'une et 'autre nous mettent en
présence de graves difficultés. En examinant les conclusions
de M. J. Weiss, nous nous sommes déja rendu compte qu’'une
conscience messianique qui aurait eu son point d’appui dans I’a-
venir est une impossibilité psvchologique. Quant 4 la conception
du Messie souffrant, il est certain qu’elle se forma peu & peu
dans ’ame de Jésus, mais il me semble tout aussi certain qu’il
se sentait Messie avant de prévoir sa mort ignominieuse. Le
probléme de sa messianité doit donc étre examiné en dehors
de l'idée de souffrance, et cette idée loin de le simplifier le
complique au contraire. En effet, la certitude d’étre le Messie
ne se serait pas formée dans l'esprit de Jésus si elle ne lui
avait pas été imposée par le sentiment qu’il avait une tiche
vraiment messianique, c’est-a-dire royale, & accomplir ici-bas.
L’idée du Messie, loin d’appeler celle de souffrance, semble
donc 'exclure méme pour Jésus, et s'il arrive 4 la conception
du Messie souffrant, c’est évidemment en combinant deux sé-
ries d’expériences intimes, de sollicitations intérieures, dont

1 Loc. cit., 11, 192 s, 203, 199.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 479

les unes l’invitérent & parler et a4 agir avec autorité, et les
autres & s’offrir en victime expiatoire.

Il faudrait entrer dans de trop nombreux détails exégétiques
pour apprécier a sa juste valeur I'important travail de M. Haupt :
Die eschatologischen Aussagen Jesu in den synoptischen Evan-
gelien (Berlin 1895). Son analyse du discours eschatologique
de Jésus dans les synoptiques est trés remarquable, ainsi
qu’'un grand nombre de ses remarques exégétiques. Malheu-
reusement il se laisse aller, dans I'explication de certains pas-
sages d’'une importance capitale, & attribuer aux paroles de
Jésus un sens qu’historiquement elles ne pouvaient pas avoir.
M. Haupt affirme avec raison que Jésus congoit le royaume de
Dieu, non comme un corps organisé ou comme une commu-
nauté purement idéale et unie par des liens spirituels seule-
ment, mais qu’il le congoit comme un bien céleste. Malheureu-
sement sa maniére de déterminer la nature de ce bien est
vague et insuffisante et de plus peu conforme aux données des
textes. Il distingue, lui aussi, entre une venue cachée et lente
de la Basieiu et une venue glorieuse. Cette dernieére, Jésus ne
Pattendait nullement dans un avenir rapproché. Sa mort ne
sera point suivie immédiatement d’'une seconde parousie.
Néanmoins sa royauté se manifestera aux yeux du monde, car
les forces et les dons célestes qui constituent en réalité la
Beadeix seront communiqués & un nombre d’dmes toujours
croissant, et par elles pénétreront et transformeront I'hu-
maniteé.

Cette maniére de voir me semble tout d’abord incompatible
avec une saine interprétation des données des évangiles.
Préoccupé d’écarter toute idée d’erreur de la part de Jésus
sur ’heure de la venue du royaume, M. Haupt entre dans I’or-
niére d’'une exégése surannée. Il estimpossible d’admettre que
le Christ, en annoncant devant le sanhédirin sa venue pro-
chaine sur les nuées du ciel, a simplement voulu dire qu’on ne
tarderait pas & s'apercevoir de la réalité de sa royauté spiri-
tuelle 1. M. Haupt lui-méme ne semble pas en étre bien sir,

t Loe. cit., p. 106.



480 EUGENE EHRHARDT

parce qu’aprés l'avoir affirmé il revient une seconde fois sur
ce passage et trahit quelque hésitation 1.

Que devient ensuite la conscience messianique de Jésus, si
nous nous plagons au point de vue de M. Haupt ? C’est lui pré-
ter des conceptions tout & fait modernes que de s’imaginer que
I'idée messianique ait pu se transformer dans son esprit en
celle d’une royauté spirituelle. En admettant méme la possibi-
lité de cette transformation, n’etit-elle pas nécessairement eu
pour résultat de lui faire répudier 'idée messianique ? En pre-
nant le titre de Messie il s’exposait lui-méme, il exposait ses
disciples et peut-étre le peuple juif tout entier & des dangers
trés réels. A quoi bon courir de pareils risques pour préter au
terme de Messie un sens qui est presque en contradiction avec
le sens traditionnel ! Qu’elle singuliere facon c’etit été d’appli-
quer le précepte qu’il donne (Mat. IX, 17), de ne pas mettre
le vin nouveau dans de vieux vaisseaux !

Enfin le principe méme de 'étude de M. Haupt appelle une
derniére observation. Ce principe consiste &4 écarter I’élément
eschatologique de la prédication de Jésus, pour insister sur la
venue spirituelle du royaume de Dieu dans les ames. Cette
méthode, si séduisante soit-elle, n’atteint pas le but qu’elle se
propose. L’évangile du royaume renferme sans contredit des
promesses pour les dmes individuelles, et des promesses qui
peuvent se réaliser dés ici-bas. Mais il n’est pas permis de
méconnaitre qu’il annonce en méme temnps une catastrophe
prochaine. Loin de détourner les yeux des siens de celte catas-
trophe, Jésus en évoque, au contraire, sans cesse la perspec-
tive. Loin d’enseigner qu'il faut se contenter de la possession
subjective de la pusieia, et ne plus se tourmenter de sa venue
objective, il insiste, au contraire, sur cette derniére, et en fait
a certains moments le point d’appul de sa prédication.

Tout efi me séparant de M. Haupt sur le point le plus impor-
tant de son travail, je n’hésite pas un instant & dire qu’il y a
beaucoup a apprendre dans cette étude si consciencieuse. Ce qui
me semble surtout digne d’étre retenu, c’est que notre auteur,

1 Loe. cit., p. 141, ss.



CONTROVERSE SUR L’ESCHATOLOGIE DE JESUS EN ALLEMAGNE 481

apreés avoir écarté autant que possible I'élément eschatologique
de I'évangile du royaume, n’en reconnait pas moins que la
Baadeiz est un bien d’ordre céleste. Les idées de M. Haupt rap-
pellent un peu celles que M. Koestlin a développées dans un
article remarquable publié dans les Studien und Kritiken 1.
Mais la conception de M. Koeestlin est plus conforme aux don-
nées de 'histoire. Tout en donnant du royaume de Dieu une
définition bien trop abstraite, tout en insistant trop sur cette
idée que le royaume est réalisé dans la communauté de ceux
qui participent & la vie supérieure que Jésus veut nous com-
muniquer, il n’en maintient pas moins trés nettement le ca-
ractere eschatologique de la fBaadeiz dans I'enseignement du
Christ.

En terminant cet apercu sur les principales publications
allemandes de ces derniéres années relatives & la personne et
4 I’enseignement de Jésus, je ne puis m’empécher de rappeler
qu'un éminent penseur francais est entré, d’'une maniéere tout
a fait indépendante, dans la voie que suivent les théologiens
allemands dont il vient d’étre question. M. Renouvier dans sa
remarquable Etude philosophique sur la doctrine de Jésus-
Christ 2 affirme avec énergie que Jésus considérait la fin du
monde comme prochaine. 1l en tire la conclusion que sa mo-
rale n’a été autre chose qu’une morale d’épreuve et d’attente.
« Il a fallu, dit-il, qu'on détournat les yeux du fait capital de
I’annonce des Evangiles, pour considérer Jésus comme un lé-
gislateur. C’est un énorme coatre-sens. » M. Renouvier a fort
bien vu un co6té de la prédication du Christ, il en a compléte-
ment négligé un autre. Il nous semble évident que Jésus a
voulu étre législateur et réformateur. Comment a-t-11 concilié
cette prétention avec l'attente d’une catastrophe prochaine ?
dans quel rapport est-elle avec sa conscience messianique ?
C’est la précisément le probléme le plus ardu que posent de-
vant nous les récits des Evangiles.

Je n’essaierai pas de le résoudre ici, ni méme d’indiquer ma

t J. Kceestlin, Die Idee des Reiches Gottes und thre Anwendung in Dog-

matik und Ethik. Studien und Kritiken, 1892, p. 402, ss.
2 Année philosophique de M. Pillon, 1893.



482 EUGENE EHRHARDT

solution personnelle. Je me contente de résumer l'impression
qui se dégage pour moi de 'étude de la controverse dont jal
exposé les péripéties principales.

Elle n’a guere encore abouti & des résultats incontestés,
mais elle peut contribuer & nous faire envisager d’'une maniére
plus nette les problémes qui se rapportenta la vie et a I'ensei-
gnement de Jésus. Elle a montré surtout que deux éléments
de la prédication évangélique qui, au premier abord, semblent
s’appeler I'un l'autre, sont en réalité difficiles & concilier, je
veux dire la messianité de Jésus et I'idée de la venue prochaine
du royaume de Dieu. En dépit des apparences, le premier ra-
méne Jésus vers la terre, tandis que le second I’en éloigne.
Les écrits que je viens d’analyser nous donnent aussi quelques
lumiéres sur les tendances générales de la théologie allemande
actuelle. Leurs auteurs sont évidemment dominés par un es-
prit réaliste, avide avant tout de faits, et fortement atta-
chés & la conviclion que méme les phénoménes historiques les
plus extraordinaires doivent s’expliquer par Paction lente de
causes multiples et souvent cachées. D’ailleurs, tout en appli-
quant celte théorie a la vie de Jésus avec une énergie aupara-
vant inconnue, ils ne méconnaissent pas le caractére surnatu-
rel de la personne du Christ, et leur méthode contribuera
méme, j’en suis sr, 4 le metire mieux en lumiére. Dés a pré-
sent elle fait visiblement triompher cette idée que Jésus nous
convie avant tout & devenir, par nos aspirations et nos pensées,
citoyens d’un monde supérieur. Nous en plaindrons-nous a
une époque ol l'on n’a que trop souvent la tendance d’affaiblir
le christianisme en lui assignant pour tiche principale la solu-
tion des problémes sociaux, qui ne sont aprés tout que des
problémes de bonheur terrestre 7 Il me semble que non. If me
semble que sur ce point du moins les intéréts du réalisme
historique se confondent avec ceux de la piété chrétienne.




	La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en Allemagne

