
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en Allemagne

Autor: Ehrhardt, Eugène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RECENTE CONTROVERSE

SUR

L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE

PAR

EUGÈNE EHRHARDT1

Quelles que soient les vicissitudes de la théologie, la question

: Que vous semble-t-il du Christ ne perdra jamais rien
de son importance capitale. Mais en raison même de cette
importance ceux qui ont cherché à la résoudre se sont de tout
temps malaisément résignés à s'incliner devant les faits. Alors

que la solution de bien d'autres problèmes théologiques était
depuis longtemps subordonnée à l'examen critique des données
de la tradition, le problème christologique passionnait trop les

esprits pour que, dans le monde théologique du moins, on fût
capable d'examiner le contenu des évangiles avec l'impartialité
qui convient à l'histoire. Le moment semble enfin venu où la

théologie comprend qu'en présence du Christ aussi l'intérêt
religieux est d'accord avec l'intérêt scientifique, pour réclamer
un examen calme et courageux des textes bibliques. C'est ce

qui me semble ressortir des discussions qui ont eu lieu
récemment en Allemagne sur la conscience messianique de Jésus,

sur sa conception du monde, de la tâche et de la destinée de

l'homme.
J'essaierai d'abord de montrer comment la controverse dont

je désire donner un aperçu et déterminer la portée, se rattache

1 Travail présenté à la Société de théologie de Paris, le 23 avril 1894.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 451

au développement général des études qui se rapportent à la
personne et à l'enseignement de Jésus-Christ.

On a écrit dans le courant de ce siècle un grand nombre de
«Vies de Jésus.» Les représentants des tendances théologiques
les plus diverses se sont rencontrés sur ce terrain brûlant.
Qu'on eût bien compris ou non combien l'idée même de découvrir

un développement psychologique en Jésus et de le décrire,
nous éloigne du point de vue de l'ancienne christologie, on
s'accorda à penser que la bataille décisive entre les partis
théologiques devait nécessairement se livrer sur cette question, et
de tous côtés on y appliqua toutes les ressources d'érudition et
de réflexion dont on disposait. Les combinaisons les plus
variées surgirent, tant sur la valeur des sources auxquelles il
nous est donné de puiser que sur les phases successives qu'a
pu traverser la pensée de Jésus, et la conscience qu'il avait de

sa mission, et les formules dogmatiques les plus diverses
imposèrent leur joug aux faits qu'on groupait d'après des points
de vue toujours nouveaux.

Si nous jetons aujourd'hui un coup d'œil sur l'ensemble de

cette littérature, si caractéristique pour la théologie moderne

par le seul fait de son existence, et si nous nous demandons à

quels résultats elle a abouti, tant au point de vue historique
qu'au point de vue dogmatique, nous constatons qu'il n'est pas
facile de répondre à cette question, et il n'y a pas lieu de

s'étonner que les réponses les plus divergentes y aient été faites.
Je me bornerai à en signaler une, qui a rallié beaucoup de

suffrages et qui, venant d'un homme qui n'est rien moins qu'un
adversaire déclaré des principes de la théologie moderne, peut
être considérée comme un signe des temps. C'est celle que
donne M. Martin Kahler, dans sa brochure intitulée : Der

sogenannte historische Jesus, und der geschichtliche biblische

Christus.
M. Kahler commence par affirmer que le soi-disant Jésus

historique des théologiens modernes, nous cache le Christ
vivant et véritable. Son travail ne fait que développer cette
thèse. Que veulent, dit-il, les auteurs des « Vies de Jésus »

Ils veulent par de là la dogmatique de l'Eglise, par de là



452 EUGÈNE EHRHARDT

celle de saint Paul et de l'auteur du quatrième évangile, par
de là même les tendances théologiques des synoptiques,
découvrir le Jésus de l'histoire, rétablir son enseignement authentique,

expliquer ce que fut sa vie intime. Une tâche semblable
est-elle à la portée de nos forces? Non, pour deux raisons.
D'abord les données objectives relatives à Jésus, celles qui ne

portent en rien la trace des convictions et des passions de ceux

qui nous les ont transmises, sont trop peu nombreuses, pour
nous permettre de construire un édifice différent de celui que
nous a légué le christianisme primitif. Ensuite le fait même que
nous nous intéressons si vivement à Jésus prouve qu'il est
foncièrement différent de nous, provient de ce qu'il manifeste en lui
une vie supérieure à la nôtre. Par conséquent l'hypothèse
psychologique, l'analogie historique, ces moyens employés
souvent avec tant de succès pour reconstituer des personnalités
même très originales du passé, ne peuvent point nous servir à

l'égard de Jésus. Faut-il donc renoncer à connaître le Christ

historique? Non pas certes, mais il faut renoncera la méthode
défectueuse et absolument infructueuse de la théologie moderne.
Il faut comprendre que la donnée historique la plus inébranlable

et la plus claire que nous possédions sur Jésus, c'est la foi

qu'il a fait naître dans le cœur de ses disciples, et que par
conséquent le Christ qui s'offre à nous dans la prédication apostolique

est le vrai Christ historique. Le kérugma des apôtres,
relatif à la personne du Christ, est seul important pour nous,
et seul aussi nous place sur un terrain vraiment solide. Se servir

des données biographiques des évangiles sur Jésus, et de

ses discours passés au crible de la critique, en les soumettant
à des combinaisons toujours nouvelles, pour nous faire un
Christ différent de celui en lequel croyaient ceux qui nous ont
transmis ces données et ces discours, c'est poursuivre une
chimère. Il suffit, pour s'en convaincre, de jeter un regard sur
les images si divergentes tracées par les auteurs des « Vies de

Jésus. »

Telles sont les conclusions auxquelles arrive M. Kahler. Il
n'est pas trop difficile de démêler la part de vérité et la part
d'erreur que renferme sa théorie. Il est de toute évidence



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 453

qu'aucune conception de la vie et de la personne du Christ ne
saurait être juste, ne saurait être historique, si elle ne rend

point compte de l'effet produit par le Sauveur sur l'esprit de

ses disciples, et par eux sur l'humanité. Si M. Kahler n'avait
fait que mettre en lumière cette vérité, nous ne pourrions que
l'applaudir, mais il l'enveloppe de bien des sophismes. Assurément

la foi des disciples est le foyer auquel s'allume la nôtre,
et auquel s'allumera toujours la foi chrétienne, mais cela ne nous
dispense pas de viser à rendre notre foi aussi indépendante que
possible, c'est-à-dire à connaître non seulement ce que les

disciples ont enseigné sur le Christ, alors qu'ils cherchaient à

formuler leur foi à l'effet de la communiquer à ceux qui
écoutaient leur parole, mais le Christ complet et concret tels qu'ils
l'ont connu eux-mêmes, à voir comme eux ce qui le distingue
de nous se détacher sur le fond qui lui est commun avec nous
tous. Dans la mesure où nous nous éloignons de cette connaissance

du Christ notre foi devient, on l'a dit avec raison, une
foi de seconde main, en dépit de M. Kahler qui consacre une

partie importante de sa brochure à réfuter cette objection. La
base de notre foi sera au contraire d'autant plus solide que
nous connaîtrons mieux le Christ de la Galilée et de Jérusalem,
celui qui a vécu au milieu des hommes comme l'un d'eux. Les

recherches historiques ne feront jamais naître la foi en Christ,
et la science historique ne pourra jamais exprimer tout ce que
le Christ est pour nous, et d'autre part il est certain que même
à travers les formules dogmatiques les plus abstraites et les

plus arides le Sauveur à la fois humain et divin qui a arraché à

Pierre ce cri: Seigneur où irions-nous, tu as des paroles de

vie éternelle! peut aussi agir sur nos cœurs. Mais en tous cas

un enseignement théologique qui ne se place pas sur le terrain
des faits examinés en toute indépendance d'esprit, manque
nécessairement d'ampleur et de solidité, et même la foi
religieuse peut et doit profiter des leçons de l'histoire. La
connaissance du Christ historique ne peut-elle pas contribuer à

nous donner la certitude que celui que nous appelons notre
Maître et notre Sauveur a réellement manifesté Dieu dans une
vie parfaitement humaine, c'est-à-dire comprise dans les limites



454 EUGÈNE EHRHARDT

inséparables de tout ce qui est humain Nous avons par
conséquent le droit, et même le devoir de faire dans les écrits du
Nouveau Testament la distinction entre le Christ prêché,
annoncé par des hommes qui veulent propager leur foi, et le
Christ qui a fait naître cette foi dans leurs âmes. Ce dernier se
révèle à nous dans le premier. Dégager son image est une tâche
délicate, mais de laquelle nous aurions tort de désespérer
d'avance.

Non, nous répondra-t-on, on a eu raison de tenter l'entreprise,

mais après expérience faite, n'y a-t-il pas lieu de
l'abandonner? Examinez les travaux si nombreux, en partie si

sérieux et si impartiaux qui ont été faits, et avouez qu'il y a
lieu d'être découragé de convenir qu'il faut renoncer à

connaître le Christ historique, tout au moins le Christ d'avant la

théologie apostolique. Nous reconnaissons combien est désolante

cette conclusion, elle n'en est pas moins inévitable. Nous

pourrions à la rigueur nous consoler de ne pas connaître par le
menu les faits matériels de la vie de Jésus, mais ce dont nous ne
saurions à aucun prix nous désintéresser, à savoir sa vie intime,
la forme qu'a revêtue dans son âme sa conscience messianique,
la question de savoir s'il a voulu agir sur toute une série de

générations, ou si son horizon ne s'étendait pas au delà de

celle au milieu de laquelle il vivait, c'est précisément ce qui
semble enveloppé de l'obscurité la plus profonde. Sur aucun
de ces points les travaux relatifs à la vie de Jésus ne donnent
satisfaction à notre légitime curiosité. Et ce qui plus est, on a

l'impression qu'en suivant la méthode employée jusqu'à présen t,
on n'arrivera à aucun résultat nouveau. Ce n'est pas en
soumettant les textes des évangiles à des combinaisons nouvelles

qu'on fera jaillir plus de lumière sur la vie et la pensée du
Sauveur. Assurément bien des hypothèses sont encore
possibles, mais seront-elles fructueuses? On a le sentiment que
l'intérêt du monde théologique pour ce genre de travaux
commence à s'émousser, et même les combinaisons les plus
savantes et les plus ingénieuses sur la composition des évangiles,
sur la valeur relative des récits et des discours qui les composent,

commencent à rencontrer un scepticisme assez général.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 455

Faut-il vraiment désespérer de la connaissance du Christ
historique? Aucune voie ne s'ouvre-t-elle qui puisse nous en

rapprocher? Il nous semble que cette voie a éLé trouvée et
nous est indiquée dans une série d'écrits sur lesquels il ne me
paraît pas inutile d'attirer encore une fois l'attention des

théologiens de langue française, quoique quelques-uns d'entre eux
aient été déjà, soit dans cette Revue, soit ailleurs, l'objet de

comptes rendus intéressants et instructifs. Ce n'est pas que les
efforts de leurs auteurs constituent une tentative absolument
nouvelle, mais ils ont le mérite de mettre au premier plan ce

qui jusqu'à présent n'occupait qu'une place très secondaire
dans les recherches relatives à la personne et à l'enseignement
de Jésus, je veux dire la comparaison de sa religion, ou si l'on
aime mieux, de sa piété, avec celle de ses contemporains, avec
celle du judaïsme. On n'avait jamais complètement négligé de

mettre à profit, pour l'interprétation du Nouveau Testament, la
théologie rabbinique et les idées apocalyptiques de l'époque,
mais ceux qui cherchaient à rattacher l'enseignement de Jésus

au développement religieux qui l'avait précédé ne l'en faisaient

pas moins procéder directement de l'Ancien Testament, comme
s'il n'avait pas appris, aussi bien que les autres hommes de sa

génération, à lire l'Ancien Testament à travers les idées d'une

théologie qui en diffère très sensiblement. N'est-il pas beaucoup

plus naturel de le placer dans le milieu dans lequel il a vécu et

grandi et de rechercher, par l'étude de ce milieu, en quoi a

consisté son originalité, de mesurer le véritable sens et la
véritable portée de sa prédication à la manière dont il a su ou
s'assimiler ou écarter de sa pensée les idées particulières à son

temps Il nous semble que la connaissance du Christ historique
est à ce prix et qu'en nous astreignant consciencieusement à

cette étude comparative, nous verrons un Christ plus concret,
plus vraiment humain, nous apparaître dans un cadre qui fera

mieux ressortir son incomparable grandeur, tout en constatant

une fois de plus que rien dans le cours de l'histoire ne surgit
absolument ex abrupto et sans être préparé.

C'est d'après la méthode que je viens d'indiquer qu'un certain

nombre de théologiens allemands ont travaillé dans ces



456 EUGÈNE EHRHARDT

dernières années, non sans se heurter à des contradictions très

énergiques et parfois dignes de la plus grande attention. Qu'on
ne s'étonne pas si la plupart des noms que j'aurai à citer ne
jouissent pas encore d'une grande notoriété. Les auteurs dont
les travaux font l'objet de cette étude sont presque tous des

« jeunes. » Peut-être faut-il mettre sur le compte de leur
jeunesse certaines illusions dont ils se bercent ; mais, s'ils ne parlent

pas encore avec l'autorité de maîtres expérimentés, ils ont

pour eux d'être l'avenir, quelque chose de l'avenir du moins,
et leurs écrits sont de nature à nous donner quelques lumières
sur les évolutions futures de la théologie allemande, de la théologie

en général peut-être.
Avant d'entrer dans le vif de la controverse dont je désire

exposer les péripéties principales, je crois bien faire de rappeler,

par un aperçu succinct, quel a été le caractère particulier
de la théologie juive contemporaine de Jésus. En nous replongeant

pour un moment dans le milieu religieux dont il est sorti,
nous comprendrons peut-être mieux l'intérêt qu'offrent les

travaux qui cherchent à l'expliquer par ce milieu, soit par voie
d'analogie, soit par voie de contraste.

Trois points attireront surtout notre attention : l'eschatologie
juive, la question du Messie et la morale du judaïsme. Au
premier abord il semble que l'eschatologie juive nous présente un
chaos de rêves et d'espérances si disparates et si incohérents

que ce soit peine perdue de chercher des idées directrices au
milieu d'une telle confusion. Pour voir clair dans ce labyrinthe,
il importe de faire abstraction tout d'abord des espérances
populaires, très obscures et très matérielles, pour s'en tenir à

celles de la partie éclairée de la nation, des véritables dépositaires

de la tradition des prophètes. Les idées de ceux d'entre
les contemporains de Jésus qui étaient vraiment vivants au
point de vue religieux ont trouvé leur expression la plus saisissante

dans les apocalypses. Il est vrai que ces écrits eux aussi

renferment les vues les plus divergentes, mais en les examinant
de près on y découvre cependant deux traits dominants qui
nous en indiquent la véritable tendance. D'abord ils considèrent,

non pas Israël dans son entier, mais la portion pieuse



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 457

d'Israël, comme étant mûre pour la félicité et la gloire messianiques

promises par les prophètes et toujours attendues depuis
leur époque, ensuite ils sont empreints d'un pessimisme absolu
vis-à-vis de ce siècle. Ce pessimisme est d'ailleurs attesté aussi

par les écrits du Nouveau Testament. C'est lui qui a engendré
cette demonologie, d'après laquelle l'humanité est toujours et

partout placée sous l'influence de mauvais esprits, qui forment
en quelque sorte l'armée du diable, du roi de ce monde. Les

prophètes avaient avant tout prédit de terribles châtiments, on

pourrait presque dire la mort d'Israël, mort qui à la vérité sera
suivie d'une résurrection. Ils s'adressaient à un peuple impie
et idolâtre. Lps apocalypses parlant au nom d'un peuple
fidèlement attaché à l'observation de la loi, et pour cette raison sûr
d'être agréable à Dieu, loin de prévoir des épreuves et des

malheurs, annoncent au contraire qu'Israël est à la veille du

jour où la récompense, le triomphe promis, lui seront enfin accordés.

Mais de cette espérance même naît le phénomène dont
nous venons de parler. La marche des événements de ce monde
semble la contredire, rien n'annonce la chute des puissances
ennemies de Dieu, on en conclut que ce monde est voué au
mal et que l'heure de sa destruction va sonner. Une palingéné-
sie totale du ciel et de la terre fera naître un monde nouveau,
des conditions d'existence tout à fait nouvelles. Il y a par
conséquent, pour la théologie apocalyptique, solution de continuité
absolue entre le présent et l'avenir, entre le mundus corruptions

actuel et le monde transformé de l'âge messianique. Les

espérances messianiques prennent un caractère absolument
transcendant. Sans doute lorsque les auteurs des apocalypses
décrivent leur âge d'or, ils retombent souvent dans l'ancien style
prophétique. Ils nous tracent le tableau d'une félicité qui nous

paraît toute terrestre, malgré les traits fantastiques que
renferment leurs descriptions. Mais il faut tenir compte des limites
infranchissables de l'imagination humaine et ne pas perdre
de vue que les espérances messianiques des contemporains
n'en diffèrent pas moins toto genere de celles des prophètes.
Chez ces derniers l'avenir messianique se rattachait encore au

présent par un lien organique. Ce lien est désormais rompu.
THÉOL. ET PHIL 1895. 30



458 EUGÈNE EHRHARDT

Une catastrophe cosmique, accompagnée d'un jugement des
vivants et des morts, mettra fin dans un avenir très rapproché
à ce monde vieilli et fera descendre en quelque sorte le ciel sur
une terre transformée. En nous plaçant au point de vue purement

métaphysique, nous pouvons dire que les contemporains
de Jésus connaissaient parfaitement la conception de l'au delà

qui manquait aux prophètes. Cette conception a-t-elle acquis

pour eux une valeur vraiment religieuse? C'est là une autre

question que je traiterai tout à l'heure.
Examinons d'abord quel est le rôle attribué au Messie dans

cette eschatologie entièrement renouvelée. En apparence il est
très considérable et très brillant, en réalité il se réduit à fort
peu de chose. Le Messie exécutera les décrets de Dieu, il triomphera

des ennemis de la loi, il les jugera, il régnera sur le

peuple de Dieu, mais son gouvernement et son jugement se
confondent plus ou moins avec ceux de Dieu lui-même. Il n'est
ni sauveur des âmes, ni réformateur du peuple juif, ni créateur
d'une nouvelle organisation de l'humanité. Quelquefois on se

le représente sous les traits d'un nouveau Moïse, mais d'abord
nous ne savons pas si le type mosaïque du Messie a existé
avant la fin du premier siècle de notre ère et puis la nouvelle
loi que le Messie doit promulguer diffère si peu de l'ancienne,
que la valeur religieuse de cette forme de l'espérance messianique

est pour ainsi dire nulle. On n'attendait du Messie aucune
révélation nouvelle, aucune activité religieuse ou sociale. Il ne
devait être autre chose que l'instrument et en quelque sorte
l'incarnation du triomphe définitif d'Israël sur toutes les autres
nations. Ce serait une erreur de croire que les pieux Israélites
aient appelé de leurs vœux un Messie guerrier. Ils attendaient
tout d'une intervention surnaturelle de Dieu. Dès lors le Messie

devient, lui aussi, un être surnaturel, dont la sphère d'action
n'est pas dans ce monde, mais dans le monde à venir. Il n'a

pas à préparer Israël pour le salut, car le salut revient de droit
aux fidèles observateurs de la loi, sa tâche n'est donc pour
ainsi dire point de cette terre. Il s'ensuit, et c'est là un point
d'une importance capitale, que la théologie du judaïsme ne tendait

en aucune façon à susciter des vocations messianiques.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 459

Il semble qu'une transformation aussi complète des

espérances messianiques que celle que je viens de décrire devrait
nécessairement correspondre à une transformation du sentiment

religieux d'une égale importance. La religion de l'Ancien
Testament, tout en élevant les cœurs à Dieu, ne les détachait
cependant pas de ce monde, pour la simple raison que c'est
sur cette terre qu'elle attendait les manifestations suprêmes de

Dieu. Son Dieu est avant tout le Dieu de l'histoire, qui se révèle

par le triomphe du peuple élu sur tous les autres peuples. Il
semble que le caractère transcendant des espérances du

judaïsme aurait dû avoir pour conséquence de rejeter à

l'arrière-plan les idées de triomphe national, de faire concevoir le
salut final moins comme le salut du peuple que comme celui
des âmes individuelles. La préoccupation du salut individuel
est en effet très vivante au sein du judaïsme, mais celle de la

glorification d'Israël, de la vengeance du peuple élu sur tous

ses ennemis, la domine pourtant. Aussi bien l'au delà du

judaïsme, considéré au point de vue religieux, n'est point un
au delà, et si les apocalypses ouvrent devant nos yeux des

perspectives célestes, c'est en définitive pour donner satisfaction
à des aspirations tout à fait terrestres. En d'autres termes
l'évolution des idées messianiques, telle qu'elle s'est produite depuis
le milieu du second siècle avant notre ère, porte un caractère
exclusivement théologique, non un caractère religieux. Elle n'a

point son origine dans des expériences religieuses nouvelles,
ni n'a produit une modification du sentiment religieux. Rien

n'est plus propre à démontrer la vérité de cette thèse qu'un
examen attentif de la morale du judaïsme.

Il semble que des convictions religieuses qui condamnent

ce monde, d'une manière absolue, qui excluent toute idée d'y
accomplir une tâche morale et sociale de quelque importance,
devraient avoir pour corollaire une morale ascétique, une
morale de renoncement, dont la devise serait : détachons-nous
de ce monde destiné à périr, répudions-en les biens, les

passions, les intérêts, les jouissances, préparons-nous à être jugés

dignes de participer à la félicité du monde à venir. Mais telle
n'est pas la morale du judaïsme. Elle a bien certaines tendances



460 EUGÈNE EHRHARDT

ascétiques, mais celles-ci n'ont point leur source dans l'eschatologie.

Elles ne constituent qu'une exagération de certaines

prescriptions rituelles et n'ont d'autre but que d'accentuer la

séparation d'Israël d'avec les autres nations. C'est par
l'accomplissement minutieux de la loi que le Juif espère s'assurer sa

participation à la félicité messianique, c'est au peuple de la loi
qu'elle est promise et qu'elle reviendra un jour. Or
l'accomplissement, même scrupuleux, de la loi est parfaitement
compatible avec la poursuite des biens de ce monde, avec un esprit
entièrement tourné vers ce monde. Il y a donc divorce entre
les conceptions théologiques du judaïsme et sa morale. Celle-ci
n'est en aucune façon déterminée par celles-là ou plutôt elle ne
subit leur influence qu'indirectement et dans un sens fâcheux.
La loi mosaïque avait avant tout pour but de placer la vie
sociale d'Israël sous l'empire des principes de l'amour de Dieu
et du prochain. Accomplie selon son esprit, elle pouvait devenir

un instrument de progrès et de justice sociale. Mais mettez
cette loi entre les mains d'hommes qui n'espèrent plus rien des

efforts humains, qui ne voient plus aucune grande tâche à

accomplir ici-bas, livrez-la à des esprits qui ne considèrent son

accomplissement que comme un moyen de s'assurer une place
dans le monde à venir, et ils l'accompliront forcément d'une
manière étroite et infructueuse, dans le but, non de faire du

bien, mais de se distinguer le plus possible des profanes et de

se créer des mérites aux yeux de Dieu. Tel est l'esprit de la
morale judaïque. Elle se perd dans des minuties faute de
poursuivre un but qui fût réellement à sa portée. Elle n'a su ni
triompher pratiquement du pessimisme que nous signalions
tout à l'heure, ni se conformer à ce pessimisme en pratiquant
sérieusement le renoncement à ce monde.

Résumons ces observations sur l'état religieux et moral du
peuple juif au temps de Jésus. Sa foi peut se formuler ainsi :

là où est l'observation de la loi, là sont la gloire et le salut

messianiques. Or, comme rien n'annonce que le cours
ordinaire des choses mettra les élus de Dieu en possession de ce
salut et de cette gloire, il faut s'attendre à une catastrophe
prochaine qui, d'une manière absolument surnaturelle, fera



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 461

triompher Israël sur tous ses ennemis. Il s'agit donc pour le

peuple de demeurer fidèle à ses traditions, pour l'individu
d'observer rigoureusement la loi, afin de n'avoir pas à craindre
le jugement qui marquera la fin de ce siècle. La tâche du pieux
Israélite ainsi comprise n'était pas facile. Si la parabole du

péager nous offre le type du pharisien satisfait de lui-même, et
sûr d'être agréable à Dieu, l'anecdote, — qu'elle soit vraie ou

non peu importe — qui nous montre Rabbi Iochanan ben Zachaï,
pleurant et tremblant sur son lit de mort, parce qu'il s'accuse

de n'avoir pas suffisamment observé la loi *, nous prouve
qu'il y avait aussi des pharisiens inquiets de leur salut, et
tourmentés par la crainte du jugement. Il n'en est pas moins certain

que le judaïsme n'envisageait pas la vie morale comme une lutte
contre notre propre nature, lutte dans laquelle ceux-là seuls

peuvent triompher qui sont régénérés par l'esprit de Dieu, mais

plutôt comme un labeur qui, quoique pénible, est tout à fait
à la portée de l'homme naturel.

Les remarques que je viens de faire laissent dans l'ombre,
je m'en rends parfaitement compte, bien des côtés de la théologie

juive. Elles n'en résument que les manifestations les plus
élevées et les plus caractéristiques. J'espère qu'elles n'en sont

pas moins propres à déterminer, d'une manière suffisante, le
caractère particulier de la religion des contemporains de Jésus,
et à constituer une base solide sur laquelle nous pourrons
nous placer pour juger les tentatives qui ont été faites en vue

d'expliquer la piété et l'évangile de Jésus en les comparant à

la piété et à la théologie de son temps.
Cette comparaison a naturellement porté en premier lieu

sur l'eschatologie, mais elle ne pouvait exclure ni la morale,
ni l'idée qu'on se faisait de part et d'autre de Dieu et de ses

rapports avec les hommes. Je ne songe pas, cela va sans dire,
à parler de toutes les publications qui sont entrées dans cette
voie. Je ne mentionnerai que celles qui ont le plus attiré
l'attention des théologiens, pour en apprécier la méthode et en

examiner les conclusions.
1 Voir Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine,

I. p. 312.



462 EUGÈNE EHRHARDT

En 1887, M. Baldensperger publia un ouvrage intitulé : Das
Selbstbewusstsein Jesu im Lichte der messianischen Hoffnungen

seiner Zeil. Cet écrit peut être considéré comme le
premier qui ait appliqué à la personne de Jésus lui-même età son

enseignement ce principe, dont on s'était déjà inspiré pour
mieux pénétrer l'enseignement de ses disciples, qu'il faut

expliquer les idées des fondateurs du christianisme en les

comparant à celles de la communauté religieuse dont ils sont
sortis.

La thèse de M. Baldensperger est celle-ci : Le légalisme
pharisaïque était sur le point de tuer complètement la vie
religieuse en Israël, lorsqu'une réaction essentiellement religieuse
se produisit au sein même du judaïsme. Nous lui devons les

apocalypses. Ces écrits détournèrent les pieux Israélites de la

loi, et leur enseignèrent à attendre de l'avenir des moyens de

salut plus parfaits. Dieu accordera des grâces nouvelles à son

peuple, et le dispensateur de ces grâces sera le Messie.
L'attente du Messie devint ainsi le centre de gravité de la vie
religieuse du peuple juif. Une conception vraiment religieuse du

Messie et de son rôle dominait les esprits au moment où Jésus

parut. La manière dont le Sauveur comprit son rôle messianique

était annoncée, de bien loin sans doute, mais enfin elle
se rattachait au mouvement des esprits qui avait précédé sa

venue. Jésus se sent et se sait Messie depuis le moment de son

baptême. C'est par l'idée messianique qu'il prend en quelque
sorte conscience de lui-même, c'est en elle qu'il renferme la

plénitude de sa pensée et de ses aspirations, c'est elle qui
détermine son développement. Il est vrai que son messianisme

porte un caractère tout à fait original. Il prêche, il cherche à

sauver les âmes. Qui avait jamais ouï dire que telle devait être
la tâche du Messie D'autre part cependant, l'idée messianique
traditionnelle exerce sur lui la plus grande influence. Il ne

conçoit son activité prophétique que comme une phase prépa-
toire de sa carrière messianique, phase à laquelle succédera
bientôt celle de la puissance et de la gloire. Mais comment du
status inanitionis par lequel il débute, passera-t-il à ce status
exaltationis La pensée de Jésus à cet égard fut flottante pen-



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 463

dant un certain temps. Elle se fixa lorsqu'il comprit la nécessité
de sa mort. Alors il conçut l'idée d'une seconde parousie,
d'un retour glorieux après l'abaissement le plus complet.
Messie, il se sent appelé à occuper une place prépondérante dans
le royaume de Dieu. Ce royaume, il ne le conçoit au fond pas
autrement que ses contemporains : il descendra du ciel, et
entraînera une transformation totale de ce monde. Au commencement

de sa carrière, Jésus s'attend à ce que cette transformation

s'acccomplisse bientôt : « Le royaume des cieux est

proche, » annonce-t-il. Mais à mesure que son activité
terrestre se prolonge, il s'habitue à considérer le royaume de
Dieu comme existant déjà, quoiqu'à l'état provisoire seulement,

sans renoncer pour cela à l'espoir d'en voir bientôt la
manifestation glorieuse.

Je ne dirai que quelques mots sur la manière dont M.

Baldensperger conçoit le développement de la théologie juive avant
Jésus. Son erreur fondamentale consiste à opposer l'apocalyptique

au légalisme. Il oublie que, dès ses premiers commencements,

la loi porte un caractère messianique, qu'elle fut pour
Israël une source d'espérances messianiques, et que, si ces

espérances prirent plus tard la forme qu'elles revêtent dans

les apocalypses, c'est précisément parce que la loi a donné à

ses observateurs fidèles la certitude qu'ils ont le droit de

compter sur la glorification prochaine du peuple élu. M..

Baldensperger s'exagère aussi l'importance des idées apocalyptiques

relatives au Messie. Nous avons vu que, loin d'avoir fait
des progrès, l'idée du Messie a diminué d'importance réelle
dans le judaïsme par rapport à l'époque prophétique. Quant à

la manière dont M. Baldensperger explique la conscience

messianique de Jésus, il y a lieu de remarquer que tout en

essayant de rattacher le messianisme de Jésus à celui de son

temps, il est obligé d'en constater le caractère absolument
original L Dès lors on ne comprend plus pourquoi Jésus est resté

malgré tout à tel point sous l'influence des idées reçues, qu'il
a cru devoir annoncer sa parousie prochaine. Bien plus, du

4 Loc- cit., p. 136 s.



464 EUGÈNE EHRHARDT

moment que Jésus avait accompli une tâche si différente de
celle qu'on attribuait au Messie, pourquoi s'enferme-t-il dans
cette idée devant laquelle il semble avoir éprouvé une certaine
répugnance, et qui, en tout cas, était propre à provoquer des

malentendus dangereux M. Baldensperger a raison de

prétendre que d'emblée et résolument quoique non sans lutte,
Jésus a écarté de sa prédication et de ses espérances tout
élément politique. Mais a-t-il jamais renoncé au rôle de réformateur

de son peuple, et n'est-ce pas dans ces aspirations qui
semblent, il est vrai, être en contradiction avec le caractère
eschatologique de son évangile du royaume, qu'il faut chercher
les racines de sa conscience messianique

Le livre, d'ailleurs très suggestif et très instructif, de M.

Baldensperger prouve clairement que cette conscience messianique
est enveloppée de tant de mystère que ce n'est pas d'elle qu'il
faut partir pour expliquer l'enseignement et l'activité du Christ.
Il nous prouve aussi que le fait même que Jésus s'est considéré
comme Messie, loin de s'expliquer par les idées de son temps
qui ne prêtaient au Messie qu'un rôle fantastique, nous révèle
qu'alors même qu'il en subissait l'influence, il n'en partageait
pas l'esprit.

Si M. Baldensperger nous présente un Messie qui est roi avant
d'avoir un royaume, M. Wendt1 a compris la difficulté qu'il y
avait à s'expliquer la conscience messianique de Jésus, s'il n'avait

pas, dès sa vie terrestre, des fonctions messianiques à

exercer. S'il est roi, il lui faut un royaume. M. "Wendt, en
conséquence, nie ou du moins rejette à l'arrière-plan le caractère
eschatologique du royaume de Dieu. Jésus, selon lui, fonde sur
la terre la ßanaei«. roü 6ioü, en exerçant une royauté spirituelle
sur ceux qui croient en lui. Malheureusement, ces idées sont
plus conformes à nos habitudes d'esprit modernes qu'aux textes
des évangiles examinés sans parti pris. Aussi la conception
eschatologique du royaume de Dieu trouva-t-elle bientôt un
défenseur extrêmement habile en M. 0. Schmoller qui publia,
en 1891, à l'occasion d'un concours ouvert par la société de la

1 Die Lehre Jesu, 2 vol. 1886 et 1890, surtout II, 316.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 465

Haye, un écrit intitulé : Die Lehre vom Reiche Gottes in den

Schriften des Neuen Testaments (Leyde, 1891).
M. Schmoller cherche à démontrer que le royaume de Dieu

n'est, d'après l'enseignement de Jésus, autre chose qu'un bien
céleste, objectif, et non comme on voudrait le faire croire
parfois, purement subjectif, un bien qui ne tardera pas à être
manifesté. Il consiste dans la transformation de ce monde en un
monde de justice et de félicité, transformation qui ne comporte
pas un long développement, mais qui se produira subitement.
Une fois que le royaume de Dieu viendra, il viendra tout à fait
et tout d'un coup. Mais comment une pareille conception du

royaume de Dieu s'accorde-t-elle avec les paraboles du grain
de sénevé et du levain? Comment s'accorde-t-elle avec des

paroles comme Luc XI, 20 ; XVII, 21, pour ne citer que celles-
là? La réponse à ces questions ne semble pas difficile à

M. Schmoller. Il conçoit l'activité messianique de Jésus comme
ayant pour but de préparer la venue du royaume de Dieu, non
dans le sens objectif, ce qui serait impossible, mais dans le

sens subjectif, car le royaume de Dieu viendra en tous cas à

l'heure fixée par Dieu. Jésus convertit les âmes afin que le
nombre des hommes préparés à participer au salut à venir soit
aussi grand que possible. C'est à cette préparation opérée par
Jésus que notre auteur rapporte les paraboles en question.
Elles décrivent comment le cercle des futurs élus du royaume
s'élargit sans cesse. Quant aux deux passages cités, il ne les
considère pas davantage comme opposés à sa manière de voir.
Ils expriment simplement cette conviction que les guérisons
miraculeuses de Jésus, les victoires qu'il remporte sur les

démons sont des signes avant-coureurs de la venue du royaume
tellement certains, qu'on peut dire que le royaume est là. Il est

là par les indices qui l'annoncent, ce qui n'empêche pas que
ce royaume ne soit futur. Le caractère objectif et transcendant
du royaume de Dieu n'est pas davantage infirmé par les

passages qui semblent attribuer dès à présent la possession du

royaume à ceux qui remplissent certaines conditions, et à en

faire ainsi un bien subjectif. Il y a des hommes qui sont préparés

à entrer dans le royaume des cieux. Ils en jouissent, pour



466 EUGÈNE EHRHARDT

cette raison, par anticipation, même avant sa venue. Le royaume
de Dieu s'annonce en eux, mais sa nature n'en reste pas moins
la même, il n'en était pas moins attendu avec impatience.

La difficulté que nous avons déjà plusieurs fois signalée, et

qui consiste à concilier le caractère eschatologique du royaume
de Dieu avec la messianité actuelle de Jésus, préoccupe
sérieusement M. Schmoller. Il cherche à la vaincre en rappelant que
la théologie juive s'était depuis longtemps familiarisée avec
l'idée que le Messie vivrait pendant quelque temps obscur et
caché. Jésus, en se proclamant Messie avant la venue du

royaume, n'innovait donc pas d'une manière absolue. Seulement

au lieu de mener une vie simplement cachée, il mène une
vie active quoique humble. Il est prophète, bien plus, il est le

serviteur de Dieu selon Esaïe 53, et il prépare ainsi ceux qui le
suivent à la venue du royaume dont il sera le chef glorieux,
dont l'avènement fera passer sa messianité de l'état de

puissance à l'état d'acte.
Il est à peine besoin de démontrer l'insuffisance de cette

argumentation. Admettons même que l'idée d'un Messie obscur

ait été courante parmi les Juifs, cela n'expliquerait pas
psychologiquement comment Jésus aurait pu se proclamer
Messie, alors qu'il ne remplissait point de fonctions messianiques.

Le même concours de la Haye provoqua de la part de

M. Issel une étude d'une valeur moindre, mais néanmoins
intéressante1. S'inspirant sans doute d'une observation très
fine de M. Wellhausen qui, dans son livre sur les Pharisiens
et les Sadduccéens, a fait remarquer que dans l'esprit des

Juifs l'idée du royaume de Dieu était inséparable de celle d'un
royaume ennemi, il insiste avec raison sur ce fait qu'à l'époque
de Jésus ce royaume ennemi était généralement conçu comme
celui du diable. Aussi dans les évangiles la lutte est-elle
constamment entre Jésus et les démons. Dans la suite de son travail

il insiste sur la différence entre la venue lente et cachée
du royaume et sa venue h Suvâpst. Si Jésus a cru cette dernière

1 Die Lehre vom Reiche Gottes im Neuen Testament. Voir surtout p. 117 ss.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 467

prochaine, c'est parce que les natures énergiques envisagent
toujours le but dernier de leurs efforts, comme tout à fait
rapproché. Pour M. Issel l'essentiel dans la prédication de Jésus

est l'idée que le royaume de Dieu vient spirituellement avant
la catastrophe finale. Il en arrive ainsi à dédoubler en quelque
sorte la notion du royaume de Dieu, et ne tient point compte
de l'importance que Jésus accorde partout à la perspective
d'une catastrophe imminente. Etant donnée sa conception
double du royaume de Dieu, la question de la messianité de
Jésus ne se pose pas pour lui dans toute son acuité. Si Jésus a

fait prédominer la notion spirituelle du royaume de Dieu sur la
notion eschatologique, il n'est pas étonnant qu'il considère son
activité présente comme messianique. La conclusion est
conforme aux prémisses, mais que faut-il penser de celles-ci? Il
me semble que M. Issel a bien moins su se dégager des liens
de l'opinion courante et dogmatique sur le royaume de Dieu

que M. Schmoller.
Si la solution que ce dernier donne au problème de la

messianité de Jésus est insuffisante, son argumentation exégétique,
considérée du moins dans son ensemble, me semble presque
sans réplique. Elle est en tous cas supérieure à celle de

M. J. Weiss qui, dans sa brochure intitulée Die Predigt Jesu

vorn Reiche Gottes (Göitingue 1892), soutient la même thèse,
mais pour la développer avec beaucoup plus de hardiesse.
Cette brochure a eu un grand retentissement en Allemagne, et

non sans raison. M. Weiss est d'accord avec M. Schmoller sur
le sens qu'il faut, historiquement parlant, attacher au terme de

royaume de Dieu. Il diffère de lui dans la manière dont il
comprend la conscience messianique de Jésus. Etant donné,
conclut-il, que le royaume de Dieu est à venir, Jésus ne pouvait

pas, à proprement parler, se considérer comme Messie durant
sa vie terrestre. Il ne pouvait qu'envisager sa messianité

future *. Cette façon d'argumenter est très logique. Malheureusement

elle ne répond pas aux textes, qui affirment catégoriquement

que Jésus prétendait non seulement devenir, mais

1 Loc cit., p. 24.



468 EUGÈNE EHRHARDT

être le Messie. Elle ne répond pas davantage aux lois de la
psychologie. Comment se figurer, en effet, que la conscience
messianique de Jésus n'ait eu d'autre contenu que celui-ci :

un jour, quand cette terre aura été remplacée par une terre
nouvelle, je serai le chef du royaume de Dieu. Elle eût
complètement manqué de base religieuse et pratique. M. Weiss
n'en a pas moins le mérite d'avoir contribué à préciser la donnée

du problème que nous présente la question si délicate du
sens de la messianité de Jésus. Il a fait plus, il a tiré d'une
manière extrêmement hardie les conclusions des prémisses

qu'il a posées, et n'a pas craint de mesurer toute la distance

qui sépare l'état de l'âme de Jésus tel qu'il le conçoit, du nôtre,
son enseignement religieux et moral de celui du christianisme
moderne. Selon notre auteur, si l'on s'en tient au sens historique

des paroles du Christ, le mobile dominant de la vie morale

des disciples de Jésus doit être la certitude de la
prochaine venue du royaume. Aussi est-ce le mépris des biens de

ce monde, quels qu'ils soient, qui caratérise les futurs élus.

Les restrictions mentales que nous ajoutons à tant de

paroles du Sauveur, par exemple à celle-ci : « N'amassez point
de trésors en ce monde, » sont contraires à l'esprit de celui qui
les a prononcées.

M. Weiss cite un passage de l'ouvrage de M. Wendt, dans

lequel cet auteur s'exprime comme suit : «Il faut retenir que
Jésus, en prononçant les paroles (Luc XIV, 26 ss.) par
lesquelles il déclare inévitables pour tous ses disciples et sans
restriction aucune, la séparation d'avec les plus proches
parents, les souffrances les plus extrêmes, et le renoncement à

tout ce que nous possédons, réserve sans l'exprimer, la condition

exprimée Marc IX, 43, lorsqu'il parle de couper la main, de

retrancher l'œil ou le pied, à savoir la condition que ces biens

nous nuiraient dans l'accomplissement des devoirs que nous
impose la loi fondamentale du royaume de Dieu. Or, d'après Jésus,

l'intérêt que nous portons aux membres de notre famille, les
biens de la terre, l'attachement à la vie terrestre, ne sont pas
nécessairement incompatibles avec la justice selon Dieu, et

pour cette raison même il n'est pas commandé d'une manière



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 469

absolue de les sacrifier. Le même Jésus qui a prononcé les

paroles Marc VII, 10 ss. ; X. 1-12 ; Mat. V, 13 ss., ne peut pas
avoir enseigné que la répudiation de tous les liens de famille
puisse avoir en elle-même une valeur religieuse et morale, et
puisse être commandée à tous en vue de la venue du royaume
de Dieu. •» A cette manière de voir qui, dit M. Weiss, est la plus
communément répandue, il fait la réponse suivante : « On

accorde que Jésus a exigé de tous ses disciples sans exception le

renoncement aux liens de la famille, mais à ce commandement
on ajoute une clause qui ne se trouve pas dans les paroles de
Jésus : si ces liens de famille nuisent à notre âme et par conséquent

à notre salut. On oublie que Luc XIV, 25 ss. Jésus dit
carrément, à tous ceux qui lui font cortège, que ce cas, que
nous considérons comme exceptionnel, est leur cas à tous. Les
liens de famille, les attaches de toute sorte qui les forcent à

s'intéresser aux choses de ce monde, seront pour eux une cause
de chute et de péché. Il ne dit pas du tout que ces biens donnés,
ces rapports institués par Dieu, pourraient exceptionnellement
devenir une occasion de péché pour quelques-uns, il admet que
c'est là la règle. Pensée terrible et inconcevable si Jésus voulait

formuler une loi pour un royaume divin destiné à se
réaliser dans ce monde et à y durer. Elle n'est compréhensible
que pour ceux qui admettent que Jésus considère toutes les

relations entre hommes, quelque sacrées qu'elles soient en elles-

mêmes, tous les biens de la terre comme n'ayant plus aucune
valeur, puisque le monde est à la veille de périr. » Ailleurs,
M. Weiss déclare qu'il faut nous rendre compte de la

différence radicale qui existe entre la conception du royaume de

Dieu telle qu'elle est courante dans la théologie moderne, et
celle des évangiles. Les théologiens qui considèrent le royaume
de Dieu comme un bien religieux dont la chrétienté est en

possession dès à présent, se placent à un point de vue religieux
tout différent de celui du Christ. Il n'est venu ni pour fonder
le royaume de son Père, ni pour en formuler les lois. Il a

voulu tout simplement détacher les âmes de ce monde, afin de

les préparer pour le monde à venir. Sa piété porte un caractère

eschatologique absolument prononcé. Elle a trouvé son



470 EUGÈNE EHRHARDT

expression la plus adéquate dans cette parole, qui se lit dans
les prières eucharistiques de la Didachè : « Que la grâce vienne
et que le monde périsse »

On ne saurait lire l'écrit de M. Weiss sans éprouver le
sentiment qu'il y a une grande part de vérité dans ses affirmations,

ni d'autre part sans comprendre qu'il néglige un côté

important de l'enseignement du Christ. Assurément Jésus a

souvent parlé comme un homme qui se trouve à la veille d'une
catastrophe, mais à d'autres moments il a aussi parlé comme
un réformateur qui veut ouvrir des voies nouvelles à son

peuple, placer sa vie sociale et morale sur des bases nouvelles.
Ce que M. Weiss n'a en tous cas pas mis suffisamment en

lumière, c'est que les éléments ascétiques de l'enseignement
de Jésus, ceux qui sont empreints d'un esprit de renoncement,
tout en remontant à une idée qui lui est commune avec le
judaïsme de son temps, c'est-à-dire à la conception eschatologique

du royaume de Dieu, ont cependant un caractère
parfaitement original. Le judaïsme n'a pas tiré de son eschatologie
les conséquences morales qu'elle comportait. Jésus les a tirées.
Nous pouvons en conclure que s'il a affirmé, comme le

judaïsme, le caractère eschatologique du royaume de Dieu, il a

été guidé par un intérêt religieux tout différent. C'est cet intérêt

religieux qu'il eût fallu étudier en première ligne, car en
matière religieuse ce qui importe, ce sont moins les affirmations

elles-mêmes, que le sentiment qui les a dictées et qu'elles
traduisent.

M. Weiss a trouvé un contradicteur aussi compétent qu'éloquent

en la personne de M. Bousset qui a publié un écrit
encore plus remarqué que celui de M. Weiss : Die Predigt
Jesu in ihrem Gegensatz zum Judenthum (Göttingue 1892).

L'auteur de: Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, avait cherché
à rapprocher Jésus du judaïsme ; M. Bousset, sans nier qu'il y

ait des points de contact, et que Jésus se soit servi de la théologie

juive pour exprimer ses idées, cherche cependant à

montrer que les différences sont infiniment plus importantes
que les analogies. Il commence avec raison par comparer l'esprit

qui anime Jésus avec celui du judaïsme, estimant à bon



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 471

droit que les recherches de détail, les minuties exégétiques ne
peuvent ici mener au but, si on ne s'élève pas à la conception
de ce qui forme l'essence même de la religion de Christ d'une
part, et de celle de ses contemporains d'autre part. Sa manière
de concevoir le caractère du judaïsme est fort juste. II en
relève le pessimisme et l'esprit de haine. Les espérances
célestes des Juifs sont au fond bien terrestres par les mobiles
qui les ont dictées. Tandis que les regards des pieux Israelites
sont absolument tournés vers l'avenir et que leur âme

religieuse ne trouve dans le présent rien qui puisse la satisfaire, il
en est tout autrement de Jésus. L'idée que Dieu est son Père,
lui fait voir le monde sous un autre aspect. Il n'attend pas
seulement la révélation de Dieu, il la possède, tout en vivant dans

ce monde de corruption et de misère. La différence la plus
frappante et en même temps la plus profonde qui existe entre
Jésus et le judaïsme, c'est que pour les Juifs Dieu est éloigné,
on croit à son action future, on ne sent pas son action
présente. Jésus au contraire vit dans la communion la plus étroite
avec son Père céleste. Cette communion détermine aussi sa
morale, sa façon de concevoir la vie terrestre et les devoirs
qu'elle nous impose. Il ne fuit point le monde ni les hommes,
au contraire il sent le besoin de vivre au milieu de ses

semblables. En groupant autour de lui ses disciples, il crée une
armée du bien, active par la charité, préoccupée au moins
autant de répandre le bonheur autour d'elle que de poursuivre
un bonheur supraterrestre. Il y a donc en Jésus un principe
de vie morale et religieuse qui est différent loto genere de

celui du judaïsme. Cependant il ne faut pas pour cela oublier

que la religion du Christ renferme aussi un élément par lequel
elle se confond avec celle de ses contemporains. Jésus a

certainement considéré la fin du monde comme prochaine. Si d'un
côté il prend pleinement part à la vie de ce monde, de l'autre
il vit en esprit dans un monde supérieur d'où il tire sa force
et son espérance. Il a certainement voulu améliorer le sort
de son peuple, mais aucune de ses paroles ne dénote qu'il se

soit intéressé à sa vie politique, ou au progrès de la civilisation

au sein de l'humanité. Ila vécu en quelque sorte en dehors de



472 EUGÈNE F.HRHARDT

la vie sociale. Un des passages les plus intéressants du travail
de M. Bousset est celui dans lequel il examine s'il faut considérer

cette absence de préoccupations politiques, cette attitude

négative vis-à-vis des cadres ordinaires de la vie sociale,

comme accusant un déficit, s'il y a ici une lacune à combler,
si les réformateurs se sont vus obligés de compléter sur ce

point le christianisme du Christ. Il y a, dit-il, une école, — c'est
évidemment d'une fraction de l'école ritschelienne qu'il veut
parler, — qui a la tendance de considérer la fidélité dans

l'accomplissement de notre tâche sociale comme la manifestation la

plus haute de notre vie religieuse, qui voit dans tout travail utile
un travail pour l'avancement du royaume de Dieu. Telle n'est
point l'idée des réformateurs, telle n'est point surtout celle du
christianisme primitif. Qu'on ne s'imagine point supprimer la
différence qui existe entre l'esprit qui est tourné vers les choses
invisibles et l'esprit de ce monde, en renfermant tous les

devoirs du chrétien dans l'accomplissement fidèle de nos
devoirs sociaux. Le chrétien, s'il veut être un disciple digne de

son maître, vivra comme lui dans l'au delà. La vie chrétienne
ne sera jamais synonyme de fidélité au devoir professionnel.
Le nerf en sera toujours la nouvelle naissance qui nous transporte

dès ici-bas dans une vie supérieure.
Ce n'est qu'après avoir établi ce parallèle entre l'esprit du

judaïsme et celui de Jésus que l'auteur passe à l'examen des

deux notions importantes entre toutes pour celui qui veut établir

ce que le Sauveur doit au judaïsme et ce qu'il y a ajouté,
je veux dire la notion du royaume de Dieu et celle du Messie,

ou pour parler plus exactement du Fils de l'homme.
La pacasi« toO 9eo0, dit M. Bousset, est non une organisation

nouvelle de l'humanité, mais la domination exclusive de Dieu

sur l'humanité. Jésus considérait sans nul doute comme
prochaine une catastrophe qui devait anéantir toutes les puissances
ennemies de Dieu, et soumettre sans partage la terre
transformée à la puissance de Jéhovah. Mais toute la splendeur de

la domination divine lui apparaissait déjà dans chaque âme

individuelle soumise à la volonté de Dieu. Du jour où un groupe
d'hommes ainsi disposés fut réuni autour de lui, le royaume



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 473

de Dieu était là. Ainsi Jésus, sans abandonner la notion eschatologique

du royaume, sait pourtant s'en affranchir, parce que
l'intérêt éminemment religieux du salut des âmes l'emporte chez

lui sur l'intérêt national et le soustrait à cette impatience qui ne
sait pas attendre l'heure de Dieu.

Pour ce qui est de l'origine et de la portée de la conscience
messianique de Jésus, M. Bousset renonce au fond à en donner
l'explication. Il montre l'impossibilité de fixer d'une manière
certaine le sens que Jésus attribuait au terme de Fils de

l'homme, et la contradiction qui existe entre les espérances
eschatologiques intimement liées à la notion du Messie, et la
messianité actuelle de Jésus. Sa conclusion est celle-ci : En
prenant le titre de Messie, Jésus n'a voulu qu'exprimer le sentiment

qu'il avait de son rôle décisif. Il ne s'est servi qu'avec
une certaine hésitation de ce terme, peu propre à devenir la
formule de sa conscience intime. Partir de l'idée du Messie

pour comprendre Jésus, comme l'a fait M. Baldensperger, c'est
vouloir expliquer ce qui est clair par ce qui est obscur, ce qui
est simple par ce qui est compliqué.

Les mérites de l'étude de M. Bousset sautent aux yeux. Il a

su rendre justice d'une part aux résultats inéluctables de l'exégèse,

et de l'autre au sentiment irrésistible qui nous défend de

faire de Jésus le prisonnier des idées eschatologiques et

messianiques de son temps. Malheureusement il ne serre pas
d'assez près les difficultés que présentait la tâche qu'il s'était
proposée. Il revient sans cesse sur cette affirmation que Jésus,

avec la spontanéité qui est le propre du génie, sait concilier
toutes les antinomies sans donner, sans même chercher la
formule de cette unité supérieure. Mais cette affirmation, juste
en elle-même, ne compense pas le manque de précision dans
la détermination des notions les plus importantes de la
prédication de Jésus. Il a procédé, dit M. Bousset, par intuition, et
non par déductions logiques. Il n'en est pas moins vrai qu'il a
dû avoir une conception précise du royaume de Dieu et du rôle
du Messie, et cette conception il eût fallu la déterminer. Une
étude plus attentive de l'enseignement moral de Jésus aurait
notamment fourni à M. Bousset des indications précieuses sur

THÉOL. ET PHIL. 1895. 31



474 EUGÈNE EHRHARDT

les racines psychologiques de la conscience messianique de
Jésus.

Il y a aussi lieu de faire des réserves sur la manière dont
notre auteur comprend les rapports entre Jésus et son Père,
et sur les conséquences qu'il en tire. On a beaucoup insisté sur
ce fait, que dans le judaïsme l'idée de Dieu devient de plus en

plus abstraite, que Dieu s'éloigne toujours plus des hommes

pour se confiner dans un ciel infiniment éloigné, alors
qu'autrefois son intervention semblait partout visible. Cela est
incontestable. Si l'angelologie prend, dans la période qui nous

occupe, un développement si considérable, si l'on éprouve le
besoin de faire agir Dieu sous forme de la Memra, de le faire
se manifester sous la forme de la Schechina, c'est qu'évidemment

on le conçoit, lui et son action sur le monde, d'une
manière bien moins anthropomorphe qu'autrefois, on se

figure ses rapports avec les hommes bien moins directs qu'on
ne faisait autrefois. Mais ici encore il importe de ne pas
confondre un mouvement théologique avec un mouvement religieux.
Au fond la religion des prophètes repose aussi peu que celle
du judaïsme sur l'idée de la communion personnelle de l'âme
avec Dieu. Elles reposent l'une et l'autre sur l'idée de l'alliance
entre Dieu et Israël, et depuis que la loi existe, c'est par elle
surtout que cette alliance se manifeste. Dieu, tout en étant le
Dieu de l'univers, est cependant avant tout le Dieu de la loi.
C'est la loi qui le révèle, c'est son triomphe qu'il poursuit et

que la direction qu'il imprime aux événements tend à assurer.
Considéré à ce point de vue Dieu est très rapproché de son

peuple, qui par la loi connaît sa volonté et ses desseins. Il n'est

pas un Dieu caché, connu de ceux seulement qu'a transformés
la mystérieuse influence de son esprit, de cet esprit qui nous
communique ce que l'œil n'a point vu, ce que l'oreille n'a point
entendu, ce qui n'est point entré dans le cœur de l'homme.
Tous ceux qui observent la loi sont également près de lui,
comme ils sont également éloignés de lui, car aucun d'eux n'a

avec lui une communion personnelle, une communion dont la

loi écrite ne fût point l'instrument. Il ne faut donc pas insister
exclusivement sur cette idée que Jésus a rapproché l'humanité



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 475

de Dieu. Il est tout aussi juste de dire qu'il a éloigné Dieu du
peuple juif et de tous ceux dont le sentiment religieux n'est pas
épuré, en le plaçant dans une sphère, vers laquelle un cœur
régénéré peut seul s'élever. Aussi bien la conscience de sa

filialité divine n'a-t-elle pas seulement inspiré à Jésus le courage
et la patience nécessaires pour accomplir son œuvre sur cette

terre, elle lui a en outre révélé l'abîme qui sépare de Dieu
l'humanité entière, y compris les fidèles observateurs de la loi, le
caractère tragique du péché en d'autres termes. Elle lui a fait
comprendre que nous ne saurions être justes devant Dieu qu'au
prix d'une obéissance joyeuse et complète, d'un don sans
réserve de notre cœur.

M. O. Holtzmann esttrop historien pour ne pas reconnaître la

part de vérité que renferment les tentatives de rapprocher Jésus

du judaïsme. Sa brochure, Jesus Christus und das

Gemeinschaftsleben des Menschen1, ne lui en a pas moins été inspirée
parle désir de réagir contre ces tendances et de reconquérir
pour le christianisme moderne la notion du royaume de Dieu

que M. J. Weiss avait plus ou moins abandonnée au judaïsme,
tout en nous recommandant un peu naïvement de nous en
servir cependant, dans un sens conforme à l'esprit de notre
théologie. D'après M. Holtzmann Jésus avait pour but principal
de fonder une communauté basée sur l'amour de Dieu et du

prochain. Il ne conteste point qu'il ait participé aux espérances
eschatologiques de son temps, mais loin de mettre cette
tendance de son esprit en opposition avec son besoin d'activité
immédiate, il estime qu'elle n'a fait que donner une expression
saisissante à son espoir de succès prochain et complet. Il voulait

avant tout réunir les hommes dans une pensée de fraternité

et de solidarité. Aussi ses rapports avec les pécheurs
n'avaient-ils, d'après notre auteur, d'autre but que de montrer
qu'il ne faut exclure personne de la communauté d'amour qui
doit embrasser tous les hommes. M. Holtzmann, on le voit,
subordonne l'élément eschatologique de la prédication de Jésus

à l'élément social. D'autre part il fait peu de cas de ce qui dans

'Fribourg en B.* 1893.



476 EUGÈNE EHRHARDT

son activité se rapporte au salut des âmes. Jésus n'est pour lui
Sauveur que dans la mesure où il est le fondateur d'un royaume
de Dieu sur la terre. Cette coïncidence est digne d'être notée.
Elle nous prouve qu'il existe un lien étroit entre les espérances

eschatologiques de Jésus et son activité rédemptrice, et qu'on
ne saurait méconnaître celle-ci sans se tromper sur la portée
de celle-là. Si M. Holtzmann avait compris que Jésus ne voulait

pas seulement réorganiser moralement la société, mais
avant tout assurer aux âmes le salut éternel, il se serait peut-
être rendu compte que ses espérances eschatologiques n'étaient

pas simplement une sorte de prolongement dans l'au delà de

ses espérances terrestres.
Les auteurs que nous avons caractérisés jusqu'à présent

s'accordent, malgré les divergences qui les séparent, à reconnaître

qu'il y a dans la prédication de Jésus un élément que
nous ne pouvons pas nous approprier d'une manière directe.
Ils s'accordent également à penser que Jésus, en faisant entrer
cet élément dans son évangile, obéissait à des motifs religieux
tout à fait différents de ceux du judaïsme.

Il nous reste à entendre deux voix qui partent d'un camp
opposé, et qui affirment que l'eschatologie de Jésus n'est pas
plus emprisonnée dans les idées de son temps que tout le
reste de sa doctrine, et participe au caractère de pérennité
dont toute sa prédication est revêtue. Ecoutons d'abord
M. Schnedermann1.

A-t-on le droit de ranger cet auteur au nombre des adversaires

de la nouvelle école historique dont nous venons d'analyser

les principaux travaux? Je crois qu'il s'inscrirait en faux,
et très énergiquement, contre un pareil jugement. En effet,
avant bien d'autres et au risque de compromettre sa réputation
de théologien orthodoxe, il a déclaré très nettement que la

personne du Christ et son évangile doivent être placés dans
leur cadre historique, qu'il faut se souvenir que Jésus était
Juif, et parlait à des Juifs, si l'on veut se rendre compte du

sens exact qu'il attachait aux termes qu'il emploie, notamment

1 Jesu Verkündigung und Lehre vom Reiche Gottes in ihrer geschichtlichen

Bedeutung dargestellt. Leipzig 1893 et 1895, 2 vol.



CONTROVERSE SUR L ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 477

à celui de royaume de Dieu. On ne saurait refuser cette justice
â l'auteur de l'intéressante brochure : Der jüdische Hintergrund

im Neuen Testament. Mais si M. Schnedermann pose
avec beaucoup de fermeté un principe d'une incontestable
justesse, il nous fait éprouver une vive déception par la manière
dont il l'applique. En analysant la notion de la ßourasi* rod esoO,

il montre avec raison qu'elle se rapporte avant tout à la
domination exercée par Dieu sur les hommes. Mais il modernise
singulièrement cette idée lorsqu'il la trouve réalisée dans la
domination spirituelle exercée par le Christ au nom de Dieu, par
le moyen de l'expansion croissante de l'évangile parmi tous les
peuples de la terre. Si telle eût été l'idée de Jésus, il semble

qu'il aurait dû s'exprimer tout autrement qu'il n'a fait, pour
éviter les plus graves malentendus entre lui et ses auditeurs.
En ce cas, on ne pourrait plus dire qu'il a fait entrer dans sa

prédication une idée juive, même modifiée, même transfigurée,
il faudrait dire que la théologie juive a peut-être été son point
de départ, mais qu'ensuite il a rompu tout lien entre son
enseignement et les idées caractéristiques de cette théologie. Si

Jésus, en affirmant que la fin des temps est proche, n'a entendu,
comme le veut notre auteur, annoncer autre chose que la fin
de la prééminence religieuse du peuple juif sur toutes les
autres nations, ne mérite-t-il pas le reproche d'avoir joué avec
les mots4

M. Schnedermann semble penser qu'une fois l'élément
politique éliminé des espérances messianiques, il ne reste plus
que l'idée assez vague à laquelle il réduit la notion du royaume
de Dieu. Il n'en est rien. La différence entre la conception
moderne du royaume de Dieu et celle du judaïsme repose moins
sur l'antinomie entre l'idée religieuse et l'idée politique que
sur l'antinomie entre l'idée d'un développement progressif et
celle d'une catastrophe soudaine et définitive. Jésus pouvait
fort bien écarter toute tendance politique et néanmoins prévoir

une catastrophe de cette nature. Ce n'est même qu'à cette
condition qu'on peut dire que sa prédication porte les traces
de l'influence du milieu dans lequel il vivait.

1 Loc. cit., I, p. 188 s.



478 EUGÈNE EHRHARDT

Les belles pages que M. Schnedermann consacre à la
messianité de Jésus sont très dignes d'attention. Il a raison de dire

que la conscience messianique de Jésus est un mystère dont
nous ne sonderons jamais toutes les profondeurs. Il n'en
aurait pas moins fallu préciser davantage les termes du

problème qu'elle pose devant nous. C'est ce que M.
Schnedermann ne nous semble pas avoir fait. Il affirme d'une

part que Jésus considérait sa messianité non comme
présente, mais comme future, et de l'autre, qu'il conçut de bonne
heure l'idée du Messie souffrant1. N'y a-t-il pas contradiction

entre ces deux affirmations? Si le rôle du Messie
consiste à souffrir, il n'est à aucun moment plus Messie qu'au
moment où il souffre ; si, par contre, Jésus ne se sent, durant
sa vie terrestre, Messie que par anticipation, c'est que pour lui
aussi le propre du Messie est d'être un roi puissant et glorieux.
Si nous examinons séparément chacune de ces deux explications

de la messianité de Jésus qui semblent s'exclure et que
M. Schnedermann juxtapose, l'une et l'autre nous mettent en

présence de graves difficultés. En examinant les conclusions
de M. J. Weiss, nous nous sommes déjà rendu compte qu'une
conscience messianique qui aurait eu son point d'appui dans

l'avenir est une impossibilité psychologique. Quant à la conception
du Messie souffrant, il est certain qu'elle se forma peu à peu
dans l'âme de Jésus, mais il me semble tout aussi certain qu'il
se sentait Messie avant de prévoir sa mort ignominieuse. Le

problème de sa messianité doit donc être examiné en dehors
de l'idée de souffrance, et cette idée loin de le simplifier le

complique au contraire. En effet, la certitude d'être le Messie

ne se serait pas formée dans l'esprit de Jésus si elle ne lui
avait pas été imposée par le sentiment qu'il avait une tâche

vraiment messianique, c'est-à-dire royale, à accomplir ici-bas.
L'idée du Messie, loin d'appeler celle de souffrance, semble

donc l'exclure même pour Jésus, et s'il arrive à la conception
du Messie souffrant, c'est évidemment en combinant deux
séries d'expériences intimes, de sollicitations intérieures, dont

1 Loc. cit., II, 192 s, 203, 199.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 479

les unes l'invitèrent à parler et à agir avec autorité, et les
autres à s'offrir en victime expiatoire.

Il faudrait entrer dans de trop nombreux détails exégétiques

pour apprécier à sa juste valeur l'important travail de M. Haupt :

Die eschatologischen Aussagen Jesu in den synoptischen
Evangelien (Berlin 1895). Son analyse du discours eschatologique
de Jésus dans les synoptiques est très remarquable, ainsi
qu'un grand nombre de ses remarques exégétiques.
Malheureusement il se laisse aller, dans l'explication de certains
passages d'une importance capitale, à attribuer aux paroles de
Jésus un sens qu'historiquement elles ne pouvaient pas avoir.
M. Haupt affirme avec raison que Jésus conçoit Je royaume de

Dieu, non comme un corps organisé ou comme une communauté

purement idéale et unie par des liens spirituels seulement,

mais qu'il le conçoit comme un bien céleste. Malheureusement

sa manière de déterminer la nature de ce bien est

vague et insuffisante et de plus peu conforme aux données des

textes. Il distingue, lui aussi, entre une venue cachée et lente
de la ßourasi«. et une venue glorieuse. Cette dernière, Jésus ne
l'attendait nullement dans un avenir rapproché. Sa mort ne
sera point suivie immédiatement d'une seconde parousie.
Néanmoins sa royauté se manifestera aux yeux du monde, car
les forces et les dons célestes qui constituent en réalité la

ßourasi« seront communiqués à un nombre d'âmes toujours
croissant, et par elles pénétreront et transformeront
l'humanité.

Cette manière de voir me semble tout d'abord incompatible
avec une saine interprétation des données des évangiles.
Préoccupé d'écarter toute idée d'erreur de la part de Jésus

sur l'heure de la venue du royaume, M. Haupt entre dans
l'ornière d'une exégèse surannée. Il est impossible d'admettre que
le Christ, en annonçant devant le sanhédrin sa venue
prochaine sur les nuées du ciel, a simplement voulu dire qu'on ne
tarderait pas à s'apercevoir de la réalité de sa royauté
spirituelle1. M. Haupt lui-même ne semble pas en être bien sûr,

1 Loc. cit., p. 106.



480 EUGÈNE EHRHARDT

parce qu'après l'avoir affirmé il revient une seconde fois sur
ce passage et trahit quelque hésitation L

Que devient ensuite la conscience messianique de Jésus, si

nous nous plaçons au point de vue de M. Haupt? C'est lui prêter

des conceptions tout à fait modernes que de s'imaginer que
l'idée messianique ait pu se transformer dans son esprit en
celle d'une royauté spirituelle. En admettant même la possibilité

de cette transformation, n'eût-elle pas nécessairement eu

pour résultat de lui faire répudier l'idée messianique En
prenant le titre de Messie il s'exposait lui-même, il exposait ses

disciples et peut-être le peuple juif tout entier à des dangers
très réels. A quoi bon courir de pareils risques pour prêter au
terme de Messie un sens qui est presque en contradiction avec
le sens traditionnel Qu'elle singulière façon c'eût été d'appliquer

le précepte qu'il donne (Mat. IX, 17), de ne pas mettre
le vin nouveau dans de vieux vaisseaux

Enfin le principe même de l'étude de M. Haupt appelle une
dernière observation. Ce principe consiste à écarter l'élément
eschatologique de la prédication de Jésus, pour insister sur la

venue spirituelle du royaume de Dieu dans les âmes. Cette

méthode, si séduisante soit-elle, n'atteint pas le but qu'elle se

propose. L'évangile du royaume renferme sans contredit des

promesses pour les âmes individuelles, et des promesses qui
peuvent se réaliser dès ici-bas. Mais il n'est pas permis de

méconnaître qu'il annonce en même temps une catastrophe
prochaine. Loin de détourner les yeux des siens de cette
catastrophe, Jésus en évoque, au contraire, sans cesse la perspective.

Loin d'enseigner qu'il faut se contenter de la possession

subjective de la ßatrüel«, et ne plus se tourmenter de sa venue
objective, il insiste, au contraire, sur cette dernière, et en fait
à certains moments le point d'appui de sa prédication.

Tout efi me séparant de M. Haupt sur le point le plus important

de son travail, je n'hésite pas un instant à dire qu'il y a

beaucoup à apprendre dans cette étude si consciencieuse. Ce qui
me semble surtout digne d'être retenu, c'est que notre auteur,

1 Loc. cit., p. 141,36.



CONTROVERSE SUR L'ESCHATOLOGIE DE JÉSUS EN ALLEMAGNE 481

après avoir écarté autant que possible l'élément eschatologique
de l'évangile du royaume, n'en reconnaît pas moins que la
ßtxaaeiix est un bien d'ordre céleste. Les idées de M. Haupt
rappellent un peu celles que M. Kœstlin a développées dans un
article remarquable publié dans les Studien und Kritiken1.
Mais la conception de M. Kœstlin est plus conforme aux données

de l'histoire. Tout en donnant du royaume de Dieu une
définition bien trop abstraite, tout en insistant trop sur cette
idée que le royaume est réalisé dans la communauté de ceux
qui participent à la vie supérieure que Jésus veut nous
communiquer, il n'en maintient pas moins très nettement le
caractère eschatologique de la ßaaasl« dans l'enseignement du
Christ.

En terminant cet aperçu sur les principales publications
allemandes de ces dernières années relatives à la personne et
à l'enseignement de Jésus, je ne puis m'empêcher de rappeler
qu'un eminent penseur français est entré, d'une manière tout
à fait indépendante, dans la voie que suivent les théologiens
allemands dont il vient d'être question. M. Renouvier dans sa

remarquable Etude philosophique sur la doctrine de Jésus-

Christ - affirme avec énergie que Jésus considérait la fin du

monde comme prochaine. Il en tire la conclusion que sa morale

n'a été autre chose qu'une morale d'épreuve et d'attente.
« Il a fallu, dit-il, qu'on détournât les yeux du fait capital de

l'annonce des Evangiles, pour considérer Jésus comme un

législateur. C'est un énorme contre-sens. » M. Renouvier a fort
bien vu un côté de la prédication du Christ, il en a complètement

négligé un autre. Il nous semble évident que Jésus a

voulu être législateur et réformateur. Comment a-t-il concilié
cette prétention avec l'attente d'une catastrophe prochaine?
dans quel rapport est-elle avec sa conscience messianique?
C'est là précisément le problème le plus ardu que posent
devant nous les récits des Evangiles.

Je n'essaierai pas de le résoudre ici, ni même d'indiquer ma

1 J. Kœstlin, Die Idee des Reiches Gottes und ihre Anwendung in
Dogmatik und Ethik. Studien und Kritiken, 1892, p. 402, es.

2 Année philosophique de M. Pillon, 1893.



482 EUGÈNE EHRHARDT

solution personnelle. Je me contente de résumer l'impression
qui se dégage pour moi de l'étude de la controverse dont j'ai
exposé les péripéties principales.

Elle n'a guère encore abouti à des résultats incontestés,
mais elle peut contribuer à nous faire envisager d'une manière

plus nette les problèmes qui se rapportent à la vie et à

l'enseignement de Jésus. Elle a montré surtout que deux éléments

de la prédication évangélique qui, au premier abord, semblent

s'appeler l'un l'autre, sont en réalité difficiles à concilier, je
veux dire la messianité de Jésus et l'idée de la venue prochaine
du royaume de Dieu. En dépit des apparences, le premier
ramène Jésus vers la terre, tandis que le second l'en éloigne.
Les écrits que je viens d'analyser nous donnent aussi quelques
lumières sur les tendances générales de la théologie allemande
actuelle. Leurs auteurs sont évidemment dominés par un
esprit réaliste, avide avant tout de faits, et fortement attachés

à la conviction que même les phénomènes historiques les

plus extraordinaires doivent s'expliquer par l'action lente de

causes multiples et souvent cachées. D'ailleurs, tout en appliquant

celte théorie à la vie de Jésus avec une énergie auparavant

inconnue, ils ne méconnaissent pas le caractère surnaturel

de la personne du Christ, et leur méthode contribuera
même, j'en suis sûr, à le mettre mieux en lumière. Dès à

présent elle fait visiblement triompher cette idée que Jésus nous
convie avant tout à devenir, par nos aspirations et nos pensées,

citoyens d'un monde supérieur. Nous en plaindrons-nous à

une époque où l'on n'a que trop souvent la tendance d'affaiblir
le christianisme en lui assignant pour tâche principale la solution

des problèmes sociaux, qui ne sont après tout que des

problèmes de bonheur terrestre? Il me semble que non. Il me
semble que sur ce point du moins les intérêts du réalisme
historique se confondent avec ceux de la piété chrétienne.


	La récente controverse sur l'eschatologie de Jésus en Allemagne

