Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La vie et I'enseignement de Jésus de Nazareth : a propos d'un livre
récent

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA VIE ET I’ENSEIGNEMENT DE JESUS

DE NAZARETH

A PROPOS D’UN LIVRE RECENT *
PAR

PAUL CHAPUIS

M. Bovon, professeur 4 la Faculté de théologie de I'Eglise
libre vaudoise a entrepris une grand ceuvre. A partir de 1893,
chaque année nous en apporte avec une régularité rare un
nouveau fragment et l'on peut croire avec une certitude
autrement grande que celle des plus habiles spéculateurs en
matiére de finance, que 1898 verra I'édifice achevé.

C’est un édifice assurément que cette Etude sur l'ccuvre de
la Rédemption, qui, partant des origines mémes du christia-
nisme, s’élevera sur cette base jusqu’a la discussion et 4 la
justification de la morale chrétienne. Les deux premiers tomes,
a suivre le plan de ’habile architecte, nous offrent le fonde-
ment historique. Sous ce nom, M. Bovon désigne la vie et
Uenseignement de Jésus, puis lUenseignement des apitres?,
La présente année a entamé la seconde partie de l'ceuvre : la
Dogmatique chrétienne 3, que ’écrivain range sous le titre gé-
néral : Jésus-Christ, la vérité ou la formule dogmatique. S’il

1 Jules Bovon: Théologie du Nowveaw Testament. Tome I°7: La vie et
Penseignement de Jésus. — Lausanne, Georges Bridel & Cfe, grand in-8,
1893. 549 pages.

2 Theéologie du Nouveaw Testament. Tome 1l : L’enseignement des apo-
tres. — Lausanne et Paris 1894,

3 Dogmatique chrétienne. Tome [°*. Lausanne et Paris 1895,

THEOL. ET PHIL. 1895 27



410 PAUL GHAPUIS

plait & Dieu nous verrons en 1896 la fin de cette étude, aprés
quoi viendra la troisiéme et derniére partie: Jésus-Christ, la
vie. ¢’est-a-dire les conséquences pratiques, déduites du fait
historique ou la morale chrétienne.

Ce plan est de belle allure; il tient méme du grandiose et
M. Bovon l'exécute avec une habileté incontestable. Cest la
premiére fois que la théologie protestante de langue francaise
produit un ouvrage embrassant avec autant d’ensemble le
probléeme chrétien. A le voir se produire sur terre vaudoise,
je ne sais quelle fierté nous saisit, d’autant plus que cette terre
vaudoise manifeste ici une de ses aptitudes particuliéres.
N’avons-nous pas, ceci sans offense pour nos voisins des deux
lacs, comme une prédisposition spéciale aux sciences morales
et politiques? Vinet et Secrétan, exceptionnels sans doute
par le génie, sont des produits de notre sol; ils ont « I'esprit
du lieu » comme dirait Juste Olivier. M. Bovon, & sa maniere,
obéit aux mémes instincts. Slirement et abondamment in-
formé, au courant des travaux allemands et anglais, comme
de ceux de langue francaise, 1l traite son sujet moins en éru-
dit qu’en penseur, avec une singuliére noblesse de sentiment.
Aussi ses livres, scientifiquement tres sérieux, dépasseront-ils
le cercle des professionnels, pour étre lus, sinon par le grand
public auquel le roman hebdomadaire ne laisse plus guére de
loisir, du moins par les quelques esprits que tient encore la
hantise du probléme religicux.

A vrai dire, nous aurions a reprendre sous divers points de
vue au plan proposé. Trés clair assurément, il nous semble
s’inspirer de la méthodologice théologique recuc et de nature
assez formeide. Celle-ci s’explique par les besoins pratiques de
Penseignement ; elle préside utilement & la confection des
manuels de nos diverses disciplines; mais 4 y regarder de
prés, surtout lorsqu’il s'agit d'un ouvrage aussi considérable
que celui du professeur de Lausanne, ses divisions sont singu-
licrement extérieures, parfois vieillies; les nécessités de I'ana-
lyse voilent et détruisent l'unité organique des fuits. Un
exemple justifiera cette remarque.

M. Bovon place dans « le fondement historique » ’enseigne-



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 411

ment des apdtres qui constitue le second tome de sa théologie
biblique. Cette conception se justifie pleinement, lorsqu’on
fait de la collection des documents sacrés 'autorité premieére
et infaillible, le critére absolu et sans appel de la vérité chré-
tienne. Dans cet horizon, I’enseignement apostolique, on dirait
plus exactement ’enseignement canonique, a une vertu propre.
Une affirmation tirée des écrits de Paul, de Jacques ou de
Jean, méme de Jude, aura une valeur normative égale, ou peu
s’en faut, & celle du Christ lui-méme. Le canon est une regle
et la régle marque la frontiére sans contestation possible; il
reste dans toutes ses parties la pierre de touche, & laquelle
on éprouvera les constructions dogmatiques ultérieures. Mais
M. Bovon n’accepte point cette fagcon de définir le Nouveau
Testament. Il nous dira méme dans sa dogmatique avec une
parfaite clarté que « I’Ecriture, malgré son importance im-
mense dans la vie du fidéle, ne saurait étre ’assise premiére,
I'immuable fondement de la vérité 1. » En exécutant son pro-
gramme, il a plus d’une fois, nous semble-t-1l, trahi cet excel-
lent principe. A suivre sa propre définition, il aurait da ranger
«l'enseignement des apotres » danslordre dogmatique. Que nous
donnent, en effet, les écrits des Paul et des Jean, pour ne parler
que de I'essentiel, sinon un premier effort pour saisir et la
pensée et la vie qui découlent de 'ceuvre de Jésus-Christ. Le
type spécial, trés individuel, que présentent leurs conceptions
respectives, indique & luiseul que nous sommes ici en présence
d’une élaboration, d'une tentative d’assimilation et d’explica-
tion du fait historique primordial. Je veux sans doute que cette
ceuvre apostolique soit considérable et de premiére impor-
tance. Elle saisit la bonne nouvelle dans sa premiére floraison,
toute débordante de séve printaniére. Au milieu de ceux qui
nous parlent se trouvent des disciples qui, & lahauteur incom-
parable de leur foi, ontajouté le génie d’une puissante pensée.
Leur labeur posséde, dés lors. des caractéres propres qui le
distingue, dans l'ordre dogmatique, des travaux des apologétes
et des périodes postérieures. Le sol qui I'a produit, les in-

1 Dogmatique. Tome I°, p. 59.



412 PAUL CHAPUIS

~

fluences du milieu, 'esprit qui I'anime, lui donnent ses pro-
priétés spécifiques, mais c’est une espéce du genre et non pas
un genre différent. D’aprés les vues de M. Bovon lui-méme,
la place de ces ceuvres dans le canon actuel, d’oli Clément
Romain et Barnabas ont été exclus aprés y avoir fait un court
séjour, ne suffit pas a les différencier suffisamment. Le vrai
fondement historique, le seul fondement historique, en matiére
chrétienne, c’est Jésus-Christ. Cette vérité est évidente partout
ailleurs qu’en théologie.

Aussi attachons-nous une particuliére importance au volume
de lauteur, qui traite de la vie et de I’enseignement de
Jésus. Cette vie est le germe puissant d’out est issu l’arbre
immense du christianisme. A en bien saisir le créateur dans
son développement personnel, on comprend mieux ’ceuvre qui
procéde de lui et qui constitue le plus puissant levier de
civilisation et de transformation de I’histoire humaine.

Avant d’entrer dans 1’étude spéciale qu’essaient ces pages,
nous avons besoin, pour les expliquer, de quelques considéra-
tions préliminaires.

Je ne saurais assez dire & M. Bovon la joie intense et le
profit moral et intellectuel que m’a procurés la méditation trés
attentive de son livre. Shrement il fertilisera le champ des
recherches théologiques et éclairera nombre de ses lecteurs.
Il est si complet, si simple, d’'une exposition si limpide et par-
fois si éloquente que ces qualités feront pardonner 'immensité
du volume 4 nos contemporains passionnés des articles brefs.
En conférant & Pauteur le titre de docteur en théologie pour
honorer ce travail, I'Université de Lausanne a répondu au sen-
timent unanime, je le pense, des lecteurs de ce beau livre. Elle
n’aurait pu choisir personne d’aussi digne de cette distinction.

Néanmoins, aprés I’éloge, voici non certes le blame, mais
une critique d’ordre général : M. Bovon a trés bien exposé les
principes critiques et philosophiques qui président & son tra-
vail. Nous savons par exemple qu’a ses yeux les documents
canoniques doivent étre examinés selon les régles des mé-
thodes historiques modernes; il ne réclame pour eux, et



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 413

combien il a raison au nom de la foi comme de la science!
aucun privilege, aucun brevet d’infaillibilité. Mais, comme
nous le verrons dans la suite, ces principes, nous parait-il, ont
plus d’une fois fléchi dans 'application. De 13, au travers de
cet exposé, une hésitation, chose étrange chez un esprit aussi
souple et lumineux, des obscurités singulieres, des phrases,
charmantes d’ailleurs, susceptibles de sens assez divers, des
solutions insuffisantes, hésitantes, 14 méme ot tout comman-
derait une parole claire et nette. M. Bovon s’entend & mer-
veille & exposer les points de vue les plus opposés des auteurs.
Pourquoi quand il arrive au quart d’hcure de ses conclusions
personnelles, 'essentiel du livre en somme, reste-t-il si sou-
vent entre deux chaises ?

Cette tendance est assez persistante pour avoir été trés jus-
tement remarquée par d’autres que par nous!. En voici deux
ou trois exemples : Qu’on relise les pages consacrées au prot-
évangile (p. 198-217) ; on dirait que c’est malgré lui que I’écri-
vain conclut au caractére historique de ce fragment. La note
consacrée i I'histoire des mages (p. 216) est ici tout particulié-
rement caractéristique. L’étoile y parait d’origine légendaire,
d’autre part il doit y avoir eu un phénomeéne astronomique &
l'origine du voyage, « si le récit est historique. » Mais I'est-il,
oui ou non? Silence. Méme embarras du lecteur en ce qui
concerne les démoniaques. M. Bovon admet-il que Jésus par-
tageait sur ce point les croyances de son époque? M. Bovon
croit-il lui-méme a I’existence du diable ? Les pages 288 et 289
autorisent les deux contraires. La Dogmatique (tome I°r, p. 391,
392) nous apprend que Jésus admettait la réalité du démon ;
mais pour M. Bovon la question reste ouverte. L’écrivain
rejette d’autre part I'affirmation apostolique de la préexistence
du Christ. Cette thése ressort du moins de tous ses dévelop-
pements (478-492) et plus encore de son étude de la théologie
johannique 2. Mais y a-t-il de la précision dans les énoncés qui

! Chrétien évangélique : Une étude sur 'ceuvre de la rédemption, par Ed.
Barde, p. 342-348.

2 Théologie du Nouveawu Testament. Tome 11: L’enseignement des Apotres,
p- 939 et sq.



414 PAUL CHAPUIS

suivent : « Au point culminant de son activité personnelle,
Christ se sent comme emporté par un tel courant de vie, que
pour lui, le représentant sur la terre du Dieu des cieux, le
temps et I'espace cessent en quelque sorte d’exister et que,
sans perdre son individualité, il s’identifie alors avec P'étre
souverain dont le trone domine le flot changeant des ombres
et des vanités qui nous entrainent. En d’autres termes, ce que
ces paroles mystérieuses nous apportent, c’est le témoignage
du Sauveur sur sa divinité, dans ce sens que si les autres
hommes ont derriere eux des ancétres qui lear ont donné
leurs aptitudes et leur tempérament, lui le Fils unique ne tire
que de Dieu seul ses forces et sa vie. » (p. 489.) Et un peu plus
bas dans une note (490, note 2) & propos de Jean VIII, 58:
« Seul un étre qui plane au-dessus du temps a le droit de
s’exprimer de la sorte. »

Tout cela, c’est incontestablement de irés beau langage,
trés admissible dans la chaire chrétienne ou chez le conféren-
cier qui vise, peut-étre a-t-il tort, & produire un eftet d’en-
semble plutdt qu’a élucider un probléme. Mais dans un livre
didactique, dont la tiche est précisément d’éclairer la route,
cette maniére rhétorique n’est point 4 sa place. La conviction
si énergique de M. Bovon, sa piété qui peut dire: « Je sais en
qui j’ai cru,» autant que son talent, autorisaient I’espoir de
réponses plus rigoureuses. Je crains méme que beaucoup de
lecteurs attachés aux conceptions traditionnelles, mais peu au
courant des problémes discutés, ne lisent I’ceuvre entiére sans
trop s’apercevoir que le professeur de 1'Eglise indépendante
vaudoise les combat et les transforme en plus d’un point
essentiel.

Oserai-je dire, et c’est I'’excuse de mon insistance, que dans
la crise actuelle de la religion et de la pensée cette lacune est
particuliérement digne d’attention ? |

On l'expliquera, sans aucun doute, par un scrupule scienti-
fique assurément vertueux. L’auteur est de ceux qui savent dire
trés résolument: je ne sais pas. En ce point son livre est un
modele ; il évite et exclut toutes les hypothéses aventureuses,
toutes les conclusions hasardées et sans fondements suffisants.



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 415

Mais je ne suis rassuré qu’a moitié ; 132 méme, ol des réponses
nettes peuvent éclairer les problémes, ol on les attend, ol on
les soupgonne presque derriere les textes imprimés, ou elles
s’imposent scientifiquement parlant, le brouillard intervient;
le lecteur s’inquiete; il perd le fil et la route. Un esprit aussi
souple et aussi sérieux que M. Bovon n’aurait pas da, semble~
t-il, s’arréter ainsi avant les sommets. Tenez, il y a la un
germe de scepticisme, d’autant plus motivé que cette hési-
tation reste surtout frappante lorsque la conclusion que sem-
bleraient appeler les développements antérieurs heurte un peu
de front la tradition ecclésiastique. ,

Aussi ne serions-nous point surpris que l’écrivain ait obéi,
comme malgré lui, a un scrupule d’ordre pratique fort hono-
rable. Il craint de scandaliser; il ménage ses lecteurs les plus
probables. Il a tort; sa piété est trop I'inspiration dominante,
pour que sa pensée préte au péché de scandale; ses lecteurs
ne lul sauront pas gré de sa réserve. Les biblicistes purs ne
pourront en aucun cas le suivre sur son terrain; les dmes
moins farouches ou simplement effarouchées ne seront pas
instruites et éclairées comme elles auraient pu I'étre par I'au-
torité morale et scientifique dont jouit I’écrivain.

Il serait temps que la théologie évangélique sortit du demi-
jour ou elle se complait. Les expériences améres du passé, la
distance qui sépare les chrétiens cultivés du peuple de 'Eglise
avec lequel on a rusé devraiént imposer ce devoir. Nous aspi-
rons a la netteté des situations et I’heure est venue ou la théo-
logie du dix-neuviéme siecle peut quitter ces entraves qu’elle
seule, & ce jour, a partiellement conservées et qui, au seizieme
siécle et plas tard, obligeaient les esprits les plus illustres
sinon & voiler, du moins & gazer leurs opinions réelles. Sou-
venez-vous des Galilée, des Descartes et de tant d’autres. La
prison n’est plus & craindre; il ne reste que le combat loyal
pour le triomphe de la vérité.

Ces principes posés, entrons dans le sujet méme du livre
si substantiel qui nous occupe. Nous désirons toucher quel-
ques-uns des problémes qu’il souléve. En examinant ses prin-
cipes critiques et philosophiques, puis quelques-uns des



416 PAUL CHAPUIS

caractéres essentiels du Sauveur, exposés par M. Bovon, nous
rendons hommage au savant écrivain.

I

Encore la question de méthode ! Nos lecteurs nous pardon-
neront-ils ? Pour fastidieuse qu’elle paraisse, son importance
est sl grave que nous ne saurions la négliger. Elle servira d’ail-
leurs a faire comprendre le développement ultérieur de ces.
pages.

M. Bovon nous donne dans son volume deux parties bien
distinctes, trop distinctes: d’un coté la vie de Jésus, avec les
faits qui la caractérisent et les documents qui la racontent;
de Pautre, I’enseignement du Maitre de Galilée. 11 n’a point
de peine 4 montrer que le procédé suivi, entre autres, par
Bernhard Weiss dans son ceuvre classique sur la matiére, puis
par Hofmann! d’Erlangen, qui isolent I’enseignement du Christ
et le détachent de sa vie, est fautif. Il se comprend sans
doute, et c’est largement excuser nos auteurs, lorsqu’il s’agit
de manuels spéciaux, qui supposent d’autres manuels sur les
disciplines parentes. Mais nulle part il n’est, en somme, plus
nécessaire de fondre la vie et la doctrine que lorsqu’on parle
du Nazaréen. Chez lui plus que pour d’autres la pratique et la
parole, l'attitude, les ordres, les conseils, les actes sont si inti-
mement liés qu’on risque toujours de rester incomplet et de
devenir inexact en détachant ces éléments les uns des autres.
En Christ, on distingue & peine la personne et I'ceuvre; la
dogmatique seule a pu créer ces calégories ; la personne c’est
I’'ceuvre, et I'ccuvre c’est la personne.

La conception vraiment historique, représentée avec éclat
par Reuss? et Immer3, s'impose avec une telle évidence qu’elle
n’a presque plus bescin de démonstration. Cette méthode est

t Hofmann, Biblische Theologie des Newen Testaments nach Manuscripten
und Vorlesungen bearbeitet, von W. Volck. Nordlingen 1836.

2 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siécle apostolique, 3™ éd..
1364.

3 Immer, prof. & Berne, Theologie des Neuen Testaments, 1877



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 417

du reste de tous points conforme aux exigences des sciences
historiques modernes. En littérature, comme en philosophie
ou en théologie, un auteur ne peut étre compris et saisi
que dans son milieu. Abstraire le systéme ou 'ceuvre litté-
raire de son environnement, n’est-ce pas arracher I’arbre ou
le mutiler?

La vie et 'enseignement de Jésus constituent une unité tout
particulierement solide. Chez d’autres docteurs la vie et la pen-
sée sont deux, chez le Christ I'unité est complete. Il est facile
d’en découvrir le lien organique, a tel point que de sa vie sur-
git son enseignement, conditionné dans ses formes par '’heure
de T'histoire et le point géographique ou il est apparu. Si nous
avions un reproche a adresser & M. Bovon, si pleinement péné-
tré de ces principes, nous dirions que la fusion des deux élé-
ments ne nous apparait point encore assez intime dans sa trac-
tation. Il les juxtapose plus qu’il ne les fond et 'on a de la
peine a saisir I’'unité des deux parties de son livre. Si quelqu’un
lui disait qu’il a écrit une vie de Jésus en raccourci, qui n’est
qu'une introduction assez extérieure et insuffisante & 1’exposé
de la pensée du Maitre, je comprendrais cette impression. La
vie devrait éclairer la doctrine et, je ’avoue, je ne vois pas
trés bien comment elle I’éclaire, quels rayons elle projette sur
les idées exposées par le Seigneur.

Cette lacune, qui en fait naitre d’autres, je crois en aperce-
voir la cause. M. Bovon, parti de principes excellents, est resté
pris au vieux schématisme de la théologie biblique, telle qu’elle
est généralement congue par nos méthodologies. Ce schéma-
tisme se comprend et se légitime fort bien lorsqu’on fait de
la théologie biblique plutdt une systématisation méthodique de
la doctrine primitive qu’un exposé historico-génétique des affir-
mations posées par les écrivains bibliques. Dans ce cas I’étude
du royaume de Dieu, de son fondateur, de la condition faite &
ses membres et de leurs espérances eschatologiques est en
somme suffisante. La vie de Jésus y ajouterait assez peu d’élé-
ments nécessaires ; je croirais méme que les procédés de
Reuss, qui débute par une étude magistrale sur le judaisme et
les tendances de 'Eglise primitive sont plus efficaces et plus



418 PAUL CHAPUIS

éclairants qu’une histoire du Christ si radicalement séparée de
son ceuvre de docteur.

Lorsque avec M. Bovon on cherche avec toute raison A rap-
peler «le fondement historique » du christianisme, cette mé-
thode ne saurait aboutir. Elle expose & des lacunes fort sé-
rieuses, i des morcellements aussi, qui brisent 'unilé de 'ccuvre
comme celle de l'impression. On désirerait connaitre, par
exemple, avec quelque ampleuar le milieu ou se forma le Maitre,
discerner ce qu’il a emprunté & son temps, aux idées courantes,
comment il a développé son point de vue original. Car enfin,
si grand soit-il, il appartient & I'histoire, sa place est marquée
dans un certain pays, une certaine race; il n’est point, bien
que la dogmatique lui ait donné cette apparence, un étre entre
ciel et terre, sans patrie, sans racines dans le sol humain.
Comment s’est-il développé, comment s’est formée cette cons-
cience unique, cette hauteur morale qui ascende & la perfec-
tion 7 A ces questions capitales, le livre de M. Bovon ne répond
que sporadiquement et quelquefois c’est le silence, trop de
silence. Ainsi les miracles (p. 282-294) et I'analyse critique de
ces faits sont trés fragmentairement traités; nous ne trouvons
nulle part une étude sur 'origine ou tout au moins sur la for-
mation probable de la conscience messianique de Jésus. Nous
lisons bien (p. 247) que dés le commencement de son activité
Jésus s’est considéré comme le Messie. Mais avant cette heure ?
Ne peut-on rien tirer des documents de plus précis, de plus
ample que ce qu’en déduit M. Bovon en parlant de 'enfance
de Jésus (p. 217-225) ? Qu’on relise, par exemple, sur ce sujet
spécial 'admirable chapitre de Charles Hase? et I'on verra ce
qu'une méditation profonde des évangiles et une psychologie
solide peuvent tirer de nos documents. Je n’entends point,
certes, qu'on « sollicite doucement les textes. » Mais, pour
faire revivre les hautes dmes du passé, Renan a raison de dire
« qu’'une part de divination et de conjecture doit étre permise.
Une grande vie est un tout organique qui ne peut se rendre

1 Dr Karl Hase, Geschichte Jesu. Leipzig 1875, Voir le § 35: Die Mes-
stas-Bestimmung.



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 419

par la simple agglomération de petits faits. Il faut qu'un sen-
timent profond embrasse I’ensemble et en fasse 'unité1. »

En d’autres termes, pour établir solidement « le fondement
historique » de cetle grande ceuvre de la rédemption & laquelle
M. Bovon éléve un si grandiose monument, il et fallu, nous
semble-t-il, commencer par une Vie de Jésus au sens ordinaire
du mot et non par un exposé sous forme de théologie biblique.
Celle-ci a nui & celle-la; il y a juxtaposition et non fusion, et
c’est la synthése qu’exigeait le plan de I’écrivain.

Nous lui ferions la critique qui fut jadis adressée 4 Reuss,
qui la reconnut fondée, ce que rappelle M. Bovon lui-méme
(p. 40) : « Tant qu’on ne s’est pas formé une idée nette et pré-
cise de la personne du fondateur de I'Eglise, sa doctrine ne sera
comprise qu'imparfaitement; elle sera comme suspendue en
Pair, détachée de la réalité concréte qui a dit lui servir de base. »
Le théologien de Lausanne n’a qu’incomplétement satisfait a
cette juste remarque. Reuss avait pour excuse je ne sais quel
eétonnant scepticisme au sujet de la possibilité de cette entre-
prise. Son émule est affranchi de ce scrupule. Quelle ceuvre
superbe nous auraient donnée ses talents et son savoir si, sai-
sissant le probléme dans son ampleur, il avait résolument placé
Jésus de Nazareth sur le piédestal de I’histoire, nous montrant
ses origines, son éducation, la genése de sa pensée, les élé-
ments générateurs de sa vie, la doctrine s’épanouissant dans
la vie, cette vie se déployant en des horizons toujours plus
vastes jusqu’a la consommation finale ! Combien plus réelle et
moins scolastique ressortirait la figure du Maitre dans son unité
incomparable! Sans parler, ni de I’Anglais Farrar, ni de Hase,
de B. Weiss ou de Beyschlag, Théodore Keim est celui qui,
malgré certaines lacunes, s’est le mieux approché du but, dans
une ceuvre que chacun connait.

1 Ernest Renan, Vie de Jésus (15 éd.) Introduction, p. C (100). Rappe-
lons & ce propos le tout récent livre de M. Gabriel Séailles : Ernest
Renan, essai de biographie psychologique (Paris, Perrin), une étude
vraiment magistrale, & la fois juste et noblement sévere pour l'ceuvre
de Renan. Voyez des pensées analogues & celles du grand critique chez
M. Bovon, p. 61 et 62.



420 PAUL CHAPUIS

11

Nous ne nous arréterons que peu 4 la critique littéraire des
documents canoniques utilisés. Pour les synoptiques, M. Bovon
accepte, avec une prudence tout & fait digne d’éloge en la ma-
tiere, les résultats généraux de la critique contemporaine. Les
trois évangélistes ne se seraient pas connus les uns les autres
sous la forme que revétent actuellement leurs ouvrages. Mais
indépendamment de la tradition orale et des renseignements
propres & chacun d’eux, ils auraient utilisé tous « une collec-
tion des discours de Jésus faite par Matthieu, une rédaction
sans plan détarminé des souvenirs de Pierre, peut-étre un
récit judéo-chrétien d’une certaine importance utilisé par Luc,
en tous cas beaucoup de narrations fragmentaires (Luc 1, 1),
recueils d’enseignements du Seigneur ou d’anecdotes, toutes
plongeant leurs racines dans le sol de la tradition apostolique. »
(p. 130.)

La question est moins simple ou, si I'on veut, ’accord plus
difficile, lorsqu’il s’agit du quatriéme évangile. L’ouvrage qui
nous occupe admet non seulement son authenticité, mais le
caractére historique soit des faits soit des discours. Ceux-ci
sans doute n’ont pas été prononcés tels quels par le Seigneur,
comme le démontrent jusqu'a I’évidence la couleur uniforme
de la pensée et de la diction (p. 168) ; mais I'écrivain entend
reproduire la substance des lecons qu’il avait recueillies de la
bouche de Jésus (169).

Si ces conclusions, trés habilement et fermement défendues,
sont exactes, nous nous demandons pourquoi dans I'exposé
systématique de la pensée du Christ, M. Bovon nous donne
d’abord I’enseignement du Maitre d’aprés les synoptiques,
ensuite, en un chapitre bien distinct, cet enseignement d’aprés
le quatriéme évangile. La différence des sujets traités dans nos
deux catégories de sources ne constitue guére une raison dé-
cisive. Est-il bien vrai que dans les synoptiques Jésus parle
surtout de son ceuvre, dans le quatriéme évangile de sa per-
sonne? (p. 155.) [’argument est spécieux et je le soupgonne



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 421

trés fort d’avoir été inconsciemment aiguisé par 1'école, et non
certes par M. Bovon en particulier, pour les besoins de la cause.

A y regarder de prés, les récits de Matthieu, Marc et Luc
mettent en un singulier relief la personnalité du Maitre. 1l s’y
donne aussi bien que chez Jean comme instrument du salut;
nous entendons son moi retentissant qui appelle & lui les tra-
vaillés et les chargés, qui pose le dilemme pour lui ou contre
lui, sans échappatoire possible, qui exige pour le suivre le
renoncement absolu, qui déclare indigne delui, dans des textes
présents a toutes les mémoires, ceux qui préféreraient & son
autorité, & 'amour qu’il réclame, les affections naturelles et
sacrées. Le fils de 'homme prétend a la maitrise du sabbat
sacro-saint, & une autorité qui transforme pour les accomplir
les préceptes légaux, et ce moi puissant s’établit au-dessus des
interprétes les plus respectés du code sinaitique. Que veut-on
de plus, je vous prie ? Ce n’est pas la personne que présente
d’une facon générale le quatriéme évangile, ce sont certains
cotés, profonds, sublimes, spirituels tant qu’on voudra, de cette
personne. L’ceuvre du Christ d’ailleurs n’est point oubliée; les
miracles, le sens que Jésus donne & sa mort en font souvenir,
malgré ’angle sous lesquels les place I’écrivain pour réaliser le
but spécial de son ouvrage. M. Bovon n’a-t-il pas écrit lui-
méme un trés beau chapitre sur U’ceuvre du Fils dans le monde,
d’aprés I’évangile johannique ? (p. 501.)

En tous cas, la logique du point de vue défendu par M. Bovon
exigerait la fusion des sources, 'emploi simultané des synop-
tiques et de Jean. Ce point de vue critique admis, quelle belle
unité gagnerait ’exposé doctrinal! Car je ne vois guére dans
cette hypothése de bonnes raisons tirées de la nature méme
des choses pour faire de Jean un chapitre spécial. Tout ce
qu’il renferme peut aisément, doit naturellement prendre
place ailleurs. Le « Pére et le Fils, » jemprunte ces titres &
I'auteur, dans la section consacrée au « fondateur du royaume
de Dieu. » « Le monde » et « 'ceuvre du Fils dans le monde »
aussi bien que « la vie éternelle » dans la section qui traite
des « membres du royaume de Dieu » enfin « le jugement et
le siécle & venir » dans « la consommation du royaume de



422 PAUL CHAPUIS

Dieu. » Je congols qu’on se récrie, qu’on argué des différences
profondes qui séparent les modes de penser, la facon de pré-
senter les choses; qu’on songe, par exemple, & ’eschatologie.
Mais alors c’est un aveu ou tout au moins un indice que ’'emploi
du quatrieme évangile, dans une étude de I’enseignement et de
la vie de Jésus, doit étre établi autrement, avec plus d’exacti-
tude et de réserve, d’aprés une solution moins simpliste du
probleme critique.

Nous permettra-t-on d’insister ? Le seul fait de séparer net-
tement I’exposé doctrinal tiré de nos deux grandes sources
constitue une objection grave aux méthodes du théologien de
Lausanne, puisqu’il est obligé de nier implicitement P'unité
méme de la pensée du Nazaréen. Avec M. F. Godet, on explique
cette différence de ton et d’allure par la nature du sujet. « De
quel droit rétrécir le génie de Jésus, s’écrie M. Bovon, jusqu’a
prétendre qu’il était lié & 'une des deux maniéres sans en
pouvoir sortir? Assurément les synoptiques nous ont conservé
les discours élémentaires du Seigneur, qui portent avant tout
sur « les choses terrestres » (Jean III, 12), c’est-a-dire sur
I’'obéissance & Dieu par la conversion et par la foi. Mais
lorsque, quittant le domaine des expériences accessibles & ses
disciples, Jésus dévoile les profondeurs mystérieuses de sa
personne, n’est-il pas naturel que son langage s’exalte et qu’il
devienne moins saisissable, parce qu’il est plus élevé. C’est
I’idée qui se crée ce style spécial. » (p. 154, 155.)

Ces considérations sont intéressantes et renferment beau-
coup de vues trés justes; mais dans la mesure méme de leur
justesse, elles élévent notre objection & sa supréme puissance.
Les synoptiques ne sont pas si imparfaits qu’on se P'imagine;
cette accusation souvent répétée est une suggestion johannique,
je veux dire un argument destiné & prouver la nécessité du
quatriéme évangile, qui, malgré sa valeur religieuse unique, est
historiquement incomplet, exclusivement poussé vers un but
spécial. Au moyen de Matthieu, Marc et Luc, on reconstitue
aisément la figure du Maitre, ce que le quatriéme document y
apporte de précision chronologique et d’horizons nouveaux
ou sublimes est implicitement donné parla théologie primitiye.



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 423

A qui, d’ailleurs, Jésus dévoile-t-il ces « profondeurs mysté-
rieuses de sa personne, » qu'on dit « inaccessibles » méme au
cercle intime ? A un auditoire qui en moyenne est identique
pour les capacités spirituelles & celui qu’indiquent les synop-
tiques : les pharisiens de Jérusalem avec le peuple des péle-
rins qui emplit la cour du temple, foule populaire, s’il en fut,
comme celle de Galilée ol rabbins et principaux forment aussi
un coin du tableau. Ailleurs des malades, un aveugle, une Sa-
maritaine, ames qui devaient ressembler beaucoup a celles des
Iépreux, du jeune riche ou d’autres acteurs du drame évan-
gélique primitif. Devant le peuple et non dans la salle haute,
les témoignages les plus profonds sur sa personne, dans Jean
VII, par exemple, comme dans Mat. XI, 27, trop exploité &
titre de bloc erratique ou de bolide johannique perdu duns la
narration synoptique 1.

L’énergie du sentiment, la nature du sujet influent stirement
sur la forme dela pensée. N'est-ce pas le propre de I'éloquence
que de mouler ainsi les canaux qui la répandent? Mais, & part
quelques textes isolés comme Jean XII, 27, le document johan-
nique est le plus uniforme que je connaisse, large fleuve au
cours solennel et limpide, choral spirituel et harmonieux dont
Iallure partout 4 peu prés identique marque bien I'unité d’ins-
piration. Rien de plus calme dans la forme que les discussions
du Maitre avec ses adversaires sur Uautorité et la valeur de sa
personne et de son témoignage. Méme note encore, alors qu’il
s’entretient avec Nicodéme ou la Samaritaine ou ¢u’il donne
aux foules de la multiplication des pains sa chair & manger,

! La plupart des écrivains reconnaissent 'authenticité de ce fragment
(Mat. X1, 27). Keim (Jesus von Nazara, [, p. 380) en commente admi-
rablement le sens et corrige heureusement le texte d’apres les citations
des Peres et des suppositions bien motivées (&vw au lieu d'émeywdoker, et
I'aoriste au lien du présent, quoique, il faut hien le dire, nos manuscrits
soient évidemment favorables i la premiire legon.) On pourrait constater
que ce verset 27, rompt quelque peu le mouvement des idées; cette
forme didactique entre 'action de grice, versets 25 et 26 et 'appel qu
en découle, versets 28 i 30, a quelque chose d'insolite. Mais la critique
verbale scule consultée n'autoriserait pas le retranchement. — Com-
parez, du reste, Luc X, 22,



424 PAUL CHAPUIS

son sang & boire. Du prologue au chapitre vingtiéme, que le
Baptiste, ou Jésus, ou I’écrivain soient mis en scéne, c’est tou-
jours le méme accent grave. Quand enfin I’on pénétre la subs-
tance méme des développements, qu’on met en regard I’escha-
tologie synoptique et sa spiritualisation chez le disciple aimé, il
parait bien difficile d’'user du document 2 titre de source his-
torique, sans détermination plus précise.

Il est dans l'ordre des choses d’accorder & Jésus toute la
richesse et la variété des dons qui font une personnalité puis-
sante. Mais si Buffon a dit vrai en affirmant que « le style c’est
I'hnomme, » 'écho synoptique et 1’écho johannique marquent
bien deux personnalités distinctes. Ici la sentence frappée, le
maschal hébraique, la figure simple de la parabole, I'affirma-
tion qui porte avec elle sa preuve plus que le raisonnement
déductif. La le procédé du parallélisme progressif, une dialec-
tique qui serpente et qui volontiers a pour sujet ou pour
centre un mot, une thése dont la forme rappelle 1'évangile
primitif (Jean VIII, 58 ; etc.). C’est la caractéristique méme de
la premiére épitre johannique. La différence des méthodes
n’est pas ici affaire de style, qui d’ailleurs est attribué a Jean ;
elle a sa source dans deux manieéres trés distinctes de montrer
les idées et de les faire saillir. La différence dessine deux carac-
teres, deux personnalités, que la critique littéraire saisirait avec
une évidence trés nette, si, en théologie, le préjugé dogmatique
n’était pas 14 pour paralyser et obscurcir le jugement. Pour-
quoi dés lors tenter des harmonisations, des réductions im-
possibles a 'unité? (p. 154, 155.)

Le point de contact, d’autre part, est aisé & découvrir. Il
réside dans l'identité du sujet traité par les quatre documents
et du méme amour qu’il inspire aux écrivains. Mais combien
différente la maniére de I’'aborder! On dirait deux écoles esthé-
tiques, la réaliste en face de I'idéaliste. Les synoptiques, écho
des traditions premieéres, écho elles-mémes des simples souve-
nirs qu'on avait gardés du Nazaréen, reproduisant faits et pa-
roles didactiques avec toute la fraicheur du drame réel. Il y a
chez eux une naiveté, une objectivité, un minimum d’art voulu,
trés peu de ces réflexions personnelles qui infléchissent la



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 425

pensée et font voir ’auteur dans son livre. On dirait une sorte
de photographie avec peu de retouches, un fac-similé des tra-
ditions recueillies dans cette phase o, vivantes encore, elles
n’ont pas été trop fortement remaniées. Jean, au contraire, a
fondu ses souvenirs dans sa personnalité propre. Il se sou-
vient en effet; I'impression des lieux, des temps, des gestes
est gravée dans son ame. Mais son but n’était pas de reproduire
cette impression et cette histoire, comme on fait la copie d’un
discours. En racontant Jésus, il a raconté ce qu’il pense de
Jésus, comment il I’a saisi, ce qu’il contemple en lui, ce qui
le frappe et le résume. Il est peintre et peintre créateur. Tout
en rendant son modéle, il sait lui donner la lumiére, ce trait
génial qui I’éléve au-dessus de imitation du réel, sans cesser
d’étre un portrait ressemblant. Voilda pourquoi le portrait du
maitre traité par Jean est un chef-d’ceuvre de Jean. Il I'a
signé comme Raphaél ses vierges, non, hélas! de son nom
en toutes lettres, mais du reflet de sa grande personnalité.
Nous disons Jean. Avec M. Bovon, en effet, nous pensons
qu’apres toutes les discussions auxquelles a donné lieu ce pro-
bléme personnel, 'opinion non pas démontrée, mais la moins
improbable, est encore celle qui fait du fils de Zébédée le pein-
tre dont nous venons de parler. La réplique n’est pas impos-
sible; parmi les objections, il en est de trés fortes, mais la
balance me parait pencher en faveur de apdtre. David Strauss
I'a déja dit; ’état actuel de la critique n’est pas absolument
défavorable & cette hypothése. Ernest Renan lui-méme, s’il se
refuse a4 appeler I’écrivain du nom de Jean de Bethsaide, ex-
prime pourtant une opinion analogue. Il cherche auteur dans
I'entourage immédiat de Jean, dans « I’école d’Asie-Mineure. »
« Cette école, écrit-il, savait mieux diverses circonstances
extérieures de la vie du fondateur que le groupe dont les sou-
nirs ont constitué les synoptiques. Elle avait notamment sur
les séjours de Jésus & Jérusalem, des données que les autres
Eglises ne possédaient pas.... Certains passages de Luc ou il
y a comme un écho des traditions johanniques (la famille de
Béthanie par exemple) prouvent d’ailleurs que les traditions
conservées par le quatrieme évangile n’étaient pas pour le

THEOL. ET PHIL. 1895 28



426 PAUL CHAPUIS

reste de la famille chrétienne quelque chose de tout i fait
inconnu . »

De l'authenticité on conclut volontiers au caractére histo-
rique du document et on I'emploie alors sans discernement
suffisant dans I'exposé de la doctrine de Jésus. Dans I'espéce,
¢’est une erreur, me parait-il; les conclusions dépassent les
prémisses. Il suffirail presque d’ouvrir le livre, semble-t-il,
pour s’apercevoir dés la premiére page que 'écrivain n’a pas
prétendu parler de Jésus en historien ; il en parie en théolo-
gien, un nom que I’Eglise aime justement & lui donner. Le pro-
logue que 'on ferait bien de comparer & celui de Luc pour peser
les différences, indique déja nettement le but poursuivi. A moins
d’étre un hors-d’ceuvre, ne dit-il pas que ’écrivain va montrer,
afin que nous croyions, le déploiement en Jésus de Nazareth
du Verbe divin, 'incarnation de Dieu dans I’homme ? C’est,
pour parler la langue du jour, une préoccupation hautement
religieuse qui l'inspire, ce qui interdit de prime abord d’iden-
tifier ce Logos avec ceux de Philon ou de Justin marlyr, qui
se meuvent davantage dans le ciel métaphysique 2.

Si 'espace et la patience des lecteurs nous y autorisaient,
nous nous attacherions & démontrer ici comment les méthodes
littéraires de I'épocjue autorisent et expliquent cette fusion des
souvenirs historiques et de la libre composition, disons de la
méditation personnelle et du revétement quelle donne aux
faits, ce que 'on voudra bien ne pas identifier, en vertu d’'un
raisonnement aussi peurigoureux que fréquent, avec la fraude
méme inconsciente. Ainsi se concilierait, & nos yeux, chez
Jean le role de témoin et celul de théologien personnel que
I'on a tant de peine & unir. Un exemple de 'antiquité, sou-
vent cité a juste titre, nous fournit une trés curieuse analogie.
Les Dialogues de Platon racontent Socrate en une maniére

1 Vie de Jésus. X Ve édition, 1877, p. 80.

2 Voy. Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1392, I'avticle de Harnack :
Ueber das Verhiltniss des Frologs des vierten Evangeliums z2um ganzen
Werk. Cf. H. Holtzmann, Der Logos und der eingeborene Gottessohn im
vierten Evangelium. (Zeitschrift fiir wissen. Theologie de Hilgenfeld, 1893,
p- 885-407. — Voy. aussi Bovon, p. 165 et 175 entre autres.



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 427

toute johannique, tandis que les Entretiens de Xénophon sur
e sage de la Gréce rappellent plutot la méthode synoptique.
Ceux qui ont étudié 'enseignement socratique se sont attachés
4 Xénophon, mais n’ont pas négligé 'ceuvre si personnelle des
Dialogues.

Cet exemple indique quelle place nous accorderions au
Théologien dans une ceuvre qui veut établir le fondement his-
torique du christianisme. Cette source de renseignements
impose au critique un travail délicat. Qu’on suive les principes
de B. Weiss? ou ceux de Wendt 2, qui ont ouvert la voie dans
cette direction, ou tels autres qu’on jugerait préférables, il im-
porterait d’extraire du quatriéme évangile les matériaux pro-
prement historiques. J’ai dit 'ceuvre délicate ; elle n’est pas im-
possible. On rencontre, par exemple, dans ce livre de ces mots
frappés, plastiques, tels que Jean VIII, 58 et d’autres, qui ré-
veélenl la maniére du Maitre; les points de contact avec les
synoptiques, jusqu’au fameux « bolide,» dont 'origine reste
peut-étre douteuse, puisqu’on ne peut dire ’heure de sa chute
dans la tradition primitive, seraient d’assez bonnes pierres
de touche. A cela prés, Reuss et d’autres ont eu de trés fortes
raisons pour absorber, sinon I'ensemble, du moins une bonne
part du livre dans la théologie johannique. Par un de ses
cotés, en effet, et non le moindre, cette ceuvre est une facon
sublime de traduire la personnalité du Maitre; elle trouve
dans le paulinisme autant et plus que dans les synoptiques un
paralléle également grandiose.

III

(Yest assez de critique externe, sans doute. La personnalité
du Christ pose un probleme plus intérieur, dont M. Bovon a
justement senti Pimportance : Les documents qui nous font
connaitre Jésus lui atiribuent un grand nombre d’actes mira-
culeux. Ils ne sont pas a cet égard uniques dans I’histoire reli-

1 B, Weiss, Kritisch-exegetisches Handbuch (collection Meyer) iibéer das
Evangelium Johannes. 6° élit. Gottingen 1880.
2 Wendt, Die Lehre Jesu. 2 vol. 1886 et 1890. Gotlingen.



4328 PAUL CHAPUIS

gieuse; Cakya-Mouni et Francois d’Assise ont leur couronne
de prodiges et avec eux combien d’autres! Pourquoi I’opinion
ecclésiastique raye-t-elle d'un trait de plame rapide les pro-
diges des uns, tandis que pour les autres, ceux de Jésus, des
apotres ou méme de P’Ancien Testament, elle prétend ré-
server le caractére historique ? La nature des témoignages
écrits n’est point ici 'argument saillant, bien qu’il en puisse
sembler & l'illusion commune. Les arguments décisifs ont une
source plus profonde et de tout autre ordre que 'ordre histo-
rique. M. Bovon s’est rendu compte de cette difficulté; je n’ose
dire qu’il l'ait résolue de facon & satisfaire de légitimes cu-
riosités. Je serais surpris qu’un disciple convaincu de Jésus-
Christ, pénétré de la culture contemporaine, conscient de la
valeur du probléme, fit absolument rassuré ou satisfait de son
apologétique.

La conception autoritaire, lorsqu’elle prend au sérieux sa
facon de définir I’Ecriture sainte et son autorité infaillible, est
ici fort & son aise : Le contenu des documents sacrés est ga-
ranti par son divin auteur, donc les miracles du Christ, comme
ceux d’Elie ou de Moise, doivent étre historiques ; les phéno-
ménes analogues rapportés en dehors de la sphére de la révé-
lation sont sans garanties, quand ils ne procédent pas du
démon. Les prémisses admises, le raisonnement est a peu
prés tenable. Fort éloigné de ces vues en ce qui nous con-
cerne, nous professons pour le biblicisme absolu le plus grand
respect, lorsqu’il est assez héroique pour supporter et tirer
toutes les conséquences de son principe. Avouons méme que
sa construction, si faibles qu’en soient au point de vue scienti-
fique les fondements, a plus de solidité et méme de portée
religieuse que le systéeme batard fort en cours aujourd’hui, en
vertu duquel on repousse avec une sorte d’horreur le postulat
de l'inspiration pléniére, sans voir les conséquenses que cet
abandon entraine dans la facon d’envisager I’histoire et 'auto-
rité en matiére de foi.

(’est pourtant avec une singuliére vigueur et une conviction
trés appuyée que le professeur de Lausanne combat la tradi-
tion catholisante. A ses yeux I’étude des origines chrétiennes



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESNS DE NAZARETH 429

doit étre soumise aux mémes procédés scientifiques que celle
d’un événement quelconque de I’histoire profane (p. 50). De 14,
non sans hardiesse et une large part de vérité, il conclut
qu'une méthode critique digne de ce nom est loin d’impli-
quer la négation & priori du miracle. Aussi combat-il ce radi-
calisme extréme, soit qu’il ait pour source, comme chez
Strauss, la théorie déterministe, ou comme chez Renan et
I’école de Tubingue 1, de simples probabilités historiques. Pour
quiconque admet I'ordre moral, qui est celui de la liberté en
Dieu, la possibilité, la réalité du miracle se déduiraient naturel-
lement du principe. Le miracle n’est qu’une intervention de
Dieu dans le monde (p. 57) 2 dans un but rédempteur. L’heure
de cette intervention spéciale constituerait la période miracu-
leuse de lhistoire (p. 56) : Jésus en marque l'apogée; il en
est la fioraison supréme ; nos jours semblent, & entendre 1'écri-
vain, ceux de l'arriére-automne, car les miracles y sont nuls
ou rares (p. 57), et si on lui objecte que le surnaturel au sens
du miracle semble une interruption de l'ordre universel, il
répondra que «1'état ordinaire de 'nomme étant le péche,
avec son triste cortége de souillures et de souffrances, le sur-
naturel dans lequel éclate la force divine qui nous en affranchit,
se présente comme une restauration et non comme un dé-
sordre, puisqu’il est 'expression d’une vie plus élevée et qu’il
rétablit le lien des étres en réconciliant 'homme avec Dieu. »
(p- 56.)

Il sort de la, avec une singuliére clarté, que le miracle peut
étre un fait réel, mais que la critique historique, dans la vie
de Jésus, en particulier, doit se prononcer sur chaque cas
spécial. La théorie du bloc, si chére & M. Clémenceau et,
dit-on, & nombre de théologiens, est nettement condamnée.
Aussi regrettons-nous que dans le livre de notre auteur, le
chapitre consacré a cette portion de Iactivité du Maitre soit

1 Edonard Zeller, par exemple, écrit : « Lequel est le plus vraisembable,
qu’un fait qui contredit toute analogie se soit réellement pass¢ ou que
la tradition qui le rapporte soit fansse?> (Bovon, ouv. cit., p.57.) Voy.
encore Frnest Renan, Vie de Jésus, 'introduction.

2 Bovon, Dogmatique, tome I°7, p. 522 et suivantes.



430 PAUL CHAPUIS

resté si sommaire. Une analyse un peu serrée de quelques
faits de cet ordre, elt éclairé et peut-éire rectifié la théorie.
Nous n’avons guére que des échappées sur deux ou trois ques-
tions. Ainsi les démoniaques seraient probablement des ma-
lades atteints d’affections nerveuses : « Est-1l naturel de sup-
poser que des maladies que nous n’hésitons pas & expliquer de
nos jours par des désordres nerveux, alent été causées, au
temps de Jésus, et & cette époque seulement!, par des éties
malins, satellites de Satan, par un déchainement exceptionnel
de la puissance du diable? Tout homme impartial reconnaitra
que la question est pour le moins douteuse et que, si 'autre
hypothése ne se présente pas avec une force d’évidence qu’on
ne saurait d’ailleurs obtenir en ces matiéres, elle n’en a pas
moins une sérieuse vraisemblance et ne peut étre écartée,
meéme par ’exégése la plus respectueuse des évangiles, comme
une fantaisie critique arbitraire et sans fondement. » (p. 289).
Ailleurs, en parlant du miracle du statére (Mat. XVII, 24-27) :
« Cet incident semble si étrange et se rapproche a tant d’égards
des actes de magie dont fourmillent les apocryphes, que méme
pour l'exégese la plus respectueuse....» Quoi? le fait parait
controuvé ? le caractére légendaire du récit extrémement pro-
bable ? Non pas; mais : « le doute semble permis. » C’est un
de ces cas ol décidément les scrupules, les hésitations de
Pécrivain paraissent sortir de 'ordre scientifique et provenir
d’ailleurs. Ses arguments nous préparent, nous font marcher
a une solution qu’on pressent dans 'argumentation ; on avance
d’un pas sir, appuyé sur un guide prévoyant et capable, mais
il nous lache 4 I’heure du pas important, gui, je le concois,
peut prendre, en face d’un certain public, toutes les apparences
d’'un pas dangereux. Ces renversements de vapeur produisent
des chocs pénibles. Ils font naitre un sentiment d’insécurité,
dont le trait suivant apportera la preuve.

Dans le récit de la tentation du Christ, M. Bovon repousse
pour d’excellents motifs I'interprétation littérale du fait ; il en
donne une explication morale, que met en reliefle drame exté-

1 La <« période miraculeuse,» si elle existait, expliquerait-elle peut-
étre ce phénomene exceptionnel?



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 431

rieur. Avec la conception matérielle, « le conflit, lisons-nous,
prend un caractére fantastique et merveilleux qui répugne
a la simplicité des évangiles; car si les écrits sacrés racontent
assurément des miracles, jamais ils ne donnent le récit de
monstruosités. A quoi bon, d’ailleurs, ce déploiement étrange
a travers les airs et qu’ajoute-t-il & la valeur morale de la
scene?» (p. 234). 11 serait difficile de parler avec plus de juge-
ment et de noblesse. Mais, en prenant sous cet aspect réaliste
pur, comme les anciens commentateurs le faisaient de la tenta-
tion du désert, d’autres narrations, telles que la multiplication
des pains et du poisson roti ou séché, la marche de Jésus ou
de Pierre sur les eaux, sont-elles beaucoup moins fantastiques
ou merveilleuses ou étranges qu’un « déplacement au travers
des airs? » J’avoue ne pas trés bien saisir en cette occurence
ol l'écrivain place, comment il détermine la ligne de démar-
cation entre la sobriété des narrations bibliques, tres réelle
d’ailleurs, et les fantaisies désordonnees de la légende, entre
le owpsiov biblique et ces prodiges dont fourmillent les textes
apocryphes. Qui jurerait que si les phénoménes rappelés
étaient narrés dans un de ces pauvres documents extra-
bibliques qu’on roue si volontiers de coups, ils ne tomberaient
pas de suite dans la classe des monstruosités réprouvées ? Je
crains que ce ne soit encore le livre plus qu’'une étude sérieuse
de leur contenu qui les protége et les sanve. Nos évangiles
procédent, certes, d’hommes sérieux, de narrateurs dignes de
foi, j’allais dire de témoins sincéres qui ont vu les choses
comme ils les ont pu voir. Meis 'auteur inconnu de I'Evan-
gile des Hébreux, dont il nous reste quelques fragments,
serait-il pour cela un fourbe ou un imbécile, et, lorsqu’il dit &
propos de la transfiguration que I’Esprit saint saisit Jésus par
le sommet de la téte pour le conduire sur le Tabor, je veux
que cette représentation plastique, cette précision géogra-
phigue dénotent une tradition postérieure, mais en quoi est-elle
moins noble, moins susceptible d’étre spirituellement traduite
que celle d’Ezéchiel VIII, 3 ou que la scéne de la tentation de
Jésus ?

En un mot, si les méthodes historiques préconisées permet-



432 PAUL CHAPUIS

tent de concevoir dans nos évangiles I'existence de narrations
fictives ou poétiques (p. 216, note 1), 'ceuvre de M. Bovon ne
nous offre pas pour appuyer cette these des développements
suffisants. Il aurait été utile, croyons-nous, quel que soit le
nombre des récits que M. Bovon range ou non dans cette caté-
gorie, de nous dire les raisons qui militent en faveur de cette
possibilité.

L’examen des phénoménes historiques généraux, les consta-
tations acquises par 1’étude des religions, sans parler des
recherches spéciales et détaillées dont nos documents évangé-
liques ont été I'objet, conduiraient & croire que la figure du
Maitre a dd participer en quelque mesure a la loi commune,
puisque, de l'aveu général des théologiens, elle ne saurait
échapper aux conditions ordinaires de I'histoire et que M. Bo-
von n’entend revendiquer pour I'étude du fondement historique
du christianisme que le privilége de la loi commune.

Or, que voyons-nous dans l'histoire ? Nous voyons que les
personnalités les plus hautes, les hommes qui ont créé & ’hu-
manité de nouveaux patrimoines, tout spécialement les rénova-
teurs de la religion ont été enveloppés par la postérité d’un
voile ou d’une auréole, fait de mythe et de légende. Cakya-
Mouni a son cycle ainsi que Zoroastre, les prophétes d’Israél
comme Romulus et les héros mythologiques de la Gréce. Je ne
recherche point ici dans quelle mesure il est convenable de
distinguer en cette matiere le mythe pur, simple revétement, au
moyen d’une forme concréte, d’une idée ou d’un sentiment, et
la légende, toujours rattachée, ne fut-ce que par le fil le plus
ténu, 4 un élément historique proprement dit. Je me borne &
une constatation générale et je demande, ce que M. Bovon
aurait pu nous dire, si la personnalité incomparable du Sauveur,
avec son retentissement au plus profond des 4mes, a échappé
a la loi générale, et si elle y a échappé, comment ce miracle
unique ¢’est produit, quels sont ses titres & étre accepté?

A nos yeux, qu’on veuille bien ne pas s’effrayer du paradoxe,
un cycle légendaire et mythique autour de Jésus de Nazareth
serait dans une large mesure un hommage a sa gloire et & son
influence unique sur les 4mes, Quand partout les génies de la



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 433

religion, infiniment inférieurs dans leur grandeur méme & ’en-
fant de Nazareth, ont vu leur figure ceinte de ’auréole, quand
sous cette forme les peuples ont donué essor a leur admiration,
A leur reconnaissance ou & leur haine, la puissance créatrice
des peuples n’aurait point tressé cette couronne au Maitre,
grand parmi les grands, au prince de ’ordre moral! Il est des
légendes, a-t-on dit, qui sont plus vraies que I'histoire. Elles
pénétrent jusqu’a I’dme des héros et traduisent le sens de leur
vie et de leur inspiration. Loin de ternir la figure du Nazaréen,
Papparition du phénoméne attesterait plutdt, s’il en était besoin,
les énergies de son influence. Un sillon aussi lamineux dans la
nuit de ’humanité ne se praduit pas sans projeter au loin ses
lueurs éclairantes.

Pour sortir sa figure, a titre d’exception, de la loi générale,
il faudrait statuer, pour la conservation de son histoire exempte
d’alliage, pour la protection de la tradition qui la concerne, des
circonstances absolument uniques. Ces circonstances ne se
sont pas présentées sous la forme de sténographes ou de gref-
fiers officiels rédigeant des procés-verbaux bien minutés. Il a
fallu I’hérésie marcionite qui la premiére éprouva le besoin d’un
canon ; il a fallu Irénée démontrant qu’il ne pouvait y avoir que
quatre évangiles, ni un de plus, ni un de moins; il a fallu et
l’autorité de I’évéque de Rome et I'inspiration pléniére du Livre
pour sortir nos documents des conditions ordinaires a la vie.
A chacun de savoir si ces titres lui paraissent suffisants. Quant
a ceux qui, abandonnant ce terrain, & le bien prendre un débris
du romanisme, affirment que les évangiles sont soumis aux
régles communes de I'histoire littéraire, ils ne devraient trouver
ni improbable, ni sacrilege qu’a la tradition positive se soit
meélée parfois la libre composition mythique et légendaire.

Les cercles de la piété courante, qui d’ailleurs réussissent de
moins en moins & embrasser I’ensemble des hommes vraiment
religieux et méme des disciples de Jésus-Christ, s’insurgent
instinctivement, nous le savons, en face de telles conclusions.
Cette répugnance, quand elle ne procéde pas des vues tradi-
tionnelles relatives & l'autorité spécifique des livres sacrés,
semble s’expliquer par deux causes. Volontiers on associe I'idée



434 PAUL CHAPUIS

de mythe ou de légende & celle de la fraude ou de la tromperie
cherchée. On atteint ainsi jusqu’a la valear morale des écri-
vains. Rien n’est plus injuste, ni plus faux. La légende n’est
pas, la plupart du tetnps, une invention personnelle ; elle tient
de la création spontanée, qui jaillit de 'impression méme qu’a
laissée son héros. Elle le fait revivre dans les dmes comme elle
fait revivre son Ame. A ce titre, présente dans toutes les reli-
gions, & leur origine, dans leurs périodes initiales, elle appar-
tient & T'histoire, puisqu’il est possible de saisir en elle quelque
chose des vertus et des sentiments suscités par celui qui en est
I’objet.

On s’'imagine ensuite que la légende et le mythe obscurcis-
sent 'histoire évangélique et I’anéantissent. Laissez pénétrer,
dit-on, par la plus légére des fissures, ces sédiments dans les
documents bibliques, vous ébranlez la maison que nous vou-
lons solide. Arriére les dangereuses lézardes! Comment péné-
trer des lors la figure vraiment historique de Jésus? Que
savons-nous de lui ? Il appartient précisément a une critique
pénétrante et respectueuse de répondre en détail & ces ques-
tions. Qu’on se rassure d’ailleurs; les conclusions méme les plus
exagérées de ce travail mettent encore en lumiére des maté-
riaux amplement suffisants & reconstituer la personnalité da
fondateur du christianisme. Je dirais méme, aprés tous les tra-
vaux entrepris, qu’il est peu d’apparitions historiques du passé
lointain, aussi solidement établies dans les réalités de leur vie
et de leur ccuvre que celle de Jésus de Nazareth.

Faut-il, en passant, répondre a4 une objection, que nous
avions crue définitivement écartée, mais dont je retrouve un
écho atténué (p. 211) dans le livre qui nous occupe. On dit
que I'’époque ou vécut le Christ était d’une culture trop
avancee, d'une civilisation trop haute et méme & son déclin
pour convenir A de telles végétations. Elles seraient spéciales
« 4 la période d'enfance de ’humanité. »

Avant de consulter les faits, rappelons la réponse que le ra-
dicalisme obstiné, mais clairvoyant d’'un Strauss, a faite a cette
observation, et qui reste juste alors méme (u’on ne partagerait
pas le sentiment déterministe du grand critique.



LA V1E ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 435

« I’idée d’un age historique, dit-il 1, il ne faut pas non plus
qu’elle nous fasse illusion. Pour tous les lieux situés sur un
méme meéridien, le soleil, dans la méme saison, n’est pas visible
au méme moment ; ceux qui habitent sur le sommet des mon-
tagnes ou sur des plaines élevées 'apercoivent plutot que ceux
qui résident dans des gorges et dans des vallées profondes ; de
meéme le temps historique ne se léve pas pour toutes les na-
tions 4 la méme époque. Le peuple, en Galilée et en Judée, n’a
pas d, par cela seul que la Gréce, avec sa culture développée,
et Rome, capitale du monde, avaient atteint un certain degré,
avoir atleint de son coté le méme degré. Mais, dit-on, le peuple
juif avait depuis longtemps I'habitude d’écrire; sans doute, et
meéme la période brillante de sa littérature était déja passce ; ce
n’était plus une nation croissante et, par conséquent, produc-
trice, ¢’était une nation sur son déclin. Mais, durant méme tout
le cours de son existence politique, le peuple hébreu n’a jamais
eu, a vrai dire, un senliment net de I’histoire ; ses livres histo-
riques les plus récents, par exemple ceux des Macchabces, et
méme les ouvrages de Joséphe, ne sont pas exempts de recits
merveilleux et extravagants. En fait, il n’y a pas de sentiment
nettement historique tant qu'on ne comprend pas I'indissolubi-
lité de la chaine des causes finies et I'impossibilité des mira-
cles, Cette compréhension qui manque a tant d’hommes, méme
de notre temps, existait encore moins & I’époque dont il s’agit
dans la Palestine et, en général, dans 'empire romain, parmi
la grande masse. Si une conscience, dans laquelle la porte n’est
pas fermée au merveilleux, est entrainée complétement par le
torrent de I'exaltation religieuse, elle pourra trouver tout croya-
ble; et si cette exaltation s’empare d’une grande foule, une
nouvelle faculté productrice s’éveillera, méme chez le peuple
le plus épuisé. Une Lelle exaltation n’avait pas besoin, pour
naitre, de miracles comme ceux qui sont racontés dans les
évangiles ; et, pour en concevoir la production, il suffit de sa-
voir quel était, & cette époque, 'appauvrissement religieux,
appauvrissement si grand qu’il inspirait aux esprits quisentaient

1 Vie de Jésus. Trad. Littré. [, p. 79 de 'introduction.



436 PAUL CHAPUIS

le besoin de la religion, du gotit pour les formes de culte les
plus extravagantes, et de se rappeler quelle énergique satis-
faction religieuse s’offrait dans la croyance & la résurrec-
tion du Messie mort et dans le fond méme de la doctrine de
Jésus. » |

Strauss, on I'a dit et justement redit, a introduit dans la
construction du mythe une dialectique savante qui contraste
avec I'idée méme de cette création spontanée. En fait, il est
assez certain que le mythe & I’état pur ne se montre dans I'his-
toire évangélique qu’en quantité infinitésimale. A vrai dire, nous
n’invoquerions pas contre lui les conditions que M. Bovon met &
sa naissance : « des peuples rebelles & I'abstraction, inhabiles au
maniement des idées » (p. 211); car le milieu palestinien ou
naquit ’évangile primitif répond mieux que tout autre & cette
caractéristique, sans compter que les plus philosophes des peu-
ples, les Hindous et les Grecs, ont dans leur héritage les my-
thes les plus éclatants, Mais la personnalité de Jésus, son carac-
tere est historiquement assez puissant pour que la réflexion et
le sentiment religieux aient trouvé dans la réalité méme de sa
vie les éléments nécessaires 4 son expression. Dés lors le mythe
historique, autrement dit la l1égende, les créations qui ont pour
noyau central un fait interprété ou transfiguré, ont joué un plus
grand role que le mythe dogmatique ou philosophique dans la
premiére tradition chrétienne.

Le milien méme des communautés primitives, composées
d’ames ardentes, mais sans culture, ouvertes aux impressions
les plus vives, est éminemment favorable & ce phénomeéne.
L’état de culture ne contrebalance que faiblement cette force
cachée et jamais absolument éteinte ; les formations légendaires
défient le temps, traversent les siécles. Que sont dans le catho-
licisme les histoires des saints? Ce serait une si-nguliére ma-
niére d’entendre la critique que de voir partout, comme le fait
la petite polémique protestante, des fraudes pieuses, des
inventions intéressées, des fourberies méme. En plein treiziéme
siécle, Francois d’Assise n’a-t-il pas eu son cycle légendaire,
et si I'on fouillait un peu plus avant, serait-il si difficile de
retrouver des éléments analogues dans l'histoire de Martin



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 437

Luther 1, au siécle méme de I'imprimerie, sans méme qu’il soit
besoin de parler de la légende napoléonieane ou avec M. Astié
du Vinet de la légende et de celui de I'histoire; tant il est vrai
qu'en face des génies supérieurs, 'imagination créatrice des
peuples méle ses sentiments ou ses passions a I’histoire. Songe-
t-on que durant trente années au minimum, la vie du Maitre
a été presque entiére abandonnée 4 I'unique tradition orale,
colportée de communauté en communauté au sein de milieux
ol la grande et légitime préoccupation était celle de la gran-
deur incomparable du Sauveur, et non les minuties d’une
chancellerie qui compulse des documents? Dans ces condi-
tions, l'absence absolue d’éléments légendaires constituerait
un probléme historique absolument unique et autrement diffi-
cile que la présence de quelques éléments légendaires dans la
tradition recue.

Si M. Bovon nous avait donné une analyse plus précise du
surnature!l, il nous aurait peut-étre fourni un au moins des
éléments propres a4 discerner dans nos documents l’élément
historique des sédiments légendaires, non pas que le surna-
turel soit en lui-méme et toujours le signe de la libre compo-
sition, comme le voudrait la philosophie de Strauss, mais parce
que, dans cette sphere, I'écrivain I'a indirectement marqué
(p. 234), il est certaines formes étranges du miracle qui prétent
au soupcon. Malheureusement la théorie exposée est elle-méme
trop indécise (p. 56, 57, 292, etc.; Dogmatique 1, p. 523, 524),
pour fournir un point d’appui ferme & la critique. Nous ne
saurions la refaire ici. Mais quelques questions établiront
notre dire et poseront quelques bases & I'élude d’un probléme
gue nous nous proposons d’étudier ailleurs.

Est-il exact, par exemple, de définir le miracle, qui est dans
I'espéce la forme du surnaturel visée, « une intervention de
Dieu dans le monde. » Le déisme, si d’ailleurs il admettait le
miracle, pourrait parler de la sorte; mais quand au point de
vue d’une conception religieuse plus profonde, que Jésus a
marquée d’une maniére si admirable (Mat. VI, 24-34), on pro-

1 Télix Kuhn : Luther, sa vie et son euvre. Tome 11, p. 8 et suivantes :
« La légende veut que le diable lui apparit corporellement. »



438 PAUL GHAPUIS

clame V'action divine incessante dans l'univers, le sens de la
formule proposée échappe. Qu’est-ce qu’une intervention d’'une
personne partout et toujours agissante ? Le miracle ne saurait
étre tout au moins qu’une action spéciale, disons mieux un
mode spécial de ['activité de Dieu, soit que ce mode corres-
ponde & une réalité effective, & une forme objective a définir,
soit qu’il se présente comme une maniére dont nous saisissons
subjectivement certains phénomenes particuliers.

Du haut d’un rocher, par exemple, un faux pas me précipite
dans une gorge profonde de la montagne. Dans ma chute, je
puis me retenir & un arbuste et éviter une mort probable. Au
point de vue du miracle objectif, je dirai que la Providence,
qui prévoyait ma chute, a placé la le buisson, qu’elle I'aurait
créé 4 linstant méme, s’il et fallu, pour me sauver. Cest
proprement le miracle. Au point de vue subjectif, au contraire,
je rendrai grice a Dieu de sa paternelle providence, tout en
supposant légitimement que le buisson ne fat point l& pour
mol, qu’il aurait ponssé sar la corniche, alors méme que jamais
nul homme n’aurait abordé la région. C’est le surnaturel
moral.

Buisson & part, M. Bovon se prononce pour la premiére ma-
niére et dés lors se pose une vieille et précise question, trop
souvent oubliée : I'ansle miracle y a-t-1l intervention de causes
secondes, ou est-il objectivement parlant une action directe,
nouvelle, créatrice, de la puissance et de 'amour divin ?

Un nombre considérable d’interprétes de la vie de Jésus
adoptent le premier point de vue. Tout en combattant & juste
titre le rationalisme, ils demeurent dans ses méthodes et
cherchent & propos des phénomeénes dits surnaturels des ana-
logies, des lois dans l'ordre naturel. Ils veulent les expliquer,
c’est-a-dire en fournir des raisons propres a les rendre intel-
ligibles. C’est ainsi que jadis le pieux Olshausen voyait dans
la multiplication des pains une accélération du procédé na-
turel qui produit le grain dans le sein de la terre. Au sujet des
guérisons opérées par le Maitre, on invoque les phénomeénes
de suggestion, 'impression que son attitude et sa haute per-
sonnalité exercaient sur les souffrants. Cette derniére remarque



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 439

renferme une large part de vérité. Mais qu’on n’oublie point les
conséquences de cette affirmation. Elle nous parait d’'un coteé
voiler le caractére de Jésus, méconnaitre le fond méme de sa
pensée religieuse et des causes toutes spirituelles qui inspi-
raient son action et, de l'aultre, constituer la négation la plus
claire et la plus absolue du surnaturel. Le miracle n’est plus
dés lors qu’un phénomeéne rare, inexpliqué, mais dont on peut
a peu preés espérer de découvrir les causes secondes!, Il rentre
dans 'ordre de la nature et de nos recherches possibles; il
disparait.

M. Bovon a trop de philosophie pour se laisser en général
entrainer sur e¢e terrain. A ses yeux le miracle est une mani-
feslation partielle de la puissance créatrice (292); a ce titre il
demeure inintelligible comme TPest le commencement des
choses (290). Si nous saisissons bien la pensée, il sortirait
alors du domaine de nos connaissances ; 1l reste incognoscible,
nous ne saurions en établir scientifiquement la genése. Je ne
sais si 'on a calculé les conséquences de cette affirmation qui
poserait immédiatement cette (uestion: Comment pouvons-
nous percevoir le miracle, dire qu'un phénomeéne est ou n’est
pas miraculeux dans un cas donné? A (uel signe, au point de
vue scientifique, reconnaitre le caractére de cet inintelligible ?
Seraient-ce les lois mémes de notre esprit qui se refusent a le

1 Dans la Revue chrétienne (mai 1894) M. le Dr Gibert éerivait: « En
réalité ces deux mots, miracle et surnaturel ne peuvent s'appliquer qu’a
notre /gnorance des lois supérieures que nous connaitrons plus tard et
qui, aujourd’hui sont & peine soupgornées. » M. Bovon (Dogmatique I,
p- 525, note 2) cite cette pensée & I'appui de son affirmation : « Lorsque
cette cause (qui explique le ou les faits) n’apparait pas clairement ou
qu’elle échappe aux analogies naturelles, il faut reconnaitre wune rupture
du déterminisme physique, ce qui n'est autre chose qu'un indice révélant
I'intervention de quelque principe nouveau.

Le Dr Gibert, sije l’entends, définirait ie miracle comme un fait dont
nous ignorons i 'heure actuelle la cause efficiente, ce qui équivaut an
fond i 1a néoation dn miracle an sens ordinaire du terme. M. Bovon de
son cotd aboutit, dans eette note tout au moins, qui me semble en con-
tradiction avec 'exposé du sujet dans le premier volume de son grand
ouvrage, i des conclusions analogues, avee une inexactitude de plus dans
le résultat fina!. La science et méme la foi se refusent en effet a noter



440 PAUL CHAPUIS

proclamer, lorsqu’il s’agit non pas d’un fait non constaté, comme
la création, mais d’un phénomeéne spécial tombant sous les
sens1? Cela est fort sérieux. Mais, sans nous arréter plus, la
théorie discutée a un avantage: elle élague en partie du pro-
bléme la grosse question des rapports du miracle avec 'ordre
naturel des phénoménes, avec les « lois de la nature. » Je
dis, en partie; car nulle part ’auteur, sije ne fais erreur, n’en-
visage le surnaturel comme en contradiction avec ces lois, ou
selon qu'on préfére dire aujourd’hui en vertu d’'une sorte de
scrupule trés significatif né de nos horizons intellectuels,
comme une dérogation & ces lois. Il parle pourtant de « la loi
souveraine intervenant dans la trame des causes secondes »
(p. 292) et malgré tout, I’esprit du lecteur se demande ot est le
point de rattachement, comment il se comporte, si « I'inter-
vention » divine suspend 2 le cours naturel des choses et pro-
duit dés lors une rupture de cet ordre, donc un désordre, tout
au moins apparent, puisqu’il doit concourir a la restauration
de 'univers désorganisé.

S’il s’agissait du domaine de la liberté et de ce qu’on est
convenu d’appeler « le grand surnaturel, » le surnaturel moral,
nos scrupules seraient & peu prés calmés. Mais qui ne voit
gu’en un nombre considérable de cas, la question est infini-

une rupture du déterminisme physique dans les phénomenes physiques
si nombreux dont la cause lui échappe. Nous ne disons pas alors: Il y
a miracle; nous disons : Cherchons la cause.

1 On ne répondrait pas & la question posée en rappelant que Dieu dont
nous affirmons l'existence et percevons l'action ne peut étre que par-
tiellement saisi par la créature ; car il reste que nous pouvons partielle-
ment 1'atteindre ; b ce titre il ne sort pas, comme le miracle selon
M. Bovon, de 1'ordre de la connaissance (Rom. 1, 19 et suivants).

2 Récemment, dans une discussion publique au sujet du surnaturel,
un honorable évangéliste soutenait que le probleme était fort simple: Le
miracle ne serait pas autre chose que le remplacement d'une loi infé-
rieure par une loi supérieure qui momentanément suspend la premiere.
Il trouvait une analogie dans le phénomene suivant : Un homme souleve
son chapeau, il le soustrait par son action musculaire 4 la gravitation
universelle. Ce n'est stirement pas la notion de M. Bovon.

Est-il nécessaire de relever l'incorrection de ce raisonnement ? Dans
P'acte indiqué, la gravitation subsiste assurément, puisqu'il faut un effort



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 441

ment plus complexe. Parmi les miracles évangéliques, il en
est qui atteignent directement le domaine matériel: ce sont
des cadavres, dont les molécules reprennent leur énergie
vitale, une tempéte apaisée, de I’eau changée en vin, etc. Ici
décidément, il est difficile d’échapper & la question des rap-
ports entre les ordres naturel et surnaturel. Nous ne sommes
plus en présence d’actes de conscience, de déterminations de
la volonté, mais en face de phénomeénes observables, ou tout
au moins pour nous, susceptibles d’analyse scientifique. Nous
ne demandons pas si le Créateur peut agir de la sorte, ce qui
est hors de doute pour le théisme conséquent, nous demandons
s’ll I’a fait et pourquoi il I’a fait.

(Pest bien ainsi d’ailleurs que I’entend le professeur de Lau-
sanne. Il prouve la réalité de cette « intervention » par deux
arguments essentiels.

Le premier vaut d’étre cité tout au long. C’est une des belles
pages: « Loin d’étre un accident, une rupture de l'ordre, le
miracle a sa place marguée dans cette conception (intervention
divine en vue du salut du pécheur) puisqu’il révele ’action
d’une force supérieure en vue du but moral que Dieu assigne
au monde. Ne voit-on pas partout dans 'univers les étres se
grouper en catégories ayant chacune les lois qui lui sont pro-
pres? La plante se reproduit et grandit, tandis que le minéral
est inerte. L’animal, & son tour, par son mouvement et ses
allures, rompt 'ordre des régnes inférieurs. Si ’humble arbuste
pouvait parler, que dirait-il & la vue du chevreuil qui bondit
ou de 'oiseau qui traverse 'espace ? Chaque fois que le cercle

musculaire pour soulever le chapeau et que si la gravitation élait sus-
pendue le chapeau et son porteur, en vertu de la force centrifuge et de
a rotation terrestre, s’envoleraient dans les espaces infinis, sans parler
du reste.

Cette fagon simpliste d’entendre les choses équivaut d’ailleurs, elle
aussi, & la négation pure et simple du miracle. Il n’est plus qu'un phé-
nomene dont la cause est ignorée ou inexpliquée. Il rentre donc dans
I'ordre de la nature; il n’y a entre la résurrection du fils de la veuve et
le soulevement du chapeau qu'une différence de fréquence. Le premier
fait est rare et la « loi supérieure » qui y préside est inconnue, le second
est assez répété pour interdire I'étonnement et la curiosité.

THEOL. ET PHIL. 1895. 29



442 PAUL CHAPUIS

s'étend apparait un principe qui ne s’était pas manifesté jus-
qgu’alors, et tous ils se superposent de telle sorte que loin de se
contredire, ils concourent & I'unité de I'ensemble. De la méme
maniére le miracle prouve l’intervention d’une volonté su-
préme reconstituant la vie morale troublée par le péché. On
s’indigne, comme d’un fait monstrueux, de ce qu'on appelle
une rupture arbitraire des lois naturelles. Mais on oublie, lors-
qu’on raisonne ainsi, que ’état ordinaire de ’homme étant le
péché, avec son triste coriége de souillures et de souffrances,
le surnaturel dans lequel éclate la force divine qui nous en
affranchit, se présente comme une restauration et non comme
un désordre, puisqu’il est 'expression d’'une vie plus élevée et
qu’il rétablit le lien des étres en réconciliant 'homme avec
Dieu (p. 56). »

Encore une fois, si des considérations de ce genre devaient
nous rappeler la providence de Dieu dans l’histoire, nous
montrer comment lentement il éléve 'humanilé, comment son
action concourt & la production de I'Homme-Dieu qui est
I’homme vrai, nous les trouverions fort & leur place. Mais ici
elles prétendent légitimer le miracle au sens spécial du mot.
Or & ce titre, leur valeur probante ne nous parait pas trés
claire, griace a4 la confusion que fait ici 'auteur entre le surna-
turel moral et le miracle physique. Les arguments qui éclairent
I'un, ne disent rien pour lautre. Deux courtes observations
serviront notre dire.

A entendre ce langage, « l'intervention divine, » le miracle
est motivé par ’état de péché et son triste cortége de souillures
et de soufffrances; 1l doit rétablir ordre. Pour étre depuis
longtemps répété, ce rapport logique qu’on cherche & établir
entre le péché et le miracle, ne parait rien moins que prouvé.
Sans méme rappeler que la souffrance est sur la terre anté-
rieure a 'apparition de ’homme, comme le prouve la paléon-
tologie, qu’est-ce donc que le miracle a «rétabli?» Ce n’est
pas lui, dans telle ou telle de ses manifestations spéciales ou
dans I’ensemble de ses manifestations, qui a procuré la récon-
ciliation du pécheur avec le Pére céleste. Je suppose que les
évangiles aient passé sous silence une large part des récits



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 443

miraculeux par eux rapportés, 'ceuvre du Seigneur, son action
présente en seraient-elles atteintes ? Quile soutiendra ? Aurai-je
moins de confiance en mon Sauveur, ferais-je moins ’expé-
rience de sa grice suffisante, alors méme qu’aux noces de
Cana, les convives ne se fussent pas réjouis d'une abon-
dance de vin inopinée ? M. Bovon nous montre trés bien com-
ment chaque nouvelle période de I’évolution naturelle fait
surgir un principe nouveau ; il nous conduit du minéral au
chevreuil qui bondit. Mais ce principe supérieur subsiste et
persiste dans la nature; il devient une acquisition définitive
qui & son tour sera le germe de développements ultérieurs,
nous conduisant degré par degré au triomphe de I'esprit sur
la matiére. Jésus-Christ, lui, est, dans I'ordre humain, un de
ces principes supérieurs et féconds, qui vont fécondant le
monde, qui marquent en un sens précis 'épanouissement du
royaume de Dieu sur la terre; mais les miracles, je laisse ici
4 dessein en dehors de la catégorie les guérisons et autres faits
analogues, quel principe nouveau ont-ils fait surgir? Les mul-
titudes furent un jour rassasiées et les ndtres périssent; nos
Lazares aimés dorment sous ’herbe.

Ces sentiments, qui, dans ma conviztion personnelle, ne me
déconcertent nullement, s'imposent angoissants en face des
théories courantes; car on peut étre convaincu des réalités de
Iordre moral, sans souscrire a4 l'apologie des miracles évan-
géliques telle qu’elle nous est présentée. Ne contredit-on pas,
d’ailleurs, la thése, lorsqu’en un autre argument on se voit
obligé de statuer « une période miraculeuse, » celle de la vie
de Jésus, peui-élre ensemble de T'histoire biblique (p. 56),
car aujourd’hui, M. Bovon nous l'a dit : « les miracles sont
nuls ou rares. » Le principe supérieur a donc cessé de produire
ses effets dans ce domaine spécial. Météore brillant, éclairant
un instant la route humaine, mais aussi passager que celui
contemplé, selon M. Bovon, par les mages, « si le récit est
historique. » Pourtant, & cet élément pres, toutes les consé-
quences actives de I’ceuvre du Seigneur subsistent et se pour-
suivent au travers des siecles, grace & Dieu. Ne serait-ce point
une indication ? Ne serait-ce point un aveu?



AL PAUL CHAPUIS

Rien de moins conforme & la teneur des documents que
cette « période miraculeuse. » L’apotre Paul affirmait posséder
la puissance de faire des miracles (Rom. XV, 19. Comp.
2 Cor. XII, 12); il cite ce charisme au nombre de ceux qui
sont accordés aux eroyants (1 Cor. XII, 10, 28, 29); il n’a point
I'air d’y voir un phénomeéne exceptionnel ou passager. Ensuite,
4 moins de limiter, trés arbitrairement, les enseignements de
Jésus et ses promesses au cercle des disciples primitifs, le
Seigneur n’a-t-il pas indiqué comnme suit les signes qui accom-
pagneront ceuic qui auront cru : « En mon nom ils chasseront
les démons; ils auront le don des langues, ils manieront des
serpents, et les poisons qu’ils pourront boire ne leur feront
pas de mal; ils imposeront les mains & des malades et ils les
guériront. » (Marc 16, 18.) Mais je me souviens que la fin du
second évangile, quoique fort ancienne, on'a attribuée, d’aprés
de récentes découvertes littéraires, & Aristion, n’est pas authen-
tique. Voici donc Jésus qui d’aprés Jean nous affirme que celui
qui croit en lui fera des ceuvres plus grandes que lui-méme.
Et quelque part, je ne discute pas, M. Bovon applique ces nots
au charisme des prodiges.

Certes, je crois que la sainteté a des pouvoirs et des puis-
sances qui font défaut & notre corruption. Certes, le Seigneur
dans ce domaine et par cette force a possédé sur les 4mes une
action que nous ne faisons que pressentir. Les hommes de ce
temps, les Blumhardt, les Dorothée Trudel, qui par les éner-
gies de leur foi ont agi sur la volonté de certaines catégories
de malades, et par cette volonté sur 'organisme qui lui sert
d’organe, révélent eux aussi ’action de I'esprit sur la matiére,
une action que la psychologie contemporaine essaie d’observer
et d’étudier. Mais dans l’horizon spécial, & notre sens trop
étroit, ou ’on place ces ceuvres plus grandes, nous avons en-
core le droit de demander qu’on nous les montre dans I’histoire,
non pas en allégories spirituelles, non pas dans le domaine mo-
ral ou elles éclatent aux yeux, en ce temps-ci plus que jamais,
mais dans la sphére spéciale du miracle, analogues aux mira-
cles, aux plus étonnants miracles signalés par nos documents ?
Ou les pains multipliés ? ol les morts arrachés aux tombeaux ?



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 445

Ces questions, qu’on trouvera peut-étre indiscrétes, parce
qu’elles sont précises et exigent pour notre tranquillité d’autres
réponses que des considérations sur une période spécialement
miraculeuse, si peu motivée par la tonalité de I’évangile, en
font naitre d’autres. Si c’est trop, disons que nos interroga-
tions pourraient bien étre aprés tout des conclusions.

Pourquoi, de nos jours, j’excepte encore certaines guérisons,
les miracles sont-ils « rares ou nuls » malgré les promesses et
les intentions rappelées ? Je vois qu’a mesure que nous avan-
cons vers le siécle que nous sommes, ils se font, au sens spé-
cifique du mot, toujours plus rares;’antiquité et le moyen 4ge
en sont remplis : les temps nouveaux lamentablement stériles.
Lorsque se produit un phénomeéne insolite, notre génération,
méme les disciples les plus authentiques, ne disent guére : Un
ange lui a parlé! Mais, ol est la cause, comment expliquer ?

La puissance effective de I’évangile, c’est-a4-dire en somme
I’intensité et la fermeté de notre foi, serait-elle en déclin sur
les époques antérieures. Qui voudra ’affirmer 7 Ne serait-ce pas
plutdot qu’aux temps de Jésus-Christ, de Paul, de Francois
d’Assise ou de Luther, on ait va ’action divine directe ol1 nous
ne la nions pas, mais ou nous l'entendons autrement? Nos
mesures, ’angle sous lequel nous considérons les choses ont
changé; la science n’a pas chassé la religion, mais la religion,
dans le domaine de I’observation des faits, a d@ s’habituer & des
distinctions qui lui échappaient autrefois. L’dme croyante ex-
périmente la providence paternelle de Dieu, sans qu’au point
de vue de l'origine des phénomenes, elle puisse négliger le
facteur des causes secondes. L’antiquité voyait Dieu en dehors
de ces causes; nous le regardons et ’adorons au travers de
ces causes, méme alors que I’Esprit répandu dans nos coeurs
nous fait sentir la présence du Pére. Dans nos priéres,
encore, quand méme nous demandons l’humainement im-
possible, les délivances merveilleuses, espérées, suppliées,
nous n’attendons pas que Dieu déroge & une seule des lois
établies, que nous soupconnons de connaitre ; nous attendons,
que selon sa supréme et infaillible sagesse, il nous accorde
Paccomplissement de notre désir, s’il est sa volonté, au travers



446 PAUL CHAPUIS

méme de Pordre universel. Et cet ordre, antérieur aux origines
du péché, ceuvre bonne du Dieu bon, nous parait suffisant
pour le perfectionnement et la rédemption de I’humanité, qui
a été placée au sein de cet ordre. De cet ordre fait partie la
liberté, raison d’étre et dignité de l'étre moral, rayon de
I'image de Dieu dans I’homme. Elle a pour mission de réa-
liser, dans le domaine soumis & son action, la volonté divine
qui est le bien.

Cette volonté, que nous appelons la saintelé, lorsqu’elle
nous apparail sous la forme de la parfaite communion entre
Dieu et 'homme, conduit-elle 4 la domination sur I'univers, &
celle de I'esprit sur la matiere, dans ce sens qu’elle en pour-
rait modifier les lois, et y intervenir par une activité qui serait
une « manifestation partielle de la puissance créatrice » (p. 290,
292), ou bien dans cet autre sens qui ferait consister cette do-
mination dans la soumission & I’ordre divin, en une obéissance
volontaire & cet ordre que la créature peut et doit sans doute,
4 un point de vue supérieur, sonder, dont elle doit se servir,
mais que sa sainteté méme ne saurait modifier ? Avec le supra-
naturalisme moderne, dont s’écartent du reste ses principes
essentiels, M. Bovon parait partager le premier point de vue,
tandis que nous nous rangerions au second, non point en vertu
de je ne sais quelle terreur du merveilleux, quelle négation
de la divine toute-puissance, mais par religion, au nom méme
de notre foi en la fidélité de Dieu.

On voit, il suffirait de pousser quelque peu les consé-
quences de ces principes pour montrer que le probléme du
surnaturel dit physique touche de trés prés aux plus hautes
questions morales. On peut sans paradoxe congevoir qu’on le
repousse au nom méme de la piété. Si nous ne craignions de
préter & I’écrivain des intentions qu’il n’a pas, nous souscririons
3 ce mot qui semble résumer sa pensée : « Sans nier les actes
de puissance opérés par le Sauveur, il (le croyant) les raméne
a ce qu'il y a d’intime, de spirituel dans 'Evangile. » (Dogma-
tique, I, p. 528.)

Quoi qu’il en soit, étant donnée la définition de I'auteur, on
s’étonne que dans le chapitre de sa Dogmatique relatif au sujet



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUS DE NAZARETH 4477

{(tome I, p. 520-528) le miracle occupe une place si restreinte
au milieu des preuves de la Révélation. M. Bovon suit en cela
les allures de l'apologétique courante, de celle qui reven-
dique tout spécialement en sa faveur le droit & étre appelée
positive et biblique. Mais comme on rapetisse ici la valeur mo-
rale et probante du miracle! On dirait presque qu'on en a honte.
Il se comprend & l'origine comme « signe de la puissance de
Dieu, » &4 I'époque de Jésus il atteste « 'intervention d’un prin-
cipe nouveau dans le monde. » Aujourd’hui il est inutile : les
conquétes de I’Eglise, les dmes sauvées sont des titres suffi-
sants. Notre génération d’ailleurs n’établit pas « de relations
perceptibles entre la supériorité religieuse et des actes de puis-
sance exceptionnels.... » « Seul le surnaturel moral subsiste... »
« Si le christianisme s’est entouré dés ses débuts d’un appareil
parfois déconcertant de miracles, c¢’est parce qu’il est avant
tout miraculeux dans l'action qu’il exerce sur les dmes, les
ceuvres accomplies par Jésus-Christ se manifestant comme le
rayonnement de sa gloire. En résumé, le surnaturel extérieur,
ainsi compris, est moins le criterium de la vérité de I'Evangile
que le déploiement ou la mise en scéne de ce surnaturel moral
qui seul est le caractere véritablement authentique de la révé-
lation du Seigneur. » (Dogmalique, p. 527 et 528.)

On se demande si ces conclusions restent en rapport orga-
nique avec les prémisses posées, si elles ne tendent pas plutdt
a les énerver. La bonne, vieille et massive apologétique de nos
péres était plus conséquente et plus probante en son temps.
Ils savaient déji que des preuves de celte nature ne conver-
tissaient pas les incrédules (Luc XVI, 31); mais elles leur
paraissaient propres a faire naitre la foi, & démontrer au sens
ot ils I'entendaient la divinité de la Révélation et du Sauveur
qui en constitue le centre. Et vrai, marcher sur les eaux, res-
susciter des morts, multiplier des pains sont phénoménes assez
frappants pour faire réfléchir les témoins et ceux auxquels ce
témoignage est rappelé par des écrivains dignes de foi. Ils au-
raient presque plus de valeur aujourd’hui que jadis, puisque
jadis le miracle physique ne suscitait guére de doute, que
les exorcistes pharisiens chassaient les démons (Mat. 12, 27) ;



448 PAUL CHAPUIS

aujourd’hui, «les miracles sont rares ou nuls» ou tout au
moins ne les voyons-nous plus comme tels. Comment dans ces
conditions peut-on parler du miracle 4 la fois comme intro-
duisant dans le monde un principe nouveau et comme d’un
argument apologétique qu’il faut se hater d’abandonner? Le
miracle ne serait donc plus rien pour nous ? Jésus reste notre
Sauveur en qui nous croyons de toutes les énergles de nos
dmes, indépendamment de certaines actions d’éclat que la
tradition évangélique lui attribue. Ces conclusions sont d'un
grand enseignement. Elles permettent de se demander si, méme
au siecle de Jésus-Christ, le miracle qui déroge & l'ordre de
I'univers avait quelque valeur morale ; elles permettent de s’é-
crier: & quoi bon! surtout alors que le Maitre lui-méme a si
radicalement refusé les signes messianiques de lui réclamés
par un peuple auquel son éducation ferait pardonner cette in-
sistance, et parlé de la résurrection d'un mort comme d’'un
fait qui ne régénérerait pas les coeurs.

Il faut s’y résoudre : si I'autorité scripturaire est envisagée
selon les vues d’une longue et sérieuse tradition, si d’autre
part Jésus est I'incarnalion sur la terre de la seconde personne
de la Trinité, les conséquences connues que la dogmatique a
tirées de ces principes forment un texte bien lié, qui a son
genre de grandeur et méme de vérité. A ce point de vue, on
ne saurait trop admirer 'ceavre systématique du regretté pro-
fesseur Gretillat. Mais si ces théses primordiales sont aban-
données comme insuffisantes, si le Livre n’est pas en quelque
mesure par son origine et sa nature spéciale une garantie de
son contenu, 14 méme ol ce contenu est découcertant; sile
Fils de ’'Homme est 'homme que M. Bovon se représente,
I’homme saint, le fils aimé de Dieu, sans préexistence éter-
nelle et réelle, alors la totalité méme de ’ceuvre rédemptrice
apparait sous un autre jour. Il nous semble, ces pages ont
essayé de le marquer par quelques exemples qu’on pourrait
multiplier, que M. Bovon flotte entre les deux conceptions
contraires, ce qui donne & son tableau je ne sais quel aspect
indéterminé : les besoins de I'dme contemporaine, celle des
hommes cultivés tout au moins, aurait besoin d’'une argumenta-



LA VIE ET L’ENSEIGNEMENT DE JESUs DE NAZARETH 449

tion plus serrée, d’un fondement historique moins démantelé.

Voila certes beaucoup de discussions et de critiques. Est-il
besoin d’ajouter que nous n’oublions pas les belles pages, les
exposés lumineux que le professeur de Lausanne nous a donnés
de lelle ou telle partie de la doctrine du Maitre. Son chapitre
relatif & «la justice du royaume » d’aprés les synoptiques est
parmi les perles de I'ceuvre, qui en posséde d’autres encore.

Si quelqu’un nous en voulait de cette franche appréciation
nous aurions pour excuse, indépendamment du devoir assez
élémentaire, et sans mérite spécial, d’essayer de dire ce que
Pon pense, deux considérations de nature assez différentes:
Ces pages, sans que ni M. Bovon, ni leur auteur ne l'aient le
moins du monde cherché, pourraient servir de parafoudre &
notre ami. Il a avoué dans son ouvrage des idées qui ne sont
pas partout, assure-t-on, trés bien recues. Ne ’a-t-on pas dit
hier encore! spirituellement apparenté avec M. Astié, ce qui
ne passe pas pour une recommandation. Nous souhaitons
néanmoins et trés fort, que grace & la confiance dont jouit a
juste titre I'écrivain, il apporte quelque lumiére, quelque ins-
truction, quelque élargissement de I'horizon chrétien & beau-
coup de ses lecteurs. Ceux qui hésiteraient, qui auraient peur,
auront la consolation de se dire que, malgré tout, le maitre
des étudiants de la Faculté indépendante vaudoise ne « va pas
aussi loin » que M. X. qui, on le sait, est un incrédule décidé.
Cette circonstance paraitra rassurante a bien des gens.

Il y a plus, il y a mieux. Le livre qui vient de nous occuper,
s’1] laisse en suspens plus d’un probléme essentiel, a le grand
mérite de faire surgir les questions et beaucoup de questions.
Il est suggestif au plus haut degré. A tout prendre ce mérite,
dans l'ordre des recherches scientifiques, n’est-il pas le pre-
mier des mérites? C’est une belle pierre taillée dans I’édifice
de la théologie contemporaine.

1 Revue chrétienne, aott 1895. Lettre de Geneve.




	La vie et l'enseignement de Jésus de Nazareth : à propos d'un livre récent

