
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La vie et l'enseignement de Jésus de Nazareth : à propos d'un livre
récent

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS

DE NAZARETH

A PROPOS D'UN LIVRE RÉCENT 4

PAR

PAUL CHAPUIS

M. Bovon, professeur à la Faculté de théologie de l'Eglise
libre vaudoise a entrepris une grand œuvre. A partir de 1893,
chaque année nous en apporte avec une régularité rare un
nouveau fragment et l'on peut croire avec une certitude
autrement grande que celle des plus habiles spéculateurs en
matière de finance, que 1898 verra l'édifice achevé.

C'est un édifice assurément que cette Etude sur l'œuvre de

la Rédemption, qui, partant des origines mêmes du christianisme,

s'élèvera sur cette base jusqu'à la discussion et à la

justification de la morale chrétienne. Les deux premiers tomes,
à suivre le plan de l'habile architecte, nous offrent le fondement

historique. Sous ce nom, M. Bovon désigne la vie et

l'enseignement de Jésus, puis l'enseignement des apôtres2,
La présente année a entamé la seconde partie de l'œuvre : la
Dogmatique chrétienne3, que l'écrivain range sous le titre
général : Jésus-Christ, la vérité ou la formule dogmatique. S'il

1 Jules Bovon : Théologie du Nouveau Testament. Tome Ier : La vie et

l'enseignement de Jésus. — Lausanne, Georges Bridel & Cie, grand in-8",
1893. 549 pages.

2 Théologie du Nouveau Testament. Tome II : L'enseignement des apôtres.

— Lausanne et Paris 1894.
3 Dogmatique chrétienne. Tome Ier Lausanne et Paris 1895.

THÉOL. ET PHIL. 1895 27



410 PAUL CHAPUIS

plaît à Dieu nous verrons en 1896 la fin de cette étude, après
quoi viendra la troisième et dernière partie: Jésus-Christ, la
vie c'est-à-dire les conséquences pratiques, déduites du fait
historique ou la morale chrétienne.

Ce plan est de belle allure; il tient même du grandiose et
M. Bovon l'exécute avec une habileté incontestable. C'est la

première fois que la théologie protestante de langue française
produit un ouvrage embrassant avec autant d'ensemble le

problème chrétien. A le voir se produire sur terre vaudoise,
je ne sais quelle fierté nous saisit, d'autant plus que cette terre
vaudoise manifeste ici une de ses aptitudes particulières.
N'avons-nous pas, ceci sans offense pour nos voisins des deux

lacs, comme une prédisposition spéciale aux sciences morales
et politiques? Vinet et Secrétan, exceptionnels sans doute

par le génie, sont des produits de notre sol ; ils ont « l'esprit
du lieu » comme dirait Juste Olivier. M. Bovon, à sa manière,
obéit aux mêmes instincts. Sûrement et abondamment
informé, au courant des travaux allemands et anglais, comme
de ceux de langue française, il traite son sujet moins en éru-
dit qu'en penseur, avec une singulière noblesse de sentiment.
Aussi ses livres, scientifiquement très sérieux, dépasseront-ils
le cercle des professionnels, pour être lus, sinon par le grand
public auquel le roman hebdomadaire ne laisse plus guère de

loisir, du moins par les quelques esprits que tient encore la

hantise du problème religieux.
A vrai dire, nous aurions à reprendre sous divers points de

vue au plan proposé. Très clair assurément, il nous semble

s'inspirer de la méthodologie théologique reçue et de nature

assez formelle. Celle-ci s'explique par les besoins pratiques de

l'enseignement; elle préside utilement à la confection des

manuels de nos diverses disciplines; mais à y regarder de

près, surtout lorsqu'il s'agit d'un ouvrage aussi considérable

que celui du professeur de Lausanne, ses divisions sont
singulièrement extérieures, parfois vieillies; les nécessités de l'analyse

voilent et détruisent l'unité organique des faits. Un

exemple justifiera cette remarque.
M. Bovon place dans « le fondement historique » l'enseigne-



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 411

ment des apôtres qui constitue le second tome de sa théologie
biblique. Cette conception se justifie pleinement, lorsqu'on
fait de la collection des documents sacrés l'autorité première
et infaillible, le critère absolu et sans appel de la vérité
chrétienne. Dans cet horizon, l'enseignement apostolique, on dirait
plus exactement l'enseignement canonique, a une vertu propre.
Une affirmation tirée des écrits de Paul, de Jacques ou de

Jean, même de Jude, aura une valeur normative égale, ou peu
s'en faut, à celle du Christ lui-même. Le canon est une règle
et la règle marque la frontière sans contestation possible ; il
reste dans toutes ses parties la pierre de touche, à laquelle
on éprouvera les constructions dogmatiques ultérieures. Mais
M. Bovon n'accepte point cette façon de définir le Nouveau
Testament. Il nous dira même dans sa dogmatique avec une
parfaite clarté que « l'Ecriture, malgré son importance
immense dans la vie du fidèle, ne saurait être l'assise première,
l'immuable fondement de la vérité1. » En exécutant son

programme, il a plus d'une fois, nous semble-t-il, trahi cet excellent

principe. A suivre sa propre définition, il aurait dû ranger
« l'enseignement des apôtres » dansl'ordre dogmatique. Quenous
donnent, en effet, les écrits des Paul et des Jean, pour ne parler
que de l'essentiel, sinon un premier effort pour saisir et la

pensée et la vie qui découlent de l'œuvre de Jésus-Christ. Le

type spécial, très individuel, que présentent leurs conceptions
respectives, indique à lui seul que nous sommes ici en présence
d'une élaboration, d'une tentative d'assimilation et d'explication

du fait historique primordial. Je veux sans doute que cette
œuvre apostolique soit considérable et de première importance.

Elle saisit la bonne nouvelle dans sa première floraison,
toute débordante de sève printanière. Au milieu de ceux qui
nous parlent se trouvent des disciples qui, à la hauteur
incomparable de leur foi, ont ajouté le génie d'une puissante pensée.
Leur labeur possède, dès lors, des caractères propres qui le

distingue, dans l'ordre dogmatique, des travaux des apologètes
et des périodes postérieures. Le sol qui l'a produit, les in-

1 Dogmatique. Tome Ier, p. 59.



413 PAUL CHAPUIS

fluences du milieu, l'esprit qui l'anime, lui donnent ses

propriétés spécifiques, mais c'est une espèce du genre et non pas
un genre différent. D'après les vues de M. Bovon lui-même,
la place de ces œuvres dans le canon actuel, d'où Clément
Romain et Barnabas ont été exclus après y avoir fait un court
séjour, ne suffit pas à les différencier suffisamment. Le vrai
fondement historique, le seul fondement historique, en matière

chrétienne, c'est Jésus-Christ. Cette vérité est évidente partout
ailleurs qu'en théologie.

Aussi attachons-nous une particulière importance au volume
de l'auteur, qui traite de la vie et de l'enseignement de

Jésus. Cette vie est le germe puissant d'où est issu l'arbre
immense du christianisme. A en bien saisir le créateur dans

son développement personnel, on comprend mieux l'œuvre qui
procède de lui et qui constitue le plus puissant levier de

civilisation et de transformation de l'histoire humaine.

Avant d'entrer dans l'étude spéciale qu'essaient ces pages,
nous avons besoin, pour les expliquer, de quelques considérations

préliminaires.
Je ne saurais assez dire à M. Bovon la joie intense et le

profit moral et intellectuel que m'a procurés la méditation très
attentive de son livre. Sûrement il fertilisera le champ des

recherches théologiques et éclairera nombre de ses lecteurs.
Il est si complet, si simple, d'une exposition si limpide et parfois

si éloquente que ces qualités feront pardonner l'immensité
du volume à nos contemporains passionnés des articles brefs.
En conférant à l'auteur le titre de docteur en théologie pour
honorer ce travail, l'Université de Lausanne a répondu au
sentiment unanime, je le pense, des lecteurs de ce beau livre. Elle
n'aurait pu choisir personne d'aussi digne de cette distinction.

Néanmoins, après l'éloge, voici non certes le blâme, mais

une critique d'ordre général : M. Bovon a très bien exposé les

principes critiques et philosophiques qui président à son
travail. Nous savons par exemple qu'à ses yeux les documents

canoniques doivent être examinés selon les règles des
méthodes historiques modernes ; il ne réclame pour eux, et



LA VIE ET l'eNSEIGNEMLNT DE JÉSUS DE NAZARETH 413

combien il a raison au nom de la foi comme de la science

aucun privilège, aucun brevet d'infaillibilité. Mais, comme

nous le verrons dans la suite, ces principes, nous paraît-il, ont

plus d'une fois fléchi dans l'application. De là, au travers de

cet exposé, une hésitation, chose étrange chez un esprit aussi

souple et lumineux, des obscurités singulières, des phrases,
charmantes d'ailleurs, susceptibles de sens assez divers, des

solutions insuffisantes, hésitantes, là même où tout commanderait

une parole claire et nette. M. Bovon s'entend à

merveille à exposer les points de vue les plus opposés des auteurs.

Pourquoi quand il arrive au quart d'heure de ses conclusions

personnelles, l'essentiel du livre en somme, reste-t-il si
souvent entre deux chaises

Cette tendance est assez persistante pour avoir été très
justement remarquée par d'autres que par nous1. En voici deux

ou trois exemples : Qu'on relise les pages consacrées au

protévangile (p. 198-217) ; on dirait que c'est malgré lui que l'écrivain

conclut au caractère historique de ce fragment. La note
consacrée à l'histoire des mages (p. 216) est ici tout particulièrement

caractéristique. L'étoile y paraît d'origine légendaire,
d'autre part il doit y avoir eu un phénomène astronomique à

l'origine du voyage, « si le récit est historique. » Mais l'est-il,
oui ou non? Silence. Même embarras du lecteur en ce qui
concerne les démoniaques. M. Bovon admet-il que Jésus

partageait sur ce point les croyances de son époque? M. Bovon
croit-il lui-même à l'existence du diable Les pages 288 et 289

autorisent les deux contraires. La Dogmatique (tome Ier, p. 391,

392) nous apprend que Jésus admettait la réalité du démon ;

mais pour M. Bovon la question reste ouverte. L'écrivain
rejette d'autre part l'affirmation apostolique de la préexistence
du Christ. Cette thèse ressort du moins de tous ses développements

(478-492) et plus encore de son étude de la théologie
johannique2. Mais y a-t-il de la précision dans les énoncés qui

1 Chrétien évangélique : One étude sur l'œuvre delà rédemption,par Ed.
Barde, p. 342-348.

2 Théologie du Nouveau Testament. Tome 11 : L'enseignement des Apôtres,
p. 539 et sq.



414 PAUL CHAPUIS

suivent : « Au point culminant de son activité personnelle,
Christ se sent comme emporté par un tel courant de vie, que

pour lui, le représentant sur la terre du Dieu des cieux, le

temps et l'espace cessent en quelque sorte d'exister et que,
sans perdre son individualité, il s'identifie alors avec l'être
souverain dont le trône domine le flot changeant des ombres
et des vanités qui nous entraînent. En d'autres termes, ce que
ces paroles mystérieuses nous apportent, c'est le témoignage
du Sauveur sur sa divinité, dans ce sens que si les autres
hommes ont derrière eux des ancêtres qui leur ont donné

leurs aptitudes et leur tempérament, lui le Fils unique ne tire
que de Dieu seul ses forces et sa vie. » (p. 489.) Et un peu plus
bas dans une note (490, note 2) à propos de Jean VIII, 58 :

« Seul un être qui plane au-dessus du temps a le droit de

s'exprimer de la sorte. »

Tout cela, c'est incontestablement de très beau langage,
très admissible dans la chaire chrétienne ou chez le conférencier

qui vise, peut-être a-t-il tort, à produire un effet
d'ensemble plutôt qu'à élucider un problème. Mais dans un livre
didactique, dont la tâche est précisément d'éclairer la route,
cette manière rhétorique n'est point à sa place. La conviction
si énergique de M. Bovon, sa piété qui peut dire : « Je sais en

qui j'ai cru, » autant que son talent, autorisaient l'espoir de

réponses plus rigoureuses. Je crains même que beaucoup de

lecteurs attachés aux conceptions traditionnelles, mais peu au

courant des problèmes discutés, ne lisent l'œuvre entière sans

trop s'apercevoir que le professeur de l'Eglise indépendante
vaudoise les combat et les transforme en plus d'un point
essentiel.

Oserai-je dire, et c'est l'excuse de mon insistance, que dans

la crise actuelle de la religion et de la pensée cette lacune est

particulièrement digne d'attention?
On l'expliquera, sans aucun doute, par un scrupule scientifique

assurément vertueux. L'auteur est de ceux qui savent dire
très résolument : je ne sais pas. En ce point son livre est un
modèle ; il évite et exclut toutes les hypothèses aventureuses,
toutes les conclusions hasardées et sans fondements suffisants.



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 415

Mais je ne suis rassuré qu'à moitié ; là même, où des réponses
nettes peuvent éclairer les problèmes, où on les attend, où on
les soupçonne presque derrière les textes imprimés, où elles

s'imposent scientifiquement parlant, le brouillard intervient ;

le lecteur s'inquiète ; il perd le fil et la route. Un esprit aussi

souple et aussi sérieux que M. Bovon n'aurait pas dû, semble-

t-il, s'arrêter ainsi avant les sommets. Tenez, il y a là un

germe de scepticisme, d'autant plus motivé que cette
hésitation reste surtout frappante lorsque la conclusion que
sembleraient appeler les développements antérieurs heurte un peu
de front la tradition ecclésiastique.

Aussi ne serions-nous point surpris que l'écrivain ait obéi,
comme malgré lui, à un scrupule d'ordre pratique fort honorable.

Il craint de scandaliser; il ménage ses lecteurs les plus
probables. Il a tort; sa piété est trop l'inspiration dominante,
pour que sa pensée prête au péché de scandale; ses lecteurs
ne lui sauront pas gré de sa réserve. Les biblicistes purs ne

pourront en aucun cas le suivre sur son terrain ; les âmes

moins farouches ou simplement effarouchées ne seront pas
instruites et éclairées comme elles auraient pu l'être par
l'autorité morale et scientifique dont jouit l'écrivain.

Il serait temps que la théologie évangélique sortit du demi-

jour où elle se complaît. Les expériences amères du passé, la
distance qui sépare les chrétiens cultivés du peuple de l'Eglise
avec lequel on a rusé devraient imposer ce devoir. Nous aspirons

à la netteté des situations et l'heure est venue où la théologie

du dix-neuvième siècle peut quitter ces entraves qu'elle
seule, à ce jour, a partiellement conservées et qui, au seizième

siècle et plus tard, obligeaient les esprits les plus illustres
sinon à voiler, du moins à gazer leurs opinions réelles.
Souvenez-vous des Galilée, des Descartes et de tant d'autres. La

prison n'est plus à craindre ; il ne reste que le combat loyal

pour le triomphe de la vérité.
Ces principes posés, entrons dans le sujet même du livre

si substantiel qui nous occupe. Nous désirons toucher
quelques-uns des problèmes qu'il soulève. En examinant ses

principes critiques et philosophiques, puis quelques-uns des



416 PAUL CHAPUIS

caractères essentiels du Sauveur, exposés par M. Bovon, nous
rendons hommage au savant écrivain.

Encore la question de méthode Nos lecteurs nous
pardonneront-ils? Pour fastidieuse qu'elle paraisse, son importance
est si grave que nous ne saurions la négliger. Elle servira
d'ailleurs à faire comprendre le développement ultérieur de ces

pages.
M. Bovon nous donne dans son volume deux parties bien

distinctes, trop distinctes : d'un côté la vie de Jésus, avec les
faits qui la caractérisent et les documents qui la racontent;
de l'autre, l'enseignement du Maître de Galilée. Il n'a point
de peine à montrer que le procédé suivi, entre autres, par
Bernhard Weiss dans son œuvre classique sur la matière, puis

par Hofmann1 d'Erlangen, qui isolent l'enseignement du Christ
et le détachent de sa vie, est fautif. Il se comprend sans

doute, et c'est largement excuser nos auteurs, lorsqu'il s'agit
de manuels spéciaux, qui supposent d'autres manuels sur les

disciplines parentes. Mais nulle part il n'est, en somme, plus
nécessaire de fondre la vie et la doctrine que lorsqu'on parle
du Nazaréen. Chez lui plus que pour d'autres la pratique et la

parole, l'attitude, les ordres, les conseils, les actes sont si
intimement liés qu'on risque toujours de rester incomplet et de

devenir inexact en détachant ces éléments les uns des autres.
En Christ, on distingue à peine la personne et l'œuvre; la

dogmatique seule a pu créer ces catégories ; la personne c'est

l'œuvre, et l'œuvre c'est la personne.
La conception vraiment historique, représentée avec éclat

par Reuss2 et Immer3, s'impose avec une telle évidence qu'elle
n'a presque plus besoin de démonstration. Cette méthode est

1 Hofmann, Biblische Theologie des Neuen Testaments nach Manuscripten
und Vorlesungen bearbeitet, von W. Volck. Nördlingen 1886.

2 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne au siècle apostolique, 3me éd..
1864.

3 Immer, prof, à Berne, Theologie des Neuen Testaments, 1877



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 417

du reste de tous points conforme aux exigences des sciences

historiques modernes. En littérature, comme en philosophie
ou en théologie, un auteur ne peut être compris et saisi

que dans son milieu. Abstraire le système ou l'œuvre
littéraire de son environnement, n'est-ce pas arracher l'arbre ou
le mutiler?

La vie et l'enseignement de Jésus constituent une unité tout
particulièrement solide. Chez d'autres docteurs la vie et la pensée

sont deux, chez le Christ l'unité est complète. Il est facile
d'en découvrir le lien organique, à tel point que de sa vie surgit

son enseignement, conditionné dans ses formes par l'heure
de l'histoire et le point géographique où il est apparu. Si nous
avions un reproche à adresser à M. Bovon, si pleinement pénétré

de ces principes, nous dirions que la fusion des deux
éléments ne nous apparaît point encore assez intime dans sa

tractation. Il les juxtapose plus qu'il ne les fond et l'on a de la

peine à saisir l'unité des deux parties de son livre. Si quelqu'un
lui disait qu'il a écrit une vie de Jésus en raccourci, qui n'est
qu'une introduction assez extérieure et insuffisante à l'exposé
de la pensée du Maître, je comprendrais cette impression. La
vie devrait éclairer la doctrine et, je l'avoue, je ne vois pas
très bien comment elle l'éclairé, quels rayons elle projette sur
les idées exposées par le Seigneur.

Cette lacune, qui en fait naître d'autres, je crois en apercevoir

la cause. M. Bovon, parti de principes excellents, est resté

pris au vieux schématisme de la théologie biblique, telle qu'elle
est généralement conçue par nos méthodologies. Ce schématisme

se comprend et se légitime fort bien lorsqu'on fait de

la théologie biblique plutôt une systématisation méthodique de

la doctrine primitive qu'un exposé historico-génétique des

affirmations posées par les écrivains bibliques. Dans ce cas l'étude
du royaume de Dieu, de son fondateur, de la condition faite à

ses membres et de leurs espérances eschatologiques est en

somme suffisante. La vie de Jésus y ajouterait assez peu
d'éléments nécessaires ; je croirais même que les procédés de

Reuss, qui débute par une étude magistrale sur le judaïsme et
les tendances de l'Eglise primitive sont plus efficaces et plus



418 PAUL CHAPUIS

éclairants qu'une histoire du Christ si radicalement séparée de

son œuvre de docteur.
Lorsque avec M. Bovon on cherche avec toute raison à

rappeler «le fondement historique » du christianisme, cette
méthode ne saurait aboutir. Elle expose à des lacunes fort
sérieuses, à des morcellements aussi, qui brisent l'unité de l'œuvre
comme celle de l'impression. On désirerait connaître, par
exemple, avec quelque ampleur le milieu où se forma le Maître,
discerner ce qu'il a emprunté à son temps, aux idées courantes,
comment il a développé son point de vue original. Car enfin,
si grand soit-il, il appartient à l'histoire, sa place est marquée
dans un certain pays, une certaine race ; il n'est point, bien

que la dogmatique lui ait donné cette apparence, un être entre
ciel et terre, sans patrie, sans racines dans le sol humain.
Comment s'est-il développé, comment s'est formée cette
conscience unique, cette hauteur morale qui ascende à la perfection

A ces questions capitales, le livre de M. Bovon ne répond

que sporadiquement et quelquefois c'est le silence, trop de

silence. Ainsi les miracles (p. 282-294) et l'analyse critique de

ces faits sont très fragmentairement traités; nous ne trouvons
nulle part une étude sur l'origine ou tout au moins sur la
formation probable de la conscience messianique de Jésus. Nous

lisons bien (p. 247) que dès le commencement de son activité
Jésus s'est considéré comme le Messie. Mais avant cette heure
Ne peut-on rien tirer des documents de plus précis, de plus
ample que ce qu'en déduit M. Bovon en parlant de l'enfance
de Jésus (p. 217-225)? Qu'on relise, par exemple, sur ce sujet
spécial l'admirable chapitre de Charles Hase1 et l'on verra ce

qu'une méditation profonde des évangiles et une psychologie
solide peuvent tirer de nos documents. Je n'entends point,
certes, qu'on « sollicite doucement les textes. » Mais, pour
faire revivre les hautes âmes du passé, Renan a raison de dire
« qu'une part de divination et de conjecture doit être permise.
Une grande vie est un tout organique qui ne peut se rendre

1 Dr Karl Hase, Geschichte Jesu. Leipzig 1875. Voir le § 35 : Die
Messias-Bestimmung.



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 419

par la simple agglomération de petits faits. Il faut qu'un
sentiment profond embrasse l'ensemble et en fasse l'unité1. »

En d'autres termes, pour établir solidement « le fondement
historique » de cette grande œuvre de la rédemption à laquelle
M. Bovon élève un si grandiose monument, il eût fallu, nous
semble-t-il, commencer par une Vie de Jésus au sens ordinaire
du mot et non par un exposé sous forme de théologie biblique.
Celle-ci a nai à celle-là; il y a juxtaposition et non fusion, et
c'est la synthèse qu'exigeait le plan de l'écrivain.

Nous lui ferions la critique qui fut jadis adressée à Reuss,
qui la reconnut fondée, ce que rappelle M. Bovon lui-même
(p. 40) : « Tant qu'on ne s'est pas formé une idée nette et précise

de la personne du fondateur de l'Eglise, sa doctrine ne sera

comprise qu'imparfaitement ; elle sera comme suspendue en

l'air, détachée de la réalité concrète qui a dû lui servir de base. »

Le théologien de Lausanne n'a qu'incomplètement satisfait à

cette juste remarque. Reuss avait pour excuse je ne sais quel
étonnant scepticisme au sujet de la possibilité de cette entreprise.

Son émule est affranchi de ce scrupule. Quelle œuvre
superbe nous auraient donnée ses talents et, son savoir si,
saisissant le problème dans son ampleur, il avait résolument placé
Jésus de Nazareth sur le piédestal de l'histoire, nous montrant
ses origines, son éducation, la genèse de sa pensée, les

éléments générateurs de sa vie, la doctrine s'épanouissant dans

la vie, celte vie se déployant en des horizons toujours plus
vastes jusqu'à la consommation finale Combien plus réelle et
moins scolastique ressortirait la figure du Maître dans son unité
incomparable Sans parler, ni de l'Anglais Farrar, ni de Hase,
de B. Weiss ou de Beyschlag, Théodore Keim est celui qui,
malgré certaines lacunes, s'est le mieux approché du but, dans

une œuvre que chacun connaît.

1 Ernest Renan, Vie de Jésus (15me éd.) Introduction, p. C (100). Rappelons

a ce propos le tout récent livre de M. Gabriel SéaiHes : Ernest
Renan, essai de biographie psychologique (Paris, Perrin), une étude
vraiment magistrale, à la fois juste et noblement sévère pour l'œuvre
de Renan. Voyez des pensées analogues a celles du grand critique chez
M. Bovon, p. 61 et 62.



420 PAUL CHAPUIS

II

Nous ne nous arrêterons que peu à la critique littéraire des

documents canoniques utilisés. Pour les synoptiques, M. Bovon

accepte, avec une prudence tout à fait digne d'éloge en la

matière, les résultats généraux de la critique contemporaine. Les

trois évangélistes ne se seraient pas connus les uns les autres
sous la forme que revêtent actuellement leurs ouvrages. Mais

indépendamment de la tradition orale et des renseignements

propres à chacun d'eux, ils auraient utilisé tous « une collection

des discours de Jésus faite par Matthieu, une rédaction

sans plan déterminé des souvenirs de Pierre, peut-être un
récit judéo-chrétien d'une certaine importance utilisé par Luc,
en tous cas beaucoup de narrations fragmentaires (Luc 1,1),
recueils d'enseignements du Seigneur ou d'anecdotes, toutes
plongeant leurs racines dans le sol de la tradition apostolique. »

(p. 130.)
La question est moins simple ou, si l'on veut, l'accord plus

difficile, lorsqu'il s'agit du quatrième évangile. L'ouvrage qui
nous occupe admet non seulement son authenticité, mais le
caractère historique soit des faits soit des discours. Ceux-ci
sans doute n'ont pas été prononcés tels quels par le Seigneur,
commele démontrent jusqu'à l'évidence la couleur uniforme
de la pensée et de la diction (p. 168) ; mais l'écrivain entend

reproduire la substance des leçons qu'il avait recueillies de la
bouche de Jésus (169).

Si ces conclusions, très habilement et fermement défendues,
sont exactes, nous nous demandons pourquoi dans l'exposé
systématique de la pensée du Christ, M. Bovon nous donne
d'abord l'enseignement du Maître d'après les synoptiques,
ensuite, en un chapitre bien distinct, cet enseignement d'après
le quatrième évangile. La différence des sujets traités dans nos
deux catégories de sources ne constitue guère une raison
décisive. Est-il bien vrai que dans les synoptiques Jésus parle
surtout de son œuvre, dans le quatrième évangile de sa
personne? (p. 155.) L'argument est spécieux et je le soupçonne



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 421

très fort d'avoir été inconsciemment aiguisé par l'école, et non
certes par M. Bovon en particulier, pour les besoins de la cause.

A y regarder de près, les récits de Matthieu, Marc et Luc
mettent en un singulier relief la personnalité du Maître. Il s'y
donne aussi bien que chez Jean comme instrument du salut ;

nous entendons son moi retentissant qui appelle à lui les
travaillés et les chargés, qui pose le dilemme pour lui ou contre
lui, sans échappatoire possible, qui exige pour le suivre le

renoncement absolu, qui déclare indigne de lui, dans des textes
présents à toutes les mémoires, ceux qui préféreraient à son

autorité, à l'amour qu'il réclame, les affections naturelles et
sacrées. Le fils de l'homme prétend à la maîtrise du sabbat

sacro-saint, à une autorité qui transforme pour les accomplir
les préceptes légaux, et ce moi puissant s'établit au-dessus des

interprètes les plus respectés du code sinaïtique. Que veut-on
de plus, je vous prie Ce n'est pas la personne que présente
d'une façon générale le quatrième évangile, ce sont certains
côtés, profonds, sublimes, spirituels tant qu'on voudra, de cette

personne. L'œuvre du Christ d'ailleurs n'est point oubliée; les

miracles, le sens que Jésus donne à sa mort en font souvenir,
malgré l'angle sous lesquels les place l'écrivain pour réaliser le

but spécial de son ouvrage. M. Bovon n'a-t-il pas écrit lui-
même un très beau chapitre sur l'œuvre du Fils dans le monde,
d'après l'évangile johannique? (p. 501.)

En tous cas, la logique du point de vue défendu par M. Bovon

exigerait la fusion des sources, l'emploi simultané des synoptiques

et de Jean. Ce point de vue critique admis, quelle belle
unité gagnerait l'exposé doctrinal Car je ne vois guère dans

cette hypothèse de bonnes raisons tirées de la nature même
des choses pour faire de Jean un chapitre spécial. Tout ce

qu'il renferme peut aisément, doit naturellement prendre
place ailleurs. Le « Père et le Fils, » j'emprunte ces titres à

l'auteur, dans la section consacrée au « fondateur du royaume
de Dieu. » « Le monde » et « l'œuvre du Fils dans le monde »

aussi bien que « la vie éternelle » dans la section qui traite
des « membres du royaume de Dieu » enfin « le jugement et
le siècle à venir * dans « la consommation du royaume de



422 PAUL CHAPUIS

Dieu. » Je conçois qu'on se récrie, qu'on arguë des différences
profondes qui séparent les modes de penser, la façon de

présenter les choses; qu'on songe, par exemple, à l'eschatologie.
Mais alors c'est un aveu ou tout au moins un indice que l'emploi
du quatrième évangile, dans une étude de l'enseignement et de

la vie de Jésus, doit être établi autrement, avec plus d'exactitude

et de réserve, d'après une solution moins simpliste du

problème critique.
Nous permettra-t-on d'insister? Le seul fait de séparer

nettement l'exposé doctrinal tiré de nos deux grandes sources
constitue une objection grave aux méthodes du théologien de

Lausanne, puisqu'il est obligé de nier implicitement l'unité
même de la pensée du Nazaréen. Avec M. F. Godet, on explique
cette différence de ton et d'allure par la nature du sujet. « De

quel droit rétrécir le génie de Jésus, s'écrie M. Bovon, jusqu'à
prétendre qu'il était lié à l'une des deux manières sans en

pouvoir sortir? Assurément les synoptiques nous ont conservé
les discours élémentaires du Seigneur, qui portent avant tout
sur « les choses terrestres » (Jean III, 12), c'est-à-dire sur
l'obéissance à Dieu par la conversion et par la foi. Mais

lorsque, quittant le domaine des expériences accessibles à ses

disciples, Jésus dévoile les profondeurs mystérieuses de sa

personne, n'est-il pas naturel que son langage s'exalte et qu'il
devienne moins saisissable, parce qu'il est plus élevé. C'est

l'idée qui se crée ce style spécial. » (p. 154, 155.)
Ces considérations sont intéressantes et renferment beaucoup

de vues très justes; mais dans la mesure même de leur
justesse, elles élèvent notre objection à sa suprême puissance.
Les synoptiques ne sont pas si imparfaits qu'on se l'imagine ;

cette accusation souvent répétée est une suggestion johannique,
je veux dire un argument destiné à prouver la nécessité du

quatrième évangile, qui, malgré sa valeur religieuse unique, est

historiquement incomplet, exclusivement poussé vers un but
spécial. Au moyen de Matthieu, Marc et Luc, on reconstitue
aisément la figure du Maître, ce que le quatrième document y
apporte de précision chronologique et d'horizons nouveaux
ou sublimes est implicitement donné parla théologie primitive.



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 423

A qui, d'ailleurs, Jésus dévoile-t-il ces « profondeurs
mystérieuses de sa personne, » qu'on dit « inaccessibles » même au
cercle inlime? A un auditoire qui en moyenne est identique
pour les capacités spirituelles à celui qu'indiquent les synoptiques

: les pharisiens de Jérusalem avec le peuple des pèlerins

qui emplit la cour du temple, foule populaire, s'il en fut,
comme celle de Galilée où rabbins et principaux forment aussi

un coin du tableau. Ailleurs des malades, un aveugle, une
Samaritaine, âmes qui devaient ressembler beaucoup à celles des

lépreux, du jeune riche ou d'autres acteurs du drame
évangélique primitif. Devant le peuple et non dans la salle haute,
les témoignages les plus profonds sur sa personne, dans Jean

Vili, par exemple, comme dans Mat. XI, 27, trop exploité à

titre de bloc erratique ou de bolide johannique perdu dans la

narration synoptique1.
L'énergie du sentiment, la nature du sujet influent sûrement

sur la torme delà pensée. N'est-ce pas le propre de l'éloquence

que de mouler ainsi les canaux qui la répandent? Mais, à part
quelques textes isolés comme Jean XII, 27, le document johannique

est le plus uniforme que je connaisse, large fleuve au

cours solennel et limpide, choral spirituel et harmonieux dont
l'allure partout à peu près identique marque bien l'unité
d'inspiration. Bien de plus calme dans la forme que les discussions
du Maître avec ses adversaires sur l'autorité et la valeur de sa

personne et de son témoignage. Même note encore, alors qu'il
s'entretient avec Nicodème ou la Samaritaine ou qu'il donne

aux foules de la multiplication des pains sa chair à manger,

1 La plupart des écrivains reconnaissent l'authenticité de ce fragment
(Mat. XI, 27.1. Keim (Jesus von Nazara, 11, p. 380) en commente
admirablement le sens et corrige heureusement le texte d'après les citations
des Pères et des suppositions bien motivées (b/vu au lieu d'hujivûcricei, et
l'aoriste au lieu du présent, quoique, il faut bien le dire, nos manuscrits
soient évidemment favorables à la première leçon.) On pourr.iit constater

que ce verset 27, rompt quelque peu le mouvement des idées ; cotte
forme didactique entre l'action de grâce, versets 25 et 26 et l'appel qui
en découle, versets 28 à 30, a quelque chose d'insolite. Mais la critique
verbale seule consultée n'autoriserait pas le retranchement. —

Comparez, du reste, Luc X, 22.



424 PAUL CHAPUIS

son sang à boire. Du prologue au chapitre vingtième, que le
Baptiste, ou Jésus, ou l'écrivain soient mis en scène, c'est
toujours le même accent grave. Quand enfin l'on pénètre la
substance même des développements, qu'on met en regard l'eschatologie

synoptique et sa spiritualisation chez le disciple aimé, il
paraît bien difficile d'user du document à titre de source
historique, sans détermination plus précise.

Il est dans l'ordre des choses d'accorder à Jésus toute la
richesse et la variété des dons qui font une personnalité
puissante. Mais si Buffon a dit vrai en affirmant que « le style c'est

l'homme, » l'écho synoptique et l'écho johannique marquent
bien deux personnalités distinctes. Ici la sentence frappée, le
maschal hébraïque, la figure simple de la parabole, l'affirmation

qui porte avec elle sa preuve plus que le raisonnement
déductif. Là le procédé du parallélisme progressif, une dialectique

qui serpente et qui volontiers a pour sujet ou pour
centre un mot, une thèse dont la forme rappelle l'évangile
primitif (Jean VIII, 58 ; etc.). C'est la caractéristique même de
la première épître johannique. La différence des méthodes
n'est pas ici affaire de style, qui d'ailleurs est attribué à Jean ;

elle a sa source dans deux manières très distinctes de montrer
les idées et de les faire saillir. La différence dessine deux caractères,

deux personnalités, que la critique littéraire saisirait avec
une évidence très nette, si, en théologie, le préjugé dogmatique
n'était pas là pour paralyser et obscurcir le jugement. Pourquoi

dès lors tenter des harmonisations, des réductions
impossibles à l'unité? (p. 154, 155.)

Le point de contact, d'autre part, est aisé à découvrir. Il
réside dans l'identité du sujet traité par les quatre documents
et du même amour qu'il inspire aux écrivains. Mais combien
différente la manière de l'aborder! On dirait deux écoles
esthétiques, la réaliste en face de l'idéaliste. Les synoptiques, écho

des traditions premières, écho elles-mêmes des simples souvenirs

qu'on avait gardés du Nazaréen, reproduisant faits et
paroles didactiques avec toute la fraîcheur du drame réel. Il y a

chez eux une naïveté, une objectivité, un minimum d'art voulu,
très peu de ces réflexions personnelles qui infléchissent la



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 425

pensée et font voir l'auteur dans son livre. On dirait une sorte
de photographie avec peu de retouches, un fac-similé des

traditions recueillies dans cette phase où, vivantes encore, elles
n'ont pas été trop fortement remaniées. Jean, au contraire, a

fondu ses souvenirs dans sa personnalité propre. Il se

souvient en effet ; l'impression des lieux, des temps, des gestes
est gravée dans son âme. Mais son but n'était pas de reproduire
cette impression et cette histoire, comme on fait la copie d'un
discours. En racontant Jésus, il a raconté ce qu'il pense de

Jésus, comment il l'a saisi, ce qu'il contemple en lui, ce qui
le frappe et le résume. Il est peintre et peintre créateur. Tout
en rendant son modèle, il sait lui donner la lumière, ce trait
génial qui l'élève au-dessus de l'imitation du réel, sans cesser
d'être un portrait ressemblant. Voilà pourquoi le portrait du
maître traité par Jean est un chef-d'œuvre de Jean. Il l'a
signé comme Raphaël ses vierges, non, hélas! de son nom
en toutes lettres, mais du reflet de sa grande personnalité.

Nous disons Jean. Avec M. Bovon, en effet, nous pensons
qu'après toutes les discussions auxquelles a donné lieu ce
problème personnel, l'opinion non pas démontrée, mais la moins

improbable, est encore celle qui fait du fils de Zébédée le peintre

dont nous venons de parler. La réplique n'est pas impossible;

parmi les objections, il en est de très fortes, mais la
balance me paraît pencher en faveur de l'apôtre. David Strauss

l'a déjà dit; l'état actuel de la critique n'est pas absolument
défavorable à cette hypothèse. Ernest Renan lui-même, s'il se

refuse à appeler l'écrivain du nom de Jean de Bethsaïde,
exprime pourtant une opinion analogue. Il cherche l'auteur dans

l'entourage immédiat de Jean, dans « l'école d'Asie-Mineure. »

« Cette école, écrit-il, savait mieux diverses circonstances
extérieures de la vie du fondateur que le groupe dont les sou-
nirs ont constitué les synoptiques. Elle avait notamment sur
les séjours de Jésus à Jérusalem, des données que les autres

Eglises ne possédaient pas.... Certains passages de Luc où il
y a comme un écho des traditions johanniques (la famille de

Béthanie par exemple) prouvent d'ailleurs que les traditions
conservées par le quatrième évangile n'étaient pas pour le

THÉOL. ET PHIL. 1895 28



426 PAUL CHAPUIS

reste de la famille chrétienne quelque chose de tout à fait
inconnu1. »

De l'authenticité on conclut volontiers au caractère historique

du document et on l'emploie alors sans discernement
suffisant dans l'exposé de la doctrine de Jésus. Dans l'espèce,
c'est une erreur, me paraît-il; les conclusions dépassent les

prémisses. Il suffirait presque d'ouvrir le livre, semble-t-il,
pour s'apercevoir dès la première page que l'écrivain n'a pas

prétendu parler de Jésus en historien ; il en parle en théologien,

un nom que l'Eglise aime justement à lui donner. Le
prologue que l'on ferait bien de comparer à celui de Luc pour peser
les différences, indique déjà nettement le but poursuivi. A moins
d'être un hors-d'œuvre, ne dit-il pas que l'écrivain va montrer,
afin que nous croyions, le déploiement en Jésus de Nazareth
du Verbe divin, l'incarnation de Dieu dans l'homme? C'est,

pour parler la langue du jour, une préoccupation hautement

religieuse qui l'inspire, ce qui interdit de prime abord d'identifier

ce Logos avec ceux de Philon ou de Justin martyr, qui
se meuvent davantage dans le ciel métaphysique2.

Si l'espace et la patience des lecteurs nous y autorisaient,
nous nous attacherions à démontrer ici comment les méthodes
littéraires de l'époque autorisent et expliquent cette fusion des

souvenirs historiques et de la libre composition, disons de la

méditation personnelle et du revêtement qu'elle donne aux
faits, ce que l'on voudra bien ne pas identifier, en vertu d'un
raisonnement aussi peu rigoureux que fréquent, avec la fraude
même inconsciente. Ainsi se concilierait, à nos yeux, chez

Jean le rôle de témoin et celui de théologien personnel que
l'on a tant de peine à unir. Un exemple de l'antiquité,
souvent cité à juste titre, nous fournit une très curieuse analogie.
Les Dialogues de Platon racontent Socrate en une manière

1 Vie de Jésus. XVe édition, 1877, p. 80.
2 Voy. Zeitschrift- für Theologie und Kirche, 1^92, l'article de Harnack :

Ueber das Verhäl/niss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen
Werk- Cf. 11. Holtzmann, Der Logos und der eingeborene Gottessohn im
vierten Evangelium- (Zeitschrift für wissen. Theologie de Hilgenfeld, 18P3,

p. 385-407. — Voy. aussi Bovon, p. 165 et 175 entre autres.



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉ.SUS DE NAZARETH 427

toute johannique, tandis que les Entretiens de Xénophon sur
ie sage de la Grèce rappellent plutôt la méthode synoptique.
Ceux qui ont étudié l'enseignement socratique se sont attachés
à Xénophon, mais n'ont pas négligé l'œuvre si personnelle des

Dialogues.
Cet exemple indique quelle place nous accorderions au

Théologien dans une œuvre qui veut établir le fondement
historique du christianisme. Cette source de renseignements
impose au critique un travail délicat. Qu'on suive les principes
de B. Weiss1 ou ceux de Wendt2, qui ont ouvert la voie dans
cette direction, ou tels autres qu'on jugerait préférables, il
importerait d'extraire du quatrième évangile les matériaux
proprement historiques. J'ai dit l'œuvre délicate ; elle n'est pas
impossible. On rencontre, par exemple, dans ce livre de ces mots
frappés, plastiques, tels que Jean VIII, 58 et d'autres, qui
révèlent la manière du Maître ; les points de contact avec les

synoptiques, jusqu'au fameux «bolide,» dont l'origine reste

peut-être douteuse, puisqu'on ne peut dire l'heure de sa chute
dans la tradition primitive, seraient d'assez bonnes pierres
de touche. A cela près, Reuss et d'autres ont eu de très fortes
raisons pour absorber, sinon l'ensemble, du moins une bonne

part du livre dans la théologie johannique. Par un de ses

côtés, en effet, et non le moindre, cette œuvre est une façon
sublime de traduire la personnalité du Maître; elle trouve
dans le paulinisme autant et plus que dans les synoptiques un

parallèle également grandiose.

III

C'est assez de critique externe, sans doute. La personnalité
du Christ pose un problème plus intérieur, dont M. Bovon a

justement senti l'importance : Les documents qui nous font
connaître Jésus lui attribuent un grand nombre d'actes
miraculeux. Ils ne sont pas à cet égard uniques dans l'histoire reli-

1 B. Weiss, Kritisch-exegetisches Handbuch (collection Meyer) über das

Evangelium Johannes- 6e é*lit. üöttingen 1880.

s Wendt, Die Lehre Jesu. 2 vol. 1886 et 1890. Göttingen.



428 PAUL CHAPUIS

gieuse; Çakya-Mouni et François d'Assise ont leur couronne
de prodiges et avec eux combien d'autres Pourquoi l'opinion
ecclésiastique raye-t-elle d'un trait de plume rapide les

prodiges des uns, tandis que pour les autres, ceux de Jésus, des

apôtres ou même de l'Ancien Testament, elle prétend
réserver le caractère historique La nature des témoignages
écrits n'est point ici l'argument saillant, bien qu'il en puisse
sembler à l'illusion commune. Les arguments décisifs ont une

source plus profonde et de tout autre ordre que l'ordre
historique. M. Bovon s'est rendu compte de cette difficulté; je n'ose

dire qu'il l'ait résolue de façon à satisfaire de légitimes
curiosités. Je serais surpris qu'un disciple convaincu de Jésus-

Christ, pénétré de la culture contemporaine, conscient de la
valeur du problème, fût absolument rassuré ou satisfait de son

apologétique.
La conception autoritaire, lorsqu'elle prend au sérieux sa

façon de définir l'Ecriture sainte et son autorité infaillible, est

ici fort à son aise : Le contenu des documents sacrés est
garanti par son divin auteur, donc les miracles du Christ, comme
ceux d'Elie ou de Moïse, doivent être historiques ; les phénomènes

analogues rapportés en dehors de la sphère de la
révélation sont sans garanties, quand ils ne procèdent pas du
démon. Les prémisses admises, le raisonnement est à peu
près tenable. Fort éloigné de ces vues en ce qui nous
concerne, nous professons pour le biblicisme absolu le plus grand
respect, lorsqu'il est assez héroïque pour supporter et tirer
toutes les conséquences de son principe. Avouons même que
sa construction, si faibles qu'en soient au point de vue scientifique

les fondements, a plus de solidité et même de portée
religieuse que le système bâtard fort en cours aujourd'hui, en
vertu duquel on repousse avec une sorte d'horreur le postulat
de l'inspiration plénière, sans voir les conséquenses que cet
abandon entraîne dans la façon d'envisager l'histoire et l'autorité

en matière de foi.
C'est pourtant avec une singulière vigueur et une conviction

très appuyée que le professeur de Lausanne combat la tradition

catholisante. A ses yeux l'étude des origines chrétiennes



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 429

doit être soumise aux mêmes procédés scientifiques que celle
d'un événement quelconque de l'histoire profane (p. 50). De là,
non sans hardiesse et une large part de vérité, il conclut
qu'une méthode critique digne de ce nom est loin d'impliquer

la négation à priori du miracle. Aussi combat-il ce
radicalisme extrême, soit qu'il ait pour source, comme chez

Strauss, la théorie déterministe, ou comme chez Renan et
l'école de Tubinguei, de simples probabilités historiques. Pour
quiconque admet l'ordre moral, qui est celui de la liberté en

Dieu, la possibilité, la réalité du miracle se déduiraient naturellement

du principe. Le miracle n'est qu'une intervention de

Dieu dans le monde (p. 57)2 dans un but rédempteur. L'heure
de cette intervention spéciale constituerait la période miraculeuse

de l'histoire (p. 56) : Jésus en marque l'apogée ; il en

est la floraison suprême ; nos jours semblent, à entendre l'écrivain,

ceux de l'arrière-automne, car les miracles y sont nuls
ou rares (p. 57), et si on lui objecte que le surnaturel au sens
du miracle semble une interruption de l'ordre universel, il
répondra que « l'état ordinaire de l'homme étant le péché,
avec son triste cortège de souillures et de souffrances, le

surnaturel dans lequel éclate la force divine qui nous en affranchit,
se présente comme une restauration et non comme un
désordre, puisqu'il est l'expression d'une vie plus élevée et qu'il
rétablit le lien des êtres en réconciliant l'homme avec Dieu. »

(p. 56.)
Il sort de là, avec une singulière clarté, que le miracle peut

être un fait réel, mais que la critique historique, dans la vie

de Jésus, en particulier, doit se prononcer sur chaque cas

spécial. La théorie du bloc, si chère à M. Clemenceau et,

dit-on, à nombre de théologiens, est nettement condamnée.

Aussi regrettons-nous que dans le livre de notre auteur, le

chapitre consacré à cette portion de l'activité du Maître soit

1 Edouard Zeller, par exemple, écrit : « Lequel est le plus vraisembable,

qu'un fait qui contredit toute analogie se soit réellement passé ou que

la tradition qui le rapporte soit fausse?» (Bovon, ouv. cit., p. 57.) Voy.

encore Ernest Itenan, Vie de Jésus, l'introduction.
2 Bovon, Dogmatique, tome lor, p. 522 et suivantes.



430 PAUL CHAPUIS

resté si sommaire. Une analyse un peu serrée de quelques
faits de cet ordre, eût éclairé et peut-être rectifié la théorie.
Nous n'avons guère que des échappées sur deux ou trois
questions. Ainsi les démoniaques seraient probablement des
malades atteints d'affections nerveuses : « Est-il naturel de

supposer que des maladies que nous n'hésitons pas à expliquer de

nos jours par des désordres nerveux, aient été causées, au

temps de Jésus, et à cette époque seulement1, par des êties
malins, satellites de Satan, par un déchaînement exceptionnel
de la puissance du diable? Tout homme impartial reconnaîtra

que la question est pour le moins douteuse et que, si l'autre
hypothèse ne se présente pas avec une force d'évidence qu'on
ne saurait d'ailleurs obtenir en ces matières, elle n'en a pas
moins une sérieuse vraisemblance et ne peut être écartée,
même par l'exégèse la plus respectueuse des évangiles, comme
une fantaisie critique arbitraire et sans fondement. » (p. 289).

Ailleurs, en parlant du miracle du statère (Mat. XVII, 24-27) :

« Cet incident semble si étrange et se rapproche à tant d'égards
des actes de magie dont fourmillent les apocryphes, que même

pour l'exégèse la plus respectueuse.... » Quoi? le fait paraît
controuvé le caractère légendaire du récit extrêmement
probable Non pas ; mais : « le doute semble permis. » C'est un
de ces cas où décidément les scrupules, les hésitations de
l'écrivain paraissent sortir de l'ordre scientifique et provenir
d'ailleurs. Ses arguments nous préparent, nous font marcher
à une solution qu'on pressent dans l'argumentation ; on avance
d'un pas sûr, appuyé sur un guide prévoyant et capable, mais

il nous lâche à l'heure du pas important, qui, je le conçois,
peut prendre, en face d'un certain public, toutes les apparences
d'un pas dangereux. Ces renversements de vapeur produisent
des chocs pénibles. Ils font naître un sentiment d'insécurité,
dont le trait suivant apportera la preuve.

Dans le récit de la tentation du Christ, M. Bovon repousse
pour d'excellents motifs l'interprétation littérale du fait ; il en

donne une explication morale, que met en reliefle drame exté-

1 La « période miraculeuse, » si elle existait, expliquerait-elle peut-
être ce phénomène exceptionnel?



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 431

rieur. Avec la conception matérielle, « le conflit, lisons-nous,
prend un caractère fantastique et merveilleux qui répugne
à la simplicité des évangiles; car si les écrits sacrés racontent
assurément des miracles, jamais ils ne donnent le récit de

monstruosités. A quoi bon, d'ailleurs, ce déploiement étrange
à travers les airs et qu'ajoute-t-il à la valeur morale de la
scène?» (p. 234). Il serait difficile de parler avec plus de jugement

et de noblesse. Mais, en prenant sous cet aspect réaliste

pur, comme les anciens commentateurs le faisaient de la tentation

du désert, d'autres narrations, telles que la multiplication
des pains et du poisson rôti ou séché, la marche de Jésus ou
de Pierre sur les eaux, sont-elles beaucoup moins fantastiques
ou merveilleuses ou étranges qu'un « déplacement au travers
des airs?» J'avoue ne pas très bien saisir en cette occurence
où l'écrivain place, comment il détermine la ligne de démarcation

entre la sobriété des narrations bibliques, très réelle

d'ailleurs, et les fantaisies désordonnées de la légende, entre
le enjpsïov biblique et ces prodiges dont fourmillent les textes
apocryphes. Qui jurerait que si les phénomènes rappelés
étaient narrés dans un de ces pauvres documents
extrabibliques qu'on roue si volontiers de coups, ils ne tomberaient

pas de suite dans la classe des monstruosités réprouvées Je

crains que ce ne soit encore le livre plus qu'une étude sérieuse
de leur contenu qui les protège et les sauve. Nos évangiles
procèdent, certes, d'hommes sérieux, de narrateurs dignes de

foi, j'allais dire de témoins sincères qui ont vu les choses

comme ils les ont pu voir. Mais l'auteur inconnu de l'Evangile

des Hébreux, dont il nous reste quelques fragments,
serait-il pour cela un fourbe ou un imbécile, et, lorsqu'il dit à

propos de la transfiguration que l'Esprit saint saisit Jésus par
le sommet de la tête pour le conduire sur le Tabor, je veux
que cette représentation plastique, cette précision géographique

dénotent une tradition postérieure, mais en quoi est-elle
moins noble, moins susceptible d'être spirituellement traduite

que celle d'Ezéchiel VIII, 3 ou que la scène de la tentation de

Jésus

En un mot, si les méthodes historiques préconisées permet-



432 PAUL CHAPUIS

tent de concevoir dans nos évangiles l'existence de narrations
fictives ou poétiques (p. 216, note 1), l'œuvre de M. Bovon ne

nous offre pas pour appuyer cette thèse des développements
suffisants. Il aurait été utile, croyons-nous, quel que soit le
nombre des récits que M. Bovon range ou non dans cette
catégorie, de nous dire les raisons qui militent en faveur de cette

possibilité.
L'examen des phénomènes historiques généraux, les constatations

acquises par l'étude des religions, sans parler des

recherches spéciales et détaillées dont nos documents évangéliques

ont été l'objet, conduiraient à croire que la figure du
Maître a dû participer en quelque mesure à la loi commune,
puisque, de l'aveu général des théologiens, elle ne saurait

échapper aux conditions ordinaires de l'histoire et que M.

Bovon n'entend revendiquer pour l'étude du fondement historique
du christianisme que le privilège de la loi commune.

Or, que voyons-nous dans l'histoire? Nous voyons que les

personnalités les plus hautes, les hommes qui ont créé à

l'humanité de nouveaux patrimoines, tout spécialement les rénovateurs

de la religion ont été enveloppés par la postérité d'un
voile ou d'une auréole, fait de mythe et de légende. Çakya-
Mouni a son cycle ainsi que Zoroastre, les prophètes d'Israël
comme Romulus et les héros mythologiques de la Grèce. Je ne
recherche point ici dans quelle mesure il est convenable de

distinguer en cette matière le mythe pur, simple revêtement, au

moyen d'une forme concrète, d'une idée ou d'un sentiment, et
la légende, toujours rattachée, ne fût-ce que par le fil le plus
ténu, à un élément historique proprement dit. Je me borne à

une constatation générale et je demande, ce que M. Bovon
aurait pu nous dire, si la personnalité incomparable du Sauveur,
avec son retentissement au plus profond des âmes, a échappé
à la loi générale, et si elle y a échappé, comment ce miracle
unique s'est produit, quels sont ses titres à être accepté?

A nos yeux, qu'on veuille bien ne pas s'effrayer du paradoxe,
un cycle légendaire et mythique autour de Jésus de Nazareth
serait dans une large mesure un hommage à sa gloire et à son
influence unique sur les âmes. Quand partout les génies de la



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 433

religion, infiniment inférieurs dans leur grandeur même à l'enfant

de Nazareth, ont vu leur figure ceinte de l'auréole, quand
sous cette forme les peuples ont donné essor à leur admiration,
à leur reconnaissance ou à leur haine, la puissance créatrice
des peuples n'aurait point tressé cette couronne au Maître,
grand parmi les grands, au prince de l'ordre moral Il est des

légendes, a-t-on dit, qui sont plus vraies que l'histoire. Elles
pénètrent jusqu'à l'âme des héros et traduisent le sens de leur
vie et de leur inspiration. Loin de ternir la figure du Nazaréen,
l'apparition du phénomène attesterait plutôt, s'il en était besoin,
les énergies de son influence. Un sillon aussi lumineux dans la
nuit de l'humanité ne se praduit pas sans projeter au loin ses

lueurs éclairantes.
Pour sortir sa figure, à titre d'exception, de la loi générale,

il faudrait statuer, pour la conservation de son histoire exempte
d'alliage, pour la protection de la tradition qui la concerne, des
circonstances absolument uniques. Ces circonstances ne se

sont pas présentées sous la forme de sténographes ou de greffiers

officiels rédigeant des procès-verbaux bien minutés. Il a

fallu l'hérésie marcionite qui la première éprouva le besoin d'un
canon ; il a fallu Irénée démontrant qu'il ne pouvait y avoir que
quatre évangiles, ni un de plus, ni un de moins ; il a fallu et

l'autorité de l'évêque de Rome et l'inspiration plénière du Livre
pour sortir nos documents des conditions ordinaires à la vie.
A chacun de savoir si ces titres lui paraissent suffisants. Quant
à ceux qui, abandonnant ce terrain, à le bien prendre un débris
du romanisme, affirment que les évangiles sont soumis aux
règles communes de l'histoire littéraire, ils ne devraient trouver
ni improbable, ni sacrilège qu'à la tradition positive se soit
mêlée parfois la libre composition mythique et légendaire.

Les cercles de la piété courante, qui d'ailleurs réussissent de

moins en moins à embrasser l'ensemble des hommes vraiment
religieux et même des disciples de Jésus-Christ, s'insurgent
instinctivement, nous le savons, en face de telles conclusions.
Cette répugnance, quand elle ne procède pas des vues
traditionnelles relatives à l'autorité spécifique des livres sacrés,
semble s'expliquer par deux causes. Volontiers on associe l'idée



434 PAUL CHAPUIS

de mythe ou de légende à celle de la fraude ou de la tromperie
cherchée. On atteint ainsi jusqu'à la valeur morale des

écrivains. Rien n'est plus injuste, ni plus faux. La légende n'est

pas, la plupart du temps, une invention personnelle; elle tient
de la création spontanée, qui jaillit de l'impression même qu'a
laissée sou héros. Elle le fait revivre dans les âmes comme elle

fait revivre son âme. A ce titre, présente dans toutes les

religions, à leur origine, dans leurs périodes initiales, elle appartient

à l'histoire, puisqu'il est possible de saisir en elle quelque
chose des vertus et des sentiments suscités par celui qui en est

l'objet.
On s'imagine ensuite que la légende et le mythe obscurcissent

l'histoire évangélique et l'anéantissent. Laissez pénétrer,
dit-on, par la plus légère des fissures, ces sédiments dans les

documents bibliques, vous ébranlez la maison que nous voulons

solide. Arrière les dangereuses lézardes! Comment pénétrer

dès lors la figure vraiment historique de Jésus? Que

savons-nous de lui? Il appartient précisément à une critique
pénétrante et respectueuse de répondre en détail à ces questions.

Qu'on se rassure d'ailleurs ; les conclusions même les plus
exagérées de ce travail mettent encore en lumière des matériaux

amplement suffisants à reconstituer la personnalité du
fondateur du christianisme. Je dirais même, après tous les
travaux entrepris, qu'il est peu d'apparitions historiques du passé

lointain, aussi solidement établies dans les réalités de leur vie
et de leur œuvre que celle de Jésus de Nazareth.

Faut-il, en passant, répondre à une objection, que nous
avions crue définitivement écartée, mais dont je retrouve un
écho atténué (p. 211) dans le livre qui nous occupe. On dit
que l'époque où vécut le Christ était d'une culture trop
avancée, d'une civilisation trop haute et même à son déclin

pour convenir à de telles végétations. Elles seraient spéciales
« à la période d'enfance de l'humanité. »

Avant de consulter les faits, rappelons la réponse que le
radicalisme obstiné, mais clairvoyant d'un Strauss, a faite à cette
observation, et qui reste juste alors même qu'on ne partagerait
pas le sentiment déterministe du grand critique.



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 435

« L'idée d'un âge historique, dit-il1, il ne faut pas non plus
qu'elle nous fasse illusion. Pour tous les lieux situés sur un
même méridien, le soleil, dans la même saison, n'est pas visible
au même moment ; ceux qui habitent sur le sommet des

montagnes ou sur des plaines élevées l'aperçoivent plutôt que ceux
qui résident dans des gorges et dans des vallées profondes ; de

même le temps historique ne se lève pas pour toutes les
nations à la même époque. Le peuple, en Galilée et en Judée, n'a

pas dû, par cela seul que la Grèce, avec sa culture développée,
et Rome, capitale du monde, avaient atteint un certain degré,
avoir atteint de son côté le même degré. Mais, dit-on, le peuple
juif avait depuis longtemps l'habitude d'écrire; sans doute, et
même la période brillante de sa littérature était déjà passée ; ce
n'était plus une nation croissante et, par conséquent, productrice,

c'était une nation sur son déclin. Mais, durant même tout
le cours de son existence politique, le peuple hébreu n'a jamais
eu, à vrai dire, un sentiment net de l'histoire ; ses livres
historiques les plus récents, par exemple ceux des Macchabées, et
même les ouvrages de Josephe, ne sont pas exempts de récits
merveilleux et extravagants. En fait, il n'y a pas de sentiment
nettement historique tant qu'on ne comprend pas l'indissolubilité

de la chaîne des causes finies et l'impossibilité des miracles.

Cette compréhension qui manque à tant d'hommes, même
de notre temps, existait encore moins à l'époque dont il s'agit
dans la Palestine et, en général, dans l'empire romain, parmi
la grande masse. Si une conscience, dans laquelle la porle n'est

pas fermée au merveilleux, est entraînée complètement par le

torrent de l'exaltation religieuse, elle pourra trouver tout croyable;

et si cette exaltation s'empare d'une grande foule, une
nouvelle faculté productrice s'éveillera, môme chez le peuple
le plus épuisé. Une telle exaltation n'avait pas besoin, pour
naître, de miracles comme ceux qui sont racontés dans les

évangiles ; et, pour en concevoir la production, il suffit de

savoir quel était, à cette époque, l'appauvrissement religieux,
appauvrissement si grand qu'il inspirait aux esprits qui sentaient

1 Vie de Jésus. Trad. Littré. I, p. 79 de l'introduction.



436 PAUL CHAPUIS

le besoin de la religion, du goût pour les formes de culte les

plus extravagantes, et de se rappeler quelle énergique
satisfaction religieuse s'offrait dans la croyance à la résurrection

du Messie mort et dans le fond même de la doctrine de

Jésus. »

Strauss, on l'a dit et justement redit, a introduit dans la

construction du mythe une dialectique savante qui contraste
avec l'idée même de cette création spontanée. En fait, il est

assez certain que le mythe à l'état pur ne se montre dans l'histoire

évangélique qu'en quantité infinitésimale. A vrai dire, nous

n'invoquerions pas contre lui les conditions que M. Bovon met à

sa naissance : « des peuples rebelles à l'abstraction, inhabiles au
maniement des idées » (p. 211) ; car le milieu palestinien où

naquit l'évangile primitif répond mieux que tout autre à cette

caractéristique, sans compter que les plus philosophes des

peuples, les Hindous et les Grecs, ont dans leur héritage les
mythes les plus éclatants. Mais la personnalité de Jésus, son caractère

est historiquement assez puissant pour que la réflexion et
le sentiment religieux aient trouvé dans la réalité même de sa

vie les éléments nécessaires à son expression. Dès lors le mythe
historique, autrement dit la légende, les créations qui ont pour
noyau central un fait interprété ou transfiguré, ont joué un plus
grand rôle que le mythe dogmatique ou philosophique dans la

première tradition chrétienne.
Le milieu même des communautés primitives, composées

d'âmes ardentes, mais sans culture, ouvertes aux impressions
les plus vives, est éminemment favorable à ce phénomène.
L'état de culture ne contrebalance que faiblement cette force
cachée et jamais absolument éteinte; les formations légendaires
défient le temps, traversent les siècles. Que sont dans le
catholicisme les histoires des saints? Ce serait une singulière
manière d'entendre la critique que de voir partout, comme le fait
la petite polémique protestante, des fraudes pieuses, des

inventions intéressées, des fourberies même. En plein treizième
siècle, François d'Assise n'a-t-il pas eu son cycle légendaire,
et si l'on fouillait un peu plus avant, serait-il si difficile de

retrouver des éléments analogues dans l'histoire de Martin



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 437

Luther1, au siècle même de l'imprimerie, sans même qu'il soit
besoin de parler de la légende napoléonienne ou avec M. Astié
du Vinet de la légende et de celui de l'histoire; tant il est vrai
qu'en face des génies supérieurs, l'imagination créatrice des

peuples mêle ses sentiments ou ses passions à l'histoire. Songe-
t-on que durant trente années au minimum, la vie du Maître
a été presque entière abandonnée à l'unique tradition orale,
colportée de communauté en communauté au sein de milieux
où la grande et légitime préoccupation était celle de la grandeur

incomparable du Sauveur, et non les minuties d'une
chancellerie qui compulse des documents? Dans ces conditions,

l'absence absolue d'éléments légendaires constituerait
un problème historique absolument unique et autrement difficile

que la présence de quelques éléments légendaires dans la
tradition reçue.

Si M. Bovon nous avait donné une analyse plus précise du

surnaturel, il nous aurait peut-être fourni un au moins des

éléments propres à discerner dans nos documents l'élément
historique des sédiments légendaires, non pas que le surnaturel

soit en lui-même et toujours le signe de la libre composition,

comme le voudrait la philosophie de Strauss, mais parce
que, dans cette sphère, l'écrivain l'a indirectement marqué
(p. 234), il est certaines formes étranges du miracle qui prêtent
au soupçon. Malheureusement la théorie exposée est elle-même

trop indécise (p. 56, 57, 292, etc.; Dogmatique I, p. 523,524),

pour fournir un point d'appui ferme à la critique. Nous ne
saurions la refaire ici. Mais quelques questions établiront
notre dire et poseront quelques bases à l'étude d'un problème
que nous nous proposons d'étudier ailleurs.

Est-il exact, par exemple, de définir le miracle, qui est dans

l'espèce la forme du surnaturel visée, « une intervention de

Dieu dans le monde. » Le déisme, si d'ailleurs il admettait le

miracle, pourrait parler de la sorte; mais quand au point de

vue d'une conception religieuse plus profonde, que Jésus a

marquée d'une manière si admirable (Mat. VI, 24-34), on pro-
1 Félix Kuhn : Luther, sa vie et son œuvre. Tome 11, p. 8 et suivantes :

« La légende veut que le diable lui apparût corporellement. »



438 PAUL CHAPUIS

clame l'action divine incessante dans l'univers, le sens de la
formule proposée échappe. Qu'est-ce qu'une intervention d'une

personne partout et toujours agissante? Le miracle ne saurait
être tout au moins qu'une action spéciale, disons mieux un
mode spécial de l'activité de Dieu, soit que ce mode corresponde

à une réalité effective, à une forme objective à définir,
soit qu'il se présente comme une manière dont nous saisissons

subjectivement certains phénomènes particuliers.
Du haut d'un rocher, par exemple, un faux pas me précipite

dans une gorge profonde de la montagne. Dans ma chute, je
puis me retenir à un arbuste et éviter une mort probable. Au
point de vue du miracle objectif, je dirai que la Providence,
qui prévoyait ma chute, a placé là le buisson, qu'elle l'aurait
créé à l'instant même, s'il l'eût fallu, pour me sauver. C'est

proprement le miracle. Au point de vue subjectif, au contraire,
je rendrai grâce à Dieu de sa paternelle providence, tout en

supposant légitimement que le buisson ne fût point là pour
moi, qu'il aurait poussé sur la corniche, alors même que jamais
nul homme n'aurait abordé la région. C'est le surnaturel
moral.

Buisson à part, M. Bovon se prononce pour la première
manière et dès lors se pose une vieille et précise question, trop
souvent oubliée : fans le miracle y a-t-il intervention de causes

secondes, ou est-il objectivement parlant une action directe,
nouvelle, créatrice, de la puissance et de l'amour divin?

Un nombre considérable d'interprètes de la vie de Jésus

adoptent le premier point de vue. Tout en combattant à jusle
titre le rationalisme, ils demeurent dans ses méthodes et

cherchent à propos des phénomènes dits surnaturels des

analogies, des lois dans l'ordre naturel. Ils veulent les expliquer,
c'est-à-dire en fournir des raisons propres à les rendre
intelligibles. C'est ainsi que jadis le pieux Olshausen voyait dans

la multiplication des pains une accélération du procédé
naturel qui produit le grain dans le sein de la terre. Au sujet des

guérisons opérées par le Maître, on invoque les phénomènes
de suggestion, l'impression que son attitude et sa haute
personnalité exerçaient sur les souffrants. Cette dernière remarque



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 439

renferme une large part de vérité. Mais qu'on n'oublie point les

conséquences de cette affirmation. Elle nous paraît d'un côté
voiler le caractère de Jésus, méconnaître le fond même de sa

pensée religieuse et des causes toutes spirituelles qui inspiraient

son action et, de l'autre, constituer la négation la plus
claire et la plus absolue du surnaturel. Le miracle n'est plus
dès lors qu'un phénomène rare, inexpliqué, mais dont on peut
à peu près espérer de découvrir les causes secondes •. Il rentre
dans l'ordre de la nature et de nos recherches possibles ; il
disparaît.

M. Bovon a trop de philosophie pour se laisser en général
entraîner sur ce terrain. A ses yeux le miracle est une
manifestation partielle de la puissance créatrice (292); à ce titre il
demeure inintelligible comme l'est le commencement des

choses (290). Si nous saisissons bien la pensée, il sortirait
alors du domaine de nos connaissances ; il reste incognoscible,
nous ne saurions en établir scientifiquement la genèse. Je ne
sais si l'on a calculé ies conséquences de cette affirmation qui
poserait immédiatement cette question : Comment pouvons-
nous percevoir le miracle, dire qu'un phénomène est ou n'est

pas miraculeux dans un cas donné? A quel signe, au point de

vue scientifique, reconnaître le caractère de cet inintelligible?
Seraient-ce les lois mêmes de notre esprit qui se refusent à le

1 Dans la Revue chrétienne (mai 1894) M. le Dr Gibert écrivait : « En

réalité ces deux mots, miracle et surnaturel ne peuvent s'appliquer qu'à
notre ignorance des lois supérieures que nous connaîtrons plus tard et

qui, aujourd'hui sont à peine soupçornées. » M. Bovon (Dogmatique I,
p. 525, note 2) cite cette pensée à, l'appui de son affirmation : « Lorsque
cette cause (qui explique le ou les faits) n'apparaît pas clairement ou

qu'elle échappe aux analogies naturelles, il faut reconnaître une rupture
du déterminisme physique, ce qui n'est autre chose qu'un indice révélant
l'intervention de quelque principe nouveau.

Le D1' Gibert, si je l'entends, définirait ie miracle comme un fait dont
nous ignorons a l'heure actuelle la cause efficiente, ce qui équivaut au
fond a la, négation du miracle au sens ordinaire du terme. M. Bovon de

son côté aboutit, dans cette note tout au moins, qui mo semble en

contradiction avec l'exposé du sujet dans le premier volume de son grand

ouvrage, il des conclusions analogues, avec une inexactitude de plus dans

le résultat final. La science et même la foi se refusent en effet a noter



440 PAUL CHAPUIS

proclamer, lorsqu'il s'agit non pas d'un fait non constaté, comme
la création, mais d'un phénomène spécial tombant sous les

sens1? Cela est fort sérieux. Mais, sans nous arrêter plus, la
théorie discutée a un avantage : elle élague en partie du
problème la grosse question des rapports du miracle avec l'ordre
naturel des phénomènes, avec les « lois de la nature. » Je

dis, en partie ; car nulle part l'auteur, si je ne fais erreur,
n'envisage le surnaturel comme en contradiction avec ces lois, ou
selon qu'on préfère dire aujourd'hui en vertu d'une sorte de

scrupule très significatif né de nos horizons intellectuels,
comme une dérogation à ces lois. Il parle pourtant de « la loi
souveraine intervenant dans la trame des causes secondes »

(p. 292) et malgré tout, l'esprit du lecteur se demande où est le

point de rattachement, comment il se comporte, si «

l'intervention » divine suspend2 le cours naturel des choses et produit

dès lors une rupture de cet ordre, donc un désordre, tout
au moins apparent, puisqu'il doit concourir à la restauration
de l'univers désorganisé.

S'il s'agissait du domaine de la liberté et de ce qu'on est

convenu d'appeler « le grand surnaturel, » le surnaturel moral,
nos scrupules seraient à peu près calmés. Mais qui ne voit
qu'en un nombre considérable de cas, la question est infini-

une rupture du déterminisme physique dans les phénomènes physiques
si nombreux dont la cause lui échappe. Nous ne disons pas alors: Il y
a miracle; nous disons : Cherchons la cause.

1 .On ne répondrait pas à la question posée en rappelant que Dieu dont
nous affirmons l'existence et percevons l'action ne peut être que
partiellement saisi par la créature ; car il reste que nous pouvons partiellement

l'atteindre ; a ce titre il ne sort pas, comme le miracle selon
M. Bovon, de l'ordre de la connaissance (Rom. 1,19 et suivants).

2 Récemment, dans une discussion publique au sujet du surnaturel,
un honorable évangéliste soutenaitque le problème était fort simple: Le
miracle ne serait pas autre chose que le remplacement d'une loi
inférieure par une loi supérieure qui momentanément suspend la première.
Il trouvaitune analogie dans le phénomène suivant : Un homme soulève

son chapeau, il le soustrait par son action musculaire à la gravitation
universelle. Ce n'est sûrement pas la notion de M. Bovon.

Est-il nécessaire de relever l'incorrection de ce raisonnement Dans
l'acte indiqué, la gravitation subsiste assurément, puisqu'il faut un effort



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 441

ment plus complexe. Parmi les miracles évangéliques, il en
est qui atteignent directement le domaine matériel: ce sont
des cadavres, dont les molécules reprennent leur énergie
vitale, une tempête apaisée, de l'eau changée en vin, etc. Ici
décidément, il est difficile d'échapper à la question des

rapports entre les ordres naturel et surnaturel. Nous ne sommes
plus en présence d'actes de conscience, de déterminations de

la volonté, mais en face de phénomènes observables, ou tout
au moins pour nous, susceptibles d'analyse scientifique. Nous

ne demandons pas si le Créateur peut agir de la sorte, ce qui
est hors de doute pour le théisme conséquent, nous demandons
s'il l'a fait et pourquoi il l'a fait.

C'est bien ainsi d'ailleurs que l'entend le professeur de

Lausanne. Il prouve la réalité de cette « intervention » par deux

arguments essentiels.
Le premier vaut d'être cité tout au long. C'est une des belles

pages: « Loin d'être un accident, une rupture de l'ordre, le

miracle a sa place marquée dans cette conception (intervention
divine en vue du salut du pécheur) puisqu'il révèle l'action
d'une force supérieure en vue du but moral que Dieu assigne
au monde. Ne voit-on pas partout dans l'univers les êtres se

grouper en catégories ayant chacune les lois qui lui sont
propres? La plante se reproduit et grandit, tandis que le minéral
est inerte. L'animal, à son tour, par son mouvement et ses

allures, rompt l'ordre des règnes inférieurs. Si l'humble arbuste

pouvait parler, que dirait-il à la vue du chevreuil qui bondit
ou de l'oiseau qui traverse l'espace Chaque fois que le cercle

musculaire pour soulever le chapeau et que si la gravitation était
suspendue le chapeau et son porteur, en vertu de la force centrifuge et de

a rotation terrestre, s'envoleraient dans les espaces infinis, sans parler
du reste.

Cette façon simpliste d'entendre les choses équivaut d'ailleurs, elle
aussi, à la négation pure et simple du miracle. Il n'est plus qu'un
phénomène dont la cause est ignorée ou inexpliquée. Il rentre donc dans

l'ordre de la nature; il n'y a entre la résurrection du fils de la veuve et
le soulèvement du chapeau qu'une différence de fréquence. Le premier
fait est rare et la « loi supérieure » qui y préside est inconnue, le second

est assez répété pour interdire l'étonnement et la curiosité.

THÉOL. ET PHIL. 1895. 29



442 PAUL CHAPUIS

s'étend apparaît un principe qui ne s'était pas manifesté
jusqu'alors, et tous ils se superposent dételle sorte que loin de se

contredire, ils concourent à l'unité de l'ensemble. De la même
manière le miracle prouve l'intervention d'une volonté
suprême reconstituant la vie morale troublée par le péché. On

s'indigne, comme d'un fait monstrueux, de ce qu'on appelle
une rupture arbitraire des lois naturelles. Mais on oublie,
lorsqu'on raisonne ainsi, que l'état ordinaire de l'homme étant le
péché, avec son triste cortège de souillures et de souffrances,
le surnaturel dans lequel éclate la force divine qui nous en
affranchit, se présente comme une restauration et non comme
un désordre, puisqu'il est l'expression d'une vie plus élevée et
qu'il rétablit le lien des êtres en réconciliant l'homme avec
Dieu (p. 56). »

Encore une fois, si des considérations de ce genre devaient

nous rappeler la providence de Dieu dans l'histoire, nous
montrer comment lentement il élève l'humanité, comment son
action concourt à la production de l'Homme-Dieu qui est
l'homme vrai, nous les trouverions fort à leur place. Mais ici
elles prétendent légitimer le miracle au sens spécial du mot.
Or à ce titre, leur valeur probante ne nous paraît pas très
claire, grâce à la confusion que fait ici l'auteur entre le surnaturel

moral et le miracle physique. Les arguments qui éclairent
l'un, ne disent rien pour l'autre. Deux courtes observations
serviront notre dire.

A entendre ce langage, « l'intervention divine, » le miracle
est motivé par l'état de péché et son triste cortège de souillures
et de soufffrances ; il doit rétablir l'ordre. Pour être depuis
longtemps répété, ce rapport logique qu'on cherche à établir
entre le péché et le miracle, ne paraît rien moins que prouvé.
Sans même rappeler que la souffrance est sur la terre
antérieure à l'apparition de l'homme, comme le prouve la
paléontologie, qu'est-ce donc que le miracle a «rétabli?» Ce n'est

pas lui, dans telle ou telle de ses manifes!ation3 spéciales ou
dans l'ensemble de ses manifestations, qui a procuré la
réconciliation du pécheur avec le Père céleste. Je suppose que les

évangiles aient passé sous silence une large part des récits



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 443

miraculeux par eux rapportés, l'œuvre du Seigneur, son action
présente en seraient-elles atteintes Qui le soutiendra Aurai-je
moins de confiance en mon Sauveur, ferais-je moins l'expérience

de sa grâce suffisante, alors même qu'aux noces de

Cana, les convives ne se fussent pas réjouis d'une
abondance de vin inopinée? M. Bovon nous montre très bien
comment chaque nouvelle période de l'évolution naturelle fait
surgir un principe nouveau ; il nous conduit du minéral au
chevreuil qui bondit. Mais ce principe supérieur subsiste et

persiste dans la nature ; il devient une acquisition définitive
qui à son tour sera le germe de développements ultérieurs,
nous conduisant degré par degré au triomphe de l'esprit sur
la matière. Jésus-Christ, lui, est, dans l'ordre humain, un de

ces principes supérieurs et féconds, qui vont fécondant le

monde, qui marquent en un sens précis l'épanouissement du

royaume de Dieu surla terre; mais les miracles, je laisse ici
à dessein en dehors de la catégorie les guérisons et autres faits

analogues, quel principe nouveau ont-ils fait surgir? Les
multitudes furent un jour rassasiées et les nôtres périssent; nos
Lazares aimés dorment sous l'herbe.

Ces sentiments, qui, dans ma conviction personnelle, ne me
déconcertent nullement, s'imposent angoissants en face des

théories courantes; car on peut être convaincu des réalités de

l'ordre moral, sans souscrire à l'apologie des miracles
évangéliques telle qu'elle nous est présentée. Ne contredit-on pas,

d'ailleurs, la thèse, lorsqu'en un autre argument on se voit
obligé de statuer « une période miraculeuse, » celle de la vie
de Jésus, peut-être l'ensemble de l'histoire biblique (p. 56),

car aujourd'hui, M. Bovon nous l'a dit : « les miracles sont
nuls ou rares, s Le principe supérieur a donc cessé de produire
ses effets dans ce domaine spécial. Météore brillant, éclairant

un instant la route humaine, mais aussi passager que celui

contemplé, selon M. Bovon par les mages, « si le récit est

historique. » Pourtant, à cet élément près, toutes les

conséquences actives de l'œuvre du Seigneur subsistent et se

poursuivent au travers des siècles, grâce à Dieu. Ne serait-ce point
une indication Ne serait-ce point un aveu?



444 PAUL CHAPUIS

Rien de moins conforme à la teneur des documents que
cette « période miraculeuse. » L'apôtre Paul affirmait posséder
la puissance de faire des miracles (Rom. XV, 19. Comp.
2 Cor. XII, 12) ; il cite ce charisme au nombre de ceux qui
sont accordés aux croyants (1 Cor. XII, 10, 28, 29) ; il n'a point
l'air d'y voir un phénomène exceptionnel ou passager. Ensuite,
à moins de limiter, très arbitrairement, les enseignements de

Jésus et ses promesses au cercle des disciples primitifs, le

Seigneur n'a-t-il pas indiqué comme suit les signes qui
accompagneront ceux qui auront cru : « En mon nom ils chasseront
les démons ; ils auront le don des langues, ils manieront des

serpents, et les poisons qu'ils pourront boire ne leur feront

pas de mal; ils imposeront les mains à des malades et ils les

guériront. » (Marc 16, 18.) Mais je me souviens que la fin du

second évangile, quoique fort ancienne, on l'a attribuée, d'après
de récentes découvertes littéraires, à Aristion, n'est pas authentique.

Voici donc Jésus qui d'après Jean nous affirme que celui

qui croit en lui fera des œuvres plus grandes que lui-même.
Et quelque part, je ne discute pas, M. Bovon applique ces mots

au charisme des prodiges.
Certes, je crois que la sainteté a des pouvoirs et des

puissances qui font défaut à notre corruption. Certes, le Seigneur
dans ce domaine et par cette force a possédé sur les âmes une
action que nous ne faisons que pressentir. Les hommes de ce

temps, les Blumhardt, les Dorothée Trudel, qui par les énergies

de leur foi ont agi sur la volonté de certaines catégories
de malades, et par cette volonté sur l'organisme qui lui sert

d'organe, révèlent eux aussi l'action de l'esprit sur la matière,
une action que la psychologie contemporaine essaie d'observer
et d'étudier. Mais dans l'horizon spécial, à notre sens trop
étroit, où l'on place ces œuvres plus grandes, nous avons
encore le droit de demander qu'on nous les montre dans l'histoire,
non pas en allégories spirituelles, non pas dans le domaine moral

où elles éclatent aux yeux, en ce temps-ci plus que jamais,
mais dans la sphère spéciale du miracle, analogues aux miracles,

aux plus étonnants miracles signalés par nos documents?
Où les pains multipliés où les morts arrachés aux tombeaux



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 445

Ces questions, qu'on trouvera peut-être indiscrètes, parce
qu'elles sont précises et exigent pour notre tranquillité d'autres
réponses que des considérations sur une période spécialement
miraculeuse, si peu motivée par la tonalité de l'évangile, en

font naître d'autres. Si c'est trop, disons que nos interrogations

pourraient bien être après tout des conclusions.

Pourquoi, de nos jours, j'excepte encore certaines guérisons,
les miracles sont-ils « rares ou nuls » malgré les promesses et
les intentions rappelées Je vois qu'à mesure que nous avançons

vers le siècle que nous sommes, ils se font, au sens
spécifique du mot, toujours plus rares;l'antiquité et le moyen âge

en sont remplis : les temps nouveaux lamentablement stériles.
Lorsque se produit un phénomène insolite, notre génération,
même les disciples les plus authentiques, ne disent guère : Un

ange lui a parlé! Mais, où est la cause, comment expliquer?
La puissance effective de l'évangile, c'est-à-dire en somme

l'intensité et la fermeté de notre foi, serait-elle en déclin sur
les époques antérieures. Qui voudra l'affirmer Ne serait-ce pas

plutôt qu'aux temps de Jésus-Christ, de Paul, de François
d'Assise ou de Luther, on ait vu l'action divine directe où nous
ne la nions pas, mais où nous l'entendons autrement? Nos

mesures, l'angle sous lequel nous considérons les choses ont
changé; la science n'a pas chassé la religion, mais la religion,
dans le domaine de l'observation des faits, a dû s'habituer à des

distinctions qui lui échappaient autrefois. L'âme croyante
expérimente la providence paternelle de Dieu, sans qu'au point
de vue de l'origine des phénomènes, elle puisse négliger le

facteur des causes secondes. L'antiquité voyait Dieu en dehors
de ces causes ; nous le regardons et l'adorons au travers de

ces causes, même alors que l'Esprit répandu dans nos cœurs
nous fait sentir la présence du Père. Dans nos prières,
encore, quand même nous demandons l'humainement
impossible, les délivances merveilleuses, espérées, suppliées,
nous n'attendons pas que Dieu déroge à une seule des lois
établies, que nous soupçonnons de connaître ; nous attendons,

que selon sa suprême et infaillible sagesse, il nous accorde

l'accomplissement de notre désir, s'il est sa volonté, au travers



446 PAUL CHAPUIS

même de l'ordre universel. Et cet ordre, antérieur aux origines
du péché, œuvre bonne du Dieu bon, nous paraît suffisant

pour le perfectionnement et la rédemption de l'humanité, qui
a été placée au sein de cet ordre. De cet ordre fait partie la
liberté, raison d'être et dignité de l'être moral, rayon de

l'image de Dieu dans l'homme. Elle a pour mission de
réaliser, dans le domaine soumis à son action, la volonté divine
qui est le bien.

Cette volonté, que nous appelons la sainteté, lorsqu'elle
nous apparaît sous la forme de la parfaite communion entre
Dieu et l'homme, conduit-elle à la domination sur l'univers, à

celle de l'esprit sur la matière, dans ce sens qu'elle en pourrait

modifier les lois, et y intervenir par une activité qui serait

une « manifestation partielle de la puissance créatrice» (p. 290,

292), ou bien dans cet autre sens qui ferait consister cette
domination dans la soumission à l'ordre divin, en une obéissance

volontaire à cet ordre que la créature peut et doit sans doute,
à un point de vue supérieur, sonder, dont elle doit se servir,
mais que sa sainteté même ne saurait modifier? Avec le

supranaturalisme moderne, dont s'écartent du reste, ses principes
essentiels, M. Bovon paraît partager le premier point de vue,
tandis que nous nous rangerions au second, non point en vertu
de je ne sais quelle terreur du merveilleux, quelle négation
de la divine toute-puissance, mais par religion, au nom même

de notre foi en la fidélité de Dieu.
On voit, il suffirait de pousser quelque peu les

conséquences de ces principes pour montrer que le problème du

surnaturel dit physique touche de très près aux plus hautes

questions morales. On peut sans paradoxe concevoir qu'on le

repousse au nom même de la piété. Si nous ne craignions de

prêter à l'écrivain des intentions qu'il n'a pas, nous souscririons
à ce mot qui semble résumer sa pensée : « Sans nier les actes

de puissance opérés par le Sauveur, il (le croyant) les ramène
à ce qu'il y a d'intime, de spirituel dans l'Evangile. » (Dogmatique,

I, p. 528.)
Quoi qu'il en soit, étant donnée la définition de l'auteur, on

s'étonne que dans le chapitre de sa Dogmatique relatif au sujet



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 447

(tome I, p. 520-528) le miracle occupe une place si restreinte
au milieu des preuves de la Révélation. M. Bovon suit en cela
les allures de l'apologétique courante, de celle qui revendique

tout spécialement en sa faveur le droit à être appelée
positive et biblique. Mais comme on rapetisse ici la valeur
morale et probante du miracle On dirait presque qu'on en a honte.
Il se comprend à l'origine comme « signe de la puissance de

Dieu, » à l'époque de Jésus il atteste « l'intervention d'un principe

nouveau dans le monde. » Aujourd'hui il est inutile : les

conquêtes de l'Eglise, les âmes sauvées sont des titres
suffisants. Notre génération d'ailleurs n'établit pas « de relations
perceptibles entre la supériorité religieuse et des actes de

puissance exceptionnels.... » « Seul le surnaturel moral subsiste... »

« Si le christianisme s'est entouré dès ses débuts d'un appareil
parfois déconcertant de miracles, c'est parce qu'il est avant
tout miraculeux dans l'action qu'il exerce sur les âmes, les
œuvres accomplies par Jésus-Christ se manifestant comme le

rayonnement de sa gloire. En résumé, le surnaturel extérieur,
ainsi compris, est moins le criterium de la vérité de l'Evangile
que le déploiement ou la mise en scène de ce surnaturel moral
qui seul est le caractère véritablement authentique de la
révélation du Seigneur. » (Dogmatique, p. 527 et 528.)

On se demande si ces conclusions restent en rapport
organique avec les prémisses posées, si elles ne tendent pas plutôt
à les énerver. La bonne, vieille et massive apologétique de nos

pères était plus conséquente et plus probante en son temps.
Ils savaient déjà que des preuves de cette nature ne
convertissaient pas les incrédules (Luc XVI, 31) ; mais elles leur
paraissaient propres à faire naître la foi, à démontrer au sens

où ils l'entendaient la divinité de la Révélation et du Sauveur

qui en constitue le centre. Et vrai, marcher sur les eaux,
ressusciter des morts, multiplier des pains sont phénomènes assez

frappants pour faire réfléchir les témoins et ceux auxquels ce

témoignage est rappelé par des écrivains dignes de foi. Ils
auraient presque plus de valeur aujourd'hui que jadis, puisque
jadis le miracle physique ne suscitait guère de doute, que
les exorcistes pharisiens chassaient les démons (Mat. 12, 27) ;



448 PAUL CHAPUIS

aujourd'hui, «les miracles sont rares ou nuls» ou tout au
moins ne les voyons-nous plus comme tels. Comment dans ces
conditions peut-on parler du miracle à la fois comme
introduisant dans le monde un principe nouveau et comme d'un

argument apologétique qu'il faut se hâter d'abandonner? Le
miracle ne serait donc plus rien pour nous? Jésus reste notre
Sauveur en qui nous croyons de toutes les énergies de nos

âmes, indépendamment de certaines actions d'éclat que la
tradition évangélique lui attribue. Ces conclusions sont d'un

grand enseignement. Elles permettent de se demander si, même
au siècle de Jésus-Christ, le miracle qui déroge à l'ordre de

l'univers avait quelque valeur morale ; elles permettent de
s'écrier : à quoi bon surtout alors que le Maître lui-même a si

radicalement refusé les signes messianiques de lui réclamés

par un peuple auquel son éducation ferait pardonner cette
insistance, et parlé de la résurrection d'un mort comme d'un
fait qui ne régénérerait pas les cœurs.

Il faut s'y résoudre : si l'autorité scripturaire est envisagée
selon les vues d'une longue et sérieuse tradition, si d'autre

part Jésus est l'incarnation sur la terre de la seconde personne
de la Trinité, les conséquences connues que la dogmatique a

tirées de ces principes forment un texte bien lié, qui a son

genre de grandeur et même de vérité. A ce point de vue, on
ne saurait trop admirer l'œuvre systématique du regretté
professeur Gretillat. Mais si ces thèses primordiales sont
abandonnées comme insuffisantes, si le Livre n'est pas en quelque
mesure par son origine et sa nature spéciale une garantie de

son contenu, là même où ce contenu est déconcertant ; si le
Fils de l'Homme est l'homme que M. Bovon se représente,
l'homme saint, le fils aimé de Dieu, sans préexistence éternelle

et réelle, alors la totalité même de l'œuvre rédemptrice
apparaît sous un autre jour. Il nous semble, ces pages ont
essayé de le marquer par quelques exemples qu'on pourrait
multiplier, que M. Bovon flotte entre les deux conceptions
contraires, ce qui donne à son tableau je ne sais quel aspect
indéterminé : les besoins de l'âme contemporaine, celle des

hommes cultivés tout au moins, aurait besoin d'une argumenta-



LA VIE ET L'ENSEIGNEMENT DE JÉSUS DE NAZARETH 449

tion plus serrée, d'un fondement historique moins démantelé.
Voilà certes beaucoup de discussions et de critiques. Est-il

besoin d'ajouter que nous n'oublions pas les belles pages, les

exposés lumineux que le professeur de Lausanne nous a donnés
de Ielle ou telle partie de la doctrine du Maître. Son chapitre
relatif à « lajustice du royaume » d'après les synoptiques est

parmi les perles de l'œuvre, qui en possède d'autres encore.
Si quelqu'un nous en voulait de cette franche appréciation

nous aurions pour excuse, indépendamment du devoir assez

élémentaire, et sans mérite spécial, d'essayer de dire ce que
l'on pense, deux considérations de nature assez différentes :

Ces pages, sans que ni M. Bovon, ni leur auteur ne l'aient le
moins du monde cherché, pourraient servir de parafoudre à

notre ami. Il a avoué dans son ouvrage des idées qui ne sont
pas partout, assure-t-on, très bien reçues. Ne l'a-t-on pas dit
hier encore1 spirituellement apparenté avec M. Astié, ce qui
ne passe pas pour une recommandation. Nous souhaitons
néanmoins et très fort, que grâce à la confiance dont jouit à

juste titre l'écrivain, il apporte quelque lumière, quelque
instruction, quelque élargissement de l'horizon chrétien à beaucoup

de ses lecteurs. Ceux qui hésiteraient, qui auraient peur,
auront la consolation de se dire que, malgré tout, le maître
des étudiants de la Faculté indépendante vaudoise ne « va pas
aussi loin » que M. X. qui, on le sait, est un incrédule décidé.
Cette circonstance paraîtra rassurante à bien des gens.

Il y a plus, il y a mieux. Le livre qui vient de nous occuper,
s'il laisse en suspens plus d'un problème essentiel, a le grand
mérite de faire surgir les questions et beaucoup de questions.
Il est suggestif au plus haut degré. A tout prendre ce mérite,
dans l'ordre des recherches scientifiques, n'est-il pas le
premier des mérites? C'est une belle pierre taillée dans l'édifice
de la théologie contemporaine.

1 Revue chrétienne, août 1895. Lettre de Genève.


	La vie et l'enseignement de Jésus de Nazareth : à propos d'un livre récent

