Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Considérations sur la philosophie de M. Ernest Naville : d'apres son
dernier livre 'La définition de la philosophie’

Autor: Schinz, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CONSIDIERATIONS

SUR

LA PHILOSOPHIE DE M. ERNEST NAVILLE

d’aprés son dernier livre La définition de la philosophie!

PAR

ALBERT SCHINZ

« En philosophie il ne suffit pas d’admettre
un fait, il faut aveir le droit de I'admettre. »

V. Cousin,

Arrivé 4 une période de la vie ol 'on est forcé de compter
avec I'dge, mais pouvant jeter les regards en arriére sur une
carriere philosophique brillante, M. Ernest Naville a concgu le
projet de résumer dans un grand ouvrage le travail de sa
longue et féconde activité. Non pas qu’en lisant les études pré-
cédentes il puisse rester a I'esprit du lecteur le moindre doute
sur la tendance et les convictions de M. Naville, mais ces
divers travaux n’étaient pas offerts au public de maniére &
présenter une suite logique ; la lecture de Science et matéria-
lisme, par exemple, ne présupposait pas la lecture du Libre
arbitre, ou La physique moderne, La logique de Uhypothese.
Un travail de coordination restait & faire, un exposé complet
et systématique du probléeme du monde, tel que le concevait
avec sa solution le philosophe genevois. « J’avais concu, dit
M. Naville dans la préface de la Définition de la philosophie,
le projet d’'une exposition de cette nature; je désirais publier
un cours complet de philosophie réalisant I'idée que je me suis

1 Paris, Félix Alcan, 189%4.



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 375

faite de la reine des sciences. Le volume que le lecteur a dans
les mains n’est que lintroduction & ce grand travail. Clest,
pour user d’'une comparaison, la facade et la porte d’entrée
d’un édifice intellectuel. Pour la construction de cet édifice
j’ai rassemblé bien des matériaux, mais mon Age et le déclin
de mes forces m’avertissent que je ne pourrai probablement
pas en faire usage pour accomplir I'ceuvre dont j’avais concu le
plan. »

Certes ils sont nombreux ceux qui font des voeux pour que
Dieu préte vie au vaillant champion de la philosophie spiritua-
liste et chrétienne dont s’honore notre pays. Ce ne serait en
tous cas pas sans appréhension que nous verrions pour notre
part le plan de M. Naville exécuté par un autre que lui; nous
nous demandons méme si, pour la gloire philosophique de
lauteur, il ne serait pas mieux de laisser 'ceuvre inachevée
plutdt que de voir exaucé un veeu ainsi formulé: d’éveiller
« dans I’esprit de quelque travailleur plus jeune que moi qui
partagerait mes vues le désir de réaliser le projet que j’avais
formé. » En effet la position qu’occupe M. Naville au milieu des
philosophes contemporains est un peu particuliére et demande
pour la défendre contre les tendances actuelles un talent tout
a fait hors ligne. Cette position, qui fait peut-étre sa grandeur,
constitue en méme temps ’écueil auquel d’autres que lui iraient
infailliblement se heurter et se briser. Sans doute M. Naville
se range dans la classe des philosophes spiritualistes francais,
mais la encore il constituerait & lui seul un groupe tout 4 part.
M. Naville n’est pas seulement philosophe spiritualiste, il est
surtout et avant tout philosophe chrétien. Méme M. Charles
Secrétan, avec lequel pourtant les points de contact ne man-
quent guére, ne saurait sans maintes réserves élre rangé sous
la méme enseigne que notre auteur. Nulle part comme chez ce
dernier, le philosophe et le chrétien évangélique ne sont si har-
monieusement unis dans un méme cceur et dans une méme
intelligence ; chez les spiritualistes francais au contraire un
abime sépare souvent la philosophie et la religion chrétienne.
M. Naville a dit lui-méme: « Tout chrétien est spiritualiste,
mais tout spiritualiste n’est pas chrétien. » Il faut donc un tact



376 ALBERT SCHINZ

et un sens trop délicats des difficultés de la tiche proposée pour
espérer qu’un autre y réussisse que celui qui en a congu le
plan. Ou bien, si méme un successeur réussissait par un
immense hasard a s’identifier assez avec la pensée de M. Naville
pour ne le trahir jamais, l’exécution serait naturellement
dépourvue d’individualité, et qu’est-ce qu’un travail sans indi-
vidualité, surtout dans le domaine de la philosophie?

I

La conception de la philosophie chez M. Naville n’est pas
nouvelle, ni méme en un certain sens bien différente de I'idée
qu’on s’en fait généralement aujourd’hui dans le monde savant,
quoiqu’il puisse en sembler d’abord. Ce qui fait la valeur de ce
point de vue est dii plutdt &laréaction contre une disposition trop
fréquente aujourd’hui, de négliger 'étude de la philosophie pro-
prement dite pour se vouer seulement aux diverses branches
de la science, de rester trop exclusivement attaché a I’étude
des faits sans s’élever jamais 4 une intelligence générale des
choses, ou si I’'on s’y éléve de ne prendre en considération
qu'un domaine spécial de la science, une partie des phénomeé-
nes seulement, en cherchant a presser ceux des autres domaines
dans un cadre trop étroit pour les contenir tous. Tout systéeme
ainsi fait n’est que particularisme; une vue d’ensemble man-
que; il y a un probléme général,— ou des problémes généraux
ferait-on peut-étre bien d’ajouter ici, — ol tout doit en dernier
ressort converger. C’est ce probléme, appelé par M. Naville le
probléme universel, qu’il se donne & tiche de rappeler. A la
philosophie appartient de le résoudre. La philosophie & ce titre
est une science ; elle commence 14 ol s’arrétent les sciences
particuliéres. Elle n’est cependant pas une pure addition des
différentes sciences: les sciences particuliéres cherchent les
principes des phénomeénes qui rentrent dans leurs domaines
respectifs ; la philosophie cherche un principe & ces principes,
elle n’embrasse donc les faits concrets que d’une fagon indi-
recte dans ses recherches, c’est-a-dire en tant que soumis a ces
différents principes qu’elle tend a4 ramener, elle, & un principe
premier et unique, son objet propre.



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 377

Ainsi la matiére sur laquelle travaille la philosophie, c’est le
monde considéré dans le point de vue spécial tout & I’heure
indiqué ; son objet, c’est un principe d’explication universelle ;
enfin la philosophie étant une science (spéciale, mais pas par-
ticuliére), elle use de la méme méthode vis-4-vis du principe
premier que les sciences particuliéres vis-&-vis de leurs prin-
cipes respectifs. G’est d’une théorie de la science en géncral
que M. Naville tirera son programme de la philosophie.

Or comment procédent les sciences pour arriver a leur fin
qui est d’expliquer? elles passent par les trois phases de cons-
tatation, supposition et vérification. Elles analysent, ¢’est-a-dire
elles observent les faits rentrant dans leur domaine, puis elles
synthétisent, c’est-a-dire elles classent les faits, les font ren-
trer sous 'action de certaines lois, leur attribuent des causes,
leur assignent un but. Mais entre ces deux actes de la pensée,
I’analyse et la synthése, il faut encore introduire un acte spécial,
I’hypothése. L’hypothése a été trop méconnue a l'avis de
M. Naville par la science contemporaine ou plutdt on ne lui a
pas reconnu la place qu’elle occupe réellement ; aussi M. Na-
ville avait-il été amené il y a un certain nombre d’années &
travailler & combler cette lacune en publiant sa Logique de
Uhypothése. Constater des faits n’est pas du tout constater
I'existence d’'une classe, d’'une loi, d’'une cause ou d’un but,
mais la simple constatation des phénoménes peut nous suggé-
rer 'idée qu’un phénomeéne rentre dans une classe de faits et
qu’il est le produit d’une cause, est destiné 4 un but, obéit &
une loi. Nous émettons alors des suppositions, nous formulons
par exemple en présence d’une série de phénomeénes une loi.
Mais cette loi nous devons avant de la considérer définitivement
comme telle la vérifier soit par une observation continuée des
faits, soit par une expérimentation directe. Sil’examen est favo-
rable 4 I’hypothése, nous passons, alors seulement, & la synthése
et déclarons expliqués les phénoménes constatés. L’exemple le
plus souvent rappelé, parce qu'il est le plus frappant, est la cé-
l1ébre loi de gravitation de Newton, qui raméne tous les phéno-
meénes des mouvements des corps & un principe unique. Avant
d’étre une loi, le principe de gravitation était une hypothese ;

THEOL. ET PHIL. 1895. 25



378 ALBERT SCHINZ

en formulant cette hypothése, 'homme a introduit quelque
chose, — qui n’est pas dans les faits observés, mais qu’il tire
de lui-méme, — entre la constatation des phénomeénes et la
constatation de la loi ; cette derniére il a dii, ne la connaissant
pas, I'inventer en quelque sorte avant de pouvoir ’énoncer.
Mais quel immense horizon s’est ouvert devant lui lorsque le
principe de la gravitation s’est trouvé vérifié, que de problémes
résolus, que de phénoménes obscurs éclairés par cette brillante
lumiére ! Supposons maintenant un principe premier, non plus
& une science particuliére seulement, mais & toutes les sciences
réunies, & tous les phénomeénes, supposons un principe qui
rende compte des principes des sciences eux-mémes, on voit
d’emblée la révélation que serait pour nous une pareille vérité.
Il ne resterait comme travail que celui de suivre ’enchainement
de 'immense série des phénomeénes et de leurs lois, muni de
ce fil conducteur infaillible. Or c’est pour donner ce principe
de solution a tous les problemes particuliers (dont beaucoup
seraient méme sans cela absolument inabordables) que 'étude
du probléme universel, la recherche de ’origine et de I'expli-
cation de toutes choses, doit étre sans cesse devant nous
comme une tiche & résoudre. C'est 4 ce titre que la philoso-
phie a et aura toujours sa raison d’étre!. Analyse, hypothése
et synthése sont les trois grandes opérations qu’il s’agit comme
en toute science, quoique sur une base différente et plus large,
de mener 4 bonne fin pour poser un systéme de philosophie.

1 Ajoutons que peut-étre ce premier principe est déja entre nos mains;
mais on le comprend aisément, la vérification n’est pas, dans le probleme
de la philosophie ainsi congu, la partie la moins ardue. Parmi les solu-
tions proposées, celle de M. Naville n’est en effet pas la moins ancienne;
ceci du reste n’en infirme point la valeur. Elle est en tous cas la plus
simple et la plus naturelle, dans ce sens que c’est la premiere qui s’offre
& D’esprit de 'homme se plagant en face du probleme des problemes,
M. Naville se rattachant, comme on sait, au spiritualisme, il pose comme
principe & toutes choses une cause intelligente et libre, en un mot Dieu
dans "acception généralement adoptée sous ce nom.



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 379

IT

Qu’on nous permette maintenant d’examiner la pensée de
M. Naville & un point de vue particulier, & savoir en prenant en
considération les postulats auxquels il fait appel pour I’élabora-
tion de sa philosophie. Le volume La définition de la philoso-
phie nous en fournit & la fois 'occasion et le moyen.

Que la construction et la valeur d’'un systéme dépendent
pour une trés grande part des postulats qu’on pose au point de
départ, c’est une thése qui n’a pas besoin de longue démons-
tration. D’abord il est évident que ces postulats existent tou-
jours et s1 méme quelque esprit prétentieux soutenait qu’il n’y
en a pas de définitif, toujours devrait-il reconnaitre ne pouvoir
entrer en matiére sans poser au moins certains postulats pro-
visoires. Les philosophes qui ont prétendu faire table rase de
toute idée préconcue n’ont jamais entendu faire abstraction que
de I'ceuvre personnelle de leurs devanciers dans le domaine de
la philosophie. Il fallait bien toujours dés le début postuler au
moins la validité de la raison qui leur avait fait rejeter comme
non avenu tout ce qui existait avant eux et dont ils allaient se
servir pour élever un nouvel édifice. D’'un autre coté il n’est
pas moins évident que le nombre des postulats doit étre aussi
restreint que possible; la science, et on n'oublic pas que la
philosophie est par définition une science, vise & rendre
compte directement ou indirectement de tous les phénomeénes,
et tout postulat qu’elle est obligée de faire est une auto-décla-
ration d’incapacité ou d’imperfection. La valeur d’une science
(ou d’une philosophie) est en raison inverse du nombre de ses
postulats.

La facon déja de concevoir la nature de la science sera d’au-
tant plus heureuse qu’elle écartera davantage la probabilité de
nombreux postulats; on accorde plus ou moins de valeur &
la science, on lui confie plus ou moins de problémes & resou-
dre, on attend plus ou moins des ressources dont elle dispose,
tout cela est livré & 'appréciation individuelle du philosophe.
Est-il besoin de dire qu’ici encore la premiére qualité du phi-
losophe sera la sobriété ? Au point de vue purement pratique



330 ALBERT SCHINZ

d’abord, il est sage de ne pas étendre le pouvoir de la science
au risque de lui tracer un programme qu’elle serait incapable
de réaliser. Ensuite et surtout, dire la nature de la sience c’est
supposer déja accompli tout un travail de la pensée, ’élabora-
tion d’une théorie de la science. C’est, quoique sous forme d’a-
nalyse, un résultat qu'on énonce et non une spéculation de
premiére main ; or il est clair gue moins on demandera de con-
cessions préalables, plus on aura de chance d’étre écouté. Si,
désirant par exemple développer un systeme de philosophie
matérialiste, vous posez en thése dans I'introduction & votre
sujet, c’est-a-dire en exposant votre conception de la nature de la
science : il n'y a d’objet de connaissance pour 'homme que des
phénoménes matériels, vous énoncez 13 un postulat qui n’est
guére fait pour mériter la confiance du lecteur. Et si méme, au
cours de vos développements ultérieurs dans le corps du Sys-
téme, vous repreniez, pour I’établir avec des arguments scien-
tifiques, cette méme thése, alors il était inutile de V'introduire
3 titre de postulat provisoire, d’anticiper le résultat de vos
travaux ; si cette notion était indispensable dans votre intro-
duction, c’est qu’alors cette derniére était mal concue, ce n’est
pas une introduction a la philosophie, mais une introduction &
une philosophie (la votire) que vous avez écrite. En somme, il
faut 'avouer, il est rare qu’en arrivant au bout d’une intro-
duction & un systéme de philosophie 'on ne connaisse déja
par avance toutes les solutions aux grandes questions de la
philosophie ; cela cependant, chacun le comprend, ne devrait
pas étre. Nous sommes loin de nous cacher la difficulté qu’il y
a 4 faire assez abstraction de ses convictions pour n’en lais-
ser préjuger aucune dans un travail préliminaire ; il n’en reste
pas moins vrai que Fidéal serait dans ’absence compléte d’élé-
ments précon¢us quand il s’agit de tracer le programme d’une
science qui devrait étre la méme pour tous. La question des
postulats est fondamentale en cetie matiére : quels sont les
postulats 1égitimes, quels sont ceux qui n’ont aucun droit d’étre
introduits d’emblée dans une conception adéquate de la philo-
sophie et de la science? — C’est 13 un point qu’on ne devrait
plus abandonner & I'arbitraire d’un chacun, mais qui demande



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 381

3 étre examiné avec la plus extréme circonspection et & étre
élucidé avant tout autre; c’est lni qui, se présentant & I'atten-
tion du philosophe dés le premier pas qu’il veut faire, donne
sa couleur au systéme tout entier.

Nous arrivons ainsi au livre de M. Naville : La conception
de la philosophie dépend de la conception de la nature de la
science, nous a-t-il dit, et nous en demeurons d’accord. Quelle
est donc, d’aprés M. Naville, la nature de la science ? Cet exa-
men nous reporte au début de la Définition de la philosophie.
L’objet de la science est la réalité; son but c’est d’expliquer
cette réalité : pour lexpliquer cependant elle doit faire
appel & un certain nombre d’ « affirmations générales qui sont
des suppositions » (p. 33) 1. Les idées explicatives, comme
elles sont plus souvent nommeées, auxquelles en appelle
M. Naville, sont celles de classe, loi, cause et but; il en
postule & priori la validité; il veut pouvoir en faire usage
comme de « réalités nécessaires » & l'explication des faits, a
la construction de la science : « Il faut donc reconnaitre que
la science n’admet pas seulement P'expression des faits, mais
qu’elle affirme les réalités nécessaires & leur explication ; ceci
est capital. La question est de savoir & quoi se rattachent
les déductions qui fournissent les explications des phéno-
menes » (p. 32).

Or les quatre idées explicalives, — car c’est i elles que
se rattachent ces déductions, — tirant toute leur valeur du
fait qu’elles sont nécessaires & I’explication, il est clair que
s1 cette derniére pouvait se faire sans elles,il serait inutile
de poser ces idées comme des postulats scientifiques. Laissons
maintenant M. Naville lui-méme nous donner une définition
de explication : (§ 13). « Le but de la science c’est d’expliquer
les faits ou de rendre raison de Uexpérience. — Expliquer
c’est découvrir dans les faits un ordre qui puisse étre repro-
duit par la pensée en sorte que les jugements liés par le rai-
sonnement se trouvent d’accord avec I’enchainement des don-
nées de 'expérience. L’objet de la science est la réalité; le

! Nos renvois, sauf indication spéciale, se rapportent tous & la Défini-
tion de la philosophie.



382 ALBERT SCHINZ

but de la science est de rendre la réalité intelligible, de
faire que, comme le dit M. Pierre Laffitte, « la succession de
nos pensées traduise la succession méme des événements »
(p.- 23-24). En résumé, expliquer c’est indiquer une succession.
Notre probléme se présente done, d’une facon plus concréte,
ainsi : devant exprimer une succession logique ou scientifique,
les quatre idées explicatives de M. Naville sont-elles indispen-
sables, sont-elles des idées d’ordre premier, sont-elles irréduc-
tibles les unes aux autres?

M. Naville présente les quatre idées explicatives dans 1'ordre
selon lequel elles sont mises & contribution dans une opération
scientifique. La théorie de la science est donc supposée faite ;
nous n’assistons pas a la formation de ces notions dans et par
notre esprit. Comme nous avons grande confiance dans les
ressources de la méthode psychologique, nous emprunterons
son secours pour notre examen et nous adopterons l'ordre
psychogénétique, c’est-a-dire 'ordre de formation en nous de
ces idées de classe, loi, cause, but, plutdt que I'ordre logique
de leur emploi, une fois (ue, les ayant en notre possession,
nous les introduisons dans le mécanisme tout constitué de
Iexplication scientifique.

La premiére idée 4 examiner serait alors celle de loi. Elle
est du reste aussi la premiére par son importance, elle esi la
base de toute la théorie de la science. La loi exprime une suc-
cession ; notre auteur dit (§ 26) : « Les lois sont des formules
qui expriment le rapport d’un antécédent a un conséquent »
(p. 45), et ce qui est surtout important (§27) : « La science sup-
pose que les lois ont un caractére de constance » (p. 46). Nous
ajoutons : l'idée de loi précéde en I'homme toute autre idée
scientifique. Nous avons constaté une loi avant d’avoir cons-
taté qu’ll y avait classe, cause ou but. I’enfant qui approche &
plusieurs reprises sa main de la flamme d’une bougie et qui
en éprouve de la douleur, obtiendra cette idée de loi et rien
de plus : il ne soupgonne rien d’une classe d’objets briilants;
ni de ce qu’on pourrait se servir du feu si I'on se proposait
comme but de briler quelque chose, ni enfin de ce que la



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 383

flamme est la cause de la sensation désagréable qu’ll a ressen-
tie 1. Méme a I'idée de loi, Penfant n’y atteint pas du premier
coup; toute succession est loin de révéler une loi : si un jour,
en descendant un escalier, je fais une chute, il n’en résultera
pas qu’a chaque passage au méme endroit, ’accident se renou-
velle. Pour que I’enfant soupconne dés ’abord un rapport de
loi entre le feu et la sensation de la douleur, il faudrait au
moins qu’il ait fait déja P'expérience d’autres lois, qu’il sache
que des lois existent. Sinon, — et pour notre but nous devons
préférer cette hypothése, — s’il n’a pas encore cette idée de
loi, il ne peut pas se douter encore que ce qui provoque une
fois la sensation de la douleur, la provoquera une seconde fois
de nouveau ; pour que le rapport s’établisse dans son esprit,
Pexpérience devra donc étre faite & plusieurs reprises. Alors
seulement l'idée de loi pourra naitre; mais, nous le répétons,
elle existe pour le moment absolument seule.

De I'idée de loi nous pourrions passer immédiatement & celle
de cause; mais étant donné le caractére spécial de cet acte de
la pensée et son importance chez M. Naville, nous reporterons
son examen apres celui des idées de classe et but. On se con-
vaincra d’ailleurs bientdot que son absence n’est pas du tout
préjudiciable & la suite du développement ; au contraire, car la
notion de cause (productrice), nous le verrons, a été mise a
tort par M. Naville, — et combien d’autres! — sur la méme
ligne que les autres idées explicatives : elle est d’un ordre
tout différent. En langage philosophique moderne, on dirait
qu’elle est une idée métaphysique, mais non scientifique.

Reprenons notre exemple de ’enfant et voyons comment il
obtiendra l'idée de classe : s'il a & sa portée deux bougies et
que 'expérience amenant & I'idée de loi ait été faite sur I'une
d’entre elles, ’enfant, qui n’a pas encore Uidée de classe, —
et d'ou1 'aurait-il ? — ne reportera pas, méme dans ce cas si

1 Nous reviendrons plus bas sur le rapport des notions de cause et de
loi. Du reste, que la notion de cause est dérivée pour nous de celle de loi,
par conséquent postérieure, psychogénétiquement parlant en tous cas,
M. Naville nous le dira lui-méme, cf. § 31.



384 ALBERT SCHINZ

élémentaire, les propriétés de la premiére flamme & la se-
conde . Seules, de nouvelles expériences le conduiront & cette
constatation de I’existence de propriétés semblables dans deux
ou plusieurs objets pareils d’apparence, mais numériquement
différents; ainsi naitra 1’idée de classe. '

Notons-le bien, I'idée de classe est postérieure 4 celle de loi,
elle ne peut méme se former que si I'idée de loi est déja en
nous. En effet, quand I’enfant, pour la premiére fois, déclare
que deux ou plusieurs objets forment ensemble une classe, il
ne fait qu’exprimer le résultat d’'une nouvelle loi ainsi concue
et qu’il vient de constater : une méme propriété (par exemple

1 (’est & dessein que nous plagons 'enfant simultanément devant deux
flammes différentes; car, on 1'a fort bien remarqué, 'enfant voyant une
seconde flamme de bougie quelque temps aprés la premidre, ne croit
pas en voir une seconde: il pense que c’est encore celle vue auparavant,
et dbs lors I'idée de classe ne saurait se former. Cette observation nous
donne occasion de distinguer entre deux notions ou plus justement deux
degrés de classes. La notion de classe en science est une idée explicative,
tandis que la classe, en tant que deux phénombnes nous paraissent seu-
lement semblabies & un point de vue purement extérieur, ne comporte
aucun résultat pratique ou scientifigue. L’enfant constate, par exemple,
que les deux flammes font sur lui une impression visuelle semblable et il
les classe par Ia-méme, mais il n’en tire encore aucunement la conclusion
que les deux flammes aient la méme propriété de provoquer la douleur;
des lors en science cette conception élémentaire de la classe, si elle est
seule entre nos mains, est inutile. L'idée de classe, dans le sens ol I'em-
ploie M. Naville et qui doit &tre ici, en effet, seule prise en considéra-
tion, suppose non pas seulement des actes de sensation chez ['enfant,
mais déja de conception, c’est-a-dire que, aux caracteres saisis par les
sens externes, se sont attachées déja par association des propriétés liées
aux caractéres externes, ainsi I'idée de douleur & I'impression visuelle de
flamme. La notion élémentaire de classe est nécegsaire & la formation de
celle de la classe scientifique, nous n'avons méme pas hésité & ne consi-
dérer en elle qu’'un degré différent de la classe en usage dans la science,
mais elle serait d’un secours illusoire pour nos besoins: d'un c6té les
apparences révélées par les sens externes sont trompeuses en disant
trop, ainsi 8i I'on classe un morceau de verre auprés d'un morceau de
glace, tous deux transparents, mais sans cela doués de propriétés absolu-
ment différentes; d’un autre c6té les renseignements sont insuffisants,
par exemple cette classification ne constatera jamais par la vue les rap-
ports entre une flamme et du plomb fondu. Mé&me dans les cas les plus



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 385

celle de briiler) peut exister dans différents objets, soit : une
méme loi est valable pour différents objets ou phénomeénes.
En fait, nous ne sortons pas du champ qui nous était ouvert
avec I'idée explicative de loi; nous étendons seulement notre
connaissance dans ce champ au moven de ce concept de
loi déja entre nos mains; nous ne postulons rien de nouveau
puisque I'idée de classe nous la formons avec celle de loi: nous
ne pouvons dire: tel phénoméne rentre dans telle classe, que
quand nous pouvons dire auparavant : tel phénomeéne est sou-
mis a telle loi.

Voila ce que nous révele le point de vue psychogénétique,
faisant précéder 'idée de classe par celle de loi; il nous per-
met de simplifier et de ramener & un seul ces deux postulats
scientifiques. Mais entendons pourtant le point de vue de
M. Naville : si chez lui nous suivons un ordre inverse, c’est,
comme nous l'avons dit déja, qu’il considére les idées expli-
catives dans leur ordre d’emploi par le savant. L’idée de loi, en
effet, n’est vraiment féconde pour nous que s’il y ades classes;
si, pour chaque phénomeéne particulier, il fallait une loi spé-
ciale, la science serait tout simplement impossible. Possédant
I’'idée de classe, — et il n'importe pas dans ce cas de savoir si
c’est ou non, comme nous le soutenons, aprés et par laloi
que nous 'avons obtenue, — il est clair que nous nous sai-
sirons des avantages qu’elle présente dans son application
scientifique. Et quand, maintenant, comme M. Naville, on
considére la science & ce degré de son évolution ou le travail
auquel nous nous livrons est supposé fait, ol la science
connait déja des lois, ou elle sait que ces lois s'appliquent &

simples & nos yeux, les rapports de ressemblance n'amenent pas toujours
a la formation de classes; c’est ainsi que sir John Lubbock dans ses
« Origines de la civilisation » relate 'existence de peuples sauvages qui
ont des noms pour les différentes couleurs, les especes particulieres
d’arbres, mais n'ont pas de terme générique pour désigner la couleur en
général ou I'arbre en général, preuve qu’ils n’ont pas non plus le concept
de classe de couleur, d’arbre, etc. Cette classification élémentaire se fait
par la vue d’abord, parce que c’est ce sens qui nous donne le nombre le
plus grand de renseignements sur le monde externe ; puis, ce serait 1'ouie,
le toucher, enfin odorat et le goiit.



386 ALBERT SCHINZ

des classes de phénomeénes et enfin que ces phénoménes se
distinguent des autres par tels caractéres constants, on arrive
naturellement & parler d’abord de la classe des phénoménes,
puis de la loi qui les régit!. Mais encore une fois, méme admis
dans ce sens, le point de vue de M. Naville faisant de classe et
de loi deux points de départ absolument différents dans I’expli-
cation scientifique, il n’en reste pas moins vrai que l'idée de
classe est fille de celle de loi : accordée la validité de cette der-
niére, celle de classe en découle, aprés un nouvel acte de
constatation seulement, mais sans exiger une nouvelle « affir-
mation nécessaire» ou postulat. L’'une de ces idées étant donc
en pleine dépendance vis-a-vis de Pautre, il était plus naturel
de présenter ainsi la chose; surtout il ne serait pas légitime
(comme M. Naville semble l'avoir fait), de conclure d'un
mode d’emploi de la notion de classe, jusqu’a un certain point
indépendant de celui de la loi, & une indépendance absolue
(ou psychologique) de l’existence en nous de ces deux idées:
pas plus que vous ne concluriez par exemple de 'usage que
vous allez faire d’un clou, a I’existence de ce clou indépendam-
ment de la machine qui a servi a le former.

Il n’en est pas autrement pour l'idée explicative de but :
comme celle de classe elle nous parait, & 'examiner de pres,
déduite et tirée de celle de loi. Exprimer un but, ¢’est exprimer
sous une forme spéciale une loi. La définition de M. Naville le
dit assez : § 37. « La connaissance d’un but explique, en mon-
trant les rapports entre ce but et les moyens employés pour
Patteindre » (p. 64) ; indiquer un pareil rapport, c’est énoncer
implicitement que telle loi se réalisera, si tel phénoméne par-
ticulier, — dont cette réalisation dépend,— se manifeste; c’est

1 Relevons cependant, sans nous y arréter, que l'ordre adopté par
M. Naville ne tient compte que de la méthode déductive en science et
non de la méthode inductive. Dans cette dernitre, en effet, c’est bien la
loi aussi qui précede la classe dans l'ordre d’explication; nous y consta-
tons d’abord I'application de la loi & un certain nombre de phénomenes,
puis nous constituons, de ces phénomenes groupés autour de la méme loa,
une classe.



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 387

en d’autres termes formuler une proposition hypothétique. Or,
a son tour, une proposition hypothétique, comme on le sait, se
ramene aisément & une proposition catégorique, et ce qu’a de
particulier enfin cette proposition catégorique obtenue par
transformation d’'une hypothétique, c’est qu’elle exprime tou-
jours une loi. Empruntons & M. Naville (§ 38) 'exemple du
passage du Rubicon : « César voulait s’emparer du pouvoir
supréme : c’est I'explication du fait par le but » (p. 65). Nous
disons qu’il n’était pas nécessaire de formuler ici un principe
spécial, celui de loi suffisant & V’explication finale proposée :
réduisant d’abord T'affirmation de M. Naville & une proposition
hypothétique, nous aurons : « Si César est ambitieux, il pas-
sera le Rubicon. » On nous opposera sans doute, — et M. Na-
ville n’y manquera point, — ’¢1ément de liberté qui peut-étre
contrebalancera cette ambition. Comme nous n’avons pas en-
core abordé I’idée explicative de cause qui entre en jeu ici, nous
devons renvoyer quelque peu la réponse a cette objection;
cependant si nous serrons comme suit notre texte personne ne
songera plus & en contester la légitimité: « Si César est assez
ambitieux.... » ou encore : « Si César est plus ambitieux que
soucieux de ses devoirs de citoyen, il passera le Rubicon; »
il ne reste plus alors & constater qu'un fait positif (un certain
degré d’ambition en CGésar) qui ne peut pas étre et ne pas étre
a4 la fois : si ce degré d’ambition existe, la loi se réalisera & son
tour. Cette loi dont nous avons ici un exemple concret peut
s’exprimer ainsi : « Un homme dont 'ambition est plus forte
que le sentiment de ses devoirs civiques, sacrifiera, & un mo-
ment décisif de sa carriére, son amour pour la patrie & son
ambition personnelle. »

Dans certains cas, il est vrai, (celui de César) la constatation
du fait conditionnant peut étre trop difficile ou trop délicate
pour que la loi en jeu puisse élre déterminée avant que 'effet
se soit manifesté : c’est par le résultat, aprés coup seulement,
que nous constatons 'existence du fait conditionnant la réali-
sation de la loi; et nous ne I'avons constaté (ou déduit) que
parce que nous avions vu la loi se réaliser; l'ordre normal est
done renversé. Dans notre exemple, la réalisation de la loi



388 ALBERT SCHINZ

supposait ’existence du degré voulu d’ambition, et la consta-
tation : « César a été plus ambitieux que soucieux de ses de-
voirs de citoyen » a été pour nous une inférence légitime de la
constatation : « César a passé le Rubicon. » Mais de ce que la
réalisation de la loi a été constatée avant le fait conditionnant
cette réalisation, ne résulte pas du tout qu’il faille un nouveau
principe d’explication & la science. Ce n’est pas la science qui
a manqué de moyens d’explication, c’est nous qui avons été
incapables d’user de ceux qu’elle nous offrait. L’explication
dite par le but, n’est au contraire possible pour nous qu’une
fois le rapport de la loi constaté; et c’est connaissant déja que
de tels rapports existaient aillears, que nous avons pu en
supposer dans d’autres cas et méme faire du but une idée
explicative. Si nous n’avions pas su qu’il existait un rapport
de loi entre l'ambition et certains actes de I’homme, jamais
nous n’aurions eu l'idée d’expliquer le passage du Rubicon
par le but congu par César de satisfaire son ambition. De
sorte qu’ici encore nous pouvons affirmer certainement que
I'idée de but dépend absolument de celle de loi et n’existerait
point sans cette derniere : que nous constations 1’existence
des conditions de la réalisation de la loi avant ou aprés la
manifestation de la loi, c’est toujours la méme loi qui explique
le phénoméne dont il s’agit de rendre compte ; si elle suffit &
expliquer (qu’on se souvienne ici de la définition de I’expli-
cation) dans un cas, elle doit suffire dans l'autre, et nous
n’avons aucune raison d’introduire tout & coup un principe
nouveau d’explication.

Il nous reste, avant de tirer quelques conclusions générales,
a examiner la derniére des quatre idées explicatives, celle de
cause, qui, tant par sa nature que par son importance, occupe
une position tout & fait spéciale. M. Naville distingue entre
explication par loi et explication par cause (§ 26) : « Les lois
sont des formules qui expriment le rapport d’'un antécédent ¢
un conséquent » (p.45) et (§32) : « Une cause est le pouvoir pro-
ducteur d’un fait » (p. 55). En d’autres termes, la loi ne nous
fait connaitre qu’une succession, la cause nous fait connaitre



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 389

le comment de cette succession. Il est peut-étre bon de rap-
peler dés I’abord I'importance de cette distinction des deux
notions par M. Naville; c’est & ce point que remonte le fonde-
ment de sa philosophie tout entiére : de la conception de cause
dans la nature, il remonte & celle de cause (libre) en ’homme,
et de celle-ci enfin il s’éléeve jusqu’a la cause premiére, au
Principe premier de son systéme spiritualiste. L’enjeu ne sau-
rait donc étre plus sérieux.

On le sait, et M. Naville le reléve lui-méme (§ 33), cette dis-
tinction de cause et loi a été contestée par Malebranche déja,
puis par Hume, et de ce dernier la mé&me thése a passé 3 Dugald
Stewart et au positivisme — n’oublions pas de nommer spécia-
lement Stuart Mill qui I’a définitivement systématisée. D’apreés
ces penseurs ou d’aprés la doctrine dite empirique, il n’y
aurait, & nous connu, que des lois. Le mot cause n’est pas banni,
mais il a un sens tout différent de celui de pouvoir producteur
que lui attribue M. Naville. La thése positiviste est contenue
tout entiére, pour cette question, dans ces mots de Dugald
Stewart : « Si un événement apparait, nous attendons l’autre
et nous ne savons rien de plus. » C’est I'expression de la loi et
la négation de la cause productrice ou efficiente. La réfutation
que présente M. Naville de cette assertion peut-elle étre con-
sidérée comme définitive ?

Examinons le cas. Voici d’aprés la Définition de la philo-
sophie sur quoi repose la distinction entre explication par la
cause et explication par la loi (§32) : «...expliquer par la
classe et par la loi c’est s’élever & la conception d’une unité
abstraite et générale, d’ou I'on descend au particulier et au
concret ; expliquer par la cause, c’est remonter & une unité
réelle et concréte capable de produire une multiplicité d’effets »
{p- 56.) D’accord ! c’est une différence en effet, mais est-elle
vraiment instructive dans le probléme & résoudre ? est-ce que
du fait qu’il s’agit d’'une explication par des éléments concrets
ce sera moins une succession pure que nous constaterons, que
quand nous expliquerons en en appelant A des idées ou lois
abstraites? Nous ne le voyons pas; c’est tout simplement —
si la différence de M. Naville est maintenue — distinguer entre



390 ALBERT SCHINZ

explication par la loi et explication par la manifestation spé-
ciale de la loi dans tel cas particulier. Pour prendre un
exemple, je n’exprime rien de plus qu'une succession quand
au lieu de dire: La glace fond au contact de la chaleur, je dis:
La glace exposée aux rayons du soleil ou placée sur un poéle
fond. Pour M. Naville la premiére explication serait par la loi,
la seconde par la cause, c'est-4-dire que dans le second cas
nous devrions faire appel 4 un principe d’explication différent.
Le §33: « La causalité n’est pas une simple succession,» déve-
loppe explicitement la thése. A nous, il nous parait au contraire
que dans les deux cas, le principe d’explication est le méme,
celui de succession constante ou de loi : tout ce que nous
reconnaissons, c’est que ce méme principe est énoncé sous
deux formes différentes, ici en en appelant 4 la loi abstraite,
12 & un fait concret; mais nous ne voyons pas ce que peut
demander de plus M. Naville; pas plus dans le cas concret (ue
dans la loi abstraite, nous ne savons quoi que ce soit d'un
élément nouveau qu’on pourrail appeler un pouvoir produc-
teur. La cause productrice est un mot vide de sens dés qu'il
s’agit d’explication, ou bien alors c’est tout simplement un
autre mot pour exprimer la succession constante de ’antécé-
dent au conséquent.

Empruntons encore un exemple & M. Naville (§33): « Un
printemps trés chaud est généralement suivi d’'un retour de
froid ; voild une loi exprimant une succession de phénoménes,
mais nous cherchons quelque chose de plus. Un printemps
trés chaud désagrége prématurément les glaces du poéle, dont
les débris flottants se rapprochent de nos contrées et abaissent
la température; voild la détermination d’une cause et d'une
causeréelle si I’explication du phénomeéne est vraie» (p. 57-58.)
N’est-ce pas la meilleure démonstration de notre dire ? Que
savons-nous de plus, en effet, aprés la révélation de la cause ?
nous connaissons le rapport avec quelques détails de plus :
Nous savions qu’un printemps chaud est suivi d’un retour de
froid & certaine période de l'année; avec ce que M. Naville
appelle la cause, nous savons qu’au lieu de deux phénomeénes en
rapport de loi, il y a eu toute une succession de phénomeénes



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 391

formant les anneaux intermédiaires de la chaine et équivalant
a Pénonce concret d’une série de lois résumées toutes dans
celle plus générale : Un printemps trés chaud est générale-
ment suivi d’un retour de froid. Mais encore la cause ne nous
a-t-elle pas du tout expliqué comment la chaleur du printemps
désagrége la glace, ou comment le rapprochement des mon-
ceaux de glace abaisse la température, etc. Nous savons fort
bien que la science ne serait pas embarrassée de fournir ces
explications ; mais eit-elle expliqué en effet, ¢’aurait été en in-
troduisant d’autres termes encoreentre la chaleur du printemps
et les phénomeénes subséquents, et entre ces différents phéno-
ménes encore... et alors, eit-elle ajouté vingt, cent, mille
termes, eat-elle multiplié leur nombre & linfini, qu’encore
nous n’aurions aucune explication différente de celle par la loi
c’est-d-dire de la succession constante de certains phénoménes.
Toute la différence entre les deux modes d’explication est
donc bien, comme I'a dit M. Naville, celle entre explication
par ’abstrait et par le concret; mais cette derniére ne ren-
ferme aucun principe nouveau ou qui ne fat implicitement
déja dans l'explication par la loi. La définition aujourd’hui
courante de la cause en tant que moyen d’explication,
comme : la somme des antécédents (concrels et nécessaires)
d’un phénomeéne, semble en fin de compte étre bien celle de
M. Naville ; I’explication par la cause n’est qu’une exten-
sion et une application dans le monde concret de I’explication
par la loi. Mais alors la conception réelle de la cause ne peut
plus répondre 4 la définition de la cause (§ 32) comme « pou-
voir producteur, » conception, cependant, qui tient le plus &
ceeur & M. Naville : sous sa plume le mot cause est toujours
censé avoir la signification de pouvoir producteur.

De fait, cette différence entre cause et loi, M. Naville lui-
méme Pavait déja annihilée dans sa définition de I’explication
(§ 13, citée plus haut). Si expliquer c’est reproduire par la
pensée l'ordre d’enchainement des faits d’expérience, il en
résulte que, la cause (dans le sens de pouvoir producteur) exis-
tat-elle et pussions-nous la connaitre, elle n’expliquerait rien.
Mais si le but de la science est tout entier dans I’explication,



392 ALBERT SCHINZ

et que la cause productrice n’explique rien, elle peut donc
étre tranquillement éloignée de la théorie de la science. D’un
autre coté, si nous ne faisons en science qu’expliquer, et
qu’expliquer consiste uniquement dans I'énoncé (de lois expri-
mant & leur tour) de simples rapports de succession entre phé-
nomeénes, il est évident que nous ne pourrons jamais rien
connaitre scientifiquement d’une notion de cause, pour autant
que cette notion de cause aurait & exprimer autre chose que
de tels rapports. Tout cela découle logiquement des données
mémes de M. Naville : I'idée de cause productrice descend ainsi
a I’état d’hypothése non vérifiable, nous n’oserions méme dire
de postulat puisque nous n’en avons pas l'usage pour expli-
quer, et que ce terme entraine & sa suite le sens d’élément
nécessaire.

Que par I’expérience nous n’arrivions jamais a I'idée de cause,
mais seulement A celle de loi, cela est manifeste jusque dans
les phénomeénes de la volonté, et c’est une mauvaise spécula-
tion que d’aller chercher 14 un argument a la causalité : qu’est-
ce que nous savons expérimentalement de la volonté? Qu’a
un état de conscience succede un acte externe, rien de plus;
une succession constante de phénomeénes, mais nulle explica-
tion par un pouvoir producteur; nous savons la condition de
Peffet voulu, mais rien quant au passage de la condition réalisée
A l’effet ; ’expérience nous révéle une loi, mais non une cause
dans la psychologie de la volition!. Nous confondons sans au-

1 La these opposée & celle de M. Naville a été mise de nos jours en
pleine lumiere par Stuart Mill, dans sa Logique inductive et déduc-
tive. Nous eussions été en droit, semble-t-il, de chercher dans la Défi-
nition de la philosophie une réfutation in-extenso du pointj de vue
défendu par une ceuvre aussi puissante que celle du philosophe anglais.
Au lieu de cela nous n'avons que ces mots (§ 44) : « En pratiquant fidele-
ment cette méthode [I'empirisme], en la débarrassant des inconséquences
1mposées i ses partisans par les nécessités de la pensée, on ne constate-
rait que des faits et on ne pourrait s’élever & aucune loi. Les lois, en effet,
ne procedent pas de I'expérience; elles supposent un travail de l'esprit
qui élabore les sensations, travail dont les sensations me peuvent pas
étre la source. De plus 'empirisme est incapable d'expliquer valable-
ment la différence des idées nécessaires et des idées contingentes. Les
tentatives faites dans ce sens ne résistent & aucun examen sérieux. »



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 393

cune espéce de droit, deux choses fort différentes quand nous
affirmons que nous avons l'idée de cause productrice (ou de
liberté) dans nos actes : celle de succession, qui est en effet
une connaissance expérimentale, et celle que nous en sommes
la cause productrice, qui n’est qu'une idée philosophiquement
déduite de la premiére. Ce qui est absolument contestable dans
la position de M. Naville, c’est son passage de I'idée de loi &
celle de cause; de son § 31 : « Les lois SUPPOSENT des causes »
4 son § 32: Une cause EST le pouvoir producteur d’un fait : la
loi suppose la cause, soit! il est compréhensible que quand nous
voyons tel phénoméne succéder invariablement a tel autre, nous
finissions par croire que le second n’a lieu que parce que le
premier a eu lieu avant lui; mais I'idée qu’il y a quelque
chose de plus qu'une succession est et reste une pure suppo-
sttion de notre part. Notre but en affirmant une cause produc-
trice, c’'est d’énoncer par devers nous un rapport nécessaire
entre les phénomeénes; mais si ce rapport est déjh exprimé par
une loi, notre affirmation d’'une cause n’ajoute rien scientifi-
quement parlant, c¢’est-4-dire au point de vue explicatif, le seul
cependant & prendre en considération ici.

Il ne faut du reste pas oublier que nous en sommes & I'intro-

{p. 78). Or Mill a parfaitement montré au contraire qu'on pouva'it g'éle-
ver aux lois, sans remonter jusqu’a des causes (productrices) (cf. surtout
« Logique » Livre IIl, chap. V et XX1). Le mot cause n’est pas étranger &
Stuart Mill, i1 a chez lul le sens suivant : « la somme totale des condi-
tions positives et négatives prises ensemble... et qui, étant réalisées, le
conséquent s'ensuit invariablement » (L. 111, chap. V, 8). 8i Mill est tout
i fait dans le vrai, nous ne le discutons pas; mais en tous cas sa pensée
méritait une attention plus grande, surtout puisque, pour le probleme
anquel nous venons de toucher, la vogue est aujourd’hui plutét au posi-
tivisme qu’an spiritualisme. Quant & la diftérence entre idées contin-
gentes et nécessaires, 'empirisme ne peut chercher a en rendre compte,
puisque l'essence méme de cette these (que nous connaissons senlement
des rapports de succession, mais non de cause productrice) consiste i
nier la possibilité de stipuler qu'une telle différence existe de fait;
I'empirisme, par contre, rendra compte de l'origine de ces notions en
nous; il reconnaitra leur valeur spéeulative; et la encore l'opinion de
Stuart Mill a de trop solides arguments en sa faveur pour qu'on ait le
droit de les ignorer.

THEOL. ET PHIL. 1895. 26



394 ALBERT SCHINZ

duction & la philosophie, avec l'ouvrage de M. Naville, et que
nous devrions y rencontrer non pas des théses philosophiques
proprement dites, mais seulement une méthode pour arriver
plus tard & ces théses; le principe de cause, n’apportant rien &
la méthode d’explication scientifique des phénomeénes, ne doit
donc pas figurer dans cette introduction, c’est anticiper une
conclusion qui pourra tout au plus se présenter dans le systéme
lui-méme. Nous ne saurions abandonner ce sujet sans ajouter
encore ceci: non seulement on pourrait en appeler & Stuart
Mill (comme nous ’avons fait dans la note précédente) pour
établir au moins la possibilité, — si méme on ne concede pas
la réalité, — d’établir des lois au moyen des données de I'em-
pirisme, mais M. Naville ne peut nier que lui-mnéme constate
des lois avant de constater ce qu’il nomme les causes produc-
trices ; lui-méme, de 'idée de loi qu’il a d’abord, arrive (§ 31)
par supposition & celle de cause et reconnait ainsi la priorité
de la premiere sur la seconde ; adversaire acharné de I'empi-
risme, il déduit en réalité, comnme les adhérents de cette philo-
sophie, I'idée de cause de celle de loi et pas du tout, comme il
I’affirme ailleurs, 'idée de loi de celle de cause. Qu’on ne dise
pas que l'idée de cause véritie celle de loi et lui donne seule sa
valeur, ce serait s’enfermer dans un cercle parfaitement vicieux;
comment établir en effet la valeur d’'un principe (laloi) en I’ap-
puyant sur 'autorité d’un autre (la cause) dont il a lui-méme
préalablement suggéré en nous l'idée.

III

Nous avons dit tout & ’heure que la révélation de l'existence
de causes productrices pourrait peut-étre s’offrir & nous au
cours du développement du systéme philosophique & élaborer.
Cependant comment ou plutét quand son apparition pourrait-
elle se justifier ? Puisque la méthode philosophique n’est pas
autre chose que la méthode scientifique (§101) et que le terme
explication ne peut avoir un sens différent en philosophie qu’en
science, — du moins personne ne nous 'annonce, — pas plus la
qu’ici (1) la notion de cause ne rentrera comme partie inté-



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 395

grante nécessaire dans le systéme d’explication et (2) pas plus
la qu’ici elle n’ajouterait rien a4 notre pouvoir d’explication.

1. La notion de cause n’entrera pas comme partie intégrante
nécessaire dans un systéme de solution du probléme universel;
elle sera comme en science, o1 nous ’avons vue tout a 'heure
une intruse. Toute notre ambition, méme en nous tenant atta-
chés aux données de M. Naville, doit se borner & chercher &
rendre compte par les idées explicatives dont nous disposons
de I'enchainement logique et invariable des phénomeénes. Une
loi, disons un principe, se déduit d’un autre, et le premier prin-
cipe serait celui dont découleraient logiquement tous les autres.
Or si, abandonnant subitement la méthode scientifique admise,
vous introduisez & un moment donné dans vos spéculations un
absolu, une cause libre, vous brisez du coup l'unité de votre
systéme, vous y pratiquez volontairement une solution de con-
tinuité. Jusque-la vous avez cherché des lois dont l'une servait
de base & 'autre, puis soudain vous n’expliquez plus les lois
par d’autres lois plus générales, mais par une cause produc-
trice, une volonté premiére qui les a établies telles parce qu’elle
les a voulues ainsi; dés lors vous avez abandonné la méthode
sctentifique. Nous ne prétendons pas que le procédé en lui-
méme soit faux, que cet aveu d’impuissance dans nos explica-
tions naturelles soit illégitime. Non ! nous sommes trop persua-
dés de la faiblesse de ’homme vis-a-vis des grands problémes
de l'univers ; nous savons qu’il y a une limite & son intelligence
et que méme si cette limite était reculée jusqu’a un point qui
pit étre considéré comme la derniére étape possible, il restera
toujours devant nous un immense inconnu. Par contre nous
croyons pouvoir affirmer qu’en philosophie comme dans la
science en général :

2. La notion de cause productrice, si on l'applique & cet
inconnu, n’est pas un principe d’explication ; en méme temps
qu’un inconnu, elle est un inconnaissable et un insondable et
ne saurait en conséquence étre mise a la téte d'un systeme de
philosophie, d’une explication et solution du probléme univer-
sel. En philosophie comme en science, la notion de cause pro-
ductrice peut étre seulement une supposition résultant de la



396 ALBERT SCHINZ

constatation de ’existence des lois, mais nous n’avons en elle
qu’'un principe toujours muet aux sollicitations de notre curio-
sité scientifique. Au contraire, il nous semble & nous, qu'on va
droit & ’encontre de la vérité quand on propose la cause pro-
ductrice comme principe d’explication i ajouter & d’autres: en
postulant une cause on admet justement d’une facon implicite
qu’on est arrivé & la limite de ’explication, qu’on estincapable
de poursuivre plus avant ’enchainement logique ou scientifique
des domaines. Une loi ne se résout plus en une loi plus géné-
rale : alors, puisque les faits sont pourtant la, invoquant une
derniére fois encore, dans cette extrémité, le postulat de toute
la science, — & savoir qu'une conséquence a toujours un anté-
cédent, — nous résumons tous les antécédents que notre igno-
rance ne peut atteindre sous le nom de Principe premier, prin-
cipe premier qui a voulu les lois ou principes auxquels nous
avions pu aboutir ; mais il a voulu parce qu’il a voulu, il est
cause libre, il n’obéit & aucune espéce de loi. Or une fois 14, il
faut savoir aller jusqu’au bout et concéder que toute spécula-
tion ultérieure est compromise ; il est inutile de chercher une
explication ; on vient de dire soi-méme qu’il n’y en peut avoir
aucune.

Loin donc de contredire la nécessité de nous arréter dans
notre soif de savoir, nous ne faisons que constater 'arrét, tan-
dis que M. Naville, en sautant du contingent & I'absolu, prétend
ne pas s’arréter du tout ; pour lui, dire: il y a un principe pre-
mier, dans le sens d’'une cause absolue et libre, c’est encore un
principe d’explication, c’est le principe par excellence, le point
de départ de tous les autres; pour nous, c’est dire: ici nos
explications cessent.... Et cependant M. Naville a dit lui-méme
dans son Libre arbitre (qu’il considére [Avant-propos, p. 5],
comme une partie intégrante du systéme complet, « un frag-
ment d’un essai de philosophie compléte ») (§ 15) : « L’élément
libre de la volonté ne se préte pas a Uanalyse, » idée dévelop-
pée entre aulres par ces mots : « ...le choix libre, s’il existe,
ne se préte 4 aucune décomposition ; il n’a d’autre antécédent
que la liberté méme, c’est-a-dire le pouvoir de choisir. » (Libre
arbitre, p. 63.) Comment veut-on faire d’un pareil élément



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 397

(qu'on le place en ’homme, ou qu’on le place en Dieu) un prin-
cipe d’explication ? Jamais, cela est évident, nous ne pourrons
savoir les raisons déterminantes de la cause premiére. Jamais
aucune spéculation relative & son étre, & sa nature n’aura de
valeur, car il y aura toujours cet élément de liberté qui décide
en dernier ressort, qui n’obéit & aucun motif que sa volonté,
c’est-a-dire & ce qui est impénétrable, d’essence méme, a tout
autre qu’au possesseur de cette volonté et qui nous échappe
nécessairement par la définition méme qui en est donnée. Si
quelqu’un s’avise de conclure indirectement, — car c’est le
seul moyen & notre portée, — quoi que ce soit sur la nature
méme de cette cause premiére, il n’y aura pas de raison, c’est
vrai, pour contester absolument ses affirmations; d’un autre
cOté il ne saurait y avoir dans ces derniéres le moindre degré
de certitude, puisque la faculté de choisir défie toule assertion
qui ne serait pas confirmée par celui méme qui est investi de
ce pouvoir supréme ; pour celui-la seul en qui réside le pou-
voir de choisir il peut y avoir certitude sur le motif de son
action.

Ainsi les déductions indirectes relatives au premier principe
ne peuvent aboutir parce que la raison ne peut pénétrer une
volonté qui ne se décide selon aucune espéce de loi; et les
preuves directes sont impossibles puisque nous ne sommes pas
nous-mémes ce principe premier. Voild ce qui ressort de la
notion de cause ou de liberté de M. Naville ; ¢’est un vrai sui-
cide de son systéeme de philosophie. Vouloir atteindre ce prin-
cipe premier, c’est prétendre connaitre I'inconnaissable. Ouli, il
convient d’y insister, c’est justement si vous donnez a votre
principe comme premier attribut laliberté, que vous consommez
plus manifestement encore la ruine de toutes vos spéculations,
que vous prononcez et signez I’arrét de mort de la philosophie.

Prenez une fois la liberté attribuée au principe premier, a
Dieu, et voyez I'impasse des plus critiques ol vous vous trou-
vez poussé avec cette notion : vous ne pouvez pas préter a
Dieu, la liberté dans la pleine acception du terme ; car, remar-
quez-le bien, en lui attribuant la liberté, vous reprenez du
méme coup au principe premier une partie de cetle liberté et



398 ALBERT SGHINZ

dés lors ce n’est déja plus la liberté; vous lui enlevez en effet
la faculté de se communiquer ou de se révéler aux hommes.
Cette qualité de la véracité de Dieu, si célebre depuis Des-
cartes, et qui est en effet d’'une importance sans pareille ici,
est compromise. Prétendre que Diea ne peut pas vouloir
nous tromper, car sans cela il ne serait pas Dieu, c’est tout
simplement nier la liberté en Dieu pour lui donner l'attribut
de la véracité. Qu’en savons-nous si Dieu veut étre véridi-
que? ou bien ne serait-il déja plus libre? — Nous déduisons sa
véracité de ce que les hommes que nous estimons sont véridi-
ques; or, pensons-nous, la plus belle des qualités ne saurait
étre étrangere a4 Dieu. Mais ce raisonnement est absurde : de
quel droit attribuer & Dieu, qui est libre, une qualité, parce que
nous la trouvons estimable en I'hnomme. On nous alléguera
sans doute le vieil argument scolastique : Dieu, dit-on, a pu
librement s’engager & ne pas nous tromper, & étre véridique
vis-4-vis des hommes. Soit, mais comment le savons-nous
alors ? On ne fera que reculer la question en disant gque Dieu
nous le révéle par une révélation véridique (que ce soit révéla-
tion historique ou par la conscience) : car pour croire & cette
révélation il faut justement postuler la vérucité de Dieu qui est
en question. Si ¢’est Dieu qui nous le dit lui-méme, sa véracité
étant précisément 'objet du débat, son témoignage ne saurait
avoir aucune valeur logique ou scientifique. G’est donc ce Dieu
lui-méme, dont nous essayons de nous former une représenta-
tion en le faisant libre, qui ne peut pus, en vertu de sa liberté
méme, se commmuniquer 4 nous! KEst-ce assez dépourvu de
sens ou est-ce assez probant pour nous faire entendre que la
liberté (ou causalité absolue) est une notion absurde, se condam-
nant elle-méme par ses contradictions inhérentes ?... Ne serait-
il pas temps de laisser enfin libre le champ de la foi, de le lais-
ser ouvert aux imaginations et aux fantaisies individuelles, ou
(pourquoi craindrions-nous le terine si on veut lui conserver
son vrai sens ?) au mysticisme individuel, — puisque, comme
M. Naville le dit si souvent, c’est un besoin naturel 4 ’homme
de scruter les problémes éternels, — plutdét que d’enfermer
dans les limites resserrées et inflexibles de la logique les aspi-



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 399

rations de nos 4mes ? Le sectarisme prenant des extensions si
considérables de nos jours ou la science, d’'un autre codté, conti-
nuc dans tous les domaines son ceuvre envahissante, pénétrant
jusqu’aux derniers recoins et résolvant tous les problémes par
les explications naturelles dont seule elle dispose, n’est-ce pas
14 un témoignage palpable d’un besoin de plus en plus général
et pressant : celui de ne plus presser dans des formules étroites
les espérances et les croyances religieuses? Tol capita, tot opinio-
nes. On fait valoir les dangers du mysticisme, dangers déja tant
de fois mis au jour par ’histoire ; nous connaissons ces écueils
et nous nous inclinons devant cette grosse difficulté pratique.
Insistons toutefois sur ce mot : difficulté purement pratique,
car c’est 14 que git le seul, quoique considérable, avantage du
dogmalisme régnant. Mais disons aussi que le mysticisme en
faveur duquel nous parlons n’est pas celui qu'on entend quel-
quefois, ¢’est-a-dire celui qui s’affirme dans des ceuvres fantas-
tiques ol le langage de la raison est censé conserver ses
droits. Le mysticisme des « torrents spirituels, » quelque inté-
ressant soit-il, a déji toutes sortes de bons motifs pour s’expri-
mer dans les termes obscurs et mystérieux que 'on sait, il ré-
pondrait beaucoup mieux aux besoins des ceeurs qui s’abreuvent
a4 ses sources s’il voulait bien ne pas chercher & s’exprimer du
tout. « Parler, c’est penser, » on I’a dit; le mysticisme qui ne
veut que réver sort de ses droits, oublie sa propre essence,
qguand il théorise; il traduit en langage de raison ce qui ne
comporte pas ’examen de la raison ; or un parler irrationnel est
quelque chose d’hybride, n’ayant aucun droit & ’existence. En
révant, vous pensez, dira-t-on peut-étre; — oui certes, mais
avec la pleine conscience que nos pensées ne réfléchissent pas
des réalités.

IV

Revenons maintenant de ce Principe premier, que la Défi-
nition de la philosophie nous fait du reste seulement entre-
voir, au point de départ: I'idée explicative de cause. L’affir-
mation de cette cause productrice nous a paru en tous cas
anticipée dans un travail d’introduction. Sa grande importance



400 ALBERT SCHINZ

pour la philosophie méme de M. Naville, nous fait, il est vrai,
comprendre la place qu’on tenait & lui faire occuper dés
I’entrée de I’édifice 4 construire. Malheureusement le bref exa-
men auquel nous nous sommes livrés nous a suffi pour nous
convaincre que la notion d’une cause productrice ne repose pas
sur une base assez incontestable pour 'accorder, méme a titre
de postulat, au début d’un systéme. Au moins les idées expli-
catives de classe et de but avaient-elles sur celle de cause cet
avantage qu’elles apportaient un grand secours aux investiga-
tions scientifiques. Nous n’avons pas cru pouvoir concéder
leur existence comme éléments premiers, indépendants de
celui de loi. La loi seule est & nos yeux, et comme idée expli-
cative, un postulat légitime et nécessaire; celui-la admis,
classe et but sont deux idées explicatives qui en découlent,
Mais, une fois entre nos mains, la science fait de ces deux idées
un usage constant?!. Au contraire, I'idée de cause productrice,
quoique déduite également de celle de lol, ne nous sert de rien
en science ; non seulement elle n’est pas une idée qui existe
en nous indépendamment de celle de loi, mais elle n’est pas
méme une idée explicative. Or, avons-nous osé dire, anticipant
tout a I'’heure sur le travail futur de notre auteur, si elle ne
I'est pas en science, elle ne le sera pas davantage dans un
systéme de philosophie, surtout pas a titre de clef du probléme
universel.

Il y a au fond du grand débat entre M. Naville et ses adver-
saires positivistes un malentendu relatif & ce concept de cayse
productrice. Pour étre plus net, il ell fallu distinguer entre
postuler simplement I'existence d'une cause absolue et: pos-
tuler la ‘possibilité de connaitre la nature de cette cause, de
savoir ce qu’elle est, bref d’en faire un principe d’explication.
Or M. Naville, postulant la premiere de ces idées, croit pou-

1 Nous faisons cependant abstraction ici de la notion de but, comme
cause finale. Cette question nous ne ’avons pas méme abordée ; mais il
est évident que, reconnaissant notre impuissance & sonder le principe
premier, qui seul peut avoir une cause finale, nous condamnons du méme
coup tout essai de scruter un but supréme de 'existence des choses et de
faire de ce but un moyen d’explication des phénomenes.



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 401

voir postuler aussi, et par la-méme, la seconde (§ 103). Ses
adversaires se rendent coupables de la méme confusion, lors-
que, voyant Pimpossibilité de pénétrer la nature d’une cause
premiere, ils se croient autorisés par la-méme 4 rejeter le pos-
tulat de lasimple existence de cette cause. Nousavons cherché
& montrer la gravité de la confusion de ces deux idées pour le
spiritualisme de M. Naville: Si 'existence d’une cause premiére
et la connaissance de ce qu’est cette cause ne sont pas, —
comme cela est manifeste, — une méme chose, et si dés lors
postuler ’existence d’une cause premiére n’est plus postuler la
possibilité d’en connaitre I'existence, alors & quoi sert une
philosophie qui veut expliquer le monde par cette cause ? Un
principe dont on sait seulement Pexistence, non la nature, ne
peut fournir aucune explication quelconque des phénomenes,
il est inutile d’en faire un objet de recherche!. Si la position

111 est impossible de tenir compte ici de paroles comme les suivantes,
revenant souvent sous la plume de M. Naville: « Cette recherche d'un
principe philosophique [principe premier et explicatit] peut-elle aboutir ?
Non, répond le scepticisme, et cette doctrine se présente sous trois for-
mes différentes [suivent ces trois formes].... Si Pon ne s'arréte pas & 1'une
des formes du scepticisme, on essaie une affirmation sur la nature du
principe premier et cette alfirmation devient la base d'un systeme »
(Introduction au Libre arbitre p. 1819). On ne peut, sans cesser d'étre
rigoureux dans ses déductions, établir ou justifier cesrecherches relatives
au principe premier sur le seul argument que ne les point admettre ne
contente pas les aspirations du chercheur. On doit en penser autant de
cette autre citation empruntée au numéro de mai de la Bibliothéque
universelle : « Si la recherche est vaine, si elle est dirigée vers le néant
ou vers les téntbres absolues, s'il n'y a pas de réponse & la question
supréme de la raison, la raison est malade puisqu’elle consume ses meil-
leures forces dans une étude sans résultat. Et pourtant un secret instinct
nous dit que ce serait la une noble maladie » (p. 307).

Nous ne pouvons nous empécher de renvoyer le lecteur, pour cette
question de la limite imposée & notre désir de connaitre la ou les causes
premieres, i Claude Bernard, dans l'admirable morceau intitulé Des
progrés dans les sciences physiologiques | et 1I. Quant & l'affirmation
de M. Naville, reproduite dans cette note, (yue notre besoin de savoir ne
peut s’agiter dans le vide) elle est discutée par le méme auteur et au
méme endroit (p. 66-67) dans le méme sens que nous venons nous-méme
de préconiser.



402 ALBERT SCHINZ

prise parles adversaires de M. Naville n’est pas légitime, nous
sommes cependant forcés de reconnaitre que la position de
notre auteur est bien plus précaire encore: pour les premiers
en effet, la négation de tout Principe premiern’entraine aucune
conséquence dans leur philosophie; le principe absolu existt-
il (puisqu’il est entendu que par la rien n’est atfirmé de son
essence), ne saurait changer rien & la suite de leurs spécula-
tions; tandis que pour M. Naville, la non-distinction des deux
notions, étant au point de départ de sa philosophie toute
entiére, vicie jusqu’a sa base tout le systéme: chaque pas en
avant est compromis, si le premier a été mal dirigé.

Celui donc qui chercherait dans le volume de M. Naville une
définition de la philosophie qui ptt, sous sa forme actuelle,
servir de préface 4 un systéme (uelconque serait, s’il veut
juger impartialement, décu dans son attente. D’un coté, la vraie
conception de la philosophie n’est point étrangére a M. Naville,
le programme qu’il trace est au contraire celui de tout cher-
cheur, la méthode systématiquement présentée dans sa Défini-
tion de la philosoplie n’est guére contestée par personne.
Mais d’un autre coté, il est fort a regretter de voir cet expose
parsemé de solutions précipitées et par la 1llégitimes. Lorsque
des problémes aussi gros de conséquences que celui de la cause
premiére, des causes finales (abordé entre autres § 42) peuvent
étre considérés comme tranchés d’avance, il est clair que
cette conception de la philosophie perd de sa valeur générale
tout ce qu’elle en accorde a la conception spiritualiste. Ne
seralt-ce que poser le postulal, — déja si nettement conteste
par l'histoire de la philosophie, — d’un principe unique platot
que de deux ou trois, ou davantage encore, c’est présumer le
résultat de ses perquisitions. Fixer d’avance le point d’arrivée
de ses spéculations, nous parait manquer de rigueur scienti-
fique et rappeler quelque peu la méthode des philosophes du
moyen Aage. Amiel, (uelque part dans les Fragments dun
journal intime, nommait M. Naville un scolastique au XIXe
siécle : nous craignons gue ce ne soit exprimer assez heureu-
sement 'impression que fera aujourd’hui sur la plupart des
savants la solution dua probléme universel proposée par le phi-



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 403

losophe genevois. On ne peut s’empécher de penser souvent, en
lisant Le libre arbitre ou La définition de la philosophie, que si
le point de vue philosophique du moyen ige a été abandonné
avec tant de conviction par les penseurs subséquents, c’est que
décidément l'esprit réfléchi ne pouvait s’en contenter. De la
naitra natureliement une sorte de méfiance contre un rénova-
teur d’une philosophie que beaucoup croyaient & jamais pros-
crite. Nous sommes loin de prétendre d’aillears que cette
méfiance soit toujours justifie (ef. § 97), nous n’oserions
cependant pas en conscience affirmer qu’elle ne 'est jamais;
mais l'autorité dont jouit M. Naville comme philosophe suffirait
4 condamner un jugement hatif et superficiel.

Ce qui est en cause toujours, — s’il faut encore le redire, —
c’est la question de la morale. Le déterminisme de la nature,
admis depuis longtemps (méme & ses heures par M. Naville,
ainsi § 28), a toujours semblé compromettre P'obligation pour
’homme de se soumettre aux exigences de la lol morale. L'un
des hommes qui a le plus fait pour faire entrer dans la science
d’une fagon définitive le déterminisme de la nature, Kant, avait
déja connu, on le sait, cette sollicitude pour I'idée du devoir
qu’il croyait en péril ; mais iln’a pas réassi & dissimuler le carac-
tére contradictoire qu’il donna a toute sa philosophie en mettant
la morale hors des prises de la science et du déterminisme. Ce
dualisme de Kant et de 'immense majorité de ses disciples n’a
pas échappé 4 M. Naville; il en a été choqué et avec raison
(§ 109 par exemple) ; il n’a pas voulu a sou tour sacrifier 'unité
de la science et de la philosophie. Voild & nos yeux sa gran-
deur; toute la valeur de sa philosophie est dans celte concep-
tion de la méthode: il veut 'unité de la philosophie et il la
veut d’un bout a Pautre de la philosophie.

M. Naville a, selon nous, cherché cette unité dans une
fausse direction. Kant avait mis I’idée de liberté a la téte de la
morale aprés avoir arraché violemment cette derniére des
mains de la science a qui elle appartenait; M. Naville étantl de
de ceux qui n’ont jamais compris ces transactions subtiles
auxquelles donnait lieuun apparent accord entre les deux raisons
théorique et pratique, il a replacé hardiment la liberté & la Léte



404 ALBERT SCHINZ

de toute la philosophie et il a réintroduit ’explication par cause
productrice dans le domaine de la science tout entiére. Cest
une tentative périlleuse et qui a déjasouvent échoué ; mais nous
préférons ce procédé comme systéme, au systéme artificiel de
Kant, tel qu’il se présente dans son ensemble. D’autre part, si
la critiqque a bientot arraché le voile qui couvrait 'irrationnalité
de la pensée de Kant et alors qu’il était limité au domaine seul
de la morale, ce méme voile sera probablement soulevé bien
plus vite encore quand il devra servir & couvrir un systéme tout
entier: d’autant plus que, comme nous I'avons montré tout
& I’heure, les arguments en faveur de la liberté ne peuvent
pas étre plus convaincants que chez Kant. Quoi qu’en dise
M. Naville, il n’a de véritables arguments que des arguments
indirects, et puisés & la méme source que ceux de Kant.

Au point de départ les deux philosophes sont parfaitement
d’accord : pour rendre compte des phénomeénes moraux,
il faut un principe d’explication spécial, surnuméraire et dif-
férent de ceux dont les autres sciences font usage. Ce principe
c’est celui de cause productrice ou de liberté: mais Kant, pour
ne pas introduire cet élément étranger dans la science, éloi-
gnait avec cet élément toute la morale ; tandis que M. Naville,
refusant de rien mettre hors la science, introduit dans le cadre
de cette derniére, avec les phénoménes moraux, les éléments
explicatifs étrangers nécessaires pour en rendre compte.
Nous l'avons dit deja, tout en préférant cette seconde concep-
tion, qui sauvegarde l’intérét de la pensée et de la science grice
& une méthode qui demeurera la méme dans tous les domaines,
nous croyons impossible de la mener 4 bonne fin en suivant la
route proposée par M. Naville. Il y aurait une troisiéme alter-
native : ne pourrait-on pas, malgré qu’on en ait dit, expliquer
les phénomeénes moraux au moyen des principes d’explication
scientifique et cela sans nuire & leur caractére sacré? — L’op-
position entre les notions d’obligation morale et de détermi-
nisme pourrait bien n’étre pas si grande que 'on pense 1.

! Ce probleme a été traité par nous dans la Revue philosophique (de
M. Ribot), de janvier 1895 sous le titre de « Morale et déterminisme. »



CONSIDERATIONS SUR LA PHILOSOPHIE DE M. E. NAVILLE 405

Si nous voulions maintenant terminer par une impression
finale, nous dirions, sans craindre de jeter un voile sur notre
admiration pour celul qui nous occupe, que nous préférons
pour notre part ’auteur des discours sur le Pére céleste, le Pro-
bléme du mal, et surtout la Vie éternelle, & 'auteur du Libre
arbitre et de la Définition de la philosophie ; autrement dit, que
nous goiitons davantage le chrétien que le philosophe chez
M. Ernest Naville. On trouve, il est vrai, d’'une facon & peu prés
intégrale, dans le premier les théses spiritualistes du second.
Mais on oublie bien plus aisément les points de désaccord dans
le raisonnement, emporté que Pon est par cette éloquence,
cette chaleur de conviction, ce christianisme de si haute envolée :
jamais nous ne nous sentons plus chrétien qu’en relisant ces
pages admirables de notre compatriote genevois. Dans un ou-
vrage de spéculation pure, au contraire, un auteur doit forcé-
ment renoncer aux effets d’une éloquence entrainante, la
froide quoique toujours grande raison a seule la parole, et le
fait méme de votre examen vous force & vous arréter aux
points en controverse, & discuter, tout en lisant,avec le penseur
que vous désirez connaitre. Il n’arrive pas & chacun d’étre doué
a la fois et & un tel degré de deux talents si différents ; souvent
méme les qualités du philosophe et de 'oratear paraissent s’ex-
clure les unes les autres. Tel n’est cependant pas le cas chez
M. Ernest Naville : mais vis-a-vis des deux grands dons qui
ont fondé sa renommeée, on peut exprimer une préférence pour
I’'un ou pour l'autre. Nous prétendons simplement faire usage
de cette liberté, — sans vouloir énoncer autre chose qu’une
opinion tout individuelle, — quand nous nous déclarons plus
accessible aux appels adressés par M. Naville 4 nos facultés
morales et religieuses, qu'aux appels du méme auteur i nos

facultés intellectuelles.



	Considérations sur la philosophie de M. Ernest Naville : d'après son dernier livre 'La définition de la philosophie'

