
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Quelle position prendre dans l'étude des religions?

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELLE POSITION PRENDRE

DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS?
PAR

A. FORNEROD1

Sous l'influence de ses études, de ses lectures, de ses

voyages, un jeune homme voit nécessairement s'ouvrir devant
lui de nouveaux horizons. Il se trouve en présence de mœurs,
de coutumes qui ne sont point conformes aux traditions de son
enfance. Son esprit investigateur une fois éveillé lui fera faire

chaque jour de nouvelles découvertes qui le déconcerteront
toujours plus. Phase critique que celle par laquelle il passe.
Deux tentations s'offrent à lui. Craignant d'être emporté à la
dérive par le flot des sensations nouvelles, loin de tout ce qui
constituait jusqu'alors son milieu scientifique, intellectuel et

moral, il peut se montrer volontairement réfractaire aux
influences étrangères ; il repoussera de parti pris tout ce qui
est en contradiction avec son éducation première ; il préférera
ignorer plutôt que de perdre pied sur un terrain mouvant. Ou

bien, séduit au contraire par l'attrait de la nouveauté et de

l'inconnu, il cédera aux influences des civilisations diverses. Il
deviendra le jouet de ce dilettantisme, si à la mode de nos
jours, qui, voulant tout comprendre, justifie tout, donne son
placet aux organisations les plus opposées, aux tendances les

1 Leçon d'ouverture d'un cours sur l'histoire des religions, faite le
29 avril 1895 a l'Université de Lausanne.



358 A. FORNEROD

plus contradictoires ; il se laissera bercer par les émotions
variées que le spectacle ondoyant de l'univers produira en lui,
sans jamais prendre position. Eviter ces deux écueils est la voie
de la sagesse. Savoir conserver son individualité tout en ayant
les yeux ouverts sur les découvertes que l'homme est appelé à

faire dans tous les domaines : c'est là la voie royale, c'est là
l'idéal que le jeune homme doit sans cesse poursuivre.

L'histoire des religions, cette science toute moderne, ouvre
à la conscience religieuse de vastes horizons. Elle présente
de véritables terres inconnues et pleines de mystères aux yeux
étonnés de celui qui n'a vécu longtemps qu'au sein d'une Eglise
particulière, qui n'a eu de point de contact qu'avec des Eglises

sœurs, sœurs ennemies trop souvent, hélas Quelle variété
d'institutions religieuses, de pratiques pieuses, de conceptions
théologiques, de mythes, de symboles Les religions de la terre
nous offrent des thèmes variés à l'infini. Comment nous orienter?

On peut méconnaître de parti pris les religions étrangères,
ne voir en elles que le produit de l'erreur et du péché pour
conserver au christianisme seul le monopole de la vérité. C'est
là le point de vue traditionnel. On peut voir dans les religions
un produit purement humain, œuvre de l'imagination, selon
l'école positiviste, fruit de la conscience religieuse, selon l'école
idéaliste. Enfin, les religions peuvent être envisagées comme
les différents degrés de l'éducation religieuse de l'humanité,
éducation se poursuivant sous la direction même de Dieu.
Examinons successivement ces trois réponses à notre question :

« Quelle position prendre dans l'étude des religions? »

La lutte pour l'existence s'impose aux religions comme aux
individus et aux sociétés. Il faut d'abord vivre, se développer,
faire des conquêtes. Qui n'avance pas, recule. Guerre est

déclarée à ce qui diverge, à ce qui fait obstacle, à ce qui
résiste. Voilà comment, sous l'impulsion de la nécessité pratique,
l'Eglise chrétienne est naturellement entrée en lutte avec les

autres religions, et leur a déclaré la guerre. Toutes les

affirmations traditionnelles concernant les religions sont dominées

par cette antithèse de combat : « Moi, christianisme, je suis la



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 359

vérité; vous religions païennes, mes adversaires, vous êtes

l'erreur. »

L'antithèse la plus absolue se trouve dans la tradition
ecclésiastique des premiers siècles. Alors la croyance aux démons
étant générale, le paganisme est communément envisagé
comme l'œuvre du diable. De belles actions se trouvent
renfermées dans l'histoire des peuples latins et grecs ; de magnifiques

pensées se rencontrent chez Platon. Nul ne pouvait nier
ces rayons de lumière qui traversent les ténèbres épaisses des

traditions populaires. Comment expliquer cette part de vérité

que, malgré tout, le docteur le plus orthodoxe devait reconnaître

au paganisme « Ce sont là des lueurs mensongères, t>

s'écrient les auteurs ecclésiastiques. L'apôtre saint Paul ne
disait-il pas déjà que Satan se déguise en « ange de lumière? »

(2 Cor. XI, 14.) Pour mieux séduire les hommes, le diable fait la

caricature de l'œuvre de Dieu et laisse glisser quelques vérités
au sein des amas de corruption et de mensonges. Il faut donc

se méfier de ces clartés du paganisme. Augustin ira jusqu'à
qualifier de splendida vitia ce que nous appelons les vertus
des Grecs et des Romains. La fourberie du diable était donc

une réponse; une autre avait cours. La théorie des emprunts
a eu beaucoup de vogue dans l'ancienne Eglise. Grâce à elle
et à sa méthode allégorique, Phdon le Juif était parvenu à

montrer l'intime union du spiritualisme de la philosophie

grecque et des doctrines de l'Ancien Testament. Imitant Philon,

les Pères de l'Eglise soutinrent également que les lueurs
de vérité qu'on rencontre dans le paganisme n'avaient en
définitive d'autre source que la Bible, ce livre le plus ancien de

tous. Ces lueurs n'étaient que des emprunts faits au livre
révélé. Supercherie du diable, emprunt, vous le voyez, de parti
pris on refuse au paganisme toute part à la vérité. Il n'est

qu'erreur, rien qu'erreur.
L'école chrétienne d'Alexandrie fait pourtant exception. Un

souffle plus large l'animait. Les horizons d'un Clément et d'un

Origene sont plus étendus. Avec leur doctrine du loyoç l'aube
d'un jour nouveau apparut. A leurs yeux le Xoyo; n'est pas
uniquement la personne du Christ, il est l'ordre moral et ration-



360 A. FORNEROD

nel présidant à tous les degrés du développement de l'humanité.

Aussi, si en Christ le loyo; se trouve dans sa plénitude, un

germe de loyos, to o-n-s/jpa toü \oyao se trouve en toute âme
humaine. Les sages de la Grèce ont pu connaître le loyoç en partie
àno pspouç. Vous le voyez, la lumière n'est pas absolument déniée

au paganisme. Malheureusement ce point de vue resta isolé
dans la tradition ecclésiastique postérieure. La lutte pour la
vie fit prévaloir l'antithèse pure et simple.

Tel est encore l'esprit de la tradition ecclésiastique actuelle.
Tout d'abord, nos catéchismes reconnus demeurent dans
l'antithèse avec leur distinction entre révélation naturelle et
révélation surnaturelle. Sans action directe de l'Eternel, par la

simple contemplation des œuvres de Dieu, par le témoignage
de la conscience, nous pouvons arriver à la connaissance de

Dieu. Les moyens naturels sont le partage de tous les peuples,
ils sont les facteurs de toutes les religions. Seuls le judaïsme
et le christianisme ont été l'objet d'une révélation surnaturelle.
« Dieu s'est révélé, nous dit un auteur, plus complètement par
les patriarches et les prophètes. Enfin il s'est révélé parfaitement

par Jésus-Christ son Fils. C'est là la révélation surnaturelle

contenue dans la Bible. » — « Cette révélation est
surnaturelle parce qu'elle a nécessité une intervention directe de

Dieu au sein de la nature. Elle est spéciale parce qu'elle a eu
lieu dans des temps et dans des pays spéciaux et par des

hommes spéciaux. La révélation surnaturelle est la révélation

par excellence. Seule elle mérite pleinement le nom de
révélation. » Aussi les peuples qui n'ont pas bénéficié des lumières
de la Bible sont absolument plongés dans les ténèbres de

l'erreur. Leurs religions sont de « fausses religions. » En outre,
l'antithèse se rencontre dans la manière habituelle dont on
envisage la préparation à l'Evangile. Nous trouvons ce point
de vue exprimé dans le Manuel de religion de M. Recolin. « Il
y a, nous dit-on, deux préparations. L'une est négative. Les

peuples païens ont été abandonnés à eux-mêmes, Dieu les a
laissés suivre les penchants mauvais de leurs cœurs. L'excès
du mal doit les faire soupirer après la délivrance que seul
l'Evangile peut procurer. Dieu donc n'intervient jamais dans



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 361

leur histoire. L'autre préparation est positive. Dieu est intervenu

directement au sein du peuple juif. Seul Israël a été le

peuple de la promesse, » mission que, pour notre part, nous
ne songeons point à contester.

On croit enfin légitimer cette antithèse aux yeux de la raison

par la considération du péché. « Admettez-vous la chute, nous
dit-on, prenez-vous au sérieux le désordre moral qui règne sur
la terre Abandonnée à ses propres lumières, l'humanité est
plongée dans des ténèbres épaisses. Les religions animistes,
mythiques, idolàtriques sont des aberrations causées par le
péché, et l'on en vient ainsi à statuer un monothéisme primitif
antérieur à la chute, dont les traces se laissent percevoir,
affirme-t-on, dans les origines religieuses des peuples. Ce sont
là des vestiges d'une noblesse primitive chez de pauvres
déchus. » Que répondre à ces conceptions traditionnelles D'abord
le monothéisme primitif, dont on parle tant, n'est rien moins

que prouvé. C'est là une affirmation a prioristique toute pure.
On cherche, il est vrai, à appuyer cette thèse sur les indices
d'un certain hénothéisme qu'on rencontre parfois parmi les

peuples non civilisés. Mais cet hénothéisme est bien loin de

pouvoir supporter le parallèle avec le monothéisme spiritualiste

du christianisme ; il est toujours dominé, comme les
conceptions polythéistes, par le naturisme. Non, nous pouvons
vraisemblablement supposer que les hommes des cavernes,
des habitations lacustres n'ont pas eu, en fait de religion, des
idées supérieures aux populations qui leur ont succédé sur la
surface du globe. Comme pour toutes les facultés humaines,
nous devons également admettre pour la religion un développement

allant d'une manière générale de l'imparfait au parfait.
Cette idée de développement une fois admise brise les cadres
de l'antithèse.

Quant à la distinction entre révélation naturelle et surnaturelle,

nous l'estimons factice, elle est fausse. Révélation naturelle,

ces deux mots accouplés constituent une contradiction.
Toute révélation est surnaturelle. Pour voir Dieu dans la
nature, il faut que Dieu se manifeste à notre cœur. Les âmes
religieuses seules contemplent dans le spectacle des œuvres

THÉOL. ET PHIL. 1895. 24



362 A. FORNEROD

de l'univers les perfections infinies du Créateur. La nature à

elle seule ne donne pas nécessairement des impressions
religieuses. Il faut une inspiration, une révélation proprement dite.
Voir Dieu dans la nature constitue un phénomène surnaturel
dans son essence.

En outre, présenter la conscience comme une révélation
naturelle, c'est confondre l'organe avec l'objet même de la
révélation. Les yeux sont l'organe du beau. Grâces à eux, je
perçois les beautés d'un tableau, d'une statue, j'admire un
paysage, les belles proportions d'un palais, vous n'indiquerez
pourtant jamais les yeux comme une manifestation du beau.
De même, la conscience est l'organe de Dieu. Grâce à elle, je
perçois les manifestations divines, soit dans les œuvres de la
nature et de la grâce (manifestations religieuses), soit dans les
devoirs et les tâches imposées (manifestations morales). La
conscience elle-même n'est point une révélation, c'est l'instrument

qui me permet de saisir les révélations de Dieu. Donc
cette division antithétique de révélation naturelle et surnaturelle

ne se justifie point.
Puis, admettre que Dieu ne soit réellement intervenu que

dans l'histoire d'Israël à l'exclusion de tous les autres peuples,
n'est-ce pas là une conception bien déiste de l'Eternel?
Semblable à l'horloger qui une fois sa pendule achevée la laisse
marcher et n'intervient que pour la remettre en bon état
lorsqu'elle est dérangée, l'Eternel laisserait les nations poursuivre
leur marche et n'interviendrait qu'une fois au sein d'Israël

pour remettre l'humanité sur la bonne voie Alors pourquoi ces
siècles d'attente Ces successions de civilisations, les
comprenez-vous Que penser de ces multitudes de peuples apparaissant
sur le théâtre de l'histoire sans connaître Dieu Pendant des

siècles et des siècles, Dieu aurait laissé le monde aller à son

gré, régnant dans les cieux, dédaignant les mortels? Non,
notre foi personnelle réclame un Dieu vivant. Dieu dirige, a

toujours dirigé les nations. Il agit, il n'a jamais cessé d'agir au
sein de l'histoire. Aucun peuple n'est resté sans témoignage
de sa part. Nous croyons pour notre part à une action universelle

de Dieu.



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 363

Cet argument de la foi se trouve confirmé par les résultats
auxquels une étude de l'histoire des religions nous conduit
inévitablement. Convaincus que nous sommes de la vérité du
christianisme, nous affirmons bien facilement d'une manière
absolue que les autres religions sont de fausses religions. Une
étude impartiale nous montre que même les plus affreuses,
celles qui ont été souillées par des sacrifices humains, renferment

pourtant quelques parcelles d'or. Impossible de ne pas
admirer à quelles conceptions élevées les inspirés des religions
païennes sont parfois arrivés. Et ce qui surprend plus encore,
c'est l'air de famille qu'ont entre elles toutes les religions. Nous
rencontrons les mêmes phénomènes chez les plus arriérées
comme parmi les plus élevées. Il n'est pas de fondateur, de
réformateur religieux qui n'en ait appelé à une inspiration. Les
miracles et les mythes sont l'auréole et l'air ambiant de toutes
les religions. Chaque peuple civilisé possède ses livres sacrés

qu'il révère de la même manière. La théopneustie a fleuri
ailleurs que sur le sol chrétien. Le brahmanisme a ses Védas et
ses lois de Manou, le mazdéisme a son Zend-Avesta, le
bouddhisme son Tripitaka, la Chine a ses Kings, l'islamisme son
Coran. En présence de phénomènes analogues, le parti pris
peut seul nous faire dire : « Il n'y a d'inspiration véritable que
chez nous et nulle part ailleurs. Moïse, les prophètes, Jésus-

Christ sont seuls inspirés, Çakya-Mouni, Zoroastre sont de

faux prophètes. Tous les miracles de l'Ancien et du Nouveau

Testament sont absolument vrais dans tous leurs
détails, mais les miracles des autres religions sont faux, sont
l'œuvre de trompeurs conscients ou inconscients.» Non, l'antithèse

traditionnelle doit être surmontée par une synthèse. Le

christianisme, de la vérité et de la supériorité duquel nous
sommes pleinement convaincu, ne doit pas être isolé de
l'ensemble des religions. Les autres religions ne doivent pas lui
être opposées, mais bien subordonnées.

Après tout, ces affirmations traditionnelles que nous combattons

ne sont point nées d'une étude scientifique des religions,
elles ont pour source les aspirations de la foi. La certitude,
d'une part, de posséder dans l'Evangile de Jésus-Christ la vérité,



364 A. FORNEROD

de se trouver par la foi au Sauveur dans un rapport normal
avec notre Père céleste, d'autre part la conviction que le mal

règne, que la puissance délétère du péché détériore tout sur
la terre, sont les mobiles qui ont enfanté les formules de

l'antithèse. Ces formules ne supportent pas le feu de la critique
scientifique, voilà pourquoi nous les repoussons; mais nous

comprenons les mobiles qui les ont dictées parce que ces
mobiles sont d'une inspiration éminemment chrétienne. Nous
chercherons seulement à leur trouver une forme plus compatible

avec les exigences scientifiques.

Les droits de la science sont pleinement reconnus par les

conceptions positiviste et idéaliste. En revanche, les exigences
de la foi ne trouvent plus leur compte. Toute religion porte
l'empreinte de son milieu, de son époque. A l'exception des

religions universalistes, chacune a un cachet national
nettement marqué. Les représentants des deux tendances
mentionnées se plaisent à étudier ces manifestations extérieures,
particulières. Pour nous les faire comprendre, ils font sans

cesse appel aux données historiques, géographiques, sociologiques,

psychologiques. Les méthodes de la science sont observées,

seule la foi voit ses droits méconnus. Tandis que le
positivisme traite toute religion de pure superstition, l'idéalisme,
sans combattre la foi religieuse, l'affaiblit à force de vouloir
l'épurer. Voyons un représentant de chacune de ces deux
écoles.

M. André Lefèvre, professeur à l'école d'anthropologie de

Paris, a publié une œuvre sur la religion. Il envisage les
phénomènes religieux sous un angle ouvertement antireligieux. Il
se plaît surtout à étudier les origines des religions qu'il croit
pouvoir toutes ramener à fanthropisme, c'est-à-dire à cette
tendance que l'homme a de prêter à tout ce qui l'impressionne
ses propres sensations et volitions. Ecoutez-le plutôt : «

Transportez-vous par la pensée dans cette période d'incubation où

se formait lentement l'intelligence, lorsque, dans une sorte
d'hébétement bestial, le misérable bipède errant voyait
tournoyer le monde comme un kaléidoscope subissant les fatalités



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS 365

ambiantes, passant des ténèbres au jour, du torrent à la forêt,
de l'attaque à la fuite, traqué par sa proie, fouetté par les vents,
aveuglé par l'éclair, tout entier à la sensation immédiate, à la
défense, au péril imminent, sans répit, sans réflexion, presque
sans langage, se connaissant à peine lui-même et forcé de

juger tout d'après lui. Vous concevrez, je crois, la vraisemblance
et la légitimité de son raisonnement : « Quand je frappe, quand
» je cours, quand j'agis d'une façon quelconque, je sais que
» j'ai voulu frapper, courir, agir. Donc ce qui me frappe, ce
» qui court, ce qui agit comme moi a possédé la volonté de

» le faire. »

» Toujours par quelque point la vie, la volonté se révélaient
dans les êtres, dans les choses et dans les phénomènes. L'arbre,
la plante agitent leurs tiges et leurs branches comme autant
de corps et de bras, leurs feuilles comme autant de langues

sonores; ils sont attachés de plus près au sol, mais l'homme et

la bête n'y retombent-ils pas toujours? L'eau se meut, se

gonfle, happe sa proie ; elle court, elle chante. Le mouvement
et le bruit ne décèlent-ils pas la vie? La pierre ne bouge pas,
elle est muette, mais, comme on dit, elle n'en pense pas moins.

Embusquée sur les chemins ou à fleur d'eau, elle sait très bien
arrêter, blesser le passant et crever la pirogue. Quant aux
vents, aux nuages, aux astres, leur mobilité implique sans
conteste toutes les autres facultés de la vie. L'ouragan, la trombe
sont des animaux géants, furieux, d'une force irrésistible. Le
tonnerre est une arme lancée par un prodigieux bras caché
dans l'étendue. Le soleil, la lune ne montrent que leur visage.
Le ciel ouvre des yeux innombrables. Et le feu quelle activité,
quelle force dévorante! c'est un être vivant terrible ou
propice.... On le voit, la tendance à douer les êtres et les choses
de facultés animales et humaines eût suffi, sans autre secours

que celui du langage, à créer des dieux et des religions peu
différents de ceux et de celles que nous connaissons. »

Ainsi donc, aux yeux de notre auteur, les religions sont
simplement le produit de l'imagination de l'homme primitif. « Mais,
direz-vous, cet anthropisme peut bien avoir été la caractéristique

des religions animistes. Les religions supérieures ont vite



366 A. FORNEROD

rejeté cette manière par trop enfantine de concevoir l'univers. »

Détrompez-vous. Selon notre auteur, toutes les religions, même
les religions universelles, proviennent de « la même substance
diversement dosée, condensée, subtilisée ou raffinée, » c'est-
à-dire de la conception ânthropoanimique des êtres et des
choses. Même la notion pourtant toute spirituelle de la divinité
chrétienne ne résiste pas à ses attaques. Dans l'idée du Père
céleste, il ne voit que la prolongation du culte de la génération.

La curiosité hâtive a créé les religions, la curiosité
persévérante a créé, les sciences. A mesure que les lois qui président

aux phénomènes physiques, chimiques, astronomiques,
biologiques se dévoilent à nos yeux, ces créations enfantées

par l'imagination religieuse se dissipent comme des brumes
sous les rayons du soleil. Les religions subsistent encore, il est
vrai. Elles ont la vie dure par la puissance de l'habitude et de

l'hérédité, et elles se réfugient dans le domaine de l'abstraction,
de la métaphysique et de la subtilité d'où la science a beaucoup
de peine à les faire sortir. Aussi la bataille suprême est là entre
« le passé et l'avenir, entre l'aberration et la science.... Les

dieux s'en vont, l'homme, armé de l'expérience, se retrouve
seul, mais éveillé devant la nature impassible, devant la réalité
sans voile.... L'empire de sa religion décroît.... Le passé lui
appartient, le présent lui reste, l'avenir la récuse, l'avenir est
à la science. »

Ce cri de triomphe du positiviste, poussé en 1892, ne déton-

ne-t-il pas étrangement aujourd'hui M. André Lefèvre devrait
lire l'article de M. Brunetière sur La banqueroute de la science.

Cet article irait à son adresse. Notre auteur établit le divorce
entre la science et la religion parce qu'il méconnaît profondément,

l'essence même des phénomènes religieux. Sans doute,
l'anthropisme sur lequel il fonde sa théorie a existé. L'homme
a véritablement personnifié, divinisé tout ce qui est tombé sous

ses sens. La réalité de l'anthropisme prête aux développements
étranges du professeur d'anthropologie une apparence de

justesse. Seulement là est la question : cet anthropisme se suffit-il
à lui-même? La simple curiosité a-t-elle enfanté à elle seule

ces créations religieuses Nous ne le croyons pas. Ces person-



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 367

nifications ont été un instrument de la conscience religieuse.
Prenez l'écriture. Nous nous servons de caractères abstraits

maintenant, mais ces signes conventionnels ont été à l'origine
de simples imitations des objets et des personnes. Les
hiéroglyphes ont précédé les alphabets. Une raison purement esthétique

n'explique pas cette imitation primitive qui est à la base
de l'écriture. Les hiéroglyphes comme les alphabets ont permis

aux hommes de correspondre entre eux et c'est là leur
raison d'être véritable. Les personnifications religieuses de la
nature et des actions humaines n'ont pas davantage leur raison
d'être en elles-mêmes. Elles ne sont pas seulement le fruit de
la curiosité, elles ont servi avant tout de trait d'union entre la

créature et le Créateur. Elles ont été un vrai langage divin,
elles furent les formes imparfaites et souvent impropres de

cette aspiration secrète, intime qui travaille l'âme humaine de

tous les temps et qui la pousse à entrer en relation avec cette

puissance infinie qui la domine. M. Lefèvre méconnaît absolument

ce trait religieux de la race humaine, aussi, en nous
entretenant pendant 600 pages de religion, nous fait-il l'effet d'un
érudit qui, n'ayant pas de sens musical, discuterait à perte
de vue sur les symphonies de Beethoven ou les œuvres de

Wagner. Le sens religieux étant absent, nous n'avons qu'une
connaissance formelle des phénomènes religieux.

Tout autre est le point de vue auquel se place M. Albert
Réville, professeur au Collège de France. Sympathique au sens

religieux, il le comprend. Dégagé de toute théorie abstraite,
avec son beau talent d'écrivain, il se plaît à faire passer devant

nos yeux les incarnations multiples que la religion présente
chez les peuples non civilisés, chez les Mexicains, chez les

Chinois. Solides sont ses études, seules les conséquences qui
semblent résulter de son point de vue nous paraissent sujettes
à caution. Il est surtout frappé du caractère relatif que trahissent

toutes les formes religieuses. Elles dépendent du peuple,
du degré de civilisation au sein duquel elles ont vu le jour.
Elles portent toutes le cachet d'une certaine étroitesse.
S'affranchir de ce particularisme inhérent à chaque religion
positive pour se contenter de l'esprit religieux pur et idéal est



368 A. FORNEROD

la pente où nous entraîne la conception de M. Réville. Quoique
des différences fort grandes puissent être constatées entre les
diverses formes religieuses, ces formes sont après tout
accessoires, secondaires. Ce détachement par trop absolu des

formes entraîne à notre avis une réelle perte au point de vue
de la foi. Jugeons-en par ce que nous pouvons constater dans

le domaine philosophique. Tout système philosophique est
nécessairement particulariste. Autant de philosophes, autant de

systèmes philosophiques. Aussi la tentation est grande, en
étudiant les divers systèmes, en voyant l'entrechoquement des

thèses les plus contradictoires, de se débarrasser de tout
système particulier. Acquérir un esprit philosophique qui
plane au-dessus de tous les systèmes, qui les comprenne sans

se particulariser dans aucun, peut paraître un grand gain. Et

pourtant cet esprit philosophique dégagé de tout particularisme
est en définitive stérile. Jamais il n'a été capable de donner à

l'humanité une de ces secousses qui la font penser, qui impriment

une direction à toute une époque. L'esprit humain ira se

discipliner à l'école d'un Platon, d'un Descartes, d'un Kant,
d'un Hegel. Les conceptions particulières de ces penseurs
seront toujours la nourriture de l'humanité.

Il en est de même en religion. Sans doute l'esprit religieux
qui sait pour un instant se dégager de toute forme positive
comprend mieux les diverses religions de l'humanité. Mais si

ce détachement devient permanent, s'il arrive à constituer un

pli de notre être, il devient funeste au point de vue de l'activité
pratique. Notre vie religieuse a besoin de se créer un corps.
Elle ne peut se passer d'une forme, elle doit s'incarner dans

des manifestations tangibles pour se développer. Se contenter
de l'esprit sans s'attacher à une religion positive, c'est se

condamner à n'avoir qu'une foi vague, qui n'aura jamais une grande
action sur notre vie. Cette stérilisation de la foi par l'idéalisme
est un danger que nous devons éviter.

La conception traditionnelle méconnaît les exigences de la

science en revendiquant les exigences de la foi. La conception
positiviste et idéaliste se plie aux méthodes scientifiques, mais



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 369

détruit ou amoindrit, tout au moins, la foi. Que faire? La
science et la foi s'excluent-elles fatalement Nous croyons à

leur union. Aussi, puisque l'incarnation du sens religieux dans

une forme déterminée est une condition de la vie religieuse,
nous déclarons nettement nous rattacher au christianisme sous

l'angle du protestantisme réformé. Dans ce cadre, nos convictions

sont écloses, Dieu nous est apparu. Le protestantisme
réformé est le corps où s'incarnent nos convictions religieuses
personnelles. Nous avouons franchement être le serviteur
d'une Eglise déterminée.

Cette position personnelle, toujours partiale puisque nous
déclarons avoir une préférence marquée, ne nous empêchera
pas de comprendre les autres religions positives et d'être juste
à leur égard. Voici pourquoi. Nous nous élevons au-dessus de

l'antithèse traditionnelle de combat, nous envisageons les

religions comme formant un tout représentant les anneaux divers
de l'éducation religieuse de l'humanité.

Toutes les religions sont les espèces d'un même genre, ce

qui ne veut absolument pas dire qu'elles aient toutes la même

valeur. Voyez en zoologie. Les êtres qui appartiennent au règne

animal, depuis les simples protozoaires jusqu'à l'homo sapiens,

possèdent des caractères communs. Cependant les animaux
constituent une hiérarchie. Il y a une grande différence entre
les espèces d'un même genre. Si, par essence, toutes les

religions sont sœurs, si elles portent toutes des traits communs,
elles différent pourtant en valeur les unes des autres ; cette
différence peut être petite, elle peut être aussi fort grande.
Aussi statuons-nous pour le judaïsme et le christianisme une

position supérieure. Les phases animiste, mythologique,
polythéiste ne sont pas des produits de l'erreur et du péché,
elles constituent les premiers degrés de l'évolution. La phase
monothéiste est infiniment supérieure aux autres parce que,
chez elle seule, la notion de Dieu se trouve complètement
dégagée des langes du naturisme. Dieu n'est plus conçu comme
absorbé dans la nature, il est distinct d'elle, il lui est supérieur,
il la domine. En raison de sa valeur intrinsèque, et non plus
en vertu d'une distinction formelle d'inspiration ou de rêvé-



370 A. FORNEROD

lation, nous conférons une position unique au christianisme et
au judaïsme. La notion de la divinité qui plane sur les
manifestations d'une religion détermine sa valeur.

Le christianisme est à nos yeux le stade supérieur, le point
d'arrivée de l'évolution religieuse. Sa suprématie est hors de

contestation. Elle n'est point uniquement basée sur des
convictions personnelles, elle est le produit d'une étude impartiale

de l'histoire des religions. Rien n'est plus significatif à cet
égard que les résultats du fameux Congrès des religions tenu
à Chicago. Le principe même du christianisme n'a point été

combattu par les représentants des religions étrangères. La

suprématie de l'Evangile a été complètement reconnue. Seules
les inconséquences des chrétiens ont provoqué les foudres du

congrès. Le christianisme est donc à l'heure actuelle le dernier
chaînon de l'évolution religieuse. Sera-t-il dépassé La science

historique qui ne doit s'occuper que des faits du passé et du

présent ne peut répondre à cette question. Mais au nom de

nos convictions chrétiennes, nous affirmons que le christianisme

est le terme du développement. En nous faisant
connaître l'amour rédempteur, l'Evangile répond à toutes les

aspirations morales de notre être, il satisfait entièrement,
parfaitement la conscience religieuse. Nous ne pouvons rien
concevoir de plus grand que l'amour de Dieu tel qu'il éclate en la

personne de notre Sauveur Jésus-Christ. En outre, le christianisme

possède en lui-même un germe de développement infini,
c'est un organisme qui peut croître sans cesse. Les

conséquences, les applications du principe chrétien ne pourront pas
toutes se réaliser sur cette terre. Elles réclament des cieux

nouveaux, une terre nouvelle ; voilà pourquoi Jésus a déclaré

que son règne n'était pas de ce monde. Telles sont les deux
raisons principales qui nous permettent d'envisager le christianisme

comme le terme de l'évolution religieuse de l'humanité.
Etant donc placé au faîte d'un développement, le chrétien

est mieux qualifié que personne pour comprendre les degrés
divers de cette évolution, pour retracer le chemin parcouru
par la conscience religieuse au travers des temps et des
civilisations. Arrivé à l'âge adulte, nul ne voudrait redevenir en-



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS 371

fant. Et pourtant n'est-ce pas avec sympathie que nous
songeons à nos propres impressions enfantines, que nous suivons
les premiers bégaiements, les étonnements de l'enfance? Nous
aimons la naïveté et le cachet d'absolu que l'enfant manifeste
dans toute sa manière d'être. Nous ne songeons pas davantage
à redescendre plusieurs degrés de l'évolution religieuse, mais
c'est avec sympathie que nous étudierons les premiers
tâtonnements du sens religieux dans la période animiste, la végétation

luxuriante de la période mythologique, les aspirations
ardentes vers une conception plus spirituelle et morale des

grandes religions polythéistes. Ces degrés ont servi de préparation

au judaïsme, comme le judaïsme a servi de préparation

au christianisme. Nous avons toute la liberté voulue

pour exposer impartialement les manifestations multiples des

religions.
Mais, dira-t-on, cette idée d'évolution implique une nécessité

fatale dans le développement, donc l'exclusion de la liberté
humaine et de l'intervention divine. C'est là une profonde
erreur. Les facteurs de l'évolution religieuse sont d'ordre moral,
ils impliquent aussi bien la responsabilité humaine que le
concours divin. Dans l'œuvre de la nouvelle naissance ou de la

régénération deux facteurs sont actifs. Sans l'action directe de

Dieu sur l'âme, la grâce ne pourrait être agissante, le fidèle
resterait impuissant. L'esprit de Dieu forme les chrétiens, tout
est donc l'œuvre de Dieu dans un sens. D'autre part, tout est

l'œuvre de l'homme. Dieu respecte la personnalité humaine, il
ne la contraint jamais ; pour l'œuvre du salut il réclame le
concours de l'homme : il faut vouloir entrer dans le royaume de

Dieu. Eh bien, ces deux facteurs ont toujours été les agents de

l'évolution. Aucun progrès religieux ne s'est accompli sans une
action directe de Dieu, l'Eternel a présidé au développement
religieux des peuples. Seulement il l'a toujours fait en respectant

la liberté et la responsabilité humaines. Voilà pourquoi
l'évolution a été soumise aux influences des milieux divers et

aux conditions morales que présente chaque peuple. Les
facteurs de l'évolution étant moraux, nous ne nous trouvons pas
en présence d'un développement, fatal. La marche en avant



372 A. FORNEROD

n'est pas incessante. Nous devons compter avec des arrêts,
avec des reculs. Et pourtant, c'est là où apparaît la sagesse de

Dieu, malgré les entraves que l'homme ne cesse d'apporter à

son développement, chaque civilisation apporte à son tour une

pierre à l'édifice. En dépit de l'homme, Dieu fait progresser
l'humanité. Rien de plus salutaire pour la foi que cette éducation

divine poursuivie au travers de toutes les religions.
Encore une objection. Soit, l'évolution n'implique pas un

développement fatal, mais ne nie-t-elle pas la chute La
conception traditionnelle veut que l'humanité partie d'un point
idéal soit tombée et n'ait d'autre but que de reconquérir sa

position antérieure. Cette représentation est incompatible avec
l'idée d'un développement prise au sérieux. Mais, entre repousser

ce point de vue et nier le mal, il y a un abîme. Nous ne
chercherons jamais à supprimer le problème du péché à cause
de ses difficultés. Nous l'acceptons dans toute sa gravité tragique

et nous affirmons qu'il demeure même avec l'idée d'une
évolution religieuse. Dans la croissance du corps, comment le mal

physique se manifeste-t-il? Sous deux formes. H y a des affections

spéciales à chaque époque de la vie. Les maladies de
l'enfance ne sont point les mêmes que celles de l'âge mûr. D'autre

part, le mal se trahit par l'arrêt du développement d'un organe.
Dans l'évolution religieuse, le péché se présente également sous

ces deux formes. Il y a des déformations de la conscience
religieuse spéciales à chaque degré du développement. L'âge
animiste a eu ses tentations particulières, le spiritualisme chrétien
offre des dangers auxquels les développements antérieurs n'ont
point été exposés. A côté de ces déformations spéciales, le
désordre dans le domaine religieux se manifeste surtout par le
refus de progresser. Nulle part ailleurs le danger de la pétrification

n'a une acuité pareille. Des religions entières, de vivantes

qu'elles étaient, peuvent demeurer des siècles comme des

organismes morts sans correspondre aux besoins du moment. Si

la religion est le facteur de civilisation le plus puissant, par le

péché, la religion est trop souvent, hélas une puissance
d'assoupissement, d'ignorance et de réaction. C'est ainsi que dans
les religions les plus spiritualistes des pratiques de l'âge ani-



QUELLE POSITION PRENDRE DANS L'ÉTUDE DES RELIGIONS? 373

miste et mythologique peuvent se maintenir. Le spectacle du
catholicisme est convaincant à cet égard. Le culte des saints,
des reliques, l'usage d'une langue morte rappellent la religion
des non civilisés. Nulle part le phénomène de la survivance
n'est plus fréquent et plus puissant que dans la religion. Vous
le voyez, l'idée de l'évolution n'est point incompatible avec
l'idée du péché. Le désordre qui règne dans le monde se fait
sentir dans le monde religieux avec le plus d'intensité. Voilà

pourquoi l'évolution religieuse s'accomplit non par une marche
douce et insensible, mais trop souvent par des révolutions
violentes. Ici comme ailleurs, par suite du péché, les progrès ne
sont acquis qu'au prix de bien des déchirements.

L'idée d'une évolution religieuse se poursuivant par des

facteurs moraux au travers des déformations et des arrêts que le
péché occasionne, nous paraît donc devoir concilier les

exigences de la foi et celles de la science. C'est dans cet esprit-là,
messieurs les étudiants, que nous vous convions à passer en

revue les religions diverses de l'humanité.


	Quelle position prendre dans l'étude des religions?

