Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1895)

Artikel: Les caractéres de la théologie moderne
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

PAUL CHAPUIS

A cette heure, ou, aprés neuf années d’absence, je reprends
place dans cette chaire doctorale, entouré d’une sympathie qui
m’est précieuse, souffrez que je laisse tout d’abord parler mon
coeur. Je salue cette antique et savante maison qu’un gou-
vernement et un peuple soucieux de la grandeur intellec-
tuelle et morale de la patrie ont restaurée et élevée au rang
d’Université. Je salue les maitres de la savante école, ceux-1a,
en particulier, qui forment aujourd’hui la Faculté de théologie.
Au milieu d’eux je retrouve quelques-uns de mes maitres 2, qui,
par leur enseignement vivifiant, ont allumé dans mon 4me la
flamme de la pensée et 'amour des recherches théologiques,
si indispensables & une intelligence sérieuse du christianisme ;
joublierais le titre essentiel de ma gratitude, si je n’ajoutais,
qu’'aux heures de crise et de doute, ils ont gardé et éclairé ma
foi. Nous leur avons dit, il y a peu de mois, dans la féte de
leur jubilé professoral, quelque chose de 1'ceuvre qu’ils ont
accomplie. Aprés ces doyens, je salue encore, parmi les doc-
teurs d’anciens et chers disciples, puis des amis avec lesquels

1 Legon publique d’ouverture d’un cours sur 'histoire de la théologie
moderne, faite le 25 avril 1895 & 1'Université de Lausanne.

2 MM. Eug. Dandiran, professeur de théologie historique, et Henri Vuil-
leumier, qui occupe la chaire d’Ancien Testament.



268 PAUL CHAPUIS

je me sens heureux de travailler & 'ceuvre qui nous est com-
mune.

A dire vrai, I’enseignement que m’a confié, au sein de I'Uni-
versité, le Conseil d’Etat de mon pays, est en quelque sorte un
vicariat. 11 appartient & cette immense paroisse de la théologie
historique, que dirige en notre Faculté un maitre illustre. C’est
un privilege, dont je sens tout le prix, que de cultiver ce do-
maine sous cette direction, sous cette inspiration immédiate,
un privilege d’autant plus grand que, sans rien Oter & mon
indépendance, il me donne comme l’orientation et les méthodes
de mes études.

% % *

Cette discipline qu’on nomme 'histoire de la théologie mo-
derne n’est, & 'envisager du point de vue chronologique, que
la continuation de I'histoire des dogmes, le déploiement, par
certains cotés, de la symbolique, de cette discipline qui met en
regard, pour les analyser et les comprendre, les principes dog-
matiques des diverses confessions chrétiennes. On se contente-
rait pourtant d’apparences tout extérieures si 'on se bornait &
cette définition de I’étude qui nous incombe. La modernité de
cette histoire a quelque chose de plus profond. Sa place dans
le temps ne 'explique point encore. Mais ce serait une autre
erreur, moins innocente assurément que la premiére, que de
Pentendre au sens que donnent parfois & ce nom de théologie
moderne, en nos pays, comme en Allenagne ou en Angleterre,
les passions irritantes et peu sanctifiantes des partis religieux
et ecclésiastiques. Ils enferment dans ce vocable, tour & tour
éloge ou bldme, les uns leur amour de l’antique, bon, utile,
nécessaire, précisément parce que c’est l'antique; les autres
leur mépris du passé, parce que le passé, tout dans le passé
serait détestable. Comme si le passé n’expliquait pas le pré-
sent! Comme si le présent ne dépendait pas des jours qui I'ont
précédé et enfanté! Tout dépend dés lors du point de vue ol
I'on se place pour considérer I’évolution des idées chrétiennes.
La perspective en modifie les contours. Pour les premiers la
théologie moderne sonne comme une insulte a4 leurs-convic-



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 269

tions; elle devient, dans leur esprit, synonyme d’incrédulité ou
de libre pensée; pour les autres, elle exprime je ne sais quel
Evangile nouveau, seul digne d’intérét. On croirait des roman-
tiques qui s’imaginent amener le triomphe de leurs principes,
en jetant le discrédit sur '’époque classique.

Nous dirons, avec plus d’exactitude, je crois, que la théologie
moderne, dont nous nous proposons de narrer I’histoire, repré-
sente un état d’ame déterminé, une situation intellectuelle et
morale qui est le résultat de facteurs trés précis. Au nombre de
ces derniers, nous reléverons les expériences chrétiennes, je
veux dire la piété pratique qui s’est épanouie & divers moments
au sein du protestantisme sous la forme des réveils ou d’'un
retour aux principes évangéliques, puis les spéculations de la
philosophie, les conquétes de l'histoire, tout cet ensemble,
enfin, d’événements politiques et sociaux qui réagissent sur
I'dme des peuples et déterminent les grands courants de la vie
supérieure. Ces constatations, disons ces observations, ressor-
tissent les unes aux phénomeénes internes ou psychologiques,
les autres aux réalités concrétes. Désirez-vous des noms et des
dates ? Je dirais alors que la moderne théologie a eu pour point
de départ, en ses diverses écoles, I'idéalisme de la philosophie
allemande aux jours naissants de ce siécle. Emmanuel Kant, de
Konigsberg, est le représentant le plus éminent de la tendance ;
son influence et I'intelligence des principes qu’il a semés dans
le monde n’ont fait que grandir jusqu’a ce jour. Il n’a point dit
encore son dernier mot. Aprés lui, les travaux, en tous cas les
méthodes de Frédéric Schleiermacher, qu’en toute justice les
écoles les plus opposées s’accordent & reconnaitre comme
le fondateur de la théologie moderne, dominent encore les la-
beurs de I’heure présente. Ajoutez i ces influences prépondé-
rantes et directrices le renouvellement des études historiques,
qui sont le juste orgueil de ce siécle, lapplication de ces
méthodes aux faits chrétiens, & ceux qui marquent l'origine
du christianisme, comme a4 ceux qui caractérisent son déve-
loppement au travers des 4ges, et vous aurez une premiére
intuition de ce que peut étre la théologie moderne. Les ori-
gines de cette floraison, sa raison d’étre, les contradictions



270 PAUL CHAPUIS

qu’elle a rencontrées et rencontre encore, le traditionalisme
protestant aux prises avec l'esprit authentique du protestan-
tisme, les systémes qui se combattent ou se perfectionnent,
voila des traits qui donnent & notre discipline une physionomie
bien précise, une individualité marquée, qui la distingue des
dges antérieurs.

x T x

Essayons d’en noter les caractéres essentiels. Ils nous mon-
treront tout I'intérét et tout le profit que présente une pareille
étude. Si I'on ne découvre dans les pages qui vont suivre que
des truismes, du moins aurons-nous la consolation de répéter
des truismes nécessaires. '

Le nom méme que nous donnons & la discipline qui nous
occupe est révélateur. Nous 'appelons une histoire de la théo-
logie moderne. Pourquoi pas histoire des dogmes de 1’époque
moderne et contemporaine? Un seul écrivain, si je ne fais
erreur, un de mes maitres d’Allemagne, le savant Landerer, un
bénédictin par I’érudition, de son vivant professeur 4 Tubingue,
avait jugé possible cette désignation?! que d’ailleurs il n’a justi-
fiée nulle part. Elle me parait peu exacte. Pourquoi cela? La
théologie moderne n’aurait-elle semé partout que des ruines?
Mépriserait-elle ou rejetterait-elle par principe I’expression
dogmatique des faits religieux? On I'a souvent accusée de cette

1 Le cours du théologien wurtembergeois a été publié apres sa mort
par un de ses disciples, M. Paul Zeller. Il a pour titre : Neueste Dogmen-
geschichte (von Semler bis auf die Gegenwart), Vorlesungen von D* Maxi-
milian-Albert Landerer, herausgegeben von Lic. theol. Paul Zeller, —
Heilbronn,Henninger, 1881, 1 vol. C’est une ceuvre remarquable d’érudition
et de clarté dogmatique. On lira avec intérét, du méme auteur, Zur Dog-
matik, zwel akademische Reden. Tubingen, Hockenhauer, 1879. — Cesdeux
discours ont été publiés par deux professeurs de Tubingue, MM. Buder et
Weiss. Landerer lui-méme semble avoir concentré toutes les ressources
de son labeur sur ses legons académiques ; il n’a pas personnellement pu-
blié ses recherches. Apres sa mort, MM. Hermann et Zeller ont fourni aux
Theologische Studien aus Wiirtemberg, a partir des cahiers de 1380, des
communications de la dogmatique du savant maitre, qui sont dignes da
plus haut intérat.



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 271

barbarie; quelques-unes de ses manifestations les moins écou-
tées lui ont peut-éire valu cet outrage. Mais fut-il jamais pos-
sible de constater une expérience religieuse qui ne cherchat
pas immédiatement, en vertu méme des lois de notre esprit, &
trouver son expression intellectuelle et raisonnée ?

Le motif profond de ce nom nouveau d’histoire de la théologie
moderne, remplacant celui d’histoire du dogme et lui succé-
dant, doit étre cherché plus profond. Il se trouve dans une mo-
dification de la pensée qui atteint la définition méme de la
religion et qui s’impose tous les jours avec une clarté plus évi-
dente. Entrons ici dans quelques détails.

Le dogme, au sens précis et historique du mot, n’est pas seu-
lement, comme on se I'imagine volontiers, I'expression scienti-
tifique, donc théorique, d’'un phénomeéne religieux. Non, le
dogme n'est pas une simple définition; il est une définition
jugée obligatoire. La formule dont il est le porteur est sanc-
tionnée par une certaine autorité et fait autorité dans le milieu
qui I'accepte. Les conciles de I'ancienne Eglise et ceux du
moyen ige, comme celui du Vatican en 1870, ont formulé des
dogmes qui font loi dans la confession romaine. Sous la pres-
sion d’autres nécessités historiques, les Eglises issues de la
Réformation ont collaboré & des formations analogues. Les
Confessions d’Augsbourg, de La Rochelle, I’'Helvétique ou les
Trente-neuf articles sont devenus, & un moment et pour un
temps donnés, I’expression officielle et obligatoire de la foi pro-
testante. Avant, comme aprés la formule, sans doute, la pensée
chrétienne s’est évertuée a préparer, & analyser, 4 défendre et
4 légitimer les affirmations conquises, parfois & les combattre.
Mais ce qui confére & ces définitions une valeur dogmatique, ce
qui en fait des dogmes, c'est, en somme, moins la part de ve-
rité qu’elles renferment, les besoins auxquels elles repondent,
que lautorité qui les proclame et leur imprime le sceau de
Pobligation. Elles sont considérées comme conformes a la foi
véritable, je dirais méme adéquates a la foi ou, selon quon
s’exprime volontiers depuis le temps des épitres pastorales,
comme conformes 4 la « saine doctrine. » On ne dépasserait pas
les conclusions de I’histoire, en disant que durant cette longue



272 PAUL CHAPUIS

période le dogme fut non pas tant une expression scientifique
des faits religieux, effort toujours imparfait, toujours inférieur
4 la vérité idéale, mais l'indication de ce qu’il fallait croire et
de la maniére dont il fallait croire pour faire partie de I'Eglise
et posséder le salut. Le dogme et la foi, la doctrine et la vie, la
théorie et la pratique ne sont pas, & cet 4ge de I'histoire, dans
un simple rapport de dépendance, que, pour ma part, je crois
aussi réel que nécessaire, mais le dogme est objet de la foi.
Cela ne signifie point encore que dans cet environnement on
soit sauvé par la formule; nos réformateurs, sinon leurs épi-
gones, protesteraient contre cette conclusion ; mais le salut ne
va pas sans I'adhésion cordiale 4 la formule. Souvenez-vous de
Calvin et du pieux hérétique Michel Servet !

Le catholicisme romain, fidele & la logique de son principe
autoritaire, est demeuré et demeurera jusqu’a ce qu'’il se renie
dans la ligne dont j’ai marqué la direction. L’Eglise des papes
formule encore des dogmes, c’est-a-dire des théses obligatoires,
sinon pour M. Brunetiére, du moins pour le croyant correct.
Sa derniére et plus récente thése fut celle de 1870, alors que le
Concile du Vatican tira la conclusion d'une longue histoire en
proclamant l'infaillibilité papale. Le saint-siége devient ainsi,
aprés ’anéantissement de I’autorité des conciles, la source sans
cesse vivante de l'autorité dogmatique. Toute décision doctri-
nale posséde la valeur et I'impératif d’'un dogme.

Il ne m’appartient pas de dire ici longuement pourquoi, au
mépris de ses principes primordiaux, le protestantisme a, durant
des siécles, conservé, en 'adoucissant dans la pratique, c’est-
a-dire au prix d’'une inconséquence, cette conception des
choses. Ne serait-ce pas, pour n’avoir pu se dépouiller en un
jour du vétement catholique, (qu’il a continué parfois & identifier
et toujours & confondre la religion et la théologie ? La théologie
moderne, en tous cas, a pour caractére spécifique, plus ou
moins marqué suivant les écoles, la distinction entre la reli-
gion et la théologie, entre la foi et la formule qui essaie d’ex-
primer cette foi. C’est méme 14 une de ses originalités les plus
évidentes. Et voild pourquoi nous bornons notre ambition &
raconter I'histoire de la théologie de ce siécle finissant.



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 273

Cette transformation de la situation religieuse est a elle seule
considérable. Elle est I’ceuvre du dix-neuviéme siécle et de ses
travaux. Mais il importe de s’entendre sur les conclusions a
iirer de cette modification dans la conception méme des
choses.

A suivre la pensée du plus illustre historien du dogme de ce
temps, Adolphe Harnack, de Berlin, la Réformation marquerait
la fin des dogmes. Luther leur aurait donné le coup de gréace.
« La Réformation, dit-il (emprunte ce résume & M. Astié?,
dont je suis heureux de rappeler en ce jour la mémoire), est le
dénotiment de T'histoire des dogmes; l'affaire est entendue,
comme on dit au palais; le dénoiment de la tragédie ayant eu
lieu, il n’y a plus rien & entendre, ni & attendre. L’ceuvre inau-
gurée par Augustin est enfin terminée ; le retour au paulinisme
est effectué. Les autorités formelles des dogmes sont ren-
versées et le dogme est tombé avec elles. En face de la vieille
dogmatique reparait le vieil Evangile, qui produit 'effet d’'une
nouveauté. Toutes les antiques divisions rationnelles par les-
quelles on analysait le contenu de la foi : métaphysique, théo-
logie naturelle, docirine révélée, doctrine du sacrement, mo-
rale, etc., tout cet attirail a disparu sans retour. La revision
s’est étendue jusqu’au deld du second siécle et partout elle a
été radicale. Nous en avons fini et bien fini avec I'histoire des
dogmes qui avait débuté avec les apologétes et les péres apos-
toliques. »

Telle est la conclusion de Harnack. Il y aurait peut-étre a
reprendre cette affirmation pour rappeler qu’en fait, I'élabora-
tion du dogme en tant que définition obligatoire a eu sa place
au seiziéme siécle et méme au deld 2. Le maitre de Berlin place
trop haut dans le temps la frontiére qui sépare ’ancien régime

1 Revue de théologie et de philosophie, année 1891, p. 361. La fin des
dogmes ? Sous ce titre, M. Astié a résumé en une série d’articles critiques
remarquables la grande Histoire des dogmes, de Harnack ; eahiers de mars,
mai, juillet, octobre 1891 et janvier 1892.

2 Le Synode de Dordrecht en 1618-1619, ailleurs le Consensus helvé-
tique de 1675, etc., ont formulé des dogmes, regardés comme obliga-~
toires.

THEOL. ET PHIL. 1895. 18



274 PAUL CHAPUIS

des temps nouveaux. Mais, pour le fond méme des choses, on
ne saurait que lui donner raison, parce que la Réformation, en
vertu de ses principes, plus que dans la réalité de l’histoire,
devait, par sa logique méme, aboutir a la finjdes dogmes. Ellea
revendiqué, avec le libre examen, I'imm édiate communion de
I’homme avec Dieu par Jésus-Christ, le salut personnel et direct
comme un don de Dieu, une conception de la religion qui
implique nécessairement la divergence des formules, en tout
cas l'impossibilité d’imposer & tous une conception identique
du christianisme. Qu’on se garde, néanmoins, de conclure de
ces considérations que la doctrine, — j’appelle de ce nom
Pexpression raisonnée des faits chrétiens, des phénoménes
de conscience, — soit indifférente ou inutile. Ce serait glisser
sur la pente fatale au bout de laquelle, comme la nature se
venge toujours des mépris qu’on lui inflige, on trouverait et
I’on trouve déja les élucubrations les plus insensées d’un sub-
jectivisme naif et malade, et trop sir de lui-méme. Non certes,
la doctrine, théorie de la foi, est une nécessité plus urgente
que jamais, sur laquelle, pour le dire en passant et éviter
toute méprise, Harnack et surtout Astié insistent avec la der-
niére énergie. Il serait trop long d’en dire ici le pourquoi. Bor-
nons-nous a rappeler le plus général, le plus fondamental aussi
de ces pourquoi. Il appartient & la constitution essentielle de
I’étre que nous sommes, de rechercher la raison des choses.
La philosophie n’est point un ornement de l’esprit, elle est un
besoin, j’allais dire un instinct. Dans le domaine de la religion,
comme ailleurs, nous aspirons & connaitre. Il est d’'un intérét
supréme pour I’Eglise de scruter la foi pour ne pas perdre la
foi.

Mais entre le dogme des anciens jours et les doctrines ou le
corps de doctrine qu’élabore la théologie moderne, il y a des
différences absolument capitales. Nous labourons le méme
champ que nos péres ; mais peut-étre ’expérience et le titon-
nement des siécles nous ont-ils appris & donner & nos résultats
une valeur moins absolue. Les progrés de la science mettent &
jour notre ignorance. Sans insister sur la supériorité incon-
testée des méthodes qui président & nos recherches, sur 'en-



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 275

richissement des connaissances historiques, j’en arrive direc-
tement & I'un des points qui distinguent essentiellement notre
conception de celle des 4ges antérieurs.

Le dogme, disions-nous tout & I’heure, avait une valeur nor-
mative, possédait une autorité dogmatique. S’en écarter, le
rejeter, constituait, & proprement parler, I’hérésie, et 'hérésie,
— T’histoire n’en fournit que trop d’exemples, — était élevée &
la hauteur d’une erreur morale, qui prive de la grice. L’hé-
rétique est dans tous les sens un disgracié. Qu’il soit ana-
theme !

Nos doctrines, celle que définit la théologie moderne pour les
besoins de I’époque contemporaine, ont, sans doute, & 1’égal
des dogmes du passé, une importance qu’on ne saurait trop
relever pour le développement du régne de Dieu et de son
Christ sur la terre. Mais elles se distinguent du dogme en ce
qu’elles n’ont aucune prétention & s’imposer du dehors comme
autorité normative. Nous avons trop conscience de nos limites
et de l'imperfection de nos formules pour émettre une telle
prétention. Nous savons trop et voyons tous les jours combien
I'expression de la pensée religieuse est loin d’étre adéquate a
la foi des hommes pieux. Nous savons surtout que la vérité
d’ordre religieux ne s’impose pas comme une formule mathé-
matique. Aussi les doctrines du présent, si approfondies qu’elles
puissent étre, quelle que soit la sévére analyse qui les déter-
mine, ne serviront plus de criléres, il faut du moins le de-
mander & Dieu comme une grice nécessaire, pour condam-
ner ’hérétique, c’est-a-dire, au sens qu’on peut encore attacher
4 ce mot, des hommes qui, croyant comme nous et mieux que
nous, pensent et définissent les choses autrement que nous.

Ces considérations, si elles sont justes, entrainent avec elles
quelques conséquences d’ordre pratique et d’ordre théorique,
qui donnent & la modernité de notre théologie un cachet trés
spécial.

Signalons d’abord les faits pratiques.

S’il est vrai qu’il faille, non pas séparer, encore moins oppo-
ser 'une & l'autre, mais correctement distinguer la religion et
la théologie, le jugement porté sur la doctrine, expression de



276 PAUL CHAPUIS

la foi, et le jugement appliqué a cette foi, manifestée par la vie
croyante, la religion d’un coté et la théologie de I'autre gagne-
ront en vérité et en pureté.

Nul parmi nous n’est assez ignorant du passé ou méme du
présent de I’histoire chrétieune, pour ne pas se souvenir que
Ia norme de la piété a souvent, généralement méme, été cher-
chée dans la rectitude de la croyance. Fidélité ou infidélité au
symbole, 4 la confession de foi, an décret des conciles ou des
synodes, voild un procédé qui servit longtemps & séparer les
brebis des boucs, les croyants des incroyants. Il nous répugne
de jeter ici la pierre aux fidéles de la Rome papale et & son ar-
deur persécutrice; car nos péres ont trop fréquemment usé
des mémes moyens pour défendre la foi, comme l'attestent au
sein de la famille protestante la lueur de quelques bachers, les
tortures physiques ou morales imposées 4 ’hérétique. A leurs
yeux, celui-ci n’est pas simplement un esprit qui conclut sur
les problémes les plus graves du christianisme autrement que
les docteurs acclamés, écoutés et qui font majorité ; c’est un
méchant, j’allais dire un mauvais citoyen, qui mérite d’étre re-
tranché par I’exil ou tel autre moyen de coercition. Qu’il soit
anathéme | A notre époque, d’ailleurs, qui se pique de lumiére,
ol les meeurs se sont adoucies et répugnent au sang verse,
comme & la bastonnade ou & la prison pour délit d’opinion,
nous avons conservé quelques vestiges encore de ces vieux hail-
lons. Les dénominations de nos partis dits religieux, orthodoxes,
libéraux, ou de quelque nom qu’on les baptise, ont & leur base
une classification d’aprés les opinions théologiques, plutdt que
d’aprés la valeur morale de ceux qui les composent. Il n’y au-
rait pas grand mal & cela, on réduirait aisément nos divisions
4 des étiquettes d’écoles, si le peuple des croyants, ou se disant
tels, n’identifiait encore trop aisément les opinions raisonnées
en matiére de doctrine avec la foi elle-méme.

La théologie moderne tend visiblement & détruire cette sécu-
laire et fatale illusion. En dépit d’imperfections que nous ne
songerons point & couvrir du voile du silence, elle a mis en re-
lief 'essence de la piété. Celle-ci ne doit pqint étre confondue
avec la rectitude des croyances ou la fidélité & des rites tradi-



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE R

tionnels. Elle nous apparait comme une direction de la volonté.
Elle constitue un certain mode de vivre et n’est pas une adhé-
sion, méme convaincue, & telle opinion théorique ou doctrinale.
En parlant ainsi, je n’entends réserver 3 aucune école le
monopole exclusif de ces pensées. §’il en est qui les ont mises
en relief avec plus d’énergie et de conséquence que d’autres,
toutes les écoles, toutes les tendances, sauf celles qui, dans le
temps présent, visent & représenter et & restaurer le passé, ont
été plus ou moins influencées par ces conceptions nouvelles.
Elles sont toutes entachées de modernisme ; il est bon qu’on se
le dise et que chacun I’avoue franchement. Par ce souffle nou-
veau, la théologie moderne a puissamment contribué a rappro-
cher la piété de cette adoration spirituelle dont Jésus de Naza-
reth parlait jadis & une femme de Samarie. Les Samaritains,
4 ce jour, ont accés au royaume des cieux ; dans le banquet
de l'universelle fraternité, je contemple, & c6té des Abraham,
les réchappés des nations et des Eglises, Servet avec Calvin,
Arius en face d’Athanase, des hérétiques au dire du critére
ecclésiaslique, des penseurs originaux, mais croyants.

On concoit qu’une telle vue des choses élargisse et illumine
nos horizons. Elle fait prévoir pour I’avenir de profondes mo-
difications dans la conception et ’organisation des Eglises. Ces
transformations probables dépassent méme, sinon les méthodes,
du moins les premiéres impressions et les conclusions, provi-
soires en cette matiére, d’'un Alexandre Vinet. En temps et lienu
nous aurons a développer celte pensée. Qu’il me suffise, pour
I'heure, de marquer la direction entrevue, en laissant parler
un homme dont le souvenir nous réjouit et nous fait pleurer :
« La vérité de la religion, a écrit Charles Secrétan! dans un
merveilleux chapitre intitulé : La montagne de Sainte-Gene-
vieve, réclame le plein développement et I'entier affranchisse-
ment des facultés individuelles ; elle allume et n’étouffe pas.
Fonder I’Eglise sur une profession de foi2, c’est donc la dimi-

1 Mon utopie, nouvelles études morales et sociales. — Lausanne, Payot
1892. Un vol. in-12, p. 138.

2 Dans la pensée de I'écrivain, il s’agit évidemment d'une profession
de foi écrite et obligatoire pour les membres de la communauté. 1l n'a



278 PAUL CHAPUIS

nuer en en mutilant les membres, c’est la condamner & des
déchirements perpétuels. Quel parti prendre alors? Nous ne
saurions renoncer 4 I’Eglise ; ’ame ne nait pas seule; elle a
besoin de communion ; il lui faut posséder ses sceurs ou les
servir ; 'unité de conception que réclame lintelligence n’est
que l'indication d’un besoin plus profond, I'unité de vie. « Que
faire ? demandez-vous. Nous répondrons : Laisser parler et
laisser vivre, laisser chacun expliquer de son mieux i ses voi-
sins la facon dont il cherche & résoudre les énigmes de l'exis-
tence et fonder la communauté sur ce qui est déjA commun &
ceux qui la cherchent : le désir, I'espérance et la charité. Une
conception analogue plutdt qu’identique du bien moral, et
peut-étre, en quelque mesure, du bien social, un semblable
désir de puiser la force, de s’en approcher & la source invi-
sible, indescriptible qu’on appelle Dieu,— n’en demandons pas
davantage si nous voulons éviter les schismes et, ce qui est
pire que les schismes, la compression, la convention, la fiction,
le culte des morts, le formalisme et la chimére. »

Voila slirement quelques gains pour la religion. Notons ceux
de la théologie; 4 les prendre un peu profond, on découvri-
rait aisément qu’ils sont encore des richesses pour la piété
chrétienne. '

La théologie, lorsyu’elle est limitée dans son épanounissement
par le joug des symboles, quels qu’ils soient, ne saurait, & parler
rigoureusement, prendre place dans 'organisme des sciences,
puisque la science a partout pour but constant la recherche du

apparemment point songé & interdire aux groupes ecclésiastiques de taire
un exposé de leurs principes, de rappeler leur place daus I'histoire, & con-
dition qu’on n'attache point & des documents de ce genre une autorité
normative et définitive, qu’on ne s’en serve pas pour créer des hérétiques.

On voudrait voir ces exposés de la croyance marquer eux-mémes leur
caractere transitoire et toujours revisable, s’inspirer de l'esprit que révele
le Réglement a 1'usage des Fréres moraves de la Suisse romande : « Nous
envisageons comme nos freres en Christ, dit ce document, tous les
enfants de Dieu, dans quelque Eglise ou dénomination chrétienne qu'ils
se trouvent. Nous les aimons sincerement, repoussant comme absolument
contraire & I'Esprit de Christ, toute inimitié causée par des divergences
d’opinions en matiére de doctrine ou d'institutions religieuses. »



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 279

vrai absolu, et qu’elle ne saurait disparaitre qu’avec I’achéve-
ment de cette conquéte. Acculée & des formules, réputées né-
cessaires a la foi parce qu’elles sont censées adéquates & la
foi, la théologie ne peut étre que 'analyse, la défense des affir-
mations confessionnelles. Bien que, par une heureuse inconsé-
quence, fruit des aspirations impérieuses de I’dme humaine,
elle soit sortie de 'orniére que semblait devoir lui imposer la
logique de ses premiers principes, la théologie du moyen age
fut essentiellement cela. C’est, dans tous les sens, I'dge des
Sommes. Sous cette forme et sous cet angle, elle ressortirait au
séminaire plus qu’a ’Université, qui aspire & représenter I'en-
semble des sciences humaines. Aussiimpose-t-elle, & ceux qui la
cultivent de la sorte, des interprétations sujettes & cautions, des
tours de force, admirables peut-éire au point de vue de I'art du
plaidoyer, pour ne point paraitre franchir les barriéres données,
tout en les franchissant. Ce n’est pas un des moins extraor-
dinaires phénoménes de I’dge autloritaire, que cette contradic-
tion interne entre la science quise développe et I'autorité dont
il n’est pas permis de s’écarter. D’un coté, 'effort de Pesprit,
Pexpérience, I’étude et la conviction imposaient des affirma-
tions nouvelles, de 'autre il fallait voiler les nouveautés les
plus évidentes en essayant de les rattacher, avec quels artifices
et a quel prix! aux symboles reconnus. Malgré la distance im-
mense qui, au point de vue des principes, sépare ici les Eglises
protestantes de celle de Rome, il serait téméraire d’affirmer
que la Réformation, mal dégagée des conceptions autoritaires,
ce qu’expliquent d’ailleurs son histoire et les conditions méme
de son existence, n’ait pas souffert des mémes entraves. Or,
toute science a besoin, — surtout celle qui a pour objet lareli-
gion, — tout d’abord de liberté, d’'une entiére liberté. C’est I’air
qu’elle respire sous peine de mourir; ses recherches sont illi-
mitées et les résultats d’hier ou d’aujourd’hui ne doivent pas
devenir des entraves pour I'ceuvre de demain.

Cette modernité-la, nous ne saurions trop la metire en lu-
miere. N’a-t-elle pas relevé la dignité de la théologie ? Elle
conslitue un de ces progrés fondamentaux, dont le jour ol
noussommes est loin d’avoir encore tiré toutes les conséquences



280 PAUL CHAPUIS

pour la religion elle-méme. Si celle-ci est digne du nom qu’elle
porte, on ne contestera pas que la sincérité scientifique ne soit
une vertu morale, dont le déficit rejaillit sur la piété elle-méme.
Il en est ainsi, il est vrai, de toute science ; combien plus en-
core de celles qui ont pour objet les profondeurs de I’ame et
réagissent sur la direction méme de la vie!

Dans une lettre, devenue presque célébre, Alexandre Vinet
a indirectement rendu hommage a ce postulat primordial, lors-
qu’il se demandait « si celui-12 est propre & étre professeur de
théologie (il parlait de lui-méme), qui a sur plusieurs points,
plus ou moins graves, notammment sur l’inspiration des Eeri-
tures, des vues trés hétérodoxes, qui, je dois le dire, le sont
devenues toujours plus & mesure que j’ai étudié I’Ecriture avec
plus d’indépendance, de dépréoccupation et de candeur!. Une
réticence obstinée sur ce point et sur les autres dans la posi-
tion ou je suis, c’est ce qu’a la longue il me serait impossible
de supporter et ce qui, d’ailleurs, en principe, me parait lache,
déloyal et absurde. La profession de mes hérésies ne serait
point un mal, ce serait méme un devoir, si j’étais en mesure
de batir sur mes démolitions 2. »

Nous ne rechercherons point «i la nature timorée de Iil-
lustre penseur n’a pas paralysé les forces qu’il possédait pour
tenter une rénovation, de la nécessité de laquelle il était abon-
damment convaincu. Son humilité, en tout cas, son intui-
tion si profonde de la vérité morale, lui font sentir douloureu-
sement les entraves qu’une situation donnée et la conception
courante de la religion apportaient & I’épanouissement de cette
religion elle-méme aussi bien qu’a son expression scientifique.
La théologie moderne, par ses patientes recherches, par les
résultats les moins contestés de ses travaux, comme par ses
luttes pour le triomphe de la vérité historique, est partout,
malgré quelques réactions sporadiques et impuissantes, en

1 C’est nous qui soulignons.

2 Cette lettre est datée de Veytaux, le 5 mai 1838. Elle a été publide
par Henri Lecoultre dans le Chrétien évangélique, en 1837. Le fragment
cité se retrouve dans une note de Civilisation et croyance, par Charles Se-
crétan, 1t édit., p. 451.



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 281

train de conquérir cette liberté nécessaire. Elle se souvient,
encore avec Vinet, que la vérité sans la recherche de la vérité
n’est que la moitié de la vérité, et avec I'apotre Paul que nous
ne pouvons rien contre la vérité. N'est-ce pas, d’ailleurs, la
condition primordiale de toute science digne du but iminense
qu’elle poursuit, que d’avoir foi en la vérité, quelque étonne-
ment, quelque dérangement dans les conceptions, héritées du
passé, que cette attitude puisse nous procurer ?

Cette situation a pour présupposition nécessaire que la reli-
gion, méme et surtout la religion spirituelle de Jésus-Christ, se
transforme & travers les 4ges. La science qui s’en occupe n’a
pas seulement pour tache, bien que ce soit 'une de ses tiches,
d’approfondir toujours davantage ses éléments permanents,
afin d’en extraire les richesses pratiques, comme le mineur qui
arrache au souterrain les métaux qu’il recéle ; elle veut & chaque
moment de I'histoire du christianisme en montrer et en expri-
mer le contenu actuel. La théologie serait une éternelle répéti-
tion, avec des variantes toutes formelles, si ’Evangile du Na-
zaréen ne possédait pas en lui-méme les énergies d’un orga-
nisme vivant qui se renouvelle et se perfectionne sans cesse 1.
Il n’est pas, malgré les efforts qui ont cherché & le réduire &
cette condition, une momie vénérable, & laquelle on construit
un mausolée. Il progresse ; il marche ; il vit.

Cette notion de progres, d’évolution, la théologie moderne
I'a introduite dans I’histoire et méme conquise sur le passé.
Elle s’impose & ce jour aux esprits non prévenus avec une irré-
sistible évidence. L’histoire des dogmes, celle des origines
chrétiennes, telles que nous les révelent les documents cano-
niques, nous montrent I’Evangile du Christ en continuel tra-

! Le catholicisme, malgré ses prétentions a 'immutabilité, a donné une
expression & cette notion du développement dans I'importance qu'il ac-
corde & la tradition et au progreés dogmatique par I'intermédiaire des
conciles et des papes. Cette conception, pour &tre grossiere et fort impar-
faite, met néanmoins en saillie le fait capital d’'un développement gra-
duel. Au sein du judaisme antérieur i la cristallisation talmudique, le
pharisaisme a également représenté la méme pensée, qui lui a donné, sur
le conservatisme sadducéen, une si grande avance et une influence si pro-
fonde sur la piété.



282 PAUL CHAPUIS

vail d’entantement. Si ses origines, en particulier, ont pour
IPEglise une incalculable valeur, si elles sont les assises fon-
damentales de I’édifice, on se bercerait d’illusions singuliéres
et souvent nourries, en s’efforgcant de retenir, pour tous les
temps, des maniéres de penser quisupposent un autre horizon,
d’autres circonstances que les nétres. L’imitation de I'Eglise
primitive, & moins qu’il ne s’agisse de I'intensité de la foi et de
Pamour fraternel, vertus d’ailleurs qui ne s’apprennent pas par
imitation, est un réve et un mauvais réve, puisque nos états
d’dme et la forme de nos besoins sont déterminés par un en-
vironnement qui ne ressemble en rien 4 peu prés a celui de Jé-
rusalem ou de Rome au premier siécle de notre ére. L’Evangile
vit, donc il se modifie, en s’épanouissant.

Cette thése du progres affirmée, il est essentiel de marquer
son véritable caractére pour éviter, entre autres, de ficheux
malentendus.

S’il est vrai, tout d’abord, que la liberté humaine, comme
qu'on la concoive, soit une des réalités fondamentales de notre
étre, I’évolution de I'idée et de la vie chrétienne au travers des
siécles n’est pas dominée uniquement par les lois de nécessité.
Je veux dire que les facteurs qui déterminent le cours de ’his-
toire échappent, pour une part au moins, a 'ordre des forces
nécessaires. Je veux dire surtout que la courbe de I’évolution
qui, en fin de compte, monte vers la réalisation de I'idéal hu-
main, n’est pas inévitablement et continuellement ascendante,
qu’elle présente des fluctuations diverses, des éléments qui sont
et pourraient ne pas étre, des déterminations heureuses ou
fatales, dont on cherchera l'origine dans ’ordre moral, qui est
celui de la liberté.

Suivant une certaine conception philosophique de I’évolu-
tion, que nous ne pouvons ici analyser, celle-ci écarterait abso-
lument Dieu de Thistoire, & la facon d’une hypothése inutile.
Remarquons simplement que I’évolution n’exclut nulle part,
mais postule bhien plutot, a toutes les heures du développement,
Uaction divine, I'influence impulsive et directrice d’'une cause
premiere. Sans autres détails, impossibles & formuler dans
toute leur ampleur, nous dirions volontiers que dans le do-



LES CARACTERES DE LA THEOLOGIE MODERNE 283

maine chrétien I'’épanouissement des énergies évangéliques a
été défini par le Christ, qui en donne la loi et y marque le con-
cours de Dieu et de I’homme, lorsqu’il affirme que I'Esprit de
Dieu remettra en mémoire les choses enseignées.

Ajoutons enfin que le progrés n’est pas un changement inces-
sant ; il n’abaisse pas I'histoire & une succession ou a une jux-
taposition d’images sans lien organique et perpétuellement
antres. Si les comparaisons expliquent ou illuminent les choses,
je dirais ici, en abrégé, que I’évolution dans I’histoire ne
ressemble point & 'ean d’un fleuve qui sans cesse et sans cesse
va se perdre dans les lerres, les airs et ’'Océan. On y trouvera
bien plutdt un mouvement, un proces vital, analogue & celui
d’'un organisme, qui formé dans l'obscurité des mouvements
cellulaires, va toujours se déployant, se perfectionnant, comme
Parbre issu de la graine pousse chaque année sur son tronc,
nourri des sucs terrestres, de nouveaux rameaux. En d’autres
termes, le progrés suppose toujours un élément permanent et
actif, comme une substance vivante, dont il manifeste sous mille
formes les énergies productrices. A défaut de cet élément,
il serait aussi absurde qu’impossible de relier par les lois de la
causalité les événements, qui non seulement se succédent, mais
dépendent les uns des autres. Dans le christianisme cet élément
permanent, cette source de vie n’est pas autre chose que 'ap-
parition sur le théitre du monde du Christ historique, germe
puissant, d’ol1 a surgi cet arbre séculaire et sans cesse grandis-
sant du royaume de Dieu, puissance vivifiante aussi, levain
salutaire, destiné & pénétrer ’humanité jusqu’a ce qu’elle soit
remplie de la volonté divine, c’est-a-dire jusqu’d ce que Dieu
soit tout et en tous.

On saisira dés lors toute I'importance de la théologie mo-
derne qui a fourni 4 l'intelligence du christianisme de si pré-
cieux apports. Cette théologie, on peut, au moyen de quelques
superficielles raisons, en médire et s’en irriter. Mais si, répu-
gnant aux apparences, on veut bien en étudier le mouvement,
entrer dans ses luttes, constater ses résultats, on verra que
pour une trés large part elle contribue & dévoiler 'esprit de
I'Evangile, & débarrasser le divin message des plitres qui re-



284 PAUL CHAPUIS

couvrent si souvent son image. Elle nous délivre du joug des
autorités extérieures; elle ressuscite cette religion de la con-
science que précha et fonda le Nazaréen, lorsqu’il a dit que
celul qui veut faire la volonté de son Pére connaitra Celui qui
I’'a envoyé, vers lequel tout converge et duquel tout procéde.

Cette théologie moderne, enfin, telle que je viens d’en
esquisser la physionomie, est la résultante d’un mouvement
qui la met en contact direct avec les aspirations les meilleures
de ce siécle finissant. On la pourrait nommer 1’dge de la cri-
tique. Nous vivons aux jours de ’analyse, et voild pourquoi les
études historiques, qui ne sont au fond que I'analyse minutieuse
du passé, possédent dans cette théologie, & cOté des recherches
de I'ordre psychologique et spéculatif, un role si prépondérant.
Si nous inaugurons notre enseignement par un exposé de la
critique et de I'histoire au dix-neuviéme siécle en matiére
théologique, ceci n’est point le résultat d’'un choix dicté par la
fantaisie. La critique et I’histoire exercent une influence con-
sidérable, fondamentale sur les tentatives de construction doc-
trinale.

A regarder le spectacle de cette immense transformation
d’un coup d’ceil trop pressé, la théologie moderne semblerait
volontiers un champ clos. Les opinions, les conclusions, les
hypothéses les plus contradictoires paraissent s’y débattre dans
un désordre qui, cette fois, ne serait point un effet de I'art,
véritable Babylone o1, comme dans celle qui fut jadis une reine
des nations, on ne rencontre aujourd’hui que des débris illus-
tres, témoins éloquents d’une vie florissante, mais disparue. Au
risque de paraitre épris du paradoxe, nous avons la prétention
de démontrer lout le contraire. Rarement, au cours de sa longue
histoire, la théologie fut plus réellement constructive, plus for-
tement originale que dans ce dix-neuviéme siécle. L’étude des
grands courants qui la sillonnent fait admirablement ressortir
I'unité de son effort. Il en est d’elle comme de la Réformation,
qu’elle essaie d’ailleurs de poursuivre, en la complétant et en la
corrigeant. Sous des apparences diverses, avec des moyens
d’action et dans des milieux fort différents, elle répond partout
aux mémes aspirations et poursuit partout encore I'affranchis-



LES CARACTERES DE LA THREOLOGIE MODERNE 285

sement de la religion. L’Allemagne, comme les pays anglo-
saxons, comme notre protestantisme de langue francaise ont
leur role dans ce grand renouvellement de la pensée chrétienne.
Ce sont 1 ses provinces.

L’Allemagne a été et demeure & beaucoup d’égards notre
meére nourriciére. Nous lui devons, & c6té de quelques sys-
tém2s dogmatiques grandioses, linitiation aux méthodes et
aux recherches de la critique historique, des travaux d’une
érudition colossale autant que sérieuse. Comme au seiziéme
siecle T'école de Strasbourg, qu'ont illustrée les Reuss, les
Baum, les Cunitz, les Colani et méme un Edmond Scherer, a
formé, comme elle forme encore, un trait d’union entre I’érudi-
tion allemande et la science de langue francaise. Ainsi que le
disait récemment M. Anatole Leroy-Beaulieu !, « I’Alsace a été
un loyal interpreéte entre les deux pays, entre le Welche gaulois,
fils des deux Rome, et le Germain, héritier d’Arminius et de
Luther, traduisant I'une 4 I'autre, avec un amour patient, les
deux nations auxquelles par ses fibres intimes, elle tenait
diversement, mais presque également. » Nous ne serons point
aussi pessimiste que I’écrivain cité, en affirmant que I'Allemagne
victorieuse a anéanti cette haute mission. Nous continuons
d’espérer et de croire au rdle que son histoire et sa position
ont donné & I’Alsace : allemande ou francaise dans P'ordre poli-
tique ; elle restera siirement dans’ordre de 'esprit « un pont
entre les deux pays, entre les deux génies. »

L’Angleterre, elle aussi, avec son talent pratique, a son role
dans le grand-ceuvre. Les Wescott et les Farrar, les Hatch
et les Fairbairn, sans oublier le pieux Erskine, sont des noms
qui représentent des ceuvres. Mais n’oublions pas surtout, ce
qui serait un comble d’ingratitude, que, nous aussi, nous avons
une part 3 revendiquer dans I'ceuvre commune. Longtemps, il
est vrai, la critique fut mal vue en nos pays de langue fran-
caise. La crise d’Edmond Scherer avait épouvanté les meilleurs
esprits et la théopneustie de M. Gaussen, qui par son principe
méme exclut jusqu’a la possibilité d’une science historique se-

1 Revue bleuwe du 2 mars 1895 (France et Allemagne).



286 PAUL CHAPUIS

rieuse du christianisme, a longtemps, sous des formes adoucies
et inconséquentes, donné le ton & nos milieux. Qui sait si beau-
coup ne vivent pas encore de ces reliefs! Il a fallu qu’un éléve
de Saint-Sulpice, M. Renan, réveillat les sens engourdis et nous
obligeat & défendre avec des armes valables nos positions les
plus capitales. En revanche, nous avons conquis nos méthodes
par une autre voie, celle de la philosophie morale et reli-
gieuse. Un pays, en effet, qui a eu la gloire de posséder au
nombre de ses enfants un Alexandre Vinet et un Charles
Secrétan ne saurait étre stérile dans le domaine de la science
religieuse. Edmond de Pressensé, comme tant d’autres, a
trouvé auprés d’eux la lumiére directrice de ses travaux. Le
mouvement original et bien 4 nous dont ces hommes sont les
créateurs est trop essentiel & la pensée chrétienne pour qu'il
soit permis de le négliger. Ce serait faire un tableau bien
incomplet de la théologie de ce siécle que de ne pas don-
ner a ces hommes leur place, et une large place, dans ’ceuvre
de la pensée.

Cette ceuvre, nous essayerons de la raconter avec cet esprit de
fidélité et d’indépendance qui donne, entre autres, un si grand
prix aux travaux du maitre illustre! et vénéré que viennent de
perdre cette Université et toute la culture contemporaine. En
disant ces choses, qui sont comme mon espérance et ma
priére & Dieu, je ne serai assurément accusé par personne de
poursuivre je ne sais quel intérét personnel ou filial. Vous
sentez qu’il s’agit ici du témoignage public d’admiration, de
reconnaissance et d’affection d’un disciple, qui désire ainsi
marquer l'esprit dans lequel il compte accomplir sa tiche,
comme ouvrier de notre savante école.

1 Charles Secrétan, mort & Lausanne le 21 janvier 1895.




	Les caractères de la théologie moderne

