
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Les caractères de la théologie moderne

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

PAUL CHAPUIS

A cette heure, où, après neuf années d'absence, je reprends
place dans cette chaire doctorale, entouré d'une sympathie qui
m'est précieuse, souffrez que je laisse tout d'abord parler mon
cœur. Je salue cette antique et savante maison qu'un
gouvernement et un peuple soucieux de la grandeur intellectuelle

et morale de la patrie ont restaurée et élevée au rang
d'Université. Je salue les maîtres de la savante école, ceux-là,
en particulier, qui forment aujourd'hui la Faculté de théologie.
Au milieu d'eux je retrouve quelques-uns de mes maîtres2, qui,
par leur enseignement vivifiant, ont allumé dans mon âme la
flamme de la pensée et l'amour des recherches théologiques,
si indispensables à une intelligence sérieuse du christianisme ;

j'oublierais le titre essentiel de ma gratitude, si je n'ajoutais,
qu'aux heures de crise et de doute, ils ont gardé et éclairé ma
foi. Nous leur avons dit, il y a peu de mois, dans la fête de
leur jubilé professoral, quelque chose de l'œuvre qu'ils ont
accomplie. Après ces doyens, je salue encore, parmi les
docteurs d'anciens et chers disciples, puis des amis avec lesquels

1 Leçon publique d'ouverture d'un cours sur l'histoire de la théologie
moderne, faite le 25 avril 1895 a l'Université de Lausanne.

2 MM. Eug. Dandiran, professeur de théologie historique, et Henri
Vuilleumier, qui occupe la chaire d'Ancien Testament.



268 PAUL CHAPUIS

je me sens heureux de travailler à l'œuvre qui nous est

commune.

A dire vrai, l'enseignement que m'a confié, au sein de

l'Université, le Conseil d'Etat de mon pays, est en quelque sorte un
vicariat. 11 appartient à cette immense paroisse de la théologie

historique, que dirige en notre Faculté un maître illustre. C'est

un privilège, dont je sens tout le prix, que de cultiver ce

domaine sous cette direction, sous cette inspiration immédiate,
un privilège d'autant plus grand que, sans rien ôter à mon

indépendance, il me donne comme l'orientation et les méthodes
de mes études.

Cette discipline qu'on nomme l'histoire de la théologie
moderne n'est, à l'envisager du point de vue chronologique, que
la continuation de l'histoire des dogmes, le déploiement, par
certains côtés, de la symbolique, de cette discipline qui met en

regard, pour les analyser et les comprendre, les principes
dogmatiques des diverses confessions chrétiennes. On se contenterait

pourtant d'apparences tout extérieures si l'on se bornait à

cette définition de l'étude qui nous incombe. La modernité de

cette histoire a quelque chose de plus profond. Sa place dans
le temps ne l'explique point encore. Mais ce serait une autre
erreur, moins innocente assurément que la première, que de

l'entendre au sens que donnent parfois à ce nom de théologie
moderne, en nos pays, comme en Allemagne ou en Angleterre,
les passions irritantes et peu sanctifiantes des partis religieux
et ecclésiastiques. Ils enferment dans ce vocable, tour à tour
éloge ou blâme, les uns leur amour de l'antique, bon, utile,
nécessaire, précisément parce que c'est l'antique ; les autres
leur mépris du passé, parce que le passé, tout dans le passé
serait détestable. Comme si le passé n'expliquait pas le
présent! Comme si le présent ne dépendait pas des jours qui l'ont
précédé et enfanté Tout dépend dès lors du point de vue où
l'on se place pour considérer l'évolution des idées chrétiennes.
La perspective en modifie les contours. Pour les premiers la
théologie moderne sonne comme une insulte à leurs convie-



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 269

tions; elle devient, dans leur esprit, synonyme d'incrédulité ou
de libre pensée ; pour les autres, elle exprime je ne sais quel
Evangile nouveau, seul digne d'intérêt. On croirait des romantiques

qui s'imaginent amener le triomphe de leurs principes,
en jetant le discrédit sur l'époque classique.

Nous dirons, avec plus d'exactitude, je crois, que la théologie
moderne, dont nous nous proposons de narrer l'histoire, représente

un état d'âme déterminé, une situation intellectuelle et
morale qui est le résultat de facteurs très précis. Au nombre de

ces derniers, nous relèverons les expériences chrétiennes, je
veux dire la piété pratique qui s'est épanouie à divers moments
au sein du protestantisme sous la forme des réveils ou d'un
retour aux principes évangéliques, puis les spéculations de la

philosophie, les conquêtes de l'histoire, tout cet ensemble,
enfin, d'événements politiques et sociaux qui réagissent sur
l'âme des peuples et déterminent les grands courants de la vie

supérieure. Ces constatations, disons ces observations, ressor-
tissent les unes aux phénomènes internes ou psychologiques,
les autres aux réalités concrètes. Désirez-vous des noms et des

dates? Je dirais alors que la moderne théologie a eu pour point
de départ, en ses diverses écoles, l'idéalisme' de la philosophie
allemande aux jours naissants de ce siècle. Emmanuel Kant, de

Königsberg, est le représentant le plus eminent de la tendance ;

son influence et l'intelligence des principes qu'il a semés dans
le monde n'ont fait que grandir jusqu'à ce jour. Il n'a point dit
encore son dernier mot. Après lui, les travaux, en tous cas les

méthodes de Frédéric Schleiermacher, qu'en toute justice les
écoles les plus opposées s'accordent à reconnaître comme
le fondateur de la théologie moderne, dominent encore les
labeurs de l'heure présente. Ajoutez à ces influences prépondérantes

et directrices le renouvellement des études historiques,
qui sont le juste orgueil de ce siècle, l'application de ces
méthodes aux faits chrétiens, à ceux qui marquent l'origine
du christianisme, comme à ceux qui caractérisent son
développement au travers des âges, et vous aurez une première
intuition de ce que peut être la théologie moderne. Les
origines de cette floraison, sa raison d'être, les contradictions



270 PAUL CHAPUIS

qu'elle a rencontrées et rencontre encore, le traditionalisme

protestant aux prises avec l'esprit authentique du protestantisme,

les systèmes qui se combattent ou se perfectionnent,
voilà des traits qui donnent à notre discipline une physionomie
bien précise, une individualité marquée, qui la distingue des

âges antérieurs.

Essayons d'en noter les caractères essentiels. Ils nous
montreront tout l'intérêt et tout le profit que présente une pareille
étude. Si l'on ne découvre dans les pages qui vont suivre que
des truismes, du moins aurons-nous la consolation de répéter
des truismes nécessaires.

Le nom même que nous donnons à la discipline qui nous
occupe est révélateur. Nous l'appelons une histoire de la théologie

moderne. Pourquoi pas histoire des dogmes de l'époque
moderne et contemporaine? Un seul écrivain, si je ne fais

erreur, un de mes maîtres d'Allemagne, le savant Landerer, un
bénédictin par l'érudition, de son vivant professeur à Tubingue,
avait jugé possible cette désignation1 que d'ailleurs il n'a justifiée

nulle part. Elle me paraît peu exacte. Pourquoi cela? La

théologie moderne n'aurait-elle semé partout que des ruines?
Mépriserait-elle ou rejetterait-elle par principe l'expression
dogmatique des faits religieux? On l'a souvent accusée de cette

1 Le cours du théologien wurtembergeois a été publié après sa mort
par un de ses disciples, M. Paul Zeller. 11 a pour titre : Neueste

Dogmengeschichte (von Semler bis auf die Gegenwart), Vorlesungen von Dr
Maximilian-Albert Landerer, herausgegeben von Lie. theol. Paul Zeller. —

Heilbronn,Henninger, 1881,1 vol. C'est une œuvre remarquable d'érudition
et de clarté dogmatique. On lira avec intérêt, du même auteur, Zur
Dogmatik, zwei akademische Reden. Tubingen, Hockenhauer, 1879. — Ces deux
discours ont été publiés par deux professeurs de Tubingue, MM. Buder et
Weiss. Landerer lui-même semble avoir concentré toutes les ressources
de son la.beur sur ses leçons académiques ; il n'a pas personnellement
publié ses recherches. Après sa mort, MM- Hermann et Zeller ont fourni aux
Theologische Studien aus Wurtemberg, à partir des cahiers de 1880, des

communications de la dogmatique du savant maître, qui sont dignes du

plus haut intérêt.



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 271

barbarie; quelques-unes de ses manifestations les moins écoutées

lui ont peut-être valu cet outrage. Mais fut-il jamais
possible de constater une expérience religieuse qui ne cherchât

pas immédiatement, en vertu même des lois de notre esprit, à

trouver son expression intellectuelle et raisonnée
Le motif profond de ce nom nouveau d'histoire de la théologie

moderne, remplaçant celui d'histoire du dogme et lui succédant,

doit être cherché plus profond. Il se trouve dans une
modification de la pensée qui atteint la définition même de la
religion et qui s'impose tous les jours avec une clarté plus
évidente. Entrons ici dans quelques détails.

Le dogme, au sens précis et historique du mot, n'est pas
seulement, comme on se l'imagine volontiers, l'expression scienti-
tifique, donc théorique, d'un phénomène religieux. Non, le

dogme n'est pas une simple définition ; il est une définition
jugée obligatoire. La formule dont il est le porteur est
sanctionnée par une certaine autorité et fait autorité dans le milieu
qui l'accepte. Les conciles de l'ancienne Eglise et ceux du

moyen âge, comme celui du Vatican en 1870, ont formulé des

dogmes qui font loi dans la confession romaine. Sous la pression

d'autres nécessités historiques, les Eglises issues de la
Réformation ont collaboré à des formations analogues. Les
Confessions d'Augsbourg, de La Rochelle, l'Helvétique ou les

Trente-neuf articles sont devenus, à un moment et pour un

temps donnés, l'expression officielle et obligatoire de la foi
protestante. Avant, comme après la formule, sans doute, la pensée
chrétienne s'est évertuée à préparer, à analyser, à défendre et
à légitimer les affirmations conquises, parfois à les combattre.
Mais ce qui confère à ces définitions une valeur dogmatique, ce

qui en fait des dogmes, c'est, en somme, moins la part de

vérité qu'elles renferment, les besoins auxquels elles répondent,

que l'autorité qui les proclame et leur imprime le sceau de

l'obligation. Elles sont considérées comme conformes à la foi

véritable, je dirais même adéquates à la foi ou, selon qu'on

s'exprime volontiers depuis le temps des épîtres pastorales,
comme conformes à la « saine doctrine. » On ne dépasserait pas
les conclusions de l'histoire, en disant que durant cette longue



272 PAUL CHAPUIS

période le dogme fut non pas tant une expression scientifique
des faits religieux, effort toujours imparfait, toujours inférieur
à la vérité idéale, mais l'indication de ce qu'il fallait croire et
de la manière dont il fallait croire pour faire partie de l'Eglise
et posséder le salut. Le dogme et la foi, la doctrine et la vie, la
théorie et la pratique ne sont pas, à cet âge de l'histoire, dans

un simple rapport de dépendance, que, pour ma part, je crois
aussi réel que nécessaire, mais le dogme est objet de la foi.
Cela ne signifie point encore que dans cet environnement on
soit sauvé par la formule ; nos réformateurs, sinon leurs
epigones, protesteraient contre cette conclusion ; mais le salut ne

va pas sans l'adhésion cordiale à la formule. Souvenez-vous de

Calvin et du pieux hérétique Michel Servet
Le catholicisme romain, fidèle à la logique de son principe

autoritaire, est demeuré et demeurera jusqu'à ce qu'il se renie
dans la ligne dont j'ai marqué la direction. L'Eglise des papes
formule encore des dogmes, c'est-à-dire des thèses obligatoires,
sinon pour M. Brunetière, du moins pour le croyant correct.
Sa dernière et plus récente thèse fut celle de 1870, alors que le
Concile du Vatican tira la conclusion d'une longue histoire en

proclamant l'infaillibilité papale. Le saint-siège devient ainsi,
après l'anéantissement de l'autorité des conciles, la source sans
cesse vivante de l'autorité dogmatique. Toute décision doctrinale

possède la valeur et l'impératif d'un dogme.
Il ne m'appartient pas de dire ici longuement pourquoi, au

mépris de ses principes primordiaux, le protestantisme a, durant
des siècles, conservé, en l'adoucissant dans la pratique, c'est-
à-dire au prix d'une inconséquence, cette conception des
choses. Ne serait-ce pas, pour n'avoir pu se dépouiller en un
jour du vêtement catholique, qu'il a continué parfois à identifier
et toujours à confondre la religion et la théologie? La théologie
moderne, en tous cas, a pour caractère spécifique, plus ou
moins marqué suivant les écoles, la distinction entre la
religion et la théologie, entre la foi et la formule qui essaie

d'exprimer cette foi. C'est même là une de ses originalités les plus
évidentes. Et voilà pourquoi nous bornons notre ambition à

raconter l'histoire de la théologie de ce siècle finissant.



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 273

Cette transformation de la situation religieuse est à elle seule

considérable. Elle est l'œuvre du dix-neuvième siècle et de ses

travaux. Mais il importe de s'entendre sur les conclusions à

tirer de cette modification dans la conception même des

choses.

A suivre la pensée du plus illustre historien du dogme de ce

temps, Adolphe Harnack, de Berlin, la Réformation marquerait
la fin des dogmes. Luther leur aurait donné le coup de grâce.
« La Réformation, dit-il (j'emprunte ce résumé à M. Astié *,

dont je suis heureux de rappeler en ce jour la mémoire), est le
dénoûment de l'histoire des dogmes; l'affaire est entendue,
comme on dit au palais ; le dénoûment de la tragédie ayant eu

lieu, il n'y a plus rien à entendre, ni à attendre. L'œuvre
inaugurée par Augustin est enfin terminée ; le retour au paulinisme
est effectué. Les autorités formelles des dogmes sont
renversées et le dogme est tombé avec elles. En face de la vieille
dogmatique reparaît le vieil Evangile, qui produit l'effet d'une
nouveauté. Toutes les antiques divisions rationnelles par
lesquelles on analysait le contenu de la foi : métaphysique, théologie

naturelle, doctrine révélée, doctrine du sacrement,
morale, etc., tout cet attirail a disparu sans retour. La revision
s'est étendue jusqu'au delà du second siècle et partout elle a

été radicale. Nous en avons fini et bien fini avec l'histoire des

dogmes qui avait débuté avec les apologètes et les pères
apostoliques. »

Telle est la conclusion de Harnack. Il y aurait peut-être à

reprendre cette affirmation pour rappeler qu'en fait, l'élaboration

du dogme en tant que définition obligatoire a eu sa place
au seizième siècle et même au delà2. Le maître de Berlin place
trop haut dans le temps la frontière qui sépare l'ancien régime

1 Revue de théologie et de philosophie, année 1891, p. 361. La fin des

dogmes Sous ce titre, M. Astié a résumé en une série d'articles critiques
remarquables la grande Histoire des dogmes, de Harnack cahiers de mars,
mai, juillet, octobre 1891 et janvier 1892.

2 Le Synode de Dordrecht en 1618-1619, ailleurs le Consensus helvétique

de 1675, etc., ont formulé des dogmes, regardés comme obligatoires.

THÉOL. ET PHIL. 1895. 18



274 Paul chapuis

des temps nouveaux. Mais, pour le fond même des choses, on
ne saurait que lui donner raison, parce que la Réformation, en

vertu de ses principes, plus que dans la réalité de l'histoire,
devait, par sa logique même, aboutir à Iafinjdes dogmes. Elle a

revendiqué, avec le libre examen, l'immédiate communion de

l'homme avec Dieu par Jésus-Christ, le salut personnel et direct
comme un don de Dieu, une conception de la religion qui
implique nécessairement la divergence des formules, en tout
cas l'impossibilité d'imposer à tous une conception identique
du christianisme. Qu'on se garde, néanmoins, de conclure de

ces considérations que la doctrine, — j'appelle de ce nom
l'expression raisonnée des faits chrétiens, des phénomènes
de conscience, — soit indifférente ou inutile. Ce serait glisser
sur la pente fatale au bout de laquelle, comme la nature se

venge toujours des mépris qu'on lui inflige, on trouverait et
l'on trouve déjà les élucubrations les plus insensées d'un
subjectivisme naïf et malade, et trop sûr de lui-même. Non certes,
la doctrine, théorie de la foi, est une nécessité plus urgente
que jamais, sur laquelle, pour le dire en passant et éviter
toute méprise, Harnack et surtout Astié insistent avec la
dernière énergie. Il serait trop long d'en dire ici le pourquoi.
Bornons-nous à rappeler le plus général, le plus fondamental aussi
de ces pourquoi. Il appartient à la constitution essentielle de

l'être que nous sommes, de rechercher la raison des choses.

La philosophie n'est point un ornement de l'esprit, elle est un
besoin, j'allais dire un instinct. Dans le domaine de la religion,
comme ailleurs, nous aspirons à connaître. Il est d'un intérêt
suprême pour l'Eglise de scruter la foi pour ne pas perdre la

foi.
Mais entre le dogme des anciens jours et les doctrines ou le

corps de doctrine qu'élabore la théologie moderne, il y a des

différences absolument capitales. Nous labourons le même

champ que nos pères ; mais peut-être l'expérience et le
tâtonnement des siècles nous ont-ils appris à donner à nos résultats

une valeur moins absolue. Les progrès de la science mettent à

jour notre ignorance. Sans insister sur la supériorité incontestée

des méthodes qui président à nos recherches, sur l'en-



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 275

richissement des connaissances historiques, j'en arrive
directement à l'un des points qui distinguent essentiellement notre
conception de celle des âges antérieurs.

Le dogme, disions-nous tout à l'heure, avait une valeur
normative, possédait une autorité dogmatique. S'en écarter, le

rejeter, constituait, à proprement parler, l'hérésie, et l'hérésie,
— l'histoire n'en fournit que trop d'exemples, — était élevée à

la hauteur d'une erreur morale, qui prive de la grâce.
L'hérétique est dans tous les sens un disgracié. Qu'il soit ana-
thème

Nos doctrines, celle que définit la théologie moderne pour les

besoins de l'époque contemporaine, ont, sans doute, à l'égal
des dogmes du passé, une importance qu'on ne saurait trop
relever pour le développement du règne de Dieu et de son
Christ sur la terre. Mais elles se distinguent du dogme en ce

qu'elles n'ont aucune prétention à s'imposer du dehors comme
autorité normative. Nous avons trop conscience de nos limites
et de l'imperfection de nos formules pour émettre une telle

prétention. Nous savons trop et voyons tous les jours combien
l'expression de la pensée religieuse est loin d'être adéquate à

la foi des hommes pieux. Nous savons surtout que la vérité
d'ordre religieux ne s'impose pas comme une formule
mathématique. Aussi les doctrines du présent, si approfondies qu'elles
puissent être, quelle que soit la sévère analyse qui les détermine,

ne serviront plus de critères, il faut du moins le
demander à Dieu comme une grâce nécessaire, pour condamner

l'hérétique, c'est-à-dire, au sens qu'on peut encore attacher
à ce mot, des hommes qui, croyant comme nous et mieux que

nous, pensent et définissent les choses autrement que nous.
Ces considérations, si elles sont justes, entraînent avec elles

quelques conséquences d'ordre pratique et d'ordre théorique,
qui donnent à la modernité de notre théologie un cachet très

spécial.
Signalons d'abord les faits pratiques.
S'il est vrai qu'il faille, non pas séparer, encore moins opposer

l'une à l'autre, mais correctement distinguer la religion et

la théologie, le jugement porté sur la doctrine, expression de



276 PAUL CHAPÜIS

la foi, et le jugement appliqué à cette foi, manifestée par la vie
croyante, la religion d'un côté et la théologie de l'autre gagneront

en vérité et en pureté.
Nul parmi nous n'est assez ignorant du passé ou même du

présent de l'histoire chrétienne, pour ne pas se souvenir que
la norme de la piété a souvent, généralement même, été cherchée

dans la rectitude de la croyance. Fidélité ou infidélité au

symbole, à la confession de foi, au décret des conciles ou des

synodes, voilà un procédé qui servit longtemps à séparer les
brebis des boucs, les croyants des incroyants. Il nous répugne
de jeter ici la pierre aux fidèles de la Borne papale et à son
ardeur persécutrice ; car nos pères ont trop fréquemment usé
des mêmes moyens pour défendre la foi, comme l'attestent au
sein de la famille protestante la lueur de quelques bûchers, les

tortures physiques ou morales imposées à l'hérétique. A leurs

yeux, celui-ci n'est pas simplement un esprit qui conclut sur
les problèmes les plus graves du christianisme autrement que
les docteurs acclamés, écoutés et qui font majorité ; c'est un
méchant, j'allais dire un mauvais citoyen, qui mérite d'être
retranché par l'exil ou tel autre moyen de coercition. Qu'il soit
anathème A notre époque, d'ailleurs, qui se pique de lumière,
où les mœurs se sont adoucies et répugnent au sang versé,
comme à la bastonnade ou à la prison pour délit d'opinion,
nous avons conservé quelques vestiges encore de ces vieux
haillons. Les dénominations de nos partis dits religieux, orthodoxes,
libéraux, ou de quelque nom qu'on les baptise, ont à leur base

une classification d'après les opinions théologiques, plutôt que
d'après la valeur morale de ceux qui les composent. Il n'y
aurait pas grand mal à cela, on réduirait aisément nos divisions
à des étiquettes d'écoles, si le peuple des croyants, ou se disant
tels, n'identifiait encore trop aisément les opinions raisonnées

en matière de doctrine avec la foi elle-même.
La théologie moderne tend visiblement à détruire cette séculaire

et fatale illusion. En dépit d'imperfections que nous ne

songerons point à couvrir du voile du silence, elle a mis en
relief l'essence de la piété. Celle-ci ne doit pojnt être confondue

avec la rectitude des croyances ou la fidélité à des rites tradi-



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 277

tionnels. Elle nous apparaît comme une direction de la volonté.
Elle constitue un certain mode de vivre et n'est pas une adhésion,

même convaincue, à telle opinion théorique ou doctrinale.
En parlant ainsi, je n'entends réserver à aucune école le
monopole exclusif de ces pensées. S'il en est qui les ont mises

en relief avec plus d'énergie et de conséquence que d'autres,
toutes les écoles, toutes les tendances, sauf celles qui, dans le

temps présent, visent à représenter et à restaurer le passé, ont
été plus ou moins influencées par ces conceptions nouvelles.
Elles sont toutes entachées de modernisme ; il est bon qu'on se
le dise et que chacun l'avoue franchement. Par ce souffle
nouveau, la théologie moderne a puissamment contribué à rapprocher

la piété de cette adoration spirituelle dont Jésus de Nazareth

parlait jadis à une femme de Samarie. Les Samaritains,
à ce jour, ont accès au royaume des cieux ; dans le banquet
de l'universelle fraternité, je contemple, à côté des Abraham,
les réchappes des nations et des Eglises, Servet avec Calvin,
Arius en face d'Athanase, des hérétiques au dire du critère
ecclésiastique, des penseurs originaux, mais croyants.

On conçoit qu'une telle vue des choses élargisse et illumine
nos horizons. Elle fait prévoir pour l'avenir de profondes
modifications dans la conception et l'organisation des Eglises. Ces

transformations probables dépassent même, sinon les méthodes,
du moins les premières impressions et les conclusions, provisoires

en cette matière, d'un Alexandre Vinet. En temps et lieu
nous aurons à développer celte pensée. Qu'il me suffise, pour
l'heure, de marquer la direction entrevue, en laissant parler
un homme dont le souvenir nous réjouit et nous fait pleurer :

« La vérité de la religion, a écrit Charles Secrétan l dans un
merveilleux chapitre intitulé : La montagne de Sainte-Geneviève,

réclame le plein développement et l'entier affranchissement

des facultés individuelles ; elle allume et n'étouffe pas.
Fonder l'Eglise sur une profession de foi2, c'est donc la dimi-

1 Mon utopie, nouvelles études morales et sociales. — Lausanne, Payot
1892. Un vol. in-12, p. 138.

2 Dans la pensée de l'écrivain, il s'agit évidemment d'une profession
de foi écrite et obligatoire pour les membres de la communauté. Il n'a



278 PAUL CHAPUIS

nuer en en mutilant les membres, c'est la condamner à des

déchirements perpétuels. Quel parti prendre alors? Nous ne
saurions renoncer à l'Eglise ; l'âme ne naît pas seule ; elle a

besoin de communion ; il lui faut posséder ses sœurs ou les

servir ; l'unité de conception que réclame l'intelligence n'est

que l'indication d'un besoin plus profond, l'unité de vie. « Que
faire demandez-vous. Nous répondrons : Laisser parler et
laisser vivre, laisser chacun expliquer de son mieux à ses
voisins la façon dont il cherche à résoudre les énigmes de l'existence

et fonder la communauté sur ce qui est déjà commun à

ceux qui la cherchent : le désir, l'espérance et la charité. Une

conception analogue plutôt qu'identique du bien moral, et
peut-être, en quelque mesure, du bien social, un semblable
désir de puiser la force, de s'en approcher à la source
invisible, indescriptible qu'on appelle Dieu,— n'en demandons pas
davantage si nous voulons éviter les schismes et, ce qui est

pire que les schismes, la compression, la convention, la fiction,
le culte des morts, le formalisme et la chimère. »

Voilà sûrement quelques gains pour la religion. Notons ceux
de la théologie ; à les prendre un peu profond, on découvrirait

aisément qu'ils sont encore des richesses pour la piété
chrétienne.

La théologie, lorsqu'elle est limitée dans son épanouissement

par le joug des symboles, quels qu'ils soient, ne saurait, à parler
rigoureusement, prendre place dans l'organisme des sciences,
puisque la science a partout pour but constant la recherche du

apparemment point songé à interdire aux groupes ecclésiastiques de faire
un exposé de leurs principes, de rappeler leur place dans l'histoire, a
condition qu'on n'attache point a des documents de ce genre une autorité
normative et définitive, qu'on ne s'en serve pas pour créer des hérétiques.

On voudrait voir ces exposés de la croyance marquer eux-mêmes leur
caractère transitoire et toujours révisable, s'inspirer de l'esprit que révèle
le Règlement a l'usage des Frères moraves de la Suisse romande : « Nous

envisageons comme nos frères en Christ, dit ce document, tous les

enfants de Dieu, dans quelque Eglise ou dénomination chrétienne qu'ils
se trouvent. Nous les aimons sincèrement, repoussant comme absolument
contraire à l'Esprit de Christ, toute inimitié causée par des divergences

d'opinions en matière de doctrine ou d'institutions religieuses. »



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 279

vrai absolu, et qu'elle ne saurait disparaître qu'avec l'achèvement

de cette conquête. Acculée à des formules, réputées
nécessaires à la foi parce qu'elles sont censées adéquates à la
foi, la théologie ne peut être que l'analyse, la défense des
affirmations confessionnelles. Bien que, par une heureuse inconséquence,

fruit des aspirations impérieuses de l'âme humaine,
elle soit sortie de l'ornière que semblait devoir lui imposer la

logique de ses premiers principes, la théologie du moyen âge
fut essentiellement cela. C'est, dans tous les sens, l'âge des

Sommes. Sous cette forme et sous cet angle, elle ressortirait au
séminaire plus qu'à l'Université, qui aspire à représenter
l'ensemble des sciences humaines. Aussi impose-t-elle, à ceux qui la
cultivent de la sorte, des interprétations sujettes à cautions, des

tours de force, admirables peut-être au point de vue de l'art du

plaidoyer, pour ne point paraître franchir les barrières données,
tout en les franchissant. Ce n'est pas un des moins extraordinaires

phénomènes de l'âge autoritaire, que cette contradiction

interne entre la science qui se développe et l'autorité dont
il n'est pas permis de s'écarter. D'un côté, l'effort de l'esprit,
l'expérience, l'étude et la conviction imposaient des affirmations

nouvelles, de l'autre il fallait voiler les nouveautés les

plus évidentes en essayant de les rattacher, avec quels artifices
et à quel prix aux symboles reconnus. Malgré la distance
immense qui, au point de vue des principes, sépare ici les Eglises
protestantes de celle de Rome, il serait téméraire d'affirmer
que la Réformation, mal dégagée des conceptions autoritaires,
ce qu'expliquent d'ailleurs son histoire et les conditions même
de son existence, n'ait pas souffert des mêmes entraves. Or,
toute science a besoin, —surtout celle qui a pour objet la
religion, — tout d'abord de liberté, d'une entière liberté. C'est l'air
qu'elle respire sous peine de. mourir; ses recherches sont
illimitées et les résultats d'hier ou d'aujourd'hui ne doivent pas
devenir des entraves pour l'œuvre de demain.

Cette modernité-là, nous ne saurions trop la mettre en
lumière. N'a-t-elle pas relevé la dignité de la théologie Elle
constitue un de ces progrès fondamentaux, dont le jour où
nous sommes est loin d'avoir encore tiré toutes les conséquences



280 PAUL CHAPUIS

pour la religion elle-même. Si celle-ci est digne du nom qu'elle
porte, on ne contestera pas que la sincérité scientifique ne soit
une vertu morale, dont le déficit rejaillit sur la piété elle-même.

Il en est ainsi, il est vrai, de toute science ; combien plus
encore de celles qui ont pour objet les profondeurs de l'âme et
réagissent sur la direction même de la vie!

Dans une lettre, devenue presque célèbre, Alexandre Vinet
a indirectement rendu hommage à ce postulat primordial, lorsqu'il

se demandait « si celui-là est propre à être professeur de

théologie (il parlait de lui-même), qui a sur plusieurs points,
plus ou moins graves, notamment sur l'inspiration des

Ecritures, des vues très hétérodoxes, qui, je dois le dire, le sont
devenues toujours plus à mesure que j'ai étudié l'Ecriture avec

plus d'indépendance, de dépréoccupation et de candeur*. Une
réticence obstinée sur ce point et sur les autres dans la position

où je suis, c'est ce qu'à la longue il me serait impossible
de supporter et ce qui, d'ailleurs, en principe, me paraît lâche,
déloyal et absurde. La profession de mes hérésies ne serait

point un mal, ce serait même un devoir, si j'étais en mesure
de bâtir sur mes démolitions2. »

Nous ne rechercherons point si la nature timorée de

l'illustre penseur n'a pas paralysé les forces qu'il possédait pour
tenter une rénovation, de la nécessité de laquelle il était
abondamment convaincu. Son humilité, en tout cas, son intuition

si profonde de la vérité morale, lui font sentir douloureusement

les entraves qu'une situation donnée et la conception
courante de la religion apportaient à l'épanouissement de cette

religion elle-même aussi bien qu'à son expression scientifique.
La théologie moderne, par ses patientes recherches, par les

résultats les moins contestés de ses travaux, comme par ses

luttes pour le triomphe de la vérité historique, est partout,
malgré quelques réactions sporadiques et impuissantes, en

1 C'est nous qui soulignons.
2 Cette lettre est datée de Veytaux, le 5 mai 1838. Elle a été publiée

par Henri Lecoultre dans le Chrétien évangélique, en 1887. Le fragment
cité se retrouve dans une note de Civilisation et croyance, par, Charles
Secrétan, lre édit., p. 451.



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 281

train de conquérir cette liberté nécessaire. Elle se souvient,
encore avec Vinet, que la vérité sans la recherche de la vérité
n'est que la moitié de la vérité, et avec l'apôtre Paul que nous
ne pouvons rien contre la vérité. N'est-ce pas, d'ailleurs, la
condition primordiale de toute science digne du but immense
qu'elle poursuit, que d'avoir foi en la vérité, quelque étonnement,

quelque dérangement dans les conceptions, héritées du
passé, que cette attitude puisse nous procurer?

Cette situation a pour présupposition nécessaire que la
religion, même et surtout la religion spirituelle de Jésus-Christ, se

transforme à travers les âges. La science qui s'en occupe n'a

pas seulement pour tâche, bien que ce soit l'une de ses tâches,
d'approfondir toujours davantage ses éléments permanents,
afin d'en extraire les richesses pratiques, comme le mineur qui
arrache au souterrain les métaux qu'il recèle ; elle veut à chaque
moment de l'histoire du christianisme en montrer et en exprimer

le contenu actuel. La théologie serait une éternelle répétition,

avec des variantes toutes formelles, si l'Evangile du
Nazaréen ne possédait pas en lui-même les énergies d'un
organisme vivant qui se renouvelle et se perfectionne sans cesse1.

Il n'est pas, malgré les efforts qui ont cherché à le réduire à

cette condition, une momie vénérable,,à laquelle on construit
un mausolée. Il progresse ; il marche ; il vit.

Cette notion de progrès, d'évolution, la théologie moderne
l'a introduite dans l'histoire et même conquise sur le passé.
Elle s'impose à ce jour aux esprits non prévenus avec une
irrésistible évidence. L'histoire des dogmes, celle des origines
chrétiennes, telles que nous les révèlent les documents
canoniques, nous montrent l'Evangile du Christ en continuel tra-

1 Le catholicisme, malgré ses prétentions à l'immutabilité, a donné une
expression à cette notion du développement dans l'importance qu'il
accorde à la tradition et au progrès dogmatique par l'intermédiaire des

conciles et des papes. Cette conception, pour être grossière et fort imparfaite,

met néanmoins en saillie le fait capital d'un développement
graduel. Au sein du judaïsme antérieur à la cristallisation talmudique, le

pharisaïsme a également représenté la même pensée, qui lui a donné, sur
le conservatisme sadducéen, une si grande avance et une influence si
profonde sur la piété.



282 PAUL CHAPUIS

vail d'enfantement. Si ses origines, en particulier, ont pour
l'Eglise une incalculable valeur, si elles sont les assises

fondamentales de l'édifice, on se bercerait d'illusions singulières
et souvent nourries, en s'efforçant de retenir, pour tons les

temps, des manières de penser qui supposent un autre horizon,
d'autres circonstances que les nôtres. L'imitation de l'Eglise
primitive, à moins qu'il ne s'agisse de l'intensité de la foi et de

l'amour fraternel, vertus d'ailleurs qui ne s'apprennent pas par
imitation, est un rêve et un mauvais rêve, puisque nos états
d'âme et la forme de nos besoins sont déterminés par un
environnement qui ne ressemble en rien à peu près à celui de

Jérusalem ou de Rome au premier siècle de notre ère. L'Evangile
vit, donc il se modifie, en s'épanouissant.

Cette thèse du progrès affirmée, il est essentiel de marquer
son véritable caractère pour éviter, entre autres, de fâcheux
malentendus.

S'il est vrai, tout d'abord, que la liberté humaine, comme
qu'on la conçoive, soit une des réalités fondamentales de notre
être, l'évolution de l'idée et de la vie chrétienne au travers des

siècles n'est pas dominée uniquement par les lois de nécessité.
Je veux dire que les facteurs qui déterminent le cours de l'histoire

échappent, pour une part au moins, à l'ordre des forces
nécessaires. Je veux dire surtout que la courbe de l'évolution
qui, en fin de compte, monte vers la réalisation de l'idéal
humain, n'est pas inévitablement et continuellement ascendante,
qu'elle présente des fluctuations diverses, des éléments qui sont
et pourraient ne pas être, des déterminations heureuses ou
fatales, dont on cherchera l'origine dans l'ordre moral, qui est
celui de la liberté.

Suivant une certaine conception philosophique de l'évolution,

que nous ne pouvons ici analyser, celle-ci écarterait
absolument Dieu de l'histoire, à la façon d'une hypothèse inutile.
Remarquons simplement que l'évolution n'exclut nulle part,
mais postule bien plutôt, à toutes les heures du développement,
l'action divine, l'influence impulsive et directrice d'une cause

première. Sans autres détails, impossibles à formuler dans

toute leur ampleur, nous dirions volontiers que dans le do-



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 283

maine chrétien l'épanouissement des énergies évangéliques a

été défini par le Christ, qui en donne la loi et y marque le
concours de Dieu et de l'homme, lorsqu'il affirme que l'Esprit de

Dieu remettra en mémoire les choses enseignées.

Ajoutons enfin que le progrès n'est pas un changement incessant

; il n'abaisse pas l'histoire à une succession ou à une
juxtaposition d'images sans lien organique et perpétuellement
autres. Si les comparaisons expliquent ou illuminent les choses,

je dirais ici, en abrégé, que l'évolution dans l'histoire ne
ressemble pointa l'eau d'un fleuve qui sans cesse et sans cesse

va se perdre dans les terres, les airs et l'Océan. On y trouvera
bien plutôt un mouvement, un procès vital, analogue à celui
d'un organisme, qui formé dans l'obscurité des mouvements
cellulaires, va toujours se déployant, se perfectionnant, comme
l'arbre issu de la graine pousse chaque année sur son tronc,
nourri des sucs terrestres, de nouveaux rameaux. En d'autres

termes, le progrès suppose toujours un élément permanent et

actif, comme une substance vivante, dont il manifeste sous mille
formes les énergies productrices. A défaut de cet élément,
il serait aussi absurde qu'impossible de relier par les lois de la
causalité les événements, qui non seulement se succèdent, mais

dépendent les uns des autres. Dans le christianisme cet élément

permanent, cette source de vie n'est pas autre chose que
l'apparition sur le théâtre du monde du Christ historique, germe
puissant, d'où a surgi cet arbre séculaire et sans cesse grandissant

du royaume de Dieu, puissance vivifiante aussi, levain
salutaire, destiné à pénétrer l'humanité jusqu'à ce qu'elle soit

remplie de la volonté divine, c'est-à-dire jusqu'à ce que Dieu
soit tout et en tous.

On saisira dès lors toute l'importance de la théologie
moderne qui a fourni à l'intelligence du christianisme de si
précieux apports. Cette théologie, on peut, au moyen de quelques
superficielles raisons, en médire et s'en irriter. Mais si,
répugnant aux apparences, on veut bien en étudier le mouvement,
entrer dans ses luttes, constater ses résultats, on verra que
pour une très large part elle contribue à dévoiler l'esprit de

l'Evangile, à débarrasser le divin message des plâtres qui re-



284 PAUL CHAPUM

couvrent si souvent son image. Elle nous délivre du joug des

autorités extérieures ; elle ressuscite cette religion de la
conscience que prêcha et fonda le Nazaréen, lorsqu'il a dit que
celui qui veut faire la volonté de son Père connaîtra Celui qui
l'a envoyé, vers lequel tout converge et duquel tout procède.

Cette théologie moderne, enfin, telle que je viens d'en
esquisser la physionomie, est la résultante d'un mouvement
qui la met en contact direct avec les aspirations les meilleures
de ce siècle finissant. On la pourrait nommer l'âge de la
critique. Nous vivons aux jours de l'analyse, et voilà pourquoi les
études historiques, qui ne sont au fond que l'analyse minutieuse
du passé, possèdent dans cette théologie, à côté des recherches
de l'ordre psychologique et spéculatif, un rôle si prépondérant.
Si nous inaugurons notre enseignement par un exposé de la

critique et de l'histoire au dix-neuvième siècle en matière

théologique, ceci n'est point le résultat d'un choix dicté par la
fantaisie. La critique et l'histoire exercent une influence
considérable, fondamentale sur les tentatives de construction
doctrinale.

A regarder le spectacle de cette immense transformation
d'un coup d'œil trop pressé, la théologie moderne semblerait
volontiers un champ clos. Les opinions, les conclusions, les

hypothèses les plus contradictoires paraissent s'y débattre dans

un désordre qui, cette fois, ne serait point un effet de l'art,
véritable Babylone où, comme dans celle qui fut jadis une reine
des nations, on ne rencontre aujourd'hui que des débris illustres,

témoins éloquents d'une vie florissante, mais disparue. Au
risque de paraître épris du paradoxe, nous avons la prétention
de démontrer tout le contraire. Rarement, au cours de sa longue
histoire, la théologie fut plus réellement constructive, plus
fortement originale que dans ce dix-neuvième siècle. L'étude des

grands courants qui la sillonnent fait admirablement ressortir
l'unité de son effort. Il en est d'elle comme de la Réformation,
qu'elle essaie d'ailleurs de poursuivre, en la complétant et en la

corrigeant. Sous des apparences diverses, avec des moyens
d'action et dans des milieux fort différents, elle répond partout
aux mêmes aspirations et poursuit partout encore l'affranchis-



LES CARACTÈRES DE LA THÉOLOGIE MODERNE 285

sèment de la religion. L'Allemagne, comme les pays anglo-
saxons, comme notre protestantisme de langue française ont
leur rôle dans ce grand renouvellement de la pensée chrétienne.
Ce sont là ses provinces.

L'Allemagne a été et demeure à beaucoup d'égards notre
mère nourricière. Nous lui devons, à côté de quelques
systèmes dogmatiques grandioses, l'initiation aux méthodes et
aux recherches de la critique historique, des travaux d'une
érudition colossale autant que sérieuse. Comme au seizième
siècle l'école de Strasbourg, qu'ont illustrée les Reuss, les

Baum, les Cunitz, les Colani et même un Edmond Scherer, a

formé, comme elle forme encore, un trait d'union entre l'érudition

allemande et la science de langue française. Ainsi que le
disait récemment M. Anatole Leroy-Beaulieu J, « l'Alsace a été

un loyal interprète entre les deux pays, entre le Welche gaulois,
fils des deux Rome, et le Germain, héritier d'Arminius et de

Luther, traduisant l'une à l'autre, avec un amour patient, les
deux nations auxquelles par ses fibres intimes, elle tenait
diversement, mais presque également. » Nous ne serons point
aussi pessimiste que l'écrivain cité, en affirmant que l'Allemagne
victorieuse a anéanti cette haute mission. Nous continuons
d'espérer et de croire au rôle que son histoire et sa position
ont donné à l'Alsace : allemande ou française dans l'ordre
politique; elle restera sûrement dans l'ordre de l'esprit « un pont
entre les deux pays, entre les deux génies. »

L'Angleterre, elle aussi, avec son talent pratique, a son rôle
dans le grand-œuvre. Les Wescott et les Farrar, les Hatch
et les Fairbairn, sans oublier le pieux Erskine, sont des noms
qui représentent des œuvres. Mais n'oublions pas surtout, ce

qui serait un comble d'ingratitude, que, nous aussi, nous avons
une part à revendiquer dans l'œuvre commune. Longtemps, il
est vrai, la critique fut mal vue en nos pays de langue
française. La crise d'Edmond Scherer avait épouvanté les meilleurs
esprits et la théopneustie de M. Gaussen, qui par son principe
même exclut jusqu'à la possibilité d'une science historique sé-

1 Revue bleue du 2 mars 1895 (France et Allemagne).



286 PAUL CHAPUIS

rieuse du christianisme, a longtemps, sous des formes adoucies

et inconséquentes, donné le ton à nos milieux. Qui sait si beaucoup

ne vivent pas encore de ces reliefs Il a fallu qu'un élève
de Saint-Sulpice, M. Renan, réveillât les sens engourdis et nous

obligeât à défendre avec des armes valables nos positions les

plus capitales. En revanche, nous avons conquis nos méthodes

par une autre voie, celle de la philosophie morale et
religieuse. Un pays, en effet, qui a eu la gloire de posséder au
nombre de ses enfants un Alexandre Vinet et un Charles
Secrétan ne saurait être stérile dans le domaine de la science

religieuse. Edmond de Pressensé, comme tant d'autres, a

trouvé auprès d'eux la lumière directrice de ses travaux. Le
mouvement original et bien à nous dont ces hommes sont les

créateurs est trop essentiel à la pensée chrétienne pour qu'il
soit permis de le négliger. Ce serait faire un tableau bien

incomplet de la théologie de ce siècle que de ne pas donner

à ces hommes leur place, et une large place, dans l'œuvre
de la pensée.

Cette œuvre, nous essayerons de la raconter avec cet esprit de

fidélité et d'indépendance qui donne, entre autres, un si grand
prix aux travaux du maître illustre4 et vénéré que viennent de

perdre cette Université et toute la culture contemporaine. En
disant ces choses, qui sont comme mon espérance et ma

prière à Dieu, je ne serai assurément accusé par personne de

poursuivre je ne sais quel intérêt personnel ou filial. Vous
sentez qu'il s'agit ici du témoignage public d'admiration, de

reconnaissance et d'affection d'un disciple, qui désire ainsi

marquer l'esprit dans lequel il compte accomplir sa tâche,
comme ouvrier de notre savante école.

1 Charles Secrétan, mort à Lausanne le 21 janvier 1895.


	Les caractères de la théologie moderne

