Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Thése synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ
Autor: Petavel-Olliff, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379585

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THESES SYNTHETIQUES

SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST !

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

1. — Tous les chrétiens protestants sont d’accord pour re-
connaitre que les Eglises ont erré et peuvent encore errer, en
d’autres termes, qu'aucune Eglise visible n’est infaillible. Les
décisions doctrinales des conciles ne sauraient donc faire
autorité pour nous, pas plus en matiére de christologie qu’en
toute autre matiére ; elles nous seront méme suspectes, car
nous n’ignorons pas l'influence exercée par une philosophie
paienne sur ces décisions.

1 Les dernidres conférences de la Société pastorale suisse avaient mis &
I'ordre du jour cette question: Quels sont les caractéres de la personne
de Jésus qui expliquent et qui autorisent la foi qu'il réclame? Nous
avons vu dans ce programme le devoir de nous rendre compte & nous-
méme de nosconvictions sur un point vital entre tous. Profitant de I'hos-
pitalité qui nous est offerte, nous soumettons au bienveillant examen
des lecteurs de cette Revue un résultat qui nous parait concilier deux
tendances rivales. Nous avons surtout pris en considération les travaux
de MM. F. Godet et P. Chapuis. Puisse notre effort concourir & la solu-
tion du probléeme dans la mesure ot I'esprit humain est appelé & recevoir
I'intelligence du mystere de Christ! (Eph. 111, 2-11.)

On excusera une forme peu usitée qui répondait au désir d’étre aussi
concis et aussi précis que possible. La numérotation devait faciliter une
discussion éventuelle de ces tkéses qui ne sont en réalité que des maté-
riaux pour servir & la synthése dont 'urgence se fait sentir.



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 241

2. — L’infaillibilité ou I'inerrance d’un écrit quelconque est
contestable.

3. — Une seule autorité absolue nous reste, celle d’une obli-
gation morale attestée par Ja conscience.

4. — Dument consultée, la conscience religieuse rend témoi-
gnage & 'accent de véracité et de sainteté qui caractérise les
récits des évangiles canoniques. Le langage des narrateurs
parait étre celui de témoins compétents et dignes de foi. Cepen-
dant, on doit tenir compte du fait qu’ils n’étaient pas des érudits
mais des hommes du peuple, & qui I’on ne doit demander ni la
précision ni 'exactitude scientifiques. Luc, le plus lettré des
quatre évangélistes, n’était pas un témoin oculaire.

5. — Les trois premiers évangiles, dits synoptiques, ne don-
nent nulle part & Jésus-Christ le titre de Diew.

6. — De méme, au livre des Actes, I'apotre Pierre, dans ses
grands discours prononcés immédiatement aprés la Pentecote,
appelle Jésus « un homme, » un « serviteur de Dieu, » un
« prophéte semblable & Moise, » sans aucune mention d’'une in-
carnation divine. (Act. II, 22; III, 13, 22, 26.) Paul également,
dans son discours aux Athéniens, parle de Jésus comme d’un
« homme désigné pour juger le monde. » (XVII, 31.)

7. — En revanche, dans I’évangile dit de Jean, le sceptique
Thomas appelle Jésus « son Seigneur et son Dieu. » Cette décla-
ration est d’autant plus significative qu’elle constitue en quel-
que sorte le couronnement du quatriéme évangile, ce qui suit
n’étant qu'un appendice d’un intérét plutot personnel.

8. — En outre, le quatrieme évangile s’ouvre par un pro-
logue qui parle d’un Verbe divin, vivant auprés de Dieu, et qui
s’est incarné en Jésus-Christ; mais ce prologue ne spécifie
pas le moment précis ou l'incarnation s’est opérée ou para-
chevée. Puis il faut remarquer que la doctrine d'un Logos ou
Verbe éternel ne se retrouve pas expressément dans les autres
livres du Nouveau Testament et que l'auteur méme du qua-
triéme évangile ne place pas ce terme sur les lévres de Jésus.

9. — D’autre part, d’aprés le récit de Matthieu et de Marc, le
grand-prétre déchire ses vétements et accuse Jésus de blas-
phéme parce qu’il s’est déclaré «le Fils de Dieu » et participant

THEOL., ET PHIL. 1895. 16



242 E. PETAVEL-OLLIFF

comme tel & la puissance supréme (« assis a la droite de la
majesté divine, » Mat. XXVI, 63-66 ; Marc XIV, 61-64). Ici 'ex-
pression de « Fils de Dieu » n’est pas, comme on I’a prétendu,
simplement synonyme de Messie, puisqu'un faux Messie serait
4 la vérité un imposteur mais non un blasphémateur. Cette
accusation parait identique au grief formulé par certains Juifs
de Jérusalem : « Nous te lapidons & cause de ton blasphéme,
parce que toi, qui es homme, tu te fais Dieu. » (Jean X, 33, cf.
V, 18.) De méme (Marc II, 7 ; Luc V, 21), Jésus exerce le droit
de pardonner les péchés, droit qu'aucun prophéte ne s’était
jamais arrogé et dont la revendication provoque aussi une ac-
cusation de blasphéme.

10. — La divinité de Jésus-Christ parait également ressortir
du fait que les trois évangiles synoptiques attribuent & Jésus le
pouvoir de réprimander le vent et d’apaiser les flots de la mer,
prérogatives qui, dans I’Ancien Testament, appartiennent
exclusivement au Dieu d’Israél. (Ps. XVIII, 16; LXV, 8;
LXXXIX, 10; CIV, 7.) On trouve une notion parallele dans le
céléebre Quos ego !.... du dieu Neptune.

11. — Deux des synoptiques attribuent & Jésus-Christ une
naissance miraculeuse ; mais leurs récits a cet égard n’impli-
quent pas nécessairement lincarnation d’une personnalité
divine. Ils peuvent s’interpréter dans le sens d’'une nouvelle
création, d’'une parthénogenése, d’oll serait issu non pas un
Dieu-Homme mais seulement un nouveau — « dernier » — ou
« second Adam, » suivant les expressions de 'apodtre Paul dans
Iune de ses épitres. (1 Cor. XV, 45, 47.) « La naissance mira-
culeuse ferait simplement de l'enfant Jésus un étre replacé
dans les conditions normales de 'hnumanité!. » La peccabilité
du fils de Marie ressort nécessairement de ce point de vue ; il
a di hériter de sa mére le posse peccare, la potentialité du mal
moral 2,

1 G. Fulliquet, La crise théologique actuelle, Liyon, 1892, p. 46. — « Ce
que Jésus doit & la naissance miraculeuse, c’est tout simplement la pos-
sibilité abstraite de ne pas pécher. » F. Godet, Revue chrét. 1858, p. 161.

2 M. Gretillat suppose que le facteur maternel a été amendé par le
principe divin de manigre & ne plus étre « contaminant pour le produit. »



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 243

12. — Fruit d’une initiative divine, 'enfant Jésus est le Fils
unique de Dieu, son Peére, le don supréme du Dieu supréme
a ’humanité, le gage d’une compassion ineffable, le commen-
cement d’un ordre nouveau dans I'histoire. Il n’est pas le sim-
ple produit de son temps et de 'humanité. Toutefois Jésus n’a
pas été des le début lincarnation d’'une personne divine, car,
d’abord, ni un embryon ni méme un petit enfant n’est une per-
sonne. La personnalité humaine est la conquéte d’un individa
humain, qui lui-méme est le produit d’abord inconscient de
plusieurs facteurs libres ou inconscients, atavisine et influences
du milieu. Comme tous les enfants, Jésus a passé peu & peu:
1o dans son enfance, de I’état inconscient & I’état conscient et
2¢ dans I’age adulte, de I'état conscient ala prise de possession
de la pensée de son Pere. Il fut Fils de Dieu, toutefois sans
jamais perdre le caractére humain qu’il tenait de sa mére. Le
Logos n’existe d’abord chezlui qu’a I'état de germe. La science
physiologique combat en effet 'opinion vulgaire qui exalte la
paternité aux dépens de la maternité. L’observation prouve que,
thése générale, I’'ame de 'enfant dérive de sa mére autant que
de son pére, et rien n’atteste que Jésus ait fait exception & cette
regle. Biologie & part, nous ne saurions nous résigner a ne voir
dans 'humanité de Jésus-Christ que ’enveloppe impersonnelle
d’une personnalité divine !,

Reste i savoir si cet amendement s'est produit tout a coup ou graduelle-
ment, dans le cours des années, par 'opération spirituelle et morale du
Logos incarné dans I'ame de l'enfant Jésus. Suivant la regle posée par
M. Gretillat lui-mé&me, qui écarte « toute intervention excessive ou gra-
tuite de puissance surnaturelle, » nous eroyons devoir adopter la seconde
supposition.

! Gretillat, Exposé systématique, tome IV, p. 150. — « Se souvenir que
ce siecle est celul de 'expérimentation scientifique et de la biologie est
un devoir pour le penseur chrétien.... Il appartient au savant de discerner
les étapes de la connaissance humaine et de signaler ces points acquis
dont la possession ne peut plus &tre contestée. 1l faut qu'il se dise que
Phomme de la fin de ce sitcle ne saisira pas la vérité comme un barbare
des Gaules ou un negre de I’Afrique. li faut gu’il sache fairecomprendre,
pour le service méme de la vérité, que la lutte contre le fait scientifique-
ment €tabli est une tiche au-dessus des forces humaines et qui tourne &



244 E. PETAVEL-OLLIFF

13. — L’école traditionnelle enseigne que le facteur mater-
nel n’apporte 4 'enfant qu’une substance impersonnelle, tandis
que l'individualité et la personnalité procéderaient de la pater-
nité1. L’observation physiologique constate au contraire que
la ressemblance physique et les caractéres individuels relévent
tout aussi souvent de la mére que du pére; elle constate méme
que lorsqu’il s’agit d’un enfant male, il ressemble trés souvent,
a tous égards, plus & sa mere qu’a son pére, phénomeéne qui
s’expliquerait par ’'embryogénie.

14. — L’enfant Jésus, don supréme de Dieu & I’humanité,
recut lui-méme, comme prérogative, une nature « toute inclinée
au bien et instinctivement hostile au mal. »

15. — Nous ne voyons pas qu’avant son baptéme Jésus se
soit jamais présenté & personne comme une incarnation de la
divinité. Sorti du berceau, il grandit sans appeler I'attention
générale et dans I'inconscience de la vie enfantiine.

16. — 1l ne parait pas avoir été informé de sa naissance mi-
raculeuse avant sa treizieéme année.
17. — Cet age est celui ol les Juifs, encore & notre époque,

font passer leurs fils par la cérémonie dite de l'initiation.
L’enfant est considéré comme atteignant alors une sorte
de majorité. Il prend le nom de benmitzevah ou benhatthorah
et devient membre actif de la synagogue. On peut supposer
qu’a 'occasion d’une féte annuelle & laquelle, suivant une pres-
cription légale, les parents de Jésus durent assister, Marie
mnitia son fils au mystere de son origine et lui rapporta les
paroles des anges le concernant.

18. — Cette hypothése a avantage de jeter une vive lumiére
sur I'épisode dont il s’agit. On comprend que cette initiation
subite ait mis I’enfant hors de lui et que, transporté de joie, il
s’oublie dans ce temple de Jérusalem, qui pour lui est devenu
soudain la véritable demeure paternelle. Il va ainsi jusqu’a
perdre de vue le devoir strict d’obtenir I'autorisation de ses
parents, dont I’angoisse se prolongea pendant au moins trois

la confusion de celui qui l'entreprend et plus encore au détriment de la
cause qu'il veut défendre. » I'. Puaux, Revue chrétienne, 1°F janvier 1895,
t Gretillat, Exzposé syst., t. IV, p. 225.



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 245

jours!. Mais il a une excuse & présenter : cetie révélation
méme que sa mére lui aurait faite peu auparavant. « Hé quoi!
dira-t-il, vous me cherchiez? ne saviez-vous donc pas vous-
ménies, ne compreniez-vous pas que je devais et que vous
pouviez me trouver dans la maison de mon Pere 2 ? Ne m’avait-
on pas dit que Dieu était mon véritable Pére3? » Joseph et
Marie ne comprirent pas tout de suite cette explication parce
qu’ils n'imaginaient pas que I'enfant fat assez précoce pour
prendre immédiatement au sérieux une vocation réservée a

! Lue IT, 46. — Tl nous parait, en effet, que le devoir strict d'un enfant
qui accompagne ses parents consiste i ne pas les perdre de vue et & ne
pas se séparer d’eux. Comment Marie, meére tendre et consciencieuse,
aurait-elle blamé explicitement 'enfant si ses parents seuls avaient des
responsabilités ? « Mon enfant, dit-elle, pourquoi as-tu agi de la sorte
& notre égard ? » On suppose que I'émancipation de Jésus avait déja com-
mencé. En ce cas, il faudrait renoncer a le présenter comme Venfant
modeéle, car combien d’abus une émancipation aussi précoce ne pourrait-
elle pas autoriser, sous le fallacieux prétexte d’un conflit de devoirs !

.2 Lattéralement : « Dans ce qui est & mon Pere; » d'apres le contexte,
le sens de maison est indiqué puisqu'il s’agit d'une recherche topo-
graphique.

3 M. F. Godet a émis I'opinion que 'expression : Mon Pére serait « plus
aisée b expliquer » dans I’hypothese d’'une confidence faite par Marie &
son enfant (Comment. sur I Evang. de saint Jean, 1864, I, p. 257). Bien que
I'éminent théologien ait paru des lors modifier cette maniere de voir nous
continuerons A nous y rattacher. Dans la vie de famille, la portée d'une
confidence ne pouvait dépasser certaines limites. Mais si 1'on fait de la
déclaration de 'enfant Jésus dans le temple le fruit d’une réflexion per-
sonnelle, on place du coup cet enfant dans une situation des plus fausses.
Le voit-on contrdlant Joseph et Marie, leur imposant une volonté supé-
rieure, ou encore subordonnant, le sachant et le voulant, I'infaillibité
divine % l'erreur humaine ? De deux choses 'une, ou bien I'incident du
temple que l'orthodoxie attribue & un conflit de devoirs aurait été suivi
d’une longue série d’incidents semblables, ou bien Jésus aurait constam-
ment subordonné & une autorité humaine le devoir supérieur d'obéir &
Dieu, son véritable Pere. Et les hahitants de Nazareth qui 'envisagerent
toujours comme le fils de Joseph, qui le chassérent et voulurent le mettre
a mort lorsque son heure était déja venue, quelle eit été leur attitude
vis-i-vis d'un enfant, qui, sans aucun titre évident, aurait assumé le
rdle d'un Fils unique de Dieu? Il semble donc préférable d'admettre
que Jésus n'est arrivé que lentement et tardivement i la conscience de
sa divinité.



246 E. PETAVEL-OLLIFF

I’4ge adulte; rien, dans sa conduite antérieure, ne faisait pré-
voir cette attitude.

19. — De méme on s’explique pourquoi, laissé tout seul,
P’enfant s’était enhardi & questionner les docteurs de la loi.
Déja, sans doute, il s’informait de la teneur des prédictions re-
latives & la personne et & la mission du Messie, dont il avait la
sainte impatience de revétir un jour la charge.

20. — Les réponses sans doute contradictoires qu’il obtint,
les confidences de sa meére et les prophéties de I’Ecriture qu'’il
put lire plus tard dans la synagogue de Nazareth firent désor-
mais, pendant une vingtaine d'années, I'objet de ses con-
stantes méditations. Cette étude devait étre singuliérement sti-
mulée par le contraste évident entre son innocence native et
le péché qui 'environnait de toute part.

21. — Il trouva en particulier dans le LIIl® chapitre d’Esaie
un commentaire des paroles de ’ange & Joseph : « Tu donneras
a 'enfant le nom de Jésus, car il sauvera son peupla de ses
péchés. » Il dut aussi lire et méditer des paroles telles que
celles-ci : « Tu ne demandes ni holocauste ni victime expia-
toire. Alors je dis: Voicl, je viens avec le rouleau du livre écrit
pour moi. » (Ps. XL, 7, 8.)

22. — Jésus, est-il écrit, « faisail des progrés (mpoéxontev) €n
sagesse et en grice, » preuve évidente qu’il n’était pas Dieu
méme, puisqu’en Dieu «il n’y a ni variation, ni ombre de
changement » (Jacq. I, 17) ; maisla vertu du Verbe dont il avait
recu le principe agissait de plus en plus au dedans de lul.

23. — Cependant le mystére de sa naissance surnaturelle
n’était connu que de quelques rares parents et amis intimes.
Parvenu 4 1'age d’au moins trente ans, Jésus était encore géné-
ralement considéré comme le fils de Joseph.

24. 1l entendit alors parler du ministére inauguré par Jean-
Baptiste, et il dut résoudre la question de savoir si lui-méme
demanderait ou ne demanderait pas le baptéme.

25. — Jean ne baptisait que des pécheurs « confessant leurs
péchés. » Jésus ne confessant aucun péché, Jean se refused le
baptiser, attendu que 'immersion dans les eaux profondes du
Jourdain était le symbole d’une mort viclente infligée & des cri-



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 247

minels. « Le baptéme correspond au déluge, » lequel fit périr
les pécheurs contemporains de Noé. (1 Pierre III, 21. Comp.
Luc XII, 49, 50 ; Marc X, 38.)

26. — Mais Jésus insiste en disant : « Laisse faire, car il con-
vient que nous accomplissions ainsi toute justice. » Quoique
innocent, il demande & partager le juste chitiment de ses fréres
coupables.

27. — 11 est permis de supposer un entretien prolongé dans
lequel Jésus fit allusion & la prophétie du « serviteur juste qui
justifie les pécheurs, en se chargeant de leurs iniquités, » sui-
vant les déclarations du LIIIme chapitre d’Esaie, lequel parle
aussi d’'un « agneau, » symbole d’innocence el victime expia-
toire.

28. — Bientdt, en effet, Jean-Baptiste appellera Jésus publi-
quement et & plus d’une reprise: « 'agneau de Dieu qui ote
[porte et emporte] le péché du monde. » (Jean I, 29, 36.)

29. — En se faisant baptiser, Jésus déclarait symboliquement
qu’il était prét a tout souffrir, y compris méme la mort violente
des criminels, afin de « sauver son peuple de ses péchés; » sans
péché, il se met au rang des pécheurs. Ainsi que M. F. Godet
I’'a fait remarquer, Jésus « descend dans I’eau du Jourdain se
consacrant & mourir!. » Gess et plusieurs autres théologiens
ont admis également que « Jésus en venant se faire baptiser
s’est consacré & la mort pour les hommes. » |

30. — A Pinstant ou Jésus sort de I’eau, les cieux s’ouvrent,
I’Esprit de Dieu descend sur lui sous la figure d’une colombe
(qui rappelle celle de ’arche de Noé, aprés la grande expiation
du déluge), et une voix céleste fait entendre ces paroles:
« Voici mon Fils bien-aimé, I’objet de ma dilection. »

31. — La pensée de Jésus demandant le baptéme s’était
élevée jusqu’a l'idéal moral de Dieu lui-méme. Une flamme
jaillit de ce contact sublime de la pensée du Pére avec celle de
VEnfant. L’Esprit de Dieu s’empare alors du second Adam par-
venu & sa majorité spirituelle et qui devient une Schekinah,
I'habitation de Dieusur la terre. (Jean 11, 19.) On ne s’explique-

! Comment. sur U Evang. de saint Lue, 1, p. 605. Cf. p. 263.



248 E. PETAVEL-OLLIFF

rait pas IEsprit divin « descendant et demeurant » chez un
étre qui I'aurait déja possédé dans toute sa plénitude ; ce serait
en quelque sorte 1’eau portée au fleuve. Nous préférons voir
ici le moment de la compléte incarnation du Logos ou Verbe
éternel, dont I’activité antérieure était demeurée inconsciente
dans I'dme du fils de Marie. Devenu ’expression parfaite de
I'idéal divin et sa manifestation adéquate, subordonnant sa na-
ture humaine 2 cette vertu divine, Jésus réalisera désormais
en sa personne la conception de I’ap6tre Paul: « Dieu en Christ
reéconciliant le monde avec lui-méme . » (2 Cor. V, 19.)

32. — La réalisation vivante et adéquate de l'idéal moral
d’une personne, c’est cette personne elle-méme dans sa mani-
festation la plus élevée. Reproduire adéquatement I'idéal moral
d’un étre, c’est devenir comme un autre lui-méme. « Vivant
dans le Pére et le Pére vivant en lui, » Jésus devient Dieu, du
moins quant i I’essence du caractére divin, qui est par-dessus
tout « amour. » (1 Jean IV, 8.) Au pointde vue de la conscience,
qui prime tout autre point de vue, la personnalité divine s’ac-
cuse dans les perfections morales plus encore que dans les
perfections métaphysiques, qui deviennent comparativement
secondaires. Dieu lui-méme vit dans sa vivante et parfaite
image. L’homme qui a pu se dire & lui-méme : « Je suis 'incar-
nation de I'idéal divin, » n’aura-t-il pas le droit de dire aussi:
Je suis Dieu manifesté en chair et qui m’a vu a vu le Pére?

33. — Devenu le temple de Dieu, Jésus reste homme cepen-
dant, puisqu’il est tenté, tandis que Dieu, lui, « ne peut étre
tenté par aucun mal. » (Jacq. 1, 13.)

34. — Emporté dans le désert par I’Esprit-Saint 2 qui est des-
cendu sur lui, soutenu par ce méme Esprit, Jésus repousse les
tentations de plusieurs conquérants et de plusieurs faux Mes-

1 « Le baptéme de Jésus a été le moment ot il s'est retrouvé et saisi
lui-méme, comme Fils de Dieu, comme Logos. » F. Godet, Revue chrét.
1858, p. 163.

2 Marc I, 12. — Jésus, « poussé dans le désert, » apres s’étre chargé des
péchés du peuple, rappelle la victime sur laquelle le grand-sacrificateur
déposait symboliquement 1'iniquité d’Israél avant de la « chasser dans le
désert. » (Lév. XVI, 10, 21, 22.)



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 249

sies: le salut du peuple immédiatement opéré par le pain i bon
marché, par les transformations politiques ou sociales, ou par
les merveilleux effets d’une science occulte.

35. — Le « péché, » dont Jésus doit délivrer son peuple, est
une déviation de la volonté humaine. Pour reconquérir cette
volonté insurgée contre Dieu, Jésus voit clairement qu’il ne doit
pas faire appel aux puissances mondaines. L’argent corrompt,
I’épée terrorise, la diplomatie use d’artifices, la magie éblouit,
seul amour souffrant d'une personne modéle qui se dévoue
parvient parfois & toucher et & convertir. Jésus se résout a
n’agir sur les volontés humaines que par les témoignages d’une
sympathie dévouée. -

36. — Toutes ses paroles, tous ses actes porteront l'em-
preinte de ce sentiment et de cet effort constants.

37. — Il n’est pas revétu de perfections métaphysiques qui
nuiraient & sa mission rédemptrice. Il ne posséde ni I'ubiquité
ni omniscience. Il ne fait pas méme appel aux « légions
d’anges » que le Pére pourrait mettre & sa disposition. (Mat.
XXVI, 53.) L’'intervention de la toute-puissance écraserait et
supprimerait la volonté humaine. Jésus s’abstiendra donc de
recourir & 'omnipotence divine; il refusera les miracles écla-
tants, les « signes du ciel, » que ses contradicteurs lui deman-
deront. Ses miracles auront pour but unique de soulager, de
consoler ou de guérir. Dans le cas exceptionnel du « figuier
desséché, » nous voyons encore un avertissement supréme,
charitablement adressé au peuple dont ce figuier est resté
I'image.

38. — Absolument docile aux volontés du Pére céleste, Jésus
suit les indications providentielles des événements. Sans pro-
gramme messianique tracé & ’avance, il marche par la foi au
jour le jour.

39. — Il cherche d’abord & grouper ses compatriotes, comme
la poule qui, tendre mére, rassemble ses poussins sous ses
ailes, et voudrait les défendre contre I’aigle qui les menace.

40. — Mais les autorités juives redoutent une réforme morale
et sociale qui risquerait fort de les priver de leur pouvoir ; elles
se liguent contre le réformateur.



250 E. PETAVEL-OLLIFF

41. — Jésus prévoit que la haine de ses adversaires ira jus-
qu’a le livrer au pouvoir romain, qui s'était réservé le droit
exclusif d’infliger la peine capitale. Il peut prévoir aussi qu’étant
donnée la loi romaine, la croix sera 'instrument de son supplice
éventuel.

42. — Aprés deux années de ministére, et afin de préparer
ses apoOtres & la catastrophe qui devient imminente, il leur
prédit sa mort prochaine ; mais cette prédiction les frappe de
stupeur et risque de les scandaliser. Déja un trés grand nombre
de ses disciples 'ont abandonné. (Jean VI, 66, s.)

43. — Quelques jours aprés, voulant relever le courage et la
foi des apodtres, Jésus conduit trois d’entre les principaux sur
le mont Hermon, ol ils ont la vision d’une transfiguration de
leur Maitre. Jésus revét alors les insignes symboliques de la
divinité ; son visage devient éblouissant, comme si Jésus était
déja entré dans cette « lamiéere inaccessible » que Dieu habite.
Métamorphosé, suivant 'expression des textes évangéliques,
métamorphosé en Dieu, Jésus reprend ensuite la forme ou con-
dition humaine, et il interdit aux témoins de sa transfiguration
la mention de cet événement, tantil est résolu & demeurer dans
I’humilité de sa vocation terrestre, tant il craint d’intimider les
pécheurs, qu’il veut éclairer sans les éblouir.

44. — Libre de monter au ciel & ’heure de sa transfiguration,
Jésus s’est entretenu avec Moise et Elie de son exode, c¢’est-a-
dire de la mort tragique et douloureuse qu’il choisissait de pré-
férence A une ascension anticipée. (Jean X, 18.)

45. — Alors, comme a I’heure de son baptéme, une voix se
fait entendre : « Voici mon fils bien-aimé, I'objet de ma dilec-
tion. Ecoutez-le. »

46. — Quelques mois plus tard, quelques jours avant la cru-
cifixion et dans la ville méme de Jérusalem, la voix du Pére
céleste se fera entendre une troisieme fois. De nouveau, el\]e
rendra témoignage 4 Jésus alors qu’il parlera du sacrifice spon-
tané de sa vie ense comparantau grain de blé, qui, «s’il meurt,
porte beaucoup de fruit. » (Jean XII, 24, 28.) Ce fruit était
I’Eglise, & laquelle la mort et la résurrection de Jésus ont donné
naissance. |



THRESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS GHRIST 251

47. — Au moment de la transfiguralion, Pierre, Jacques el
Jean avaient vu de leurs yeux les preuves certaines de la divi-
nité de leur Maitre ; mais Jésus ne s’est pas prévalu de cette
éclatante couronne ; ses vétements resplendissants sont rede-
venus ceux d’'un humble prolétaire. Dépouillé des insignes de
sa divinité, il prédit derechef sa mort ignominieuse et rentre
dans la foule des humains qu’il veut arracher a leur perdition,
A peine arrivé au pied de la montagne, il guérit un enfant épi-
leptique, type du mystére de malédiction qui pése sur la famille
humaine.

48. — Ainsi que 'ont pensé quelques théologiens, on pour-
rait placer icl, & la suite de la transfiguration, cette kénose rap-
pelée par l'apotre Paul dans son épilre aux Philippiens. La
poppn divine dont il parle serait cette glorieuse métamorpliose
dont Pierre, Jacques et Jean furent les témoins oculaires
perepoppety. (Mat. XVII, 2; Marc IX, 2.} En effet, le terme méta-
morphose correspond exactementd celui de transfiguration.
(Philip. II, 5-11.) Dans une étude spéciale, nous avons punous
convaincre que cette inlerprétation résout de grandes diffi-
cultés exégétiques 1.

49. — Faire de & popps ®00 (Philip. II, 6) un synonyme de
nature ou de substance divine, c’est, nous parait-il, donner une
entorse a la lexicologie et aller au-devant de contradictions pal-
pables. Ainsi, par exemple, le célébre commentateur H.-A.-W.,
Mever en arrive & dire textuellement que « Jésus-Christ s’est
vidé de sa forme de Dieu » (sich selbst entleert der gittlichen
poppn). Comprend-on se vider d’une forme?2? D’autre part, Ril-
liet a soutenu que Jésus-Christ avait conservé sur la terre sa
forme divine : « Le & popofi @00 Imdpywv ne lui a pas été enlevé, »
dit-il. Mais, comme Paul ajoute, dans le verset suivant, que
Jésus-Christ a pris « la forme d’un serviteur, » il s’ensuivrait

* Le mémoire dont il s'agit pourra paraitre dars un des prochains
numeéros de la Revue.
2 Cette étrange contradiction dans les termes se trouve déjh dans

Hilaire de Poitiers: In forma Dei veniens evacuavit se a Dei forma. — In.
Ps. LXV, 25.



252 _ E. PETAVEL-OLLIFF

qu’il aurait revétu simultanémenl deux formes différentes et
méme opposées, ce qui serait contradictoire 1.

50. — Ensuite de la transfiguration, Jésus s’est trouvé en-
core plus certain d’étre la vivante réalisation, en d’autres
termes, l'incarnation de I'idéal moral de Dieu, ou Dieu fait
homme. Cette conviclion intime se manifeste avec une netteté
croissante lorsque Jésus est mis en demeure de dire ce qu'’il
est ; ainsi, dans sa réponse & Philippe qui demande & voir le
Pére : « Philippe, celui qui m’a vu a vu le Pére, » et ailleurs:
« Moi et le Pére nous sommes un; » — « Celui qui me voit, voit
Celui qui m’a envoyé. » Voir l'idéal réalisé du Pére, c’est voir
le Pére lui-méme comme dans un fidéle et vivant miroir. Dans
sa priére sacerdotale, prononcée la veille de samort, au moment
de quitter ses disciples, Jésus dit encore : « Que tous soient un
comme toi, Pére, tu es en moi et comme je suis en toi! » Jésus
se présente ici comme lincarnation non du Loges mais du
Pére dans une personnalité humaine.

51. — Cette conviction de Jésus peut encore expliquer cer-
taines déclarations de forme hébraisante qui ont paru se rappor-
ter & une préexistence personnelle : « Avant qu’Abraham fat,
je suis, » c’est-a-dire : « Avant qu'Abraham fat, I'idéal que je
réalise et que j’incarne, l'étre que je suis, moi qui vous parle,
vivait dans la pensée divine. Incarnation de l'idéal divin, je
participe comme tel & I’éternité de Celui qui a dit : «Je suis

1 L’hypothese de la kénose succédant & la transfiguration, hypothese &
laquelle nous sommes parvenu par la voie lexicologique, a eu pour par-
tisans, nous I'avons appris apres coup, deux des principaux critiques du
siecle dernier : Wettstein et Jean-David Michaélis. De nos jours, des kéno-
sistes célebres tels que Gess et M. F. Godet, ont relevé, apreés Lange, I'im-
portance de la transfiguration dans la vie du Christ; ils 'ont appelée :
« I'apogée de son développement intérieur» et un couronnement anticipé
de son ministere. Cette apogée et ce couronnement deviennent dans notre
hypothese le point de départ naturel de la kénose rappelée par 'apodtre-
D’apres M. Gretillat, la transfiguration fut « un rayonnement éphémere
de la gloire cachée du Christ et le prélude de sa glorification future.»
Exposé syst., 1V, p. 221. <« Si Jésus lui-méme n’efit volontairement arrété
la transformation qui commengait i s'opérer en lui, ce changement fit
sans doute devenu son ascension. » F. Godet, Comment. sur I’ Evang. de
saint Luc, [, p. 598.



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 253

» Celui qui est. » Il y a ici, pour employer une expression con-
sacrée, une sorte de communication des idiomes ou des pro-
priétés. Ce n’est certes pas la chair du fils de Marie qui a pré-
existé, chacun est d’accord la-dessus. Ce n’est pas méme son
dame, laquelle est, en partie du moins, le produit de I’histoire
et une étoffe tissée avec son organisme terrestre. Ge qui a pré-
existé, c’est le principe directeur de ’'ame de Jésus ; c’estla
pensée éternelle qui s’est emparée de lui, qu’il s’est assimilée
et qui est devenue I'dme de son dme et la plus haute expres-
sion de sa personnalité. En s’attribuant I'éternité du Verbe
divin, Jésus parait employer une figure de langage qui consiste
a prendre la partie pour le tout, comme lorsque Abrabam dé-
clare qu’il n’est « que poudre ct que cendre » (Gen. XVIII, 27),
ou lorsque Marie-Madeleine dit : « On a enlevé le Seigneur, »
pour désigner le corps seulement du Seigneur. La synecdoque
dont Jésus fait usage n’est pas plus hyperboligue que la méta-
phore relative au pain de la céne : « Ceci est mon corps, » c’est-
a-dire : « Ce pain figure mon corps ; » telle est du moins l'in-
terprétation de tous les chrétiens réformés?., Dans l'un et
Pautre cas, 'admission d’'une figure de langage parait s'im-
poser sous peine de mettre la doctrine chrélienne en contra-
diction avec la certitude scientifique, & savoir le principe de
contradiction d’une part et une évidence physiologique d’autre
part 2.

1 [l vaut la peine de constater l'immense essor des peuples qui ont su
g'élever au-dessus du littéralisme en matiere d’eucharistie. Les nations
catholiques romaines, catholiques grecques (et luthériennes méme, jus-
qu’h un certain point), sont évidemment moins libres et moins avancées.
Une nuance théologique peut avoir de bien graves conséquences poli-
tiques et sociales.

2 Ces lignes étaient écrites lorsque nous avons eu le plaisir de rencon-
trer I'expression d’'une maniere de voir tres analogue : « Au point cul-
minant de son activité personnelle, dit M. Bovon, Christ se sent comme
emporté par un tel conrant de vie que, pour lui, le représentant sur la
terre du Dieu des cieux, le temps et l'espace cessent en quelque sorte
d’exister et que, sans perdre son individualité, il s'identifie alors avec
I'Etre souverain dont le tréne domine le flot changeant des ombres et
des vanités qui nous entrainent.... Dans I’Ancien Testament déjh, nous
voyons soit des anges, soit aussi des hommes... parler comme s'ils se



254 E. PETAVEL-OLLIFF

52. — (Vest ainsi qu’en faisant usage d’une figure analogue
Jésus a pu dire également: « Pére, donne-moi (il n’est pas dit :
« rends-moi ») la gloire que j’avais auprés de toi avant que le
monde fat. » En d’autres termes : « Revéts-moi de cette gloire
que tu réservais par devers toi, et dont tu revétais déja dans
ta penscée, dés avant la création, ’homme qui réaliserait I'idéal
que je réalise. Accorde-moi la gloire que, de toute éternité, tu
assignais & Celul qui serait un jour digne d’étre ton Fils de pré-
dilection. » Si Jésus avait voulu parler d’une véritable préexis-
tence personnelle n’aurait-il pas dit de préférence : « Rends-
mot la gloire que javais avant de venir au monde 1. » Mais il

confondaient avec Jéhova lui-méme. T¢l est le langage simple et naif de
I’Eeriture et I'on congoit que Jésus, familier comme il I'était avec des
auteurs israélites, ait rendu les phénomenes les plus élevés de sa con-
science en adoptant ce mode populaire d’expression.... Fait significatif,
Jésus ne dit pas : « Avant qu'Abrabam fat, j'étais, » mais « je suis,»
ce qui exclut I'idée d’une comparaison telle qu'on peut I'établir, par
exemple, entre deux époques différentes. Senl un tre qui plane aun-dessus
du temps a le droit de s’exprimer de la sorte.... Mieux que 'hypothese de
I'école ritschlienne qui ne reconnait dans ces discours que 'expression de
la supériorité du Christ ou de son excellence, cette explication main-
tient ce qu’il y a d'unique dans la situation personnelle du Sauveur. »
(Théol. du Nouwv. Test., ], p. 489 ss.). Cp. Schweizer et Beyschlag, citds
par Gretillat : Exposé syst., IV, p. 162. — Nos souvenirs personnels nous
permettent de citer I'exemple d’une synecdoque qui peut servir & expli-
quer celle dont Jésus s’est servi. A la sdance d'ouverture de la Société
nationale pour la traduction des Livres saints, le 21 mars 1866, dans la
grande salle de la Sorbonmne, & Paris, un savant israélite s'est exprimé
comme suit : « Relativement jeune encore, je suis un vieillard qui compte
gquatre mille ans d’existence. » S'identifiant & la race gu'il représentait,
I'orateur s’attribuait & lui-méme 'antiquité de cette race. Ainsi Jésus,
g'identifiant avec Dieu, a pu s’attribuer I'éternité de Dieu. Nous avons
aussi entendu un institnteur israélite, dans une école d’Alsace, poser & ses
éleves israélites cette question : « Quand avons-nowus conquis 1'Alsace ? »
(’était en 1854, et 1l s’agissait de la conquéte de Lonis XIV!

1 lei encore nous nous rencontrons avee M. le prof. Bovon : « Jésus ne
dit pas: «Glorifie-moi de nouveau,» comme s'il n'avait eu qu’a reprendre,
sans changement, les avantages d'une situation antérieure; ce qu'il
réclame, c’est que son Dieu lui donne le trésor qui lui a été tenu en
réserve de toute éternité.... Méme d'apres les évangiles synoptiques, un
privilege analogue est accordé aux fideles. (Mat. XXV, 34) »; Ouw. cit.,



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 255

parait faire allusion 4 un plan divin dont la liberté humaine a
rempli les clauses conditionnelles.

53. — Si I’on écarte Phypothése d’'une synecdoque, on aurait
encore la ressource de supposer que Jésus, dont la connais-
sance était limitée, a pu identifier et confondre en ce qui le
concernait deux notions que nous distinguons : une préexis-
tence de nature et une préexistence personnelle, ou bien en-
core une préexistence mystique dans le sein du Pére et I'exis-
tence dite réelle d’ici-bas. C’est ainsi que, sans aucun préjudice
pour le succés de sa mission, Jésus devait attribuer au soleil
les phénomenes astronomiques qui proviennen! de la rotation
de notre globe 1,

54. — La notion d’une préexistence personnelle du Messie
faisait partie de ’eschatologie juive. On la retrouve notamment
dans le livre de Daniel, dans les similitudes de Hénoch et dans
I’Assomption de Moise. Jésus et ses apOtres, qui font divers
emprunts 4 cette littérature, ont pu v puiser aussi la forme de
leurs enseignements sur le point dont il s’agit. Cette forme
peut n’étre qu’une figure de langage 2.

55. — A l'instar de son Maitre, le disciple a pu quelquefois
s'attribuer aussi la préexistence personnelle, par exemple dans
I’'un de nos cantiques :

Tu m'as aimé, Seigneur, avant que la lumikre
Brillat sur I'univers que ta voix a formé 3.

I, p. 492. Voir aussi Wendt, Die Lehre Jesu (1886 et 1890), cité par
M. Wabnitz, Rev. de théol. et des quest. rel., 1891, p. 154.

! « Quand le soleil s'est levé. » (Mat. X111, 6).

2 La croyance & la métempsycose ou transmigration des ames fait
partie de la Kabbale, et elle était généralement admise par les Israélites
contemporains de Jésus-Christ. Plusieurs d’entre eux, le tétrarque
Hérode Antipas, en particulier, le prenaient pour une nouvelle incarna-
tion de Jean-Baptiste; d'autres, pour Jérémie ou quelque autre pro-
phete. On ne distinguait pas toujours entre les notions de caractére et
de personnalité.

3 Cp. Rom. VIII, 28,29 ; Eph. [,3,4; 2 Tim. 1, 9; Apoc. XVII, 8. — Dans
Eph. 11, 10, il est méme parlé d'une prédétermination éventuelle de I'ac-
tivité du fidele.



256 E. PETAVEL-OLLIFF

56. — Mais en réalité la préexistence personnelle d'un indi-
vidu quelconque de la race humaine, ne saurait cadrer avec
les données de la biologie; elle parait physiologiquement et
moralement contradictoire. Les résultats acquis de la science
enseignent & ne pas séparer I’Ame du corps dans la formation
de I’étre humain. Une ame, une personne ne se fixe pas dans
un corps a la facon d’un arbre qu’on planterait dans la terre.
Elle ne tombe pas du ciel 4 heure fixe et a la facon d’un aéro-
lithe. Elle n’est pas une simple monade, elle est aussi tant le
produit de I’évolution que de la liberté humaine, et, par ses
origines, la sceur jumelle en quelque sorte du corps qui la ren-
ferme. Si I'esprit faconne la chair, la chair & son tour réagit
sur 'esprit en modifiant ses dispositions jusqu’a changer les
caractéres de l'individualité. Dieu, qui a tant de respect pour
la liberté humaine, n’a pas supprimé magiquement ses effets
en ce qui concerne le Fils de 'homme. La personne entiére
da fils de Marie n’a pu préexister, puisqu’elle est en partie la
résultante physiologique et historique de la collaboration de
plusieurs millions de facteurs. Jésus avait hérité de sa mére
Peffet des volitions libres d’une multitude innombrable d’an-
cétres. Son moi est issu d’une combinaison de la vie du nouvel
Adam, engendré miraculeusement, avec la vie naturelle trans-
mise par ses aieux maternels.

57. — Si la liberté humaine n’est pas un vain mot, le Christ
historique ne peut donc pas étre identifié absolument et sans
réserves, avec le Verbe préexistant, lequel esi un étre simple,
tandis que Jésus participe 4 la trichotomie humaine. S’il n’eat
été spirituellement que Logos il n’aurait pas été homme, mais
uniquement Dieu ; le Logos étant Dieu (Jean I, 1), Jésus n’aurait
eu qu'une apparence humaine. L’humanité de Jésus n’aurait
été qu’'un vétement en quelque sorte. Le rdle de la volonté
humaine disparait dans cette conception. Ne doit-on pas se
borner & dire que Jésus a été le libre organe et la manifes-
tation du Logos!?

58. — Nous eroyons donc & la préexistence non précisément

1 « Le moi du fils de Marie et le moi d'un é&tre tel que le Verbe non
encore incarné ne peuvent étre confondus sans qu’on retombe en plein



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-GHRIST 237

de la personnalité de Jésus mais de sa nature divine et de
I'idéal divino-hwmatn qui ont été des facteurs de sa person-
nalité.

59.— La préexistence personnelle d'un Dieu-homme aurait le
trés grave inconvénient de compromettre 'autonomie du Iils
de 'homme, la sincérité et la valeur morale de I'effort humain
en sa personne, non moins que la certitude des lois de I'ata-
visme, qui ont concouru pour leur part & la formation tant de
I’4me que du corps de Jésus.

60. — En étudiant la christologie de 'ap6ire Paul et celle de
I’épitre aux Hébreux, il faut tenir compte du style philoso-
phico-religieux des Juifs hellénisants contemporains des
apotres. Lorsque Paul dit que «le Fils de Dieu est le premier-
né des créatures et que tout a été créé en lui, par lul et pour
lui!» (Col. I, 16), nous devons pour bien comprendre ces dé-
clarations les traduire dans le langage japhétique de notre
époque. Elles signifient, croyons-nous, que I'idéal divino-
humain qui s’est réalisé dans la personne humaine de Jésus-
Christ a précédé la création de 'univers, présidé a cette créa-
tion, et qu’il a servi de pensée directrice dans l'immense
construction dont Jésus est ainsi tout a la fois, & ce point de
vue idéal, le couronnement et la pierre angulaire. Mais
Iapdtre distingue presque toujours entre le Fils de Dieu et
Jésus-Christ, personnage historique, ces deux vocables n’étant
pas, théologiquement parlant, identiques. On ne trouve méme,
dans les éditions critiques, qu'un seul passage olt le nom de
Jésus-Christ soit employé comme synonyme de Fils de Dieu
préexistant. (1 Cor. VIII, 6.) De méme que Jésus aurait iden-
tifié les deux notions de nature originelle et de personnalité,
I'apotre Paul aurait ici identifié les notions de principe idéal
et de réalisation concrete.

dans ce docétisme contre lequel protestent les évangiles et que la théo-
logie moderne est unanime & repousser. » J. Bovon, ouvr. cit., I, p. 483.

1 M. Renouvier traduit : «.Tout a été créé h travers lui et rapporté a
lui. 1l est avant toutes choses et toutes sont constituées en lui.» Etude
philosophique sur la doctrine de saint Paul. — L’Année philosophique
1895, p. 6.

THEOL. ET PHIL 1895, 17



258 E. PETAVEL-OLLIFF

61. — L’union du Verbe éternel, ou du vivant idéal de Dieu,
a4 la personne de Jésus de Nazareth, n’a pas substitué une
personnalité nouvelle & cette personnalité. Elle n’a pas méme
supprimé la volonté humaine. La volonté de 'Homme-Jésus
s’est unie librement et spontanément & la volonté divine. Sans
perdre son identité, elle a voulu cette union. Sa libre abdica-
tion méme a attesté sa royauté.

62. — C’est ce que prouve, entre autres, le récit de la scéne
douloureuse de Gethsémané, ot le moi fonciérement humain
de Jésus est comme mis & nu: « Mon ame, dit-il, est atteinte
d’une tristesse mortelle. Pére, s’il est possible, que cette coupe
passe loin de moi! Toutefois que ta volonté soit faite plutdt
que la mienne ! » (Luc XXII, 42.) Jésus constate au dedans de
lui une volition non divine, qu’il réprime librement pour
acquiescer a4 la volonté paternelle. L’dme presque défaillante
de 'Homme-Jésus était bien le centre de sa personnalité !, par
opposition au Logos, qui, lui, n’aurait pu ni tenir ce langage ni
défaillir un seul instant?2. Nous maintenons ainsi 'unité psy-
chologique de la personne du Christ, dont une prétendue
orthodoxie a paru faire un étre bicéphale ou bicardiaque, en
quelque sorte. Nous sauvegardons I'autonomie de la volonté
humaine que supprime la théorie d’'un Verbe transformé en
homme. :

63. — En pressant outre mesure cette déclaration d’un
apotre : « Le Verbe s’est fait chair, » on est arrivé & y voir une

1 M. F. Godet appelle la pvy# «le siege de la personnalité, »— Le temps
de la vie de Jésus qui a précédé son ministére public, p. 16. Mais sila yuys
de Jésus n'’est qu'un « mode de l'existence » du Logos divin, quelle place
laisse-t-on & une volonté d’origine vraiment humaine ? Cette volonté est
simplement supplantée par une volonté divine. Tel était déja le défaut
de la conception dite orthodoxe d’Athanase; elle avait soin d'écarter la
notion d’'une volonté humaine autonome dans la personne de Jésus. Voir
Dorner, Die Lehre von der Person Christi, 1t partie, 11, note 62. Mais,
faute d’antonomie, la nature humaine devient impersonnelle et 'on abou-
tit, bon gré mal gré, 4 un certain docétisme, qui éncrve I'enseignement
traditionnel.

21l nous parait également impossible de rapporter au Logos les dé-
clarations relatives au Fils « élevé a la perfection,... apprenant 1'obéis-
sance. » (Héb. 11, 10; V, 8)



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 259

métamorphose du Verbe; on a affirmé qu’il était «devenu dme
humaine. » Mais ne serait-ce pas 1a une variété du docétisme,
I’apparence, pour ne pas dire la divine contrefagon, d’'une 4me
et d’une chair humaines? A nos yeux, le Logos, loin de se
substituer 4 ’dme humaine de Jésus, lui a toujours laissé un
libre essor; loin de la supplanter, il I’a immortalisée et glori-
fiée en la placant dans une communion de plus en plus con-
sciente, personnelle et indissoluble avec Dieu. En un mot, le
Verbe a imprégné et transfiguré la nature humaine, il ne I'a
pas évincée.

64. — L’entiére spontanéité du fils de Marie éclate dans le
fait qu’au moment de se livrer & ses meurtriers il se demande
s’il fera, oul ou non, le pas décisif, de sorte qu’on peut dire
que jusqu’a son dernier jour Jésus a dit chercher et choisir lui-
meéme sa voie. La liberté humaine reste donc le pivot de la
rédemption.

05H. — L’angoisse extraordinaire de Jésus en Gethsémané
s’explique en parlie par le fait que, dans son role de victime
volontaire et d’initiateur, il n’avait pas rencontré un seul étre
humain qui ptt comprendre ses intentions, ou qui vouliit con-
sentir & le soutenir de ses priéres. Sa meére méme Pavait cru
insensé (ééorn, Marc 1II, 21; cf. 31). Jésus pouvait donc se
demander si quelqu’un bénéficierait éventuellement de son
cruel sacrifice. La trahison d’un de ses principaux apotres et
I'extréme timidité des autres disciples avaient mis le comble &
son angoisse.

66. — Satan, qui, aprés la tentation du désert, avait quitté
Jésus « pour un temps » (Luc 1V, 13), ’assaille de nouveau. Il
avait cherché a le séduire par les perspectives de la jouissance,
de la puissance mondaine et de l'orgueil humain; il I’épou-
vante maintenant par la triple menace de la souffrance la plus
vive, de ’abandon le plus absolu et de I'ignominie la plus acca-
blante, sans profit peut-étre pour personne. En méme temps,
il a pu suggérer & Jésus soit la pensée de s’esquiver, soit celle
de foudrover ses adversaires, a I'instar du prophéte Elie,

67. — Aprés la tentation du désert, « des anges s’appro-
cherent de Jésus et le servirent;» -de méme, pendant la



260 E. PETAVEL-OLLIFF

tentation de Gethsémané, «un ange lui apparut pour le
fortifier. »

68. — Jusque sur la croix, Jésus affirme son humanité es-
sentielle en s’appliquant la parole d’un psalmiste : « Mon Dieu,
mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ?» Mais on est peut-
étre allé trop loin en voyant icl l'expression d’un complet
désespoir et une séparation morale d’avec Dieu. La douleur
n’absorbe pas Jésus au point de lui 0ter la mémoire d’un texte
biblique. Le fait qu’il le reproduit littéralement suffit & prouver
qu’il domine son trouble. Suivant 'usage des Israélites et des
chrétiens eux-mémes, lorsqu’ils indiquent un cantique, Jésus
prononce les premiéres paroles d’un psaume ; n’est-il pas pro-
bable que sa pensée embrassait le psaume tout entier, et qu’il
a dt par conséquent s’appliquer aussi a lui-méme les paroles
de consolation et d’espérance qui terminent I’hymne messia-
nique ? (Ps. XXIIL.)

69. — Son intime communion avec Dieu s’accuse dans cette
parole : « Pére, pardonne-lemr, car ils ne savent ce qu’ils
font! » parole que jusqu’alors aucun martyr n’avait jamais pro-
noncée, qui est un commencement nouveau de I’histoire, et
qui, plus que toute autre, peut-étre, était de nature & toucher
et & convertir les volontés égarées.

70. — A I'heure de la résurrection d’abord, et davantage
encore & I'heure de l’ascension, Jésus recoit de son Pére la
communication d’attributs métaphysiques dont il ne disposait
pas auparavant. « Toute autorité, dit-il alors, m’a été donnée
au ciel et sur la terre.... Et voici, je suis toujours avec vous
jusqu’ad la fin du monde. » (Mat. XXVIII, 18, 20.) « Dieu, dit
saint Paul, a souverainement élevé Jésus et lui a donné le nom
qui est au-dessus de tout nom.... En Christ, désormais, habite
corporellement toute la plénitude de la divinité. » (Philip. II,
9-11; Col. IT, 9.)

71. — Jésus glorifié « régnera jusqu’a ce qu’il ait mis tous
ses ennemis sous ses pieds ; tout lui sera soumis. » (1 Cor. XV,
25, 27.)

72. — Cependant, dans le ciel méme, Jésus garde son indi-
vidualité humaine et Dieu reste «son Dieu;» c’est pourquoi



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-GHRIST 201

I’apotre Paul ajoute que « lorsque toutes choses lui seront sou-
mises, le Fils lui-méme restera soumis & Celui qui lui aura
assujetti toutes choses. » (1 Cor. XV, 28.) En attendant, «iln'y
a qu’un seul Dieu, dit I'apotre; il n'y a qu'un seul médiateur
entre Dieu et les hommes, savoir un homme, Jésus-Christ. »
(1 Tim. II, 5; cf. Act. VII, 56.) La personnalité humaine du
meédiateur est présentée ici comme distincte de celle de Dieu
lui-méme, tant 'apodtre parait redouter ce qui a finalement
prévalu dans une prétendue orthodoxie : 'oubli de 'humanité
du Rédempteur. Cet oubli est devenu particulierement cho-
quant dans ’expression : Mére de Dieu (Gcotdxo), appliquée a la
Vierge Marie. Non seulement I’Eglise romaine mais aussi, dans
le protestantisme, une certaine orthodoxie a « exalté la divinité
du Christ aux dépens de son humanité.? » '

73. — Jésus-Christ est la plus grande gloire de Dieu, dont il
a réalisé le supréme idéal, et il est en méme temps la plus
grande gloire de 'humanité, dont il a fait triompher en sa per-
sonne les aspirations les plus élevées 2.

74. — Au fur et & mesure que nous entrerons dans la réali-
sation de la pensée du Christ, c’est-a-dire de I'idéal divin, nous
nous rapprocherons de la stature parfaite de notre grand ini-
tiateur. Un jour viendra ol il nous fera asseoir avec lui sur
« son trone. » (Apoc. III, 21.)

75. — En résumé : Jésus-Christ est un homme qui a recu,
comme une greffe surhumaine, une participation a la vie
transcendante de Dieu. Cette communication divine a eu lieu,
d’abord sous une forme inconsciente & U'heure de la conceplion
miraculeuse, puis sous une forme consciente a Uheure du
baptéme. Aprés la résurrection, toutes les perfections divines
se sont épanouies en lui tellement qu’il est devenu, aux yeux
de notre foi, la représentation adéquate du Diew supréme.

1 These d'une récente conférence apologétique, par M. Vallotton, pas-
teur : Jésus-Christ et la chrétienté contemporaine.
" 2 « Sa présence ici-bas a été comme un commencement de réconcilia-
tion entre le ciel et 'hbumanité déchue, le ciel qui reconnut enfin en lui
I'homme digne de Dieu et I'humanité, qui en lui offrit & Dieu le fruit
digne de lui. » F. Godet, Le temps de la vie de Jésus, etc., p. H.



262 E. PETAVEL-OLLIFF

Engendré de Dieu, il est métaphysiquement le Dieu-homme ;
né de Marie, il est historiquement I’homme-Diew.

76. —- Ce point de vue nous parait accorder une place équi-
table & chacune des déclarations bibliques touchant I’union de
Phumain et du divin dans la personne de Jésus-Christ. En
méme temps cette conceptlion évite certaines contradictions
inhérentes au dogme traditionnel.

71. — Elle met en relief «les caractéres qui autorisent et
qgui expliquent la foi que Jésus réclame 1. » Elle justifie 'ado-
ration rendue & I'étre qui incarne d’'une facon adéquate le
Verbe éternel de Dieu.

78. — Elle écarte d’une part la notion que Jésus-Christ ne
serait qu’un homme élu de Dieu et que « sa divinité n’est autre
chose que sa sainteté 2, » et, d’autre part, la supposition d’'une
divinité exclusive, native et inaliénable qui prime, déprime,
opprime et supprime la liberté humaine du fils de Marie.

79. — Cette autonomie humaine est indispensable au prin-
cipe moral que nous avons l'obligation sacrée de maintenir
avant tout et 4 tout prix.

80. — Dans son louable désir de glorifier Dieu, 'orthodoxie
traditionnelle était arrivée 4 substituer Dieu & ’homme. Dieu
faisait tout et 'homme rien. Mais on allait ainsi 3 fin contraire ;
la véritable gloire de Dieau se trouvait diminuée. L’Evangile
nous présente un Dieu plus magnanime, qui limite son activité
afin de laisser une place 4 la spontanéité humaine, un Dieu qui
réserve & 'homme les joies d’une immortalité et d’une divinité
conquises.

81. — Nous évitons aussi les conséquences extrémes aux-
quelles les kénosistes de 'incarnation sont parvenus : le Pére
suppléant momentanément le Fils, agissant sans le Fils,
« entrant directement en rapport avec le monde et y exercant
lui-méme les fonctions qu’il exerce ordinairement par I'inter-
médiaire de la Parole3, » — «la Parole éternelle éclipsée du

! Formule du programme de la Conférence pastorale suisse, réunie &
Neuchitel, le 29 aott 1894.

2 Propositions résumant Uétude de M. Paul Chapuis, art. XX.

3 F. Godet, Comment. sur I'Evang. de saint Jean, 1864, I, 264, et Revue
chrét., 1858, p. 220.



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 263

sein de la Trinité !, » — le Logos ou deuxiéme personne de la
Trinité s’enveloppant d’'un manteau de chair mortelle et simu-
lant Pactivité autonome d’une 4me humaine. On est retombé
ainsi dans «la doctrine d’Apollinaire qui soutenait que le Verbe
tel quel avait remplacé en Jésus I’Ame humaine. » ?

82. — Nous n’entrons pas dans la distinction que l'on a es-
sayé d’établir entre substance divine et substance humaine,
parce que ce sont 13 des notions insaisissables, et parce que
I’Ecriture sainte n’entre pas non plus dans cette prétendue
distinction. Avec elle, nous nous bornons & statuer une diffé-
rence entre les atiributs respectifs de la divinité et de
Ihumanité. :

83. — La notion d’un homme élevé & la toute-puissance n'est
donc pas nécessairement contradictoire. Elle n’a rien non plus
d’srréligienax3, puisque, selon 'expression de 'apoétre, la divi-
nité n’est nullement « une proie» dont Jésus s’empare. C’est
le Pére lui-méme qui éléeve son Fils bien-aimé en lui assignant
le rang supréme. Ne lui sera-t-il pas permis d’user de ce qu’il
posséde selon son gré?

84. — Cette méme conception a l'avantage d’enlever une
pierre de scandale en évitant le terme de trinité. Il n’est pas
biblique, et il a exposé la doctrine traditionnelle & de nom-
breuses accusations de trithéisme que 1’Eglise n’a pas réussi a
repousser ; ne vaudrait-il donc pas mieux en revenir sur ce
point au langage des écrivains sacrés?

85. — Sans porter, croyons-nous, aucune atteinte au grand
ressort de la vie chrétienne, cette synthése maintient claire-

1 Gretillat, ouwr. cit., IV, p. 191. _

2 F. Bonifas, Hist. des dogmes, 11, p. 155-171. — Mentionnons encore la
notion insaisissable d'un moi nu, dépouillé de tous ses attributs, comme
si le moi pouvait se concevoir sans aucun attribut, comme si, par
exemple, un moi humain incarné dans un lézard ou dans un poisson, et
doué de tous les instinets d'un lézard ou d'un poisson, pouvait demeurer
quand méme un moi humain! Comme si tous les mof nus ne devaient pas
&tre identiques I'un & 1'autre, chacun d’eux réfléchissant 1'étre et rien de
plus.

8 Théses de M. le professeur G. Godet. Neuchitel, 27 aofit 1894,
thase V.



264 E. PETAVEL-OLLIFF

ment et sans équivoque le dogme fondamental de l'unité
divine. Le Pére, le Fils et le Saint-Esprit sont trois aspects,
trois roles, trois faces, trois modalités, ou trois personnifica-
tions d’une méme personne divine, d’un méme Esprit person-
nel qui agit dans le Pére comme Créateur, en Jésus-Christ
comme Rédempteur, et dans I’Esprit-Saint, au sens spécial de
ce mot, comme Rénovateur des 4mes humaines dévoyées par
le péché. Le Pére congoit éternellement I'idéal divino-humain
que Jésus-Christ incarne, et que I’Esprit-Saint reproduit chez
les croyants.

86. — Jésus-Christ ayant incarné la pensée du Pére, nous
devons & notre tour incarner la pensée du Fils, afin de parti-
ciper finalement & la nature du Fils et du Pere.

87. — Jésus-Christ étant monté sur le tréne de la divinité, il
s’établit entre lui et le fidéle un courant sympathique, et ’on
pourrait dire télépathique, que le Nouveau Testament appelle
plus spécialement I’Esprit ou le Saint-Esprit.

88. — En latin, le mot persona (en grec mpécwmev) a tout
d’abord désigné un masque, puis le role d’un acteur ou un per-
sonnage de théatre; ce fait a pu contribuer & Jadoption de
ce terme de personne lorsqu’il s’est agi de spécifier les distinc-
tions établies dans la conception chrétienne de la divinité.

89. — Parfois, dans les écrits du Nouveau Testament, comme
pour prévenir l'erreur d’un trithéisme, les trois roles se
trouvent intervertis. C’est ainsi, par exemple, qu’a trois re-
prises, dans la vie de Jésus, le Pére assume le roéle du Verbe
ou Logos, qui est son organe habituel ; trois fois, la voix du
Pere se fait entendre. Le Pére s’incarne en Jésus (Jean X, 38;
X1V, 10, 11), et d’autre part, fait notable, les récits de Mat-
thieu et de Luc attribuent la paternité de 'enfant Jésus non au
Pére, mais au Saint-Esprit. Dans les épitres, le méme apodtre
qui fait du fidele le temple du Saint-Esprit (1 Cor. VI, 19), nous
dit ailleurs que le Christ vit en lui et méme que le Seigneur
Jésus «est ’Esprit.» (2 Cor. III, 17; cf. Gal. V, 25; II, 20 ;
Rom. VIII, 9-17, elc.) Le Saint-Esprit n’est donc autre chose
que Christ en nous, devenant le principe d’'une vie nouvelle.
1l y a plus encore, la premiére épitre de Jean donne & Jésus-



THESES SYNTHETIQUES SUR LA DIVINITE DE JESUS-CHRIST 265

Christ lui-méme (1 Jean II, 1) le titre de Paraclet ou avocat
que, dans ’Evangile de Jean, Jésus, quittant ses disciples, attri-
bue au Saint-Esprit. Jésus va méme jusqu’a dire que le Pére
aussi établira sa demeure dans ’dme du fidéle. (Jean XIV, 23.)
L’épitre aux Hébreux assigne au Pére les attributions du Fils.
(II, 10; cp. 1 Cor. VIII, 6; Col.I, 16.) Cela semble prouver que
les trois personnifications relévent d’'une seule et méme per-
sonnalité divine au sens moderne du mot. Nous dirons donc
avec M. le professeur Lobstein que la triade enseignée dans le
Nouveau Testament « est une triade religieuse, historique, éco-
nomique, n’affirmant absolument rien au sujet d’une distinc-
tion trinitaire, inhérente 4 I’essence divine!. » Sans doute nous
n’irons pas jusqu’a nier cette distinction ; mais, sur le terrain
biblique, nous nous abstiendrons de l'affirmer. Nous serions
plutét disposé a4 admettre que la trinité est un schéma dont
l'origine et la raison d’étre sont dues & I’apothéose de Jésus-
Christ.

90. — Notre conception, quoi qu’il en puisse sembler & pre-
miére vue, n'est pas celle du sabellianisme qui, en incarnant
le Pére, supprimait ’humanité du Fils. Dans ce systéme, de
tendance panthéiste, ’humanité de Jésus n’était qu'une appa-
rence qui perdait toute raison d’étre et s’évanouissait aprés un
semblant d’incarnation. Nous faisons au contraire de 'dme
humaine de Jésus le centre initial et permanent de sa person-
nalité. D’autre part, d’aprés Paul de Samosate qu’on pour-
rait aussi nous opposer, Jésus était un homme qui, & partir de
son baptéme, avait subi I'influence du Logos ; mais le Logos, &
ce point de vue, n’était qu'une force inconsciente. La per-
sonne méme de Dieu était demeurée distincte et séparée de
celle de Christ, tandis qu’d nos yeux c’est & la personne méme
de Dieu que Jésus s’est librement uni et identifié, et c’est de
la personnalité de Dieu qu’il a pris conscience & I'époque de
son baptéme.

91. — Enfin nous repoussons également : 1° Parianisme, qui
ne voit dans le Verbe incarné qu’une créature, bien que la

1 Bncyclopédie de Lichtenberger, au mot ¢rinité.



2606 E. PETAVEL-OLLIFF

plus élevée des créatures; 2° le socinianisme, pour quiJésus-
Christ n’est quun homme de nature extraordinaire auquel
Dieu aurait accordé des révélations exceptionnelles; 3° 'uni-
tarisme, qui éléve Jésus au-dessus de ’humanité, mais sans
jamais voir en lui une incarnation personnelle de Dieu.

92, — Nions-nous la divinité ou I"humanité de Jésus-Christ?
Nullement, au contraire, nous les rétablissons I’'une et I'autre
sur leur véritable et primitif fondement. « Bien loin d’ébranler
les bases de la foi, nous n’avons cherché qu’a les affermir. »

Au Dieu, Pére, Fils et Saint-Esprit, créateur, rédempteur,
rénovateur, au Dieu unique, éternellement bhéni, soient & ja-
mais rendus honneur, louange et gloire ! Ainsi soit-il !



	Thèse synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ

