
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Thèse synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ

Autor: Petavel-Olliff, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379585

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379585
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THÈSES SYNTHÉTIQUES

SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST <

PAR

E. PETAVEL-OLLIFF

1. — Tous les chrétiens protestants sont d'accord pour
reconnaître que les Eglises ont erré et peuvent encore errer, en
d'autres termes, qu'aucune Eglise visible n'est infaillible. Les
décisions doctrinales des conciles ne sauraient donc faire
autorité pour nous, pas plus en matière de christologie qu'en
toute autre matière ; elles nous seront même suspectes, car
nous n'ignorons pas l'influence exercée par une philosophie
païenne sur ces décisions.

1 Les dernières conférences de la Société pastorale suisse avaient mis a
l'ordre du jour cette question : Quels sont les caractères de la personne
de Jésus qui expliquent et qui autorisent la foi qu'il réclame? Nous

avons vu dans ce programme le devoir de nous rendre compte à nous-
même de nos convictions sur un point vital entre tous. Profitant de

l'hospitalité qui nous est offerte, nous soumettons au bienveillant examen
des lecteurs de cette Revue un résultat qui nous paraît concilier deux
tendances rivales. Nous avons surtout pris en considération les travaux
de MM. F. Godet et P. Chapuis. Puisse notre effort concourir à la solution

du problème dans la mesure où l'esprit humain est appelé a recevoir
l'intelligence du mystère de Christ (Eph. III, 2-11.)

On excusera une forme peu usitée qui répondait au désir d'être aussi
concis et aussi précis que possible. La numérotation devait faciliter une
discussion éventuelle de ces thèses qui ne sont en réalité que des matériaux

pour servir a la synthèse dont l'urgence se fait sentir.



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 241

2. — L'infaillibilité ou l'inerrance d'un écrit quelconque est
contestable.

3. — Une seule autorité absolue nous reste, celle d'une
obligation morale attestée par la conscience.

4. — Dûment consultée, la conscience religieuse rend témoignage

à l'accent de véracité et de sainteté qui caractérise les

récits des évangiles canoniques. Le langage des narrateurs
paraît être celui de témoins compétents et dignes de foi. Cependant,

on doit tenir compte du fait qu'ils n'étaient pas des érudits
mais des hommes du peuple, à qui l'on ne doit demander ni la

précision ni l'exactitude scientifiques. Luc, le plus lettré des

quatre évangélistes, n'était pas un témoin oculaire.
5. — Les trois premiers évangiles, dits synoptiques, ne

donnent nulle part à Jésus-Christ le titre de Dieu.
6. — De même, au livre des Actes, l'apôtre Pierre, dans ses

grands discours prononcés immédiatement après la Pentecôte,
appelle Jésus « un homme, » un « serviteur de Dieu, » un
« prophète semblable à Moïse, » sans aucune mention d'une
incarnation divine. (Act. II, 22 ; III, 13, 22, 26.) Paul également,
dans son discours aux Athéniens, parle de Jésus comme d'un
« homme désigné pour juger le monde. » (XVII, 31.)

7. — En revanche, dans l'évangile dit de Jean, le sceptique
Thomas appelle Jésus «son Seigneur et son Dieu. » Cette déclaration

est d'autant plus significative qu'elle constitue en quelque

sorte le couronnement du quatrième évangile, ce qui suit
n'étant qu'un appendice d'un intérêt plutôt personnel.

8. — En outre, le quatrième évangile s'ouvre par un
prologue qui parle d'un Verbe divin, vivant auprès de Dieu, et qui
s'est incarné en Jésus-Christ; mais ce prologue ne spécifie
pas le moment précis où l'incarnation s'est opérée ou
parachevée. Puis il faut remarquer que la doctrine d'un Logos ou
Verbe éternel ne se retrouve pas expressément dans les autres
livres du Nouveau Testament et que l'auteur même du
quatrième évangile ne place pas ce terme sur les lèvres de Jésus.

9. - D'autre part, d'après le récit de Matthieu et de Marc, le

grand-prêtre déchire ses vêtements et accuse Jésus de
blasphème parce qu'il s'est déclaré «le Fils de Dieu » et participant

THÉOL. ET PHIL. 1895. 16



242 E. PETAVEL-OLLIFF

comme tel à la puissance suprême (« assis à la droite de la
majesté divine, » Mat. XXVI, 63-66 ; Marc XIV, 61-64). Ici
l'expression de « Fils de Dieu » n'est pas, comme on l'a prétendu,
simplement synonyme de Messie, puisqu'un faux Messie serait
à la vérité un imposteur mais non un blasphémateur. Cette
accusation paraît identique au grief formulé par certains Juifs
de Jérusalem : « Nous te lapidons à cause de ton blasphème,
parce que toi, qui es homme, tu te fais Dieu. » (Jean X, 33, cf.

V, 18.) De même (Marc II, 7 ; Luc V, 21), Jésus exerce le droit
de pardonner les péchés, droit qu'aucun prophète ne s'était
jamais arrogé et dont la revendication provoque aussi une
accusation de blasphème.

10. — La divinité de Jésus-Christ paraît également ressortir
du fait que les trois évangiles synoptiques attribuent à Jésus le
pouvoir de réprimander lèvent et d'apaiser les flots de la mer,
prérogatives qui, dans l'Ancien Testament, appartiennent
exclusivement au Dieu d'Israël. (Ps. XVIII, 16; LXV, 8;
LXXXIX, 10 ; CIV, 7.) On trouve une notion parallèle dans le
célèbre Quos ego!.... du dieu Neptune.

11. — Deux des synoptiques attribuent à Jésus-Christ une
naissance miraculeuse ; mais leurs récits à cet égard n'impliquent

pas nécessairement l'incarnation d'une personnalité
divine. Ils peuvent s'interpréter dans le sens d'une nouvelle
création, d'une parthénogenèse, d'où serait issu non pas un
Dieu-Homme mais seulement un nouveau — « dernier » — ou

« second Adam, » suivant les expressions de l'apôtre Paul dans

l'une de ses épitres. (1 Cor. XV, 45, 47.) « La naissance
miraculeuse ferait simplement de l'enfant Jésus un être replacé
dans les conditions normales de l'humanité1. » La peccabilité
du fils de Marie ressort nécessairement de ce point de vue ; il
a dû hériter de sa mère le posse peccare, la potentialité du mal
moral2.

1 G. Fulliquet, La crise théologique actuelle, Lyon, 1892, p. 46. — « Ce

que Jésus doit a la naissance miraculeuse, c'est tout simplement la
possibilité abstraite de ne pas pécher. » V. Uodet, Revue chrét. 1858, p. 161.

2 M. Gretillat suppose que le facteur maternel a été amendé par le
principe divin de manière à ne plus être « contaminant pour le produit. »



THESES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 243

12. — Fruit d'une initiative divine, l'enfant Jésus est le Fils

unique de Dieu, son Père, le don suprême du Dieu suprême
à l'humanité, le gage d'une compassion ineffable, le commencement

d'un ordre nouveau dans l'histoire. Il n'est pas le simple

produit de son temps et de l'humanité. Toutefois Jésus n'a

pas été dès le début l'incarnation d'une personne divine, car,
d'abord, ni un embryon ni même un petit enfant n'est une
personne. La personnalité humaine est la conquête d'un individu
humain, qui lui-même est le produit d'abord inconscient de

plusieurs facteurs libres ou inconscients, atavisme et influences
du milieu. Comme tous les enfants, Jésus a passé peu à peu :

1° dans son enfance, de l'état inconscient à l'état conscient et
2° dans l'âge adulte, de l'état conscient àia prise de possession
de la pensée de son Père. Il fut Fils de Dieu, toutefois sans

jamais perdre le caractère humain qu'il tenait de sa mère. Le
Logos n'existe d'abord chez lui qu'à l'état de germe. La science

physiologique combat en effet l'opinion vulgaire qui exalte la

paternité aux dépens de la maternité. L'observation prouve que,
thèse générale, l'âme de l'enfant dérive de sa mère autant que
de son père, et rien n'atteste que Jésus ait fait exception à cette

règle. Biologie à part, nous ne saurions nous résigner à ne voir
dans l'humanité de Jésus-Christ que l'enveloppe impersonnelle
d'une personnalité divine1.

Reste à savoir si cet amendement s'est produit tout à coup ou graduellement,

dans le cours des années, par l'opération spirituelle et morale du
Logos incarné dans l'âme de l'enfant Jésus. Suivant la règle posée par
M. Gretillat lui-même, qui écarte « toute intervention excessive ou
gratuite de puissance surnaturelle, » nous croyons devoir adopter la seconde

supposition.
1 Gretillat, Exposé systématique, tome IV, p. 150. — « Se souvenir que

ce siècle est celui de l'expérimentation scientifique et de la biologie est

tin devoir pour le penseur chrétien.... 11 appartient au savantde discerner
les étapes de la connaissance humaine et de signaler ces points acquis
dont la possession no peut plus être contestée. 11 faut qu'il se dise que
l'homme de la fin de ce siècle ne saisira pas la vérité comme un barbare
des Gaules ou un nègre de l'Afrique. Il faut qu'il sache fairecomprendre,

pour le set-vice même de la vérité, que la lutte contre le fait scientifiquement

établi est une tâche au-dessus des forces humaines et qui tourne a



244 E. PETAVEL-OLLIFF

13. — L'école traditionnelle enseigne que le facteur maternel

n'apporte à l'enfant qu'une substance impersonnelle, tandis

que l'individualité et la personnalité procéderaient de la paternité1.

L'observation physiologique constate au contraire que
la ressemblance physique et les caractères individuels relèvent
tout aussi souvent de la mère que du père ; elle constate même

que lorsqu'il s'agit d'un enfant mâle, il ressemble très souvent,
à tous égards, plus à sa mère qu'à son père, phénomène qui
s'expliquerait par l'embryogénie.

14. — L'enfant Jésus, don suprême de Dieu à l'humanité,
reçut lui-même, comme prérogative, une nature « toute inclinée
au bien et instinctivement hostile au mal. »

15. — Nous ne voyons pas qu'avant son baptême Jésus se

soit jamais présenté à personne comme une incarnation de la

divinité. Sorti du berceau, il grandit sans appeler l'attention
générale et dans l'inconscience de la vie enfantine.

16. — Il ne paraît pas avoir été informé de sa naissance
miraculeuse avant sa treizième année.

17. — Cet âge est celui où les Juifs, encore à notre époque,
font passer leurs fils par la cérémonie dite de l'initiation.
L'enfant est considéré comme atteignant alors une sorte
de majorité. Il prend le nom de benmitzevah ou benhatthorah
et devient membre actif de la synagogue. On peut supposer
qu'à l'occasion d'une fête annuelle à laquelle, suivant une
prescription légale, les parents de Jésus durent assister, Marie
initia son fils au mystère de son origine et lui rapporta les

paroles des anges le concernant.
18. — Cette hypothèse a l'avantage de jeter une vive lumière

sur l'épisode dont il s'agit. On comprend que cette initiation
subite ait mis l'enfant hors de lui et que, transporté de joie, il
s'oublie dans ce temple de Jérusalem, qui pour lui est devenu
soudain la véritable demeure paternelle. Il va ainsi jusqu'à
perdre de vue le devoir strict d'obtenir l'autorisation de ses

parents, dont l'angoisse se prolongea pendant au moins trois

la confusion de celui qui l'entreprend et plus encore au détriment de la
cause qu'il veut défendre. »F. Puaux, Revue chrétienne, 1er janvier 1895.

1 Gretillat, Exposé syst., t. IV, p. 225.



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 245

jours1. Mais il a une excuse à présenter : cette révélation
même que sa mère lui aurait faite peu auparavant. « Hé quoi
dira-t-il, vous me cherchiez? ne saviez-vous donc pas vous-
mêmes, ne compreniez-vous pas que je devais et que vous

pouviez me trouver dans la maison de mon Père2 Ne m'avait-
on pas dit que Dieu était mon véritable Père3?.) Joseph et
Marie ne comprirent pas tout de suite cette explication parce
qu'ils n'imaginaient pas que l'enfant fût assez précoce pour
prendre immédiatement au sérieux une vocation réservée à

1 Luc II, 46. — Il nous paraît, en effet, que le devoir strict d'un enfant
qui accompagne ses parents consiste it ne pas les perdre de vue et â ne

pas se séparer d'eux. Comment Marie, mère tendre et consciencieuse,
aurait-elle blâmé explicitement l'enfant si ses parents seuls avaient des

responsabilités « Mon enfant, dit-elle, pourquoi as-tu agi de la sorte
à notre égard?» On suppose que l'émancipation de Jésus avait déjà
commencé. En ce cas, il faudrait renoncer à le présenter comme l'enfant
modèle, car combien d'abus une émancipation aussi précoce ne pourrait-
elle pas autoriser, sous le fallacieux prétexte d'un conflit de devoirs I

2 Littéralement : «Dans ce qui esta mon Père; » d'après le contexte,
le sens de maison est indiqué puisqu'il s'agit d'une recherche
topographique.

3 M. F. Godet a émis l'opinion que l'expression : Mon Père serait « plus
aisée à expliquer » dans l'hypothèse d'une confidence faite par Marie à,

son enfant (Comment, sur VEvang. de saint Jean, 1864, ï, p. 257). Bien que
l'éminent théologien ait paru dès lors modifier cette manière de voir nous
continuerons à nous y rattacher. Dans la vie de famille, la portée d'une
confidence ne pouvait dépasser certaines limites. Mais si l'on fait de la
déclaration de l'enfant Jésus dans le temple le fruit d'une réflexion
personnelle, on place du coup cet enfant dans une situation des plus fausses.

Le voit-on contrôlant Joseph et Marie, leur imposant une volonté
supérieure, ou encore subordonnant, le sachant et le voulant, l'infaillibité
divine à l'erreur humaine De deux choses l'une, ou bien l'incident du
temple que l'orthodoxie attribue a un conflit de devoirs aurait été suivi
d'une longue série d'incidents semblables, ou bien Jésus aurait constamment

subordonné à une autorité humaine le devoir supérieur d'obéir â

Dieu, son véritable Père. Et les habitants de Nazareth qui l'envisagèrent
toujours comme le fils de Joseph, qui le chassèrent et voulurent le mettre
à mort lorsque son heure était déjà venue, quelle eût été leur attitude
vis-a-vis d'un enfant, qui, sans aucun titre évident, aurait assumé le
rôle d'un Fils unique de Dieu 11 semble donc préférable d'admettre
que Jésus n'est arrivé que lentement et tardivement à la conscience de

sa divinité.



246 E. PETAVEL-OLLIFF

l'âge adulte; rien, dans sa conduite antérieure, ne faisait prévoir

cette attitude.
19. — De même on s'explique pourquoi, laissé tout seul,

l'enfant s'était enhardi à questionner les docteurs de la loi.
Déjà, sans doute, il s'informait de la teneur des prédictions
relatives à la personne et à la mission du Messie, dont il avait la
sainte impatience de revêtir un jour la charge.

20. — Les réponses sans doute contradictoires qu'il obtint,
les confidences de sa mère et les prophéties de l'Ecriture qu'il
put lire plus tard dans la synagogue de Nazareth firent désormais,

pendant une vingtaine d'années, l'objet de ses
constantes méditations. Cette étude devait être singulièrement
stimulée par le contraste évident entre son innocence native et
le péché qui l'environnait de toute part.

21. — Il trouva en particulier dans le LIIIC chapitre d'Esaïe

un commentaire des paroles de l'ange à Joseph : «Tu donneras
à l'enfant le nom de Jésus, car il sauvera son peuple de ses

péchés. » Il dut aussi lire et méditer des paroles telles que
celles-ci : « Tu ne demandes ni holocauste ni victime expiatoire.

Alors je dis : Voici, je viens avec le rouleau du livre écrit
pour moi. » (Ps. XL, 7, 8.)

22. — Jésus, est-il écrit, « faisait des progrès (npoiv.onrsv) en

sagesse et en grâce, » preuve évidente qu'il n'était pas Dieu

même, puisqu'en Dieu « il n'y a ni variation, ni ombre de

changement » (Jacq. 1,17) ; mais la vertu du Verbe dont il avait

reçu le principe agissait de plus en plus au dedans de lui.
23. — Cependant le mystère de sa naissance surnaturelle

n'était connu que de quelques rares parents et amis intimes.
Parvenu à l'âge d'au moins trente ans, Jésus était encore
généralement considéré comme le fils de Joseph.

24. U entendit alors parler du ministère inauguré par Jean-

Baptiste, et il dut résoudre la question de savoir si lui-même
demanderait ou ne demanderait pas le baptême.

25. — Jean ne baptisait que des pécheurs « confessant leurs
péchés. » Jésus ne confessant aucun péché, Jean se refuse à le

baptiser, attendu que l'immersion dans les eaux profondes du
Jourdain était le symbole d'une mort violente infligée à des cri-



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 247

minels. « Le baptême correspond au déluge, » lequel fit périr
les pécheurs contemporains de Noé. (I Pierre III, 21. Comp.
Luc XII, 49, 50 ; Marc X, 38.)

26. — Mais Jésus insiste en disant : « Laisse faire, car il
convient que nous accomplissions ainsi toute justice. » Quoique
innocent, il demande à partager le juste châtiment de ses frères
coupables.

27. — Il est permis de supposer un entretien prolongé dans

lequel Jésus fit allusion à la prophétie du « serviteur juste qui
justifie les pécheurs, en se chargeant de leurs iniquités, »

suivant les déclarations du LIIIme chapitre d'Esaïe,. lequel parle
aussi d'un « agneau, » symbole d'innocence et victime expiatoire.

28. — Bientôt, en effet, Jean-Baptiste appellera Jésus

publiquement et à plus d'une reprise : « l'agneau de Dieu qui ôte

[porte et emporte] le péché du monde. » (Jean I, 29, 36.J
29. — En se faisant baptiser, Jésus déclarait symboliquement

qu'il était prêt à tout souffrir, y compris même la mort violente
des criminels, afin de « sauver son peuple de ses péchés ; » sans

péché, il se met au rang des pécheurs. Ainsi que M. F. Godet
l'a fait remarquer, Jésus « descend dans l'eau du Jourdain se

consacrant à mourir1. » Gess et plusieurs autres théologiens
ont admis également que « Jésus en venant se faire baptiser
s'est consacré à la mort pour les hommes. »

30. — A l'instant où Jésus sort de l'eau, les cieux s'ouvrent,
l'Esprit de Dieu descend sur lui sous la figure d'une colombe

(qui rappelle celle de l'arche de Noé, après la grande expiation
du déluge), et une voix céleste fait entendre ces paroles :

« Voici mon Fils bien-aimé, l'objet de ma dilection. »

31. — La pensée de Jésus demandant le baptême s'était
élevée jusqu'à l'idéal moral de Dieu lui-même. Une flamme
jaillit de ce contact sublime de la pensée du Père avec celle de

l'Enfant. L'Esprit de Dieu s'empare alors du second Adam
parvenu à sa majorité spirituelle et qui devient une Schekinah,
l'habitation de Dieu sur la terre. (Jean II, 19.) On nes'explique-

1 Comment, sur VEvang. de saint Luc, I, p. 605. Cf. p. 263.



248 E. PETAVEL-OLLIFF

rait pas l'Esprit divin « descendant et demeurant » chez un
être qui l'aurait déjà possédé dans toute sa plénitude ; ce serait
en quelque sorte l'eau portée au fleuve. Nous préférons voir
ici le moment de la complète incarnation du Logos ou Verbe
éternel, dont l'activité antérieure était demeurée inconsciente
dans l'âme du fils de Marie. Devenu l'expression parfaite de
l'idéal divin et sa manifestation adéquate, subordonnant sa

nature humaine à cette vertu divine, Jésus réalisera désormais
en sa personne la conception de l'apôtre Paul : « Dieu en Christ
réconciliant le monde avec lui-même L » (2 Cor. V, 19.)

32. — La réalisation vivante et adéquate de l'idéal moral
d'une personne, c'est cette personne elle-même dans sa
manifestation la plus élevée. Beproduire adéquatement l'idéal moral
d'un être, c'est devenir comme un autre lui-même. « Vivant
dans le Père et le Père vivant en lui, » Jésus devient Dieu, du
moins quant à l'essence du caractère divin, qui est par-dessus
tout « amour. » (1 Jean IV, 8.) Au point de vue de la conscience,
qui prime tout autre point de vue, la personnalité divine s'accuse

dans les perfections morales plus encore que dans les

perfections métaphysiques, qui deviennent comparativement
secondaires. Dieu lui-même vit dans sa vivante et parfaite
image. L'homme qui a pu se dire à lui-même : « Je suis l'incarnation

de l'idéal divin, » n'aura-t-il pas le droit de dire aussi :

Je suis Dieu manifesté en chair et qui m'a vu a vu le Père
33. — Devenu le temple de Dieu, Jésus reste homme cependant,

puisqu'il est tenté, tandis que Dieu, lui, « ne peut être
tenté par aucun mal. » (Jacq. I, 13.)

34. — Emporté dans le désert parl'Esprit-Saint2 qui est
descendu sur lui, soutenu par ce même Esprit, Jésus repousse les

tentations de plusieurs conquérants et de plusieurs faux Mes-

1 « Le baptême de Jésus a été le moment où il s'est retrouvé et saisi
lui-même, comme Fils de Dieu, comme Logos. » F. Godet, Revue chrét,

1858, p. 163.
2 Marc 1,12. — Jésus, « poussé dans le désert, » après s'être chargé des

péchés du peuple, rappelle la victime sur laquelle le grand-sacrificateur
déposait symboliquement l'iniquité d'Israël avant de la « chasser dans le
désert. » (Lév. XVI, 10, 21, 22.)



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 249

sies : le salut du peuple immédiatement opéré par le pain à bon

marché, par les transformations politiques ou sociales, ou par
les merveilleux effets d'une science occulte.

35. — Le « péché, » dont Jésus doit délivrer son peuple, est
une déviation de la volonté humaine. Pour reconquérir cette
volonté insurgée contre Dieu, Jésus voit clairement qu'il ne doit
pas faire appel aux puissances mondaines. L'argent corrompt,
l'épée terrorise, la diplomatie use d'artifices, la magie éblouit,
seul l'amour souffrant d'une personne modèle qui se dévoue

parvient parfois à toucher et à convertir. Jésus se résout à

n'agir sur les volontés humaines que par les témoignages d'une
sympathie dévouée.

36. — Toutes ses paroles, tous ses actes porteront
l'empreinte de ce sentiment et de cet effort constants.

37. — Il n'est pas revêtu de perfections métaphysiques qui
nuiraient à sa mission rédemptrice. II ne possède ni l'ubiquité
ni l'omniscience. Il ne fait pas même appel aux « légions
d'anges » que le Père pourrait mettre à sa disposition. (Mat.

XXVI, 53.) L'intervention de la toute-puissance écraserait et
supprimerait la volonté humaine. Jésus s'abstiendra donc de

recourir à l'omnipotence divine ; il refusera les miracles
éclatants, les « signes du ciel, » que ses contradicteurs lui demanderont.

Ses miracles auront pour but unique de soulager, de

consoler ou de guérir. Dans le cas exceptionnel du « figuier
desséché, » nous voyons encore un avertissement suprême,
charitablement adressé au peuple dont ce figuier est resté

l'image.
38. —absolument docile aux volontés du Père céleste, Jésus

suit les indications providentielles des événements. Sans

programme messianique tracé à l'avance, il marche par la foi au

jour le jour.
39. — Il cherche d'abord à grouper ses compatriotes, comme

la poule qui, tendre mère, rassemble ses poussins sous ses

ailes, et voudrait les défendre contre l'aigle qui les menace.
40. — Mais les autorités juives redoutent une réforme morale

et sociale qui risquerait fort de les priver de leur pouvoir ; elles

se liguent contre le réformateur.



250 E. PETAVEL-OLLIFF

41. — Jésus prévoit que la haine de ses adversaires ira
jusqu'à le livrer au pouvoir romain, qui s'était réservé le droit
exclusif d'infliger la peine capitale. Il peut prévoir aussi qu'étant
donnée la loi romaine, la croix sera l'instrument de son supplice
éventuel.

42. — Après deux années de ministère, et afin de préparer
ses apôtres à la catastrophe qui devient imminente, il leur
prédit sa mort prochaine ; mais cette prédiction les frappe de

stupeur et risque de les scandaliser. Déjà un très grand nombre
de ses disciples l'ont abandonné. (Jean VI, 66, s.)

43. — Quelques jours après, voulant relever le courage et la
foi des apôtres, Jésus conduit trois d'entre les principaux sur
le mont Hermon, où ils ont la vision d'une transfiguration de

leur Maître. Jésus revêt alors les insignes symboliques de la

divinité; son visage devient éblouissant, commesi Jésus était
déjà entré dans cette « lumière inaccessible » que Dieu habite.

Métamorphosé, suivant l'expression des textes évangéliques,
métamorphosé en Dieu, Jésus reprend ensuite la forme ou
condition humaine, et il interdit aux témoins de sa transfiguration
la mention de cet événement, tant il est résolu à demeurer dans

l'humilité de sa vocation terrestre, tant il craint d'intimider les

pécheurs, qu'il veut éclairer sans les éblouir.
4L — Libre de monter au ciel à l'heure de sa transfiguration,

Jésus s'est entretenu avec Moïse et Elie de son exode, c'est-à-
dire de la mort tragique et douloureuse qu'il choisissait de

préférence à une ascension anticipée. (Jean X, 18.)
45. — Alors, comme à l'heure de son baptême, une voix se

fait entendre : « Voici mon fils bien-aimé, l'objet de ma dilec-
tion. Ecoutez-le. »

46. — Quelques mois plus tard, quelques jours avant la
crucifixion et dans la ville même de Jérusalem, la voix du Père
céleste se fera entendre une troisième fois. De nouveau, elle
rendra témoignage à Jésus alors qu'il parlera du sacrifice spontané

de sa vie en se comparant au grain de blé, qui, « s'il meurt,
porte beaucoup de fruit. » (Jean XII, 24, 28.) Ce fruit était
l'Eglise, à laquelle la mort et la résurrection de Jésus ont donné
naissance.



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS CHRIST 251

47. — Au moment de la transfiguration, Pierre, Jacques et
Jean avaient vu de leurs yeux les preuves certaines de la divinité

de leur Maître ; mais Jésus ne s'est pas prévalu de cette
éclatante couronne ; ses vêtements resplendissants sont
redevenus ceux d'un humble prolétaire. Dépouillé des insignes do

sa divinité, il prédit derechef sa mort ignominieuse et rentre
dans la foule des humains qu'il veut arracher à leur perdition.
A peine arrivé au pied de la montagne, il guérit un enfant épi-
leptique, type du mystère de malédiction qui pèse sur la famille
humaine.

48. — Ainsi que l'ont pensé quelques théologiens, on pourrait

placer ici, à la suite de la transfiguration, cette kénose

rappelée par l'apôtre Paul dans son épître aux Philippiens. La
popif-h divine dont il parle serait cette glorieuse métamorphose
dont Pierre, Jacques et Jean furent les témoins oculaires
ftsTspOjOycie-/;. (Mat. XVII, 2 ; Marc IX, 2.) En effet, le terme
métamorphose correspond exactement à celui de transfiguration.
(Philip. II, 5-11.) Dans une étude spéciale, nous avons pu nous
convaincre que cette interprétation résout de grandes
difficultés exégétiques L

49. — Faire de èv popy-i) ®zoü (Philip. II, 6) un synonyme de

nature ou de substance divine, c'est, nous paraît-il, donner une
entorse à la lexicologie et aller au-devant de contradictions
palpables. Ainsi, par exemple, le célèbre commentateur H.-A.-W.
Meyer en arrive à dire textuellement que « Jésus-Christ s'est
vidé de sa forme de Dieu » (sich selbst entleert der göttlichen
p-opyri). Comprend-on se vider d'une formell D'autre part, Rilliet

a soutenu que Jésus-Christ avait conservé sur la terre sa

forme divine : « Le h ptopf-Ti ©sou ûwà^wv ne lui a pas été enlevé, »

dit-il. Mais, comme Paul ajoute, dans le verset suivant, que
Jésus-Christ a pris « la forme d'un serviteur, » il s'ensuivrait

1 Le mémoire dont il s'agit pourra paraître dans un des prochains
numéros de la Revue-

2 Cette étrange contradiction dans les termes se trouve déjà dans
Hilaire de Poitiers : In forma Dei veniens evacuavit se a Dei forma. — In.
Ps. LXV", 25.



252 E. PETAVEL-OLLIFF

qu'il aurait revêtu simultanément deux formes différentes et
même opposées, ce qui serait contradictoire *.

50. — Ensuite de la transfiguration, Jésus s'est trouvé
encore plus certain d'être la vivante réalisation, en d'autres

termes, l'incarnation de l'idéal moral de Dieu, ou Dieu fai*

homme. Cette conviction intime se manifeste avec une netteté
croissante lorsque Jésus est mis en demeure de dire ce qu'il
est; ainsi, dans sa réponse à Philippe qui demande à voir le
Père : « Philippe, celui qui m'a vu a vu le Père, » et ailleurs :

« Moi et le Père nous sommes un ; » — « Celui qui me voit, voit
Celui qui m'a envoyé. » Voir l'idéal réalisé du Père, c'est voir
le Père lui-même comme dans un fidèle et vivant miroir. Dans

sa prière sacerdotale, prononcée la veille de sa mort, au moment
de quitter ses disciples, Jésus dit encore : « Que tous soient un
comme toi, Père, tu es en moi et comme je suis en toi » Jésus

se présente ici comme l'incarnation non du Logos mais du
Père dans une personnalité humaine.

51. — Cette conviction de Jésus peut encore expliquer
certaines déclarations de forme hébraïsante qui ont paru se rapporter

à une préexistence personnelle : « Avant qu'Abraham fût,
je suis, » c'est-à-dire : « Avant qu'Abraham fût, l'idéal que je
réalise et que j'incarne, l'être que je suis, moi qui vous parle,
vivait dans la pensée divine. Incarnation de l'idéal divin, je
participe comme tel à l'éternité de Celui qui a dit : «Je suis

1 L'hypothèse de la kénose succédant à la transfiguration, hypothèse à

laquelle nous sommes parvenu par la voie lexicologique, a eu pour
partisans, nous l'avons appris après coup, deux des principaux critiques du
siècle dernier : Wettstein et Jean-David Michaelis. De nos jours, des
kénosistes célèbres tels que Gess et M. F. Godet, ont relevé, après Lange,
l'importance de la transfiguration dans la vie du Christ; ils l'ont appelée :

« l'apogée de son développement intérieur» et. un couronnement anticipé
de son ministère. Cette apogée et ce couronnement deviennent dans notre
hypothèse le point de départ naturel de la kénose rappelée par l'apôtre-
D'après M. Gretillat, la transfiguration fut « un rayonnement éphémère
de la gloire cachée du Christ et le prélude de sa glorification future.»
Exposé syst., IV, p. 221. « Si Jésus lui-même n'eût volontairement arrêté
la transformation qui commençait à s'opérer en lui, ce changement fût
sans doute devenu son ascension. » F. Godet, Comment, sur VEvang. de

saint Luc, l, p. 598.



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 253

» Celui qui est. » Il y a ici, pour employer une expression
consacrée, une sorte de communication des idiomes ou des

propriétés. Ce n'est certes pas la chair du fils de Marie qui a

préexisté, chacun est d'accord là-dessus. Ce n'est pas même son

âme, laquelle est, en partie du moins, le produit de l'histoire
et une étoffe tissée avec son organisme terrestre. Ce qui a

préexisté, c'est le principe directeur de l'âme de Jésus ; c'est la

pensée éternelle qui s'est emparée de lui, qu'il s'est assimilée

et qui est devenue l'âme de son âme et la plus haute expression

de sa personnalité. En s'attribuant l'éternité du Verbe

divin, Jésus paraît employer une figure de langage qui consiste
à prendre la partie pour le tout, comme lorsque Abraham
déclare qu'il n'est « que poudre et que cendre » (Gen. XVIII, 27),
ou lorsque Marie-Madeleine dit : « On a enlevé le Seigneur, »

pour désigner le corps seulement du Seigneur. La synecdoque
dont Jésus fait usage n'est pas plus hyperbolique que la
métaphore relative au pain de la cène : « Ceci est mon corps, » c'est-
à-dire : « Ce pain figure mon corps ; » telle est du moins

l'interprétation de tous les chrétiens réformés1. Dans l'un et

l'autre cas, l'admission d'une figure de langage paraît
s'imposer sows peine de mettre la doctrine chrétienne en contradiction

avec la certitude scientifique, à savoir le principe de

contradiction d'une part et une évidence physiologique d'autre
part2.

1 II vaut la peine de constater l'immense essor des peuples qui ont su
s'élever au-dessus du littéralisme en matière d'eucharistie. Les nations
catholiques romaines, catholiques grecques (et luthériennes même, jusqu'à

un certain point), sont évidemment moins libres et moins avancées.
Une nuance théologique peut avoir de bien graves conséquences
politiques et sociales.

2 Ces lignes étaient écrites lorsque nous avons eu le plaisir de rencontrer

l'expression d'une manière de voir très analogue : « Au point
culminant de son activité personnelle, dit M. Bovon, Christ se sent comme
emporté par un tel courant de vie que, pour lui, le représentant sur la
terre du Dieu des cieux, le temps et l'espace cessent en quelque sorte
d'exister et que, sans perdre son individualité, il s'identifie alors avec
l'Etre souverain dont le trône domine le flot changeant, des ombres et
des vanités qui nous entraînent... Dans l'Ancien Testament déjà, nous
voyons soit des anges, soit aussi des hommes... parler comme s'ils se



254 E. PETAVEL-OLLIFF

52. — C'est ainsi qu'en faisant usage d'une figure analogue
Jésus a pu dire également : « Père, donne-moi (il n'est pas dit :

« rends-moi ») la gloire que j'avais auprès de toi avant que le
monde fût. » En d'autres termes : « Bevêts-moi de cette gloire
que tu réservais par devers toi, et dont tu revêtais déjà dans
ta pensée, dès avant la création, l'homme qui réaliserait l'idéal
que je réalise. Accorde-moi la gloire que, de toute éternité, tu
assignais à Celui qui serait un jour digne d'être ton Fils de

prédilection. » Si Jésus avait voulu parler d'une véritable préexistence

personnelle n'aurait-il pas dit de préférence : « Rends-
moi la gloire que j'avais avant de venir au monde i. » Mais il

confondaient avec Jéhova lui-même. Tel est le langage simple et naïf de

l'Ecriture et l'on conçoit que Jésus, familier comme il l'était avec des

auteurs israélites, ait rendu les phénomènes les plus élevés de sa
conscience en adoptant ce mode populaire d'expression.... Fait significatif,
Jésus ne dit pas : « Avant qu'Abraham fût, j'étais, » mais « je suis, »

ce qui exclut l'idée d'une comparaison telle qu'on peut l'établir, par
exemple, entre deux époques différentes. Seul un être qui plane au-dessus

du temps a le droit de s'exprimer de la sorte..-. Mieux que l'hypothèse de

l'école ritschlienne qui ne reconnaît dans ces discours que l'expression de

la supériorité du Christ ou de son excellence, cette explication maintient

ce qu'il y a d'unique dans la situation personnelle du Sauveur. »

(Théol. du JMouv. Test., 1, p. 489 ss.). Cp. Schweizer et Beyschlag, cites

par Grelillat : Exposé syst., IV, p. 162. — Nos souvenirs personnels nous
permettent de citer l'exemple d'une synecdoque qui peut servir à expliquer

celle dont Jésus s'est servi. A la séance d'ouverture de la Société

nationale pour la traduction des Livres saints, le 21 mars 1866, dans la

grande salle de la Sorbonne, à Paris, un savant israélite s'est exprimé
comme suit : « Relativement jeune encore, je suis un vieillard qui compte
quatre mille ans d'existence. » S'identifiant a la race qu'il représentait,
l'orateur s'attribuait a lui-même l'antiquité de cette race. Ainsi Jésus,
s'identifiant avec Dieu, a pu s'attribuer l'éternité de Dieu. Nous avons
aussi entendu un instituteur israélite, dans une école d'Alsace, poser a ses

élèves israélites cette question : « Quand avons-nous conquis l'Alsace »

C'était en 1854, et il s'agissait de la conquête de Louis XIV!
1 Ici encore nous nous rencontrons avec M. le prof. Bovon : « Jésus ne

dit pas : « Glorifie-moi de nouveau,» comme s'il n'avait eu qu'à reprendre,
sans changement, les avantages d'une situation antérieure ; ce qu'il
réclame, c'est que son Dieu lui donne le trésor qui lui a été tenu en

réserve de toute éternité.... Même d'après les évangiles synoptiques, un
privilège analogue est accordé aux fidèles. (Mat. XXV, 34.)»; Ouv. cit.,



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS CHRIST 255

paraît faire allusion à un plan divin dont la liberté humaine a

rempli les clauses conditionnelles.
53. — Si l'on écarte l'hypothèse d'une synecdoque, on aurait

encore la ressource de supposer que Jésus, dont la connaissance

était limitée, a pu identifier et confondre en ce qui le
concernait deux notions que nous distinguons : une préexistence

de nature et une préexistence personnelle, ou bien
encore une préexistence mystique dans le sein du Père et l'existence

dite réelle d'ici-bas. C'est ainsi que, sans aucun préjudice
pour le succès de sa mission, Jésus devait attribuer au soleil
les phénomènes astronomiques qui proviennent de la rotation
de notre globe L

54. — La notion d'une préexistence personnelle du Messie

faisait partie de l'eschatologie juive. On la retrouve notamment
dans le livre de Daniel, dans les similitudes de Henoch et dans

l'Assomption de Moïse. Jésus et ses apôtres, qui font divers

emprunts à cette littérature, ont pu y puiser aussi la forme de

leurs enseignements sur le point dont il s'agit. Cette forme

peut n'être qu'une figure de langage 2.

55. — A l'instar de son Maître, le disciple a pu quelquefois
s'attribuer aussi la préexistence personnelle, par exemple dans

l'un de nos cantiques :

Tu m'as aimé, Seigneur, avant que la lumière
Brillât sur l'univers que ta voix a formé 3.

I, p. 492. Voir aussi Wendt, Die Lehre Jesu (1886 et 1890), cité par
M. Wabnitz, Rev. de théol. et des quest, rei., 1891, p. 154.

1 « Quand le soleil s'est levé. » (Mat. XIII, 6).
2 La croyance à la métempsycose ou transmigration des âmes fait

partie de la Kabbale, et elle était généralement admise par les Israélites
contemporains de Jésus-Christ. Plusieurs d'entre eux, le tétrarque
Hérode Antipas, en particulier, le prenaient pour une nouvelle incarnation

de Jean-Baptiste ; d'autres, pour Jérémie ou quelque autre
prophète. On ne distinguait pas toujours entre les notions de caractère et
de personnalité.

3Cp. Rom. VIII, 23, 29 ; Eph. 1,3,4; 2 Tim. 1,9; Apoc. XVII, 8. — Dans

Eph. Il, 10, il est même parlé d'une prédétermination éventuelle de

l'activité du fidèle.



256 E. PETAVEL-OLLIFF

56. — Mais en réalité la préexistence personnelle d'un individu

quelconque de la race humaine, ne saurait cadrer avec
les données de la biologie ; elle paraît physiologiquement et
moralement contradictoire. Les résultats acquis de la science

enseignent à ne pas séparer l'âme du corps dans la formation
de l'être humain. Une âme, une personne ne se fixe pas dans

un corps à la façon d'un arbre qu'on planterait dans la terre.
Elle ne tombe pas du ciel à heure fixe et à la façon d'un aéro-

lithe. Elle n'est pas une simple monade, elle est aussi tant le

produit de l'évolution que de la liberté humaine, et, par ses

origines, la sœur jumelle en quelque sorte du corps qui la
renferme. Si l'esprit façonne la chair, la chair à son tour réagit
sur l'esprit en modifiant ses dispositions jusqu'à changer les

caractères de l'individualité. Dieu, qui a tant de respect pour
la liberté humaine, n'a pas supprimé magiquement ses effets

en ce qui concerne le Fils de l'homme. La personne entière
du fils de Marie n'a pu préexister, puisqu'elle est en partie la
résultante physiologique et historique de la collaboration de

plusieurs millions de facteurs. Jésus avait hérité de sa mère
l'effet des volitions libres d'une multitude innombrable
d'ancêtres. Son moi est issu d'une combinaison de la vie du nouvel
Adam, engendré miraculeusement, avec la vie naturelle transmise

par ses aïeux maternels.
57. — Si la liberté humaine n'est pas un vain mot, le Christ

historique ne peut donc pas être identifié absolument et sans

réserves, avec le Verbe préexistant, lequel est un être simple,
tandis que Jésus participe à la trichotomie humaine. S'il n'eût
été spirituellement que Logos il n'aurait pas été homme, mais

uniquement Dieu ; le Logos étant Dieu (Jean 1,1), Jésus n'aurait
eu qu'une apparence humaine. L'humanité de Jésus n'aurait
été qu'un vêtement en quelque sorte. Le rôle de la volonté
humaine disparaît dans cette conception. Ne doit-on pas se

borner à dire que Jésus a été le libre organe et la manifestation

du Logos{?
58. — Nous croyons donc à la préexistence non précisément

1 « Le moi du fils de Marie et le moi d'un être tel que le Verbe non
encore incarné ne peuvent être confondus sans qu'on retombe en plein



THESES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 257

de la personnalité de Jésus mais de sa nature divine et de

l'idéal divino-humain qui ont été des facteurs de sa personnalité.

59.— La préexistence personnelle d'un Dieu-homme aurait le
très grave inconvénient de compromettre l'autonomie du Fils
de l'homme, la sincérité et la valeur morale de l'effort humain

en sa personne, non moins que la certitude des lois de

l'atavisme, qui ont concouru pour leur part à la formation tant de

l'âme que du corps de Jésus.

60. — En étudiant la christologie de l'apôtre Paul et celle de

l'épître aux Hébreux, il faut tenir compte du style philoso-
phico-religieux des Juifs hellénisants contemporains des

apôtres. Lorsque Paul dit que « le Fils de Dieu est le premier-
né des créatures et que tout a été créé en lui, par lui et pour
luil » (Col. I, 16), nous devons pour bien comprendre ces

déclarations les traduire dans le langage japhétique de notre
époque. Elles signifient, croyons-nous, que l'idéal divino-
humain qui s'est réalisé dans la personne humaine de Jésus-

Christ a précédé la création de l'univers, présidé à cette création,

et qu'il a servi de pensée directrice dans l'immense
construction dont Jésus est ainsi tout à la fois, à ce point de

vue idéal, le couronnement et la pierre angulaire. Mais

l'apôtre distingue presque toujours entre le Fils de Dieu et

Jésus-Christ, personnage historique, ces deux vocables n'étant

pas, théologiquement parlant, identiques. On ne trouve même,
dans les éditions critiques, qu'un seul passage où le nom de

Jésus-Christ soit employé comme synonyme de Fils de Dieu

préexistant. (1 Cor. VIII, 6.) De même que Jésus aurait identifié

les deux notions de nature originelle et de personnalité,
l'apôtre Paul aurait ici identifié les notions de principe idéal
et de réalisation concrète.

dans ce docétisme contre lequel protestent les évangiles et que la théologie

moderne est unanime a repousser. » J. Bovon, ouvr. cit., I, p. 488.
1 M. Renouvier traduit : «.Tout a été créé à travers lui et rapporté à

lui. 11 est avant toutes choses et toutes sont constituées en lui. » Etude
philosophique sur la doctrine de saint Paul. — L'Année philosophique
1895, p. 0.

THÉOL. ET PHIL 1895. 17



258 E. PETAVEL-OLLIFF

61. — L'union du Verbe éternel, ou du vivant idéal de Dieu,
à la personne de Jésus de Nazareth, n'a pas substitué une
personnalité nouvelle à cette personnalité. Elle n'a pas même

supprimé la volonté humaine. La volonté de l'Homme-Jésus
s'est unie librement et spontanément à la volonté divine. Sans

perdre son identité, elle a voulu cette union. Sa libre abdication

même a attesté sa royauté.
62. — C'est ce que prouve, entre autres, le récit de la scène

douloureuse de Gethsémané, où le moi foncièrement humain
de Jésus est comme mis à nu : « Mon âme, dit-il, est atteinte
d'une tristesse mortelle. Père, s'il est possible, que cette coupe
passe loin de moi Toutefois que ta volonté soit faite plutôt
que la mienne » (Luc XXII, 42.) Jésus constate au dedans de

lui une volition non divine, qu'il réprime librement pour
acquiescer à la volonté paternelle. L'âme presque défaillante
de l'Homme-Jésus était bien le centre de sa personnalitéi, par
opposition au Logos, qui, lui, n'aurait pu ni tenir ce langage ni
défaillir un seul instant2. Nous maintenons ainsi l'unité
psychologique de la personne du Christ, dont une prétendue
orthodoxie a paru faire un être bicéphale ou bicardiaque, en

quelque sorte. Nous sauvegardons l'autonomie de la volonté
humaine que supprime la théorie d'un Verbe transformé en
homme.

63. — En pressant outre mesure cette déclaration d'un
apôtre : « Le Verbe s'est fait chair, » on est arrivé à y voir une

1 M. F. Godet appelle la tpvxv « le siège de la personnalité, »— Le temps
de la vie de Jésus qui a précédé son ministère public, p. 16. Mais si la i/ivxi/
do Jésus n'est qu'un « mode de l'existence » du Logos divin, quelle place
laisse-t-on à une volonté d'origine vraiment humaine Cette volonté est

simplement supplantée par une volonté divine. Tel était déjà le défaut
do la conception dite orthodoxe d'Athanase; elle avait soin d'écarter la
notion d'une volonté humaine autonome dans la personne de Jésus. Voir
Dorner, Die Lehre von der Person Christi, lre partie, 11, note 62. Mais,
faute d'autonomie, la nature humaine devient impersonnelle et l'on aboutit,

bon gré mal gré, à un certain docétisme, qui énerve l'enseignement
traditionnel.

2 II nous paraît également impossible de rapporter au Logos les
déclarations relatives au Fils « élevé a la perfection,... apprenant l'obéissance.

» (Héb. II, 10; V, 8.)



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 259

métamorphose du Verbe; on a affirmé qu'il était «devenu âme

humaine. » Mais ne serait-ce pas là une variété du docétisme,
l'apparence, pour ne pas dire la divine contrefaçon, d'une âme

et d'une chair humaines? A nos yeux, le Logos, loin de se
substituer à l'âme humaine de Jésus, lui a toujours laissé un
libre essor ; loin de la supplanter, il l'a immortalisée et glorifiée

en la plaçant dans une communion de plus en plus
consciente, personnelle et indissoluble avec Dieu. En un mot, le
Verbe a imprégné et transfiguré la nature humaine, il ne l'a
pas évincée.

64. — L'entière spontanéité du fils de Marie éclate dans le
fait qu'au moment de se livrer à ses meurtriers il se demande

s'il fera, oui ou non, le pas décisif, de sorte qu'on peut dire
que jusqu'à son dernier jour Jésus a dû chercher et choisir lui-
même sa voie. La liberté humaine reste donc le pivot de la
rédemption.

65. — L'angoisse extraordinaire de Jésus en Gethsémané

s'explique en partie par le fait que, dans son rôle de victime
volontaire et d'initiateur, il n'avait pas rencontré un seul être
humain qui pût comprendre ses intentions, ou qui voulût
consentir à le soutenir de ses prières. Sa mère même l'avait cru
insensé (èqéirzij, Marc 111,21; cf. 31). Jésus pouvait donc se
demander si quelqu'un bénéficierait éventuellement de son
cruel sacrifice. La trahison d'un de ses principaux apôtres et
l'extrême timidité des autres disciples avaient mis le comble à

son angoisse.
66. — Satan, qui, après la tentation du désert, avait quitté

Jésus « pour un temps » (Luc IV, 13), l'assaille de nouveau. Il
avait cherché à le séduire parles perspectives de la jouissance,
de la puissance mondaine et de l'orgueil humain; il l'épouvante

maintenant par la triple menace de la souffrance la plus
vive, de l'abandon le plus absolu et de l'ignominie la plus
accablante, sans profit peut-être pour personne. En même temps,
il a pu suggérer à Jésus soit la pensée de s'esquiver, soit celle
de foudroyer ses adversaires, à l'instar du prophète Elie.

67. — Après la tentation du désert, « des anges s'approchèrent

de Jésus et le servirent ; » de même, pendant la



260 E. PETAVEL-OLLIFF

tentation de Gethsémané, « un ange lui apparut pour le
fortifier. »

68. — Jusque sur la croix, Jésus affirme son humanité
essentielle en s'appliquant la parole d'un psalmiste : « Mon Dieu,
mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné?» Mais on est peut-
être allé trop loin en voyant ici l'expression d'un complet
désespoir et une séparation morale d'avec Dieu. La douleur
n'absorbe pas Jésus au point de lui ôter la mémoire d'un texte

biblique. Le fait qu'il le reproduit littéralement suffit à prouver
qu'il domine son trouble. Suivant l'usage des Israélites et des

chrétiens eux-mêmes, lorsqu'ils indiquent un cantique, Jésus

prononce les premières paroles d'un psaume ; n'est-il pas
probable que sa pensée embrassait le psaume tout entier, et qu'il
a dû par conséquent s'appliquer aussi à lui-même les paroles
de consolation et d'espérance qui terminent l'hymne messianique?

(Ps. XXII.)
69. — Son intime communion avec Dieu s'accuse dans cette

parole : « Père, pardonne-lenr, car ils ne savent ce qu'ils
font! » parole que jusqu'alors aucun martyr n'avait jamais
prononcée, qui est un commencement nouveau de l'histoire, et

qui, plus que toute autre, peut-être, était de nature à toucher
et à convertir les volontés égarées.

70. — A l'heure de la résurrection d'abord, et davantage
encore à l'heure de l'ascension, Jésus reçoit de son Père la

communication d'attributs métaphysiques dont il ne disposait
pas auparavant. « Toute autorité, dit-il alors, m'a été donnée

au ciel et sur la terre.... Et voici, je suis toujours avec vous
jusqu'à la fin du monde. » (Mat. XXVIII, 18, 20.) « Dieu, dit
saint Paul, a souverainement élevé Jésus et lui a donné le nom
qui est au-dessus de tout nom.... En Christ, désormais, habite
corporellement toute la plénitude de la divinité. » (Philip. II,
9-11 ; Col. II, 9.)

71. — Jésus glorifié « régnera jusqu'à ce qu'il ait mis tous
ses ennemis sous ses pieds ; tout lui sera soumis. » (1 Cor. XV,
25, 27.)

72. — Cependant, dans le ciel même, Jésus garde son
individualité humaine et Dieu reste « son Dieu ; » c'est pourquoi



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 261

l'apôtre Paul ajoute que « lorsque toutes choses lui seront
soumises, le Fils lui-même restera soumis à Celui qui lui aura
assujetti toutes choses. » (1 Cor. XV, 28.) En attendant, « il n'y
a qu'un seul Dieu, dit l'apôtre ; il n'y a qu'un seul médiateur
entre Dieu et les hommes, savoir un homme, Jésus-Christ. »

(1 Tim. H, 5; cf. Act. VII, 56.) La personnalité humaine du

médiateur est présentée ici comme distincte de celle de Dieu

lui-même, tant l'apôtre paraît redouter ce qui a finalement
prévalu dans une prétendue orthodoxie : l'oubli de l'humanité
du Rédempteur. Cet oubli est devenu particulièrement
choquant dans l'expression : Mère de Dieu (Seotóxos), appliquée à la
Vierge Marie. Non seulement l'Eglise romaine mais aussi, dans

le protestantisme, une certaine orthodoxie a «exalté la divinité
du Christ aux dépens de son humanité.1 »

73. — Jésus-Christ est la plus grande gloire de Dieu, dont il
a réalisé le suprême idéal, et il est en même temps la plus
grande gloire de l'humanité, dont il a fait triompher en sa

personne les aspirations les plus élevées 2.

74. — Au fur et à mesure que nous entrerons dans la

réalisation de la pensée du Christ, c'est-à-dire de l'idéal divin, nous
nous rapprocherons de la stature parfaite de notre grand
initiateur. Un jour viendra où il nous fera asseoir avec lui sur
« son trône. » (Apoc. III, 21.)

75. — En résumé : Jésus-Christ est un homme qui a reçu,
comme une greffe surhumaine, une participation à la vie
transcendante de Dieu. Cette communication divine a eu lieu,
d'abord sous une forme inconsciente à l'heure de la conception
miraculeuse, puis sous une forme consciente à l'heure du
baptême. Après la résurrection, toutes les perfections divines
se sont épanouies en lui tellement qu'il est devenu, aux yeux
de notre foi, la représentation adéquate du Dieu suprême.

1 Thèse d'une récente conférence apologétique, par M. Vallotton, pasteur

: Jésus-Christ et la chrétienté contemporaine.
2 * Sa présence ici-bas a été comme un commencement de réconciliation

entre le ciel et l'humanité déchue, le ciel qui reconnut enfin en lui
l'homme digne de Dieu et l'humanité, qui en lui offrit à Dieu le fruit
digne de lui. » F. Godet, Le temps de la vie de Jésus, etc., p. 44.



262 E. PETAVEL-OLLIFF

Engendré de Dieu, il est métaphysiquement le Dieu-homme ;
né de Marie, il est historiquement Vhomme-Dieu.

76. — - Ce point de vue nous paraît accorder une place équitable

à chacune des déclarations bibliques touchant l'union de

l'humain et du divin dans la personne de Jésus-Christ. En
même temps cette conception évite certaines contradictions
inhérentes au dogme traditionnel.

77. — Elle met en relief «les caractères qui autorisent et

qui expliquent la foi que Jésus réclame1.» Elle justifie
l'adoration rendue à l'être qui incarne d'une façon adéquate le
Verbe éternel de Dieu.

78. — Elle écarte d'une part la notion que Jésus-Christ ne
serait qu'un homme élu de Dieu et que « sa divinité n'est autre
chose que sa sainteté2, » et, d'autre part, la supposition d'une
divinité exclusive, native et inaliénable qui prime, déprime,
opprime et supprime la liberté humaine du fils de Marie.

79. — Cette autonomie humaine est indispensable au principe

moral que nous avons l'obligation sacrée de maintenir
avant tout et à tout prix.

80. — Dans son louable désir de glorifier Dieu, l'orthodoxie
traditionnelle était arrivée à substituer Dieu à l'homme. Dieu
faisait tout et l'homme rien. Mais on allait ainsi à fin contraire ;

la véritable gloire de Dieu se trouvait diminuée. L'Evangile
nous présente un Dieu plus magnanime, qui limite son activité
afin de laisser une place à la spontanéité humaine, un Dieu qui
réserve à l'homme les joies d'une immortalité et d'une divinité
conquises.

81. — Nous évitons aussi les conséquences extrêmes
auxquelles les kénosistes de l'incarnation sont parvenus : le Père

suppléant momentanément le Fils, agissant sans le Fils,
« entrant directement en rapport avec le monde et y exerçant
lui-même les fonctions qu'il exerce ordinairement par
l'intermédiaire de la Parole3,» — «la Parole éternelle éclipsée du

1 Formule du programme de la Conférence pastorale suisse, réunie à

Neuchâtel, le 29 août 1894.
2 Propositions résumant l'étude de M. Paul Chapuis, art. XX.
3 F. Godet, Comment, sur l'Evang. de saint Jean, 1864, I, 264, et Revue

chrét., 1858, p. 220.



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 263

sein de la Trinité ', » — le Logos ou deuxième personne de la
Trinité s'enveloppant d'un manteau de chair mortelle et simulant

l'activité autonome d'une âme humaine. On est retombé
ainsi dans « la doctrine d'Apollinaire qui soutenait que le Verbe
tel quel avait remplacé en Jésus l'âme humaine. »2

82. — Nous n'entrons pas dans la distinction que l'on a

essayé d'établir entre substance divine et substance humaine,
parce que ce sont là des notions insaisissables, et parce que
l'Ecriture sainte n'entre pas non plus dans cette prétendue
distinction. Avec elle, nous nous bornons à statuer une
différence entre les attributs respectifs de la divinité et de

l'humanité.
83. — La notion d'un homme élevé à la toute-puissance n'est

donc pas nécessairement contradictoire. Elle n'a rien non plus
d'irréligieux3, puisque, selon l'expression de l'apôtre, la divinité

n'est nullement «une proie» dont Jésus s'empare. C'est
le Père lui-même qui élève son Fils bien-aimé en lui assignant
le rang suprême. Ne lui sera-t-il pas permis d'user de ce qu'il
possède selon son gré

84. — Cette même conception a l'avantage d'enlever une
pierre de scandale en évitant le terme de trinité. Il n'est pas

biblique, et il a exposé la doctrine traditionnelle à de
nombreuses accusations de trithëisme que l'Eglise n'a pas réussi à

repousser ; ne vaudrait-il donc pas mieux en revenir sur ce

point au langage des écrivains sacrés
85. — Sans porter, croyons-nous, aucune atteinte au grand

ressort de la vie chrétienne, cette synthèse maintient claire-

1 Gretillat, ouvr. cit., IV, p. 191.
2 F. Bonifas, Hist, des dogmes, II, p. 155-171. — Mentionnons encore la

notion insaisissable d'un moi nu, dépouillé de tous ses attributs, comme
si le moi pouvait se concevoir sans aucun attribut, comme si, par
exemple, un moi humain incarné dans un lézard ou dans un poisson, et
doué de tous les instincts d'un lézard ou d'un poisson, pouvait demeurer
quand même un moi humainl Comme si tous les moi nus ne devaient pas
être identiques l'un a l'autre, chacun d'eux réfléchissant l'être et rien de

plus.
3 Thèses de M. le professeur G. Godet. Neuchâtel, 27 août 1894,

thèse V.



264 E. PETAVEL-OLLIFF

ment et sans équivoque le dogme fondamental de l'unité
divine. Le Père, le Fils et le Saint-Esprit sont trois aspects,
trois rôles, trois faces, trois modalités, ou trois personnifications

d'une même personne divine, d'un même Esprit personnel

qui agit dans le Père comme Créateur, en Jésus-Christ

comme Rédempteur, et dans l'Esprit-Saint, au sens spécial de

ce mot, comme Rénovateur des âmes humaines dévoyées par
le péché. Le Père conçoit éternellement l'idéal divino-humain

que Jésus-Christ incarne, et que l'Esprit-Saint reproduit chez

les croyants.
86. — Jésus-Christ ayant incarné la pensée du Père, nous

devons à notre tour incarner la pensée du Fils, afin de participer

finalement à la nature du Fils et du Père.
87. — Jésus-Christ étant monté sur le trône de la divinité, il

s'établit entre lui et le fidèle un courant sympathique, et l'on
pourrait dire télépathique, que le Nouveau Testament appelle
plus spécialement l'Esprit ou le Saint-Esprit.

88. — En latin, le mot persona (en grec npôtrumN) a tout
d'abord désigné un masque, puis le rôle d'un acteur ou un
personnage de théâtre; ce fait a pu contribuer à J'adoption de

ce terme de personne lorsqu'il s'est agi de spécifier les distinctions

établies dans la conception chrétienne de la divinité.
89. — Parfois, dans les écrits du Nouveau Testament, comme

pour prévenir l'erreur d'un trithéisme, les trois rôles se

trouvent intervertis. C'est ainsi, par exemple, qu'à trois
reprises, dans la vie de Jésus, le Père assume le rôle du Verbe

ou Logos, qui est son organe habituel ; trois fois, la voix du
Père se fait entendre. Le Père s'incarne en Jésus (Jean X, 38;
XIV, 10, 11), et d'autre part, fait notable, les récits de
Matthieu et de Luc attribuent la paternité de l'enfant Jésus non au
Père, mais au Saint-Esprit. Dans les épîtres, le même apôtre
qui fait du fidèle le temple du Saint-Esprit (1 Cor. VI, 19), nous
dit ailleurs que le Christ vit en lui et même que le Seigneur
Jésus «est l'Esprit.» (2 Cor. III, 17; cf. Gai. V, 25; II, 20 ;

Rorn. VIII, 9-17, etc.) Le Saint-Esprit n'est donc autre chose

que Christ en nous, devenant le principe d'une vie nouvelle.
L y a plus encore, la première épître de Jean donne à Jésus-



THÈSES SYNTHÉTIQUES SUR LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST 265

Christ lui-même (1 Jean II, 1) le titre de Paraclet ou avocat

que, dans l'Evangile de Jean, Jésus, quittant ses disciples, attribue

au Saint-Esprit. Jésus va même jusqu'à dire que le Père
aussi établira sa demeure dans l'âme du fidèle. (Jean XIV, 23.)
L'épître aux Hébreux assigne au Père les attributions du Fils.
(II, 10 ; cp. 1 Cor. VIII, 6; Col. 1,16.) Cela semble prouver que
les trois personnifications relèvent d'une seule et même
personnalité divine au sens moderne du mot. Nous dirons donc
avec M. le professeur Lobstein que la triade enseignée dans le
Nouveau Testament « est une triade religieuse, historique,
économique, n'affirmant absolument rien au sujet d'une distinction

trinitaire, inhérente à l'essence divine1. » Sans doute nous
n'irons pas jusqu'à nier cette distinction ; mais, sur le terrain
biblique, nous nous abstiendrons de l'affirmer. Nous serions
plutôt disposé à admettre que la trinité est un schéma dont
l'origine et la raison d'être sont dues à l'apothéose de Jésus-

Christ.
90. — Notre conception, quoi qu'il en puisse sembler à

première vue, n'est pas celle du sabellianisme qui, en incarnant
le Père, supprimait l'humanité du Fils. Dans ce système, de

tendance panthéiste, l'humanité de Jésus n'était qu'une apparence

qui perdait toute raison d'être et s'évanouissait après un
semblant d'incarnation. Nous faisons au contraire de l'âme
humaine de Jésus le centre initial et permanent de sa personnalité.

D'autre part, d'après Paul de Samosate qu'on pourrait

aussi nous opposer, Jésus était un homme qui, à partir de

son baptême, avait subi l'influence du Logos ; mais le Logos, à

ce point de vue, n'était qu'une force inconsciente. La
personne même de Dieu était demeurée distincte et séparée de

celle de Christ, tandis qu'à nos yeux c'est à la personne même
de Dieu que Jésus s'est librement uni et identifié, et c'est de
la personnalité de Dieu qu'il a pris conscience à l'époque de

son baptême.
91. — Enfin nous repoussons également : 1° l'arianisme, qui

ne voit dans le Verbe incarné qu'une créature, bien que la

1 JEncyclopèdie de Lichtenberger, au mot triniti.



266 E. PETAVEL-OLLIFF

plus élevée des créatures; 2° le socinianisme, pour qui Jésus-
Christ n'est qu'un homme de nature extraordinaire auquel
Dieu aurait accordé des révélations exceptionnelles ; 3° Yuni-
tarisme, qui élève Jésus au-dessus de l'humanité, mais sans

jamais voir en lui une incarnation personnelle de Dieu.
92. — Nions-nous la divinité ou l'humanité de Jésus-Christ?

Nullement, au contraire, nous les rétablissons l'une et l'autre
sur leur véritable et primitif fondement. « Bien loin d'ébranler
les bases de la foi, nous n'avons cherché qu'à les affermir. »

Au Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit, créateur, rédempteur,
rénovateur, au Dieu unique, éternellement béni, soient à

jamais rendus honneur, louange et gloire Ainsi soit-il


	Thèse synthétiques sur la divinité de Jésus-Christ

