
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: L'action de l'esprit de dieu dans l'homme : seule source pour l'homme
de la vie et par là-même de la vérité religieuse

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ACTION DE L'ESPRIT DE DIEU DANS L'HOMME

seule source pour l'homme de la vie

et par là-même tie la vérité religieuse

C. MALAN

La religion étant, le mot le dit, le rapport par lequel Dieu

nous relie à Lui, il en résulte que, de notre côté, la foi à

l'existence de Dieu sera le point de départ de tout ce qui sera
une vérité religieuse. Demandons-nous donc avant tout sur
quoi repose en nous une semblable foi

On allègue d'ordinaire deux preuves de l'existence de Dieu,
l'une subjective, qui est la preuve métaphysique et morale;
l'autre objective, qui découle et de la vue du fait de la création

et du témoignage rendu devant nous à une action historique

de Dieu qui est comme la conséquence et le maintien de

l'acte créateur.
Ces deux preuves cependant n'existent pour nous qu'en

vertu de notre observation; la première par l'observation des

faits intérieurs de notre être, la seconde par celle de faits qui
nous sont extérieurs. Les premiers de ces faits, — les faits
intérieurs, — sont accessibles à notre observation grâce à

l'activité soit de notre intelligence soit de la réflexion en nous de

notre vie morale. Quant aux faits extérieurs, nous y discernons

tout d'abord le résultat d'une action première ou
souveraine, puis celui d'une action subséquente; l'une et l'autre

de ces actions étant ressenties comme la manifestation
d'une volonté suprême, c'est-à-dire de la volonté divine.



230 C. MALAN

Si nous nous en tenons à cela seul, ce qui en résultera pour
nous ne sera pourtant jamais que la libre acceptation par notre
pensée de la vérité intellectuelle de l'existence de Dieu; et cela

grâce à deux conclusions de notre intelligence dont aucune ne

nous aura mis en un rapport direct avec Dieu lui-même, ou
avec la réalité vivante de Dieu.

Aussi bien la vraie preuve de l'existence de Dieu nedécoule-
t-elle pas pour l'homme de ce qu'il aurait conclu lui-même de

son observation. Une semblable preuve résultera nécessaire

ment non pas de ce qui serait pour sa pensée une vérité, mais
de ce qui aura été en lui l'avènement, ou l'expérience, d'un
fait de vie. Ce sera donc chez lui le résultat, non pas d'une
expérience due à son activité personnelle mais d'une
expérience qui lui aurait été imposée, de l'expérience d'une action
dont il aurait été lui-même l'objet.

C'est là l'expérience dont Kant à mis en lumière le résultat
dans ce qu'il a nommé l'impératif catégorique, mais dont il
ne s'est pas appliqué à analyser la genèse. — Bornons-nous ici
à dire que cette expérience ayant eu lieu dans cet homme
intérieur qui représente en nous la vie encore instinctive de notre
être moral, elle ne saurait être ressentie que lorsque nous
l'aurons réfléchie comme nous ayant été imposée. Nous nous
trouvons réellement alors en présence du résultat en nous
d'une action due à une volonté personnelle supérieure à la

nôtre, et d'une volonté qui a eu pour objet le principe encore
inconscient de notre volonté.

Tel étant le cas, la conviction de l'existence de Dieu ne saurait

être en nous une conclusion de notre pensée. Ce sera une
révélation due à une action ressentie par nous comme
première, absolue et suprême; comme une action à laquelle se

sent soumis notre être lui-même; autant dire comme une
action de Dieu sur nous. L'expérience d'une semblable action
a été en nous un fait de vie, avant de devenir devant notre
pensée une vérité.

Sans doute si nous avons négligé, ou même repoussé cette

action, il en sera résulté pour nous non pas le sentiment d'une
expérience imposée, mais bien uniquement ce qui ne de-



L'ACTION DE L'ESPRIT DE DIEU DANS L'HOMME 231

meurerait alors devant nous qu'un simple fait. Ce sera alors

en nous le point de départ du panthéisme. Si nous nous

sommes contentés de ressentir cette action comme
l'expérience faite une fois pour toutes d'un acte historique, cela

nous conduira forcément au déisme. Ce n'est que pour autant

que nous aurons ressenti dans cette expérience une action
vivante et maintenue, que nous nous verrons placés devant ce

qui s'appellera pour nous le théisme, c'est-à-dire devant

ce qui aura inauguré en nous une expérience religieuse.
Dans ce dernier cas en effet nous nous sommes sentis soumis

à une action qui implique la présence en nous de son auteur,
avant même l'apparition au dedans de notre pensée réfléchie.
C'est dire que la réflexion d'une semblable expérience n'aura
ensuite rien à faire avec l'acceptation délibérée d'une « vérité

dogmatique» concernant Dieu. Directement ressentie par notre
être lui-même, l'expérience dont il s'agit ne sera pas tout
d'abord la connaissance intellectuelle d'un fait divin — connaissance

qui du reste est pour nous chose impossible. Ce sera

une expérience que nous aurons ressentie, et que nous
continuerons à ressentir, comme ayant précédé en nous l'éveil de

notre pensée réfléchie. Pour employer les termes spéciaux de

l'Evangile, ce sera pour nous le résultat d'une action de l'Esprit

de Dieu sur notre esprit. Considérons de plus près le sens
de cette affirmation.

Si c'est par la parole humaine de ceux qui se présentent
comme « ses témoins, » que Dieu a affirmé devant nous son
action historique, cette parole ne nous a mis en un rapport
direct avec Lui, que pour autant qu'elle est devenue l'occasion
en nous d'une expérience qu'il a fait faire Lui-même au principe

encore inconscient de notre volonté. Or telle chose n'a

pu avoir lieu que grâce à une action de ce même Esprit de

Dieu dont ces témoins demeurent devant nous les organes.
Attendre la connaissance de Dieu d'une parole purement
humaine témoignant de Lui devant nous, serait avoir pris pour
une connaissance directe de Dieu, notre propre acceptation
d'une vérité intellectuelle concernant Dieu. Ce serait avoir
attribué à l'activité de notre intelligence, ce qui ne saurait être



232 C. MALAN

que le résultat d'une action directe de Dieu lui-même sur notre
« esprit, » c'est-à-dire sur le centre tout d'abord inconscient
de notre être.

En effet, si le mot esprit désigne, pour toute l'humanité
étrangère à la révélation, cette activité de l'âme humaine qui
se manifeste par une pensée librement formulée, l'Ecriture,
elle, donne à ce même mot un sens tout autre. Elle nomme
« esprit » le principe de vie qui a précédé dans l'être personnel
l'activité formulée de cet être; ce qui par conséquent
demeure dans cet être comme la racine ou le point de départ de

toute activité consciente1.

L'esprit, dans le langage de l'Ecriture, signifie donc tout
autre chose que l'intelligence, ou que la faculté que possède
l'âme de saisir, de formuler et de reproduire une idée. Aussi
bien le monde étranger à la foi scripturaire donne-t-il à cette

expression : « un homme d'esprit, » ou « un homme spirituel,

» un sens qui n'a rien de commun avec l'expression :

« un homme animé de la vie spirituelle ; » expression qui,
après être apparue dans l'Ancien Testament, désigne dans le
Nouveau ce qui est comme l'avènement et le maintien d'un
« nouvel homme » au sein de l'humanité terrestre.

Cette signification du mot « esprit » dans l'Ecriture, ressort
déjà tout entière de cette parole qu'elle est seule à proclamer:
Dieu est esprit. Le mot « esprit » désigne là nécessairement

un fait personnel essentiellement étranger aux limites que nous
imposent, à nous hommes, soit l'activité de notre corps soit
les conclusions progressives et de notre intelligence et de notre
volonté.

Pour nous en tenir à ce qui concerne l'esprit de l'homme,
il est dépeint dans l'Ecriture, la première fois où il en est fait
mention, comme « un souffle » par lequel le Créateur fait de

l'homme, qui était encore un être exclusivement terrestre,
une âme vivante**. Dieu nous est ainsi montré confirmant et
achevant le premier acte, dans lequel il ne s'était pas borné

1 Ce sens du mot « esprit » s'est conservé dans ces locutions : Telle
chose à été faite, ou dite, dans un bon, ou dans un mauvais « esprit.»

2 Gen. II, 1-3, et 1 Cor. XV, 17.



l'action de l'esprit de DIEU dans l'homme 233

« à commander à la terre de produire l'homme, » — comme
il l'avait fait pour l'apparition des animaux, — mais par
lequel « il avait formé lui-même l'homme de la poudre de la

terre. »

Dans ce « souffle » de l'Esprit, Dieu nous apparaît comme
communiquant sa « vie divine » à un être qui ne possédait

encore, grâce à une première action créatrice, qu'une «

existence terrestre. » Et cela a lieu non par un don absolu et

définitif, mais en vertu de ce qui n'est qu'une participation à

l'esprit, — en vertu d'un « souffle » de cet esprit. De plus ce
souffle n'est pas confié à l'homme lui-même, ou à sa volonté.
Il est remis « aux narines » de l'homme terrestre ; c'est-à-dire
à l'activité purement instinctive de l'existence qui seule était
encore la sienne.

Grâce à ce nouvel acte du Créateur, l'homme possède
maintenant la vie de l'esprit comme un principe de vie d'abord
insconscient. Depuis cette communication du « souffle, » ou
de « l'esprit » de Dieu, l'homme n'est plus un être exclusivement

terrestre. Son âme est devenue une âme vivante ; autant
dire que son moi est devenu le sujet d'une vie supérieure à ce

qui n'avait été en lui jusque là qu'une existence de la terre.
Tandis que l'âme, — avec son intelligence, — avait été dans
« l'homme formé de la terre, » le sujet d'une existence dont
le cœur était déjà l'organe et le corps l'instrument temporaire,
« l'esprit » est maintenant le principe dans l'homme de ce qui
doit devenir la vie même de son âme.

De là aussi ce fait que le péché, en arrêtant le développement

qui résulte pour « l'esprit » de l'homme de cette action
de l'Esprit de Dieu, laissera prendre, à la seule activité de son
intelligence, de son cœur, et même de son corps, la place
centrale que devait occuper en lui cette vie de son esprit due au
souffle, ou à l'esprit de Dieu. Au lieu de « l'homme spirituel »

qui connaît Dieu et qui connaît toutes choses en Dieu, — c'est-
à-dire au point de vue de la volonté éternelle de Dieu, —
s'établit alors en nous l'homme de l'âme, ou même parfois
l'homme du corps (ce que l'apôtre appelle « l'homme animal, »

et « l'homme charnel ») ; c'est-à-dire l'homme qui ne vit plus



234 C. MALAN

en vertu de la vie qui est celle de Dieu, mais qui subsiste grâce
à cette seule existence temporaire soit de son âme, soit même

uniquement de son corps, qu'il avait due à sa première
origine, c'est-à-dire au fait qu'il avait d'abord été formé de la

terre.
C'est pour empêcher que l'homme retourne définitivement à

cette existence de mort, — c'est pour empêcher que le souffle
de l'Esprit de Dieu en vienne à n'être plus pour lui que
l'élément d'une vie toujours plus incomprise, — c'est pour cela

que le Dieu-Sauveur viendra, par une action nouvelle de son

Esprit, ranimer, réveiller et inaugurer définitivement dans

l'homme, une vie spirituelle qui demeurera sa vie éternelle.
Aussi bien cette action nouvelle et décisive de l'Esprit n'a-t-

elle pas lieu par le moyen de la seule activité des sens terrestres

de l'homme; par ce qui ne serait chez lui que la vue
des œuvres divines, ou que l'ouïe du « témoignage » de Dieu.
L'homme actuel n'est pas atteint par une action qui n'a lieu

que dans le domaine limité de ses impressions naturelles ou de

ses propres conclusions. Il est atteint grâce à une expérience
qui, imposée au principe inconscient de sa volonté, sera
ressentie ou réfléchie par lui comme ayant déjà eu lieu au dedans
de lui. De là aussi ce fait, qu'il aura pu en repousser l'impression

sans en avoir par là-même repoussé directement et
positivement l'Auteur; tout comme il aura pu s'y soumettre, sans
être entré déjà par cela seul en un rapport personnel et volontaire

avec Lui.
C'est que cette action divine et souveraine de l'Esprit, ne

s'étant pas directement adressée avant tout aux conclusions du
sentiment ou de l'intelligence de l'homme, n'a tout d'abord
impliqué chez lui aucun acte réfléchi de sa volonté. Elle a
débuté par une expérience imposée à son « esprit, » c'est-à-dire
au principe encore inconscient de ce qui est appelé à devenir
sa vie consciente.

Seule une expérience semblable sera à même de donner sa

signification et sou importance, à tout ce qui ensuite deviendra

pour le sentiment et pour l'intelligence la preuve ou la

démonstration de la réalité présente de Dieu. Le fait est que nos



l'action de l'esprit de dieu dans l'homme 235

expériences « religieuses, » métaphysiques, ou morales ne
seront jamais, à elles seules, des preuves absolument indiscutables,

que pour autant que nous y retrouverions ce qui
aurait d'abord été une expérience imposée à la vie première
de notre être, c'est-à-dire à la vie de notre « esprit. » Quanta
notre connaissance facultative des faits sensibles (la vue de la
création et de ses merveilles), ou des faits historiques (l'ouïe
du témoignage rendu devant nous à une révélation
subséquente), tout cela n'aura pour nous de signification
religieuse, que celle qui résulterait du fait que nous y aurions
reconnu l'action d'un Dieu déjà révélé à notre « esprit » par
son Esprit. Avant que notre pensée puisse apprécier ces faits,
leur vraie signification devra nous avoir été révélée par une

expérience directe de ce que l'Ecriture appelle « la vie de notre
esprit. » Ce sera toujours en nous, dit-elle, l'homme spirituel
qui jugera de toutes choses.

On objectera peut-être à cela que, lorsqu'il s'est agi pour
nous d'une expérience facultative, comme celle que nous devons
à l'activité de nos sens et de notre intelligence, que même
alors nous pouvons distinguer entre ce qui a été en nous une
impression première et ce qui s'est ensuite formulé devant

nous grâce à notre propre observation. Cela est vrai. Mais ce

qui l'est aussi, c'est que cette impression première a déjà été

elle-même le produit en nous d'une perception propre.
Or il n'en est pas de même d'une action qui nous aurait

atteints directement dans « la vie de notre esprit, » c'est-à-dire
dans le principe encore inconscient de ce qui doit devenir en

nous « une vie spirituelle ; » dans ce qui, par conséquent, a

devancé ou précédé tout ce qui ne sera dû ensuite qu'à notre
activité propre.

Dans le fait spécial qui nous occupe, ce que nous avons
appelé « la perception première, » s'est nécessairement confondu

avec une expérience qui, parce qu'elle nous était directement
imposée, n'avait rien en elle que nous fussions en droit d'attribuer

à notre propre activité personnelle. Cette perception a
bien été alors le résultat de ce qui s'appelle en nous l'obéissance

de la foi. C'est là, dans le fond, non pas autant un acte



236 c. malan

positif, qu'un renoncement à agir. Avec cela c'est plus et autre
chose qu'une pure soumission passive. C'est bien une
obéissance, grâce à laquelle notre être lui-même est entré en un

rapport vivant avec Celui qui seul est en nous en même temps
et l'auteur et l'objet de cette obéissance.

En effet, si la croyance est une soumission de notre intelligence,

la foi est une obéissance imposée à ce qui précède au

dedans de nous l'activité consciente de cette intelligence. Elle
a affaire avec la vie même de notre « esprit, » ou avec ce qui
subsiste encore en nous comme le germe de notre « homme

spirituel. » Une observation propre, — parce qu'elle provient
d'une action personnelle, et par conséquent de ce qu'avait été

notre propre capacité d'action, — aboutira toujours à une activité

dont le caractère subjectif ne nous permettra pas d'en

regarder le résultat en nous comme un fait essentiellement

objectif.
Il n'en est pas de même de ce qui serait résulté pour nous

d'une expérience qui aurait été imposée à notre être « spirituel.

» Si, même alors, notre observation propre était ensuite

venue imprimer un caractère personnel à l'impression produite
tout d'abord par une semblable expérience, ce n'en aurait pas
moins été cette expérience qui, parce qu'elle avait devancé

notre observation, lui avait assigné son objet.
Une connaissance d'actes divins ne sera donc pour nous une

révélation de Dieu lui-même, que pour autant que nous
posséderions déjà au dedans de nous, — en dehors et au-dessus
de la sphère de notre activité propre, c'est-à-dire grâce à une
expérience produite en notre « être spirituel » par l'Esprit
de Dieu, — la connaissance directe de Celui dont ces faits
seraient alors la manifestation historique devant notre pensée.
Cela revient à dire que « le témoignage de Dieu » n'est accessible

à notre intelligence que pour autant que notre « esprit, »

c'est-à-dire que notre « être spirituel, » a déjà été l'objet d'une
action de l'Esprit de Dieu, propre à nous faire recevoir et saisir

Dieu lui-même dans ce « témoignage1. »

1 Nous reconnaissons lit-dedans ce dont l'apôtre des gentils parle comme
du mystère révélépar l'Esprit. Eph. Ill, 5; Rom. XVI, 25; Col. I, S, 27.



l'action de l'esprit de dieu dans l'homme 237

Non pas que cette action intérieure de l'Esprit puisse jamais
remplacer en nous la connaissance du « témoignage » que ce
même Esprit a donné un jour au monde par le ministère
« d'hommes de Dieu spéciaux1. » L'action de l'Esprit, ne nous
atteignant pas directement dans l'activité progressive qui est
actuellement encore la nôtre, ne saurait prendre la place d'une
connaissance qui résulte en nous de cette activité. Avec cela

ce sera toujours l'action de l'Esprit de Dieu sur notre « esprit, »

qui réveillera, dirigera et développera notre activité personnelle.

Prétendre vouloir ignorer les moyens historiques
employés dans ce but par cet Esprit céleste, serait risquer de

mettre à la place de la fidélité journalière de notre activité
réfléchie, ce qui ne serait plus en nous qu'une impression
toujours semblable à elle-même, et inutile par conséquent à

l'évolution progressive de notre vie actuelle. La réflexion, qui doit
à cette heure dicter, maintenir et diriger notre activité
personnelle, aurait alors fait place en nous à une sensation
passive, prétendue religieuse, laquelle, étant vague et sans
influence sur notre volonté, demeurerait privée de toute valeur
pratique ou réelle pour notre activité.

L'Ecriture tout entière nous appelle à faire la différence
entre deux significations du mot croyant. L'une désigne
l'acceptation par la seule pensée de la vérité historique d'un fait,
tandis que l'autre signifie l'obéissance du cœur à une action
de Dieu en nous. Il se peut, en effet, que nous nous donnions,
et qu'on nous donne, le nom de « croyants, » uniquement parce
que nous admettons passivement la vérité d'une « tradition
religieuse. » Une semblable admission cependant demeurera
inutile pour le principe vivant de notre volonté, aussi longtemps
qu'elle n'aurait pas été reçue, et tout d'abord vivifiée par cette
obéissance de la foi que l'Esprit de Dieu dicte seul à notre
cœur. Ce n'est pas de la seule croyance, c'est bien de cette

foi qu'un des apôtres n'a pas hésité à dire : que l'Esprit nous
a scellés pour le jour de la rédemption2; tandis qu'un autre

1 C'est ainsi qu'il faut comprendre l'expression : « de saints hommes
de Dieu. » 2 Pierre I, 21.

2 Eph. IV, 30.



238 C. MALAN

va jusqu'à nous rappeler que nous connaissons à ceci que nous
demeurons en Lui et Lui en nous, qu'il nous a donné de son

Esprit1.
Si donc le témoignage de l'Ecriture nous a d'abord été

donné, puis s'il nous est devenu indispensable, comme l'objet
de notre croyance religieuse, il ne méritera cependant de

s'appeler pour notre foi « la parole de Dieu, » que pour autant que
ce témoignage, « dicté par l'Esprit, » aura suscité au dedans

de nous l'obéissance de notre cœur au Dieu dont il témoigne
devant nous.

Il faut par conséquent nous souvenir que, si le principe de

notre vie éternelle nous a été donné par l'Esprit, ce principe
devra encore, parce que nous sommes à cette heure des êtres

formés de la terre, être maintenu et développé en nous par
une nouvelle action de cet Esprit, qui seule pourra nous
remettre en pleine possession de ce qui constitue notre vie.

— Disons encore un mot, en terminant, sur les conclusions

pratiques qui découlent des faits que nous avons essayé de

rappeler.
Ce qui en résulte avant tout pour nous, c'est un respect

toujours plus attentif pour la présence au dedans de nous de ce

germe de vie spirituelle qui a été déposé dans notre âme par
le Créateur de notre être. Cela seul nous portera à éviter
soigneusement ce qui, dans notre activité journalière, tendrait à

en arrêter ou même déjà à en gêner le développement. Cela

nous fera donc veiller sur l'activité actuelle et de notre pensée

et de notre volonté. Nous nous appliquerons spécialement à

repousser ce qui pourrait susciter en nous cette assurance
orgueilleuse de la pensée propre qui, dans ce qui touche à l'objet
de notre foi religieuse, s'appellerait soit du dogmatisme
rationaliste, soit du dogmatisme traditionnel ou « orthodoxe. » Nous

abstenant de « la phrase pieuse, » nous nous tiendrons
toujours plus éloignés de ce « bavardage religieux, » (de tous les

bavardages le plus fatigant!) pour la même raison pour laquelle
nous nous refuserions à entendre, sur le compte d'une mère que

1 1 Jean IV, 13.



l'action de l'esprit de dieu dans l'homme 239

nous ne posséderions plus qu'en Dieu, ce qui ne serait que des

phrases, fussent-elles les plus louangeuses.
Quant aux mouvements de notre volonté, il va sans dire que

ce respect pour l'œuvre que Dieu a inaugurée au dedans de

nous, nous enlèvera nécessairement à tous les entraînements
de la vie charnelle qui est encore la nôtre ; que nous nous
efforcerons bien plutôt de ressaisir toujours de nouveau cette
vie spirituelle, qui seule répond aux besoins imprimés par Dieu
lui-même à l'instinct central de notre être.

Et nous ferons plus encore! Demandant chaque jour plus
ardemment « à notre Père céleste le don de son Esprit, » nous

nous rendrons toujours plus attentifs au témoignage que cet

Esprit nous a donné de la présence vivante et de l'œuvre
actuelle de notre Dieu ; tout spécialemant au témoignage de

ce salut par lequel ce Dieu a voulu nous rendre l'accès à une
vie dont il avait déjà déposé en nous le germe, — à une vie
éternelle avec Lui, dont il est venu Lui-même nous rouvrir le
chemin dans la victoire remportée sous nos yeux sur la mort
qui nous tient encore enserrés.

N'oublions jamais qu'il y a, en dehors et au-dessus du

monde visible qui est encore le nôtre, le monde invisible de

« l'esprit; » dont le Souverain est « le Dieu qui est esprit. »

Dans ce monde invisible naît et se développe la multitude des

« esprits » demeurés fidèles à ce Dieu, ou que son Esprit y a

rassemblés après les avoir régénérés. Pour nous, hommes qui
maintenant sommes mortels au sein d'un univers temporaire
et transitoire (où persiste l'Esprit révolté et tentateur avec

ceux qui le suivent), ce monde supérieur nous est révélé

comme la patrie dont nous devons arriver à nous sentir exilés.
Ceux de nous dont la foi a saisi la réalité sainte et éternelle de

ce monde-là, finiront par atteindre à ce qui devient déjà chaque

jour plus ici-bas le but de leur espérance. Et cette espérance

nous la devrons aussi chaque jour plus, au témoignage rendu
devant nous, et maintenu au dedans de nous, par cet Esprit
éternel qui déjà à cette heure vient éclairer et vivifier notre
« esprit. »


	L'action de l'esprit de dieu dans l'homme : seule source pour l'homme de la vie et par là-même de la vérité religieuse

