Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: L'action de I'esprit de dieu dans I'homme : seule source pour 'homme
de la vie et par la-méme de la vérité religieuse

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ACTION DE L’ESPRIT DE DIEU DANS L’HOMME

seule source pour ’homme de la vie
et par li-méme de la vérité religieuse

PAR

C. MALAN

La religion étant, le mot le dit, le rapport par lequel Dieu
nous relie &4 Lui, il en résulte que, de notre coté, la foi &
Pexistence de Dieu sera le point de départ de tout ce qui sera
une vérité religieuse. Demandons-nous donc avant tout sur
quoi repose en nous une semblable foi ?

On allégue d’ordinaire deux preuves de l'existence de Dieu,
Pune subjective, qui est la preuve métaphysique et morale;
Pautre objective, qui découle et de la vue du fait de la créa-
tion et du témoignage rendu devant nous & une action histo-
rique de Dieu qui est comme la conséquence et le maintien de
Pacte créateur.

Ces deux preuves cependant n’existent pour ncus qu'en
vertu de notre observation; la premiére par l'observation des
faits intérieurs de notre étre, la seconde par celle de faits qui
nous sont extérieurs. Les premiers de ces faits, — les faits in-
térieurs, — sont accessibles i notre observation grice a l'ac-
tivité soit de notre intelligence soit de la réflexion en nous de
notre vie morale. Quant aux faits extérieurs, nous y discer-
nons tout d’abord le résultat d’une action premiére ou sou-
veraine, puis celui d’une action subséquente; 'une et 'au-
tre de ces actions étant ressenties comme la manifestation
d’'une volonté supréme, c’est-a-dire de la volonté divine.



230 C. MALAN

Si nous nous en tenons a cela seul, ce qui en résultera pour
nous ne sera p'ourtant jamais que la libre acceptation par notre
pensée de la vérité intellectuelle de I’existence de Dieu; et cela
grace & deux conclusions de notre intelligence dont aucune ne
nous aura mis en un rapport direct avec Dieu lui-méme, ou
avec la réalité vivante de Dieu.

Aussi bien la vraie preuve de 'existence de Dieu ne découle-
t-elle pas pour I'homme de ce qu’il aurait conclu lui-méme de
son observation. Une semblable preuve résultera nécessaire
ment non pas de ce qui serait pour sa pensée une vérité, mais
de ce qui aura été en lui I'avénement, ou l'expérience, d’un
fatt de vie. Ce sera donc chez lui le résultat, non pas d’une
expérience due a4 son activité personnelle mais d’'une expé-
rience qui lui aurait été imposée, de I'expérience d’une action
dont il aurait été lui-méme I’objet.

C’est 12 I’expérience dont Kant & mis en lumiére le résultat
dans ce qu’il a nommé Uimpéralif catégorique, mais dont il
ne s’est pas appliqué 4 analyser la genése. — Bornons-nous ici
a dire que cette expérience ayant eu lieu dans cet homme inté-
rieur qui represente en nous la vie encore instinctive de notre
étre moral, elle ne saurait étre ressentie que lorsque nous
Paurons réfléchie comme nous ayant été imposée. Nous nous
trouvons réellement alors en présence du résultat en nous
d’'une action due & une volonté personnelle supérieure i la
notre, et d’'une volonté qui a eu pour objet le principe encore
Inconscient de notre volonté.

Tel étant le cas, la conviction de I'existence de Dieu ne sau-
rait étre en nous une conclusion de notre pensée. Ce sera une
révélation due & une action ressentie par nous comme pre-
mieére, absolue et supréme; comme une action a laquelle se
sent soumis notre étre lui-méme; autant dire comme une
action de Dieu sur nous. L’expérience d’une semblable action
a été en nous wun fait de vie, avant de devenir devant notre
pensée une vérité.

Sans doute si nous avons négligé, ou méme repoussé cette
action, il ensera résulté pour nous non pas le sentiment d’une
expérience imposée, mais bien uniquement ce qui ne de-



L’ACTION DE L’ESPRIT DE DIEU DANS L’'HOMME 231

meurerait alors devant nous qu’un simple fait. Ce sera alors
en nous le point de départ du panthéisme. Si nous nous
sommes contentés de ressentir cette action comme I'ex-
périence faite une fois pour toutes d’'un acte historique, cela
nous conduira forcément au déisme. Ce n'est que pour autant
que nous aurons ressenti dans cette expérience une action vi-
vante et maintenue, que nous nous verrons placés devant ce
qui s’appellera pour nous le théisme, c’est-d-dire devant
ce qui aura inauguré en nous une expérience religieuse.

Dans ce dernier cas en effet nous nous sommes sentis soumis
4 une action qui implique la présence en nous de son auteur,
avant méme l'apparition au dedans de notre pensée réfléchie.
C’est dire que la réflexion d’'une semblable expérience n’aura
ensuite rien a faire avec 'acceptation délibérée d’une « vérité
dogmatique » concernant Dieu. Directement ressentie par notre
étre lui-méme, 'expérience dont il s’agit ne sera pas tout d’a-
bord la connaissance intellectuelle d’un fait divin — connais-
sance qui du reste est pour nous chose impossible. Ce sera
une expérience que nous aurons ressentie, et que nous conti-
nuerons a ressentir, comme ayant précédé en nous l'éveil de
notre pensée réfléchie. Pour employer les termes spéciaux de
I’'Evangile, ce sera pour nous le résultat d’une action de U'E's-
prit de Dieu sur notre esprit. Considérons de plus prés le sens
de cette affirmation.

Si c’est par la parole humaine de ceux qui se présentent
comme « ses témoins, » que Dieu a affirmé devant nous son
action historique, cette parole ne nous a mis en un rapport
direct avec Lui, que pour autant qu’elle est devenue ’occasion
en nous d’'une expérience qu’il a fait faire Lui-méme au prin-
cipe encore inconscient de notre volonté. Or telle chose n’a
pu avoir lieu que grice 4 une action de ce méme Esprit de
Dieu dont ces témoins demeurent devant nous les organes.
Attendre la connaissance de Dieu d’'une parole purement hu-
maine témoignant de Lui devant nous, serait avoir pris pour
une connaissance directe de Dieu, notre propre acceptation
d’une vérité intellectuelle concernant Dieu. Ce serait avoir at-
tribué A l'activité de notre intelligence, ce qui ne saurait étre



232 C. MALAN

que le résultat d’une action directe de Dieu lui-méme sur notre
« esprit, » c’est-a-dire sur le centre tout d’abord inconscient
de notre étre.

En effet, si le mot esprit désigne, pour toute I'humanité
étrangére 4 la révélation, cette activité de "dme humaine qui
se manifeste par une pensée librement formulée, I'Ecriture,
elle, donne 3 ce méme mot un sens tout autre. Elle nomme
« esprit» le principe de vie qui a précédé dans I’étre personnel
Pactivité formulée de cet étre; ce qui par conséquent de-
meure dans cet étre comme la racine ou le point de départ de
toute activité consciente?.

L’esprit, dans le langage de PEcriture, signifie donc tout
autre chose que lintelligence, ou que la faculté que posséde
I’dme de saisir, de formuler et de reproduire une idée. Aussi
bien le monde étranger & la foi scripturaire donne-t-il & cette
expression : « un homme d’esprit, » ou « un homme spiri-
tuel, » un sens qui n’a rien de commun avec l’expression :
« un homme animé de la vie spirituelle ; » expression qui,
aprés étre apparue dans ’Ancien Testament, désigne dans le
Nouveau ce qui est comme l'avénement et le maintien d’'un
« nouvel homme » au sein de ’humanité terrestre.

Cette signification du mot « esprit » dans I’Ecriture, ressort
déja tout entiere de cette parole qu’elle est seule & proclamer :
Diew est esprit. Le mot « esprit » désigne 14 nécessairement
un fait personnel essentiellement étranger aux limites que nous
imposent, 4 nous hommes, soit lactivité de notre corps soit
les conclusions progressives et de notre intelligence et de notre
volonté.

Pour nous en tenir & ce qui concerne 'esprit de 'homme,
il est dépeint dans I’Ecriture, la premiére fois o1 il en est fait
mention, comme « un souffle » par lequel le Créateur fait de
I'homme, qui était encore un étre exclusivement terrestre,
une dme vivante2. Dien nous est ainsi montré confirmant et
achevant le premier acte, dans lequel il ne s’était pas borné

1 Ce sens du mot « esprit » s’est conservé dans ces locutions: Telle
chose & été faite, ou dite, dans un bon, ou dans un mauvais « esprit.»
2 Gen. II, 1-3, et 1 Cor. XV, 17.



L’ACTION DE L’ESPRIT DE DIEU DANS L’HOMME 233

« & commander & la terre de produire I'homme, » — comme
il Pavait fait pour l'apparition des animaux, — mais par
lequel « il avait formé lui-méme I’hnomme de la poudre de la
terre. »

Dans ce « souffle » de I’Esprit, Dieu nous apparait comme
communiquant sa « vie divine » & un étre qui ne possédait
encore, griace & une premiére action créatrice, qu’une « exis-
tence terrestre. » Et cela a lieu non par un don absolu et dé-
finitif, mais en vertu de ce qui n’est qu’une participation &
Pesprit, — en vertu d’un « souffle » de cet esprit. De plus ce
souffle n’est pas confié & ’homme lui-méme, ou & sa volonté.
Il est remis « aux narines » de ’homme terrestre ; c’est-a-dire
a4 l'activilé purement instinctive de 'existence qui seule était
encore la sienne.

Grace & ce nouvel acte du Créateur, 'homme posséde main-
tenant la vie de l'esprit comme un principe de vie d’abord
insconscient. Depuis cette communication du « souffle, » ou
de « I’esprit » de Dieu, 'homme n’est plus un étre exclusive-
ment terrestre. Son ame est devenue une dme vivante ; autant
dire que son moi est devenu le sujet d’une vie supérieure & ce
qui n’avait été en lui jusque 14 qu’une existence de la terre.
Tandis que I"dme, — avec son intelligence, — avait été dans
« ’homme formé de la terre, » le sujet d’une existence dont
le coeur était déja 'organe et le corps 'instrument temporaire,
« I’esprit » est maintenant le principe dans ’homme de ce qui
doit devenir la vie méme de son dme.

De 14 aussi ce fait que le péché, en arrétant le développe-
ment qui résulte pour « I'esprit » de '’homme de cette action
de 'Esprit de Dieu, laissera prendre, a la seule activité de son
intelligence, de son cceur, et méme de son corps, la place cen-
trale que devait occuper en lui cette vie de son esprit due au
souffle, ou & I'esprit de Dieu. Au lieu de « I’homme spirituel »
qui connait Dieu et qui connait toutes choses en Dieu, — ¢’est-
a-dire au point de vue de la volonté éternelle de Dieu, — s’é-
tablit alors en nous I'homme de U'dme, ou méme parfois
Phomme du corps (ce que 'apdtre appelle « 'homme animal, »
et « ’homme charnel ») ; ¢’est-a-dire ’homme qui ne vit plus



234 C. MALAN

en vertu de la vie qui est celle de Dieu, mais qui subsiste grace
4 cette seule existence temporaire soit de son 4me, soit méme
uniquement de son corps, qu’il avait due & sa premiére ori-
gine, c’est-a-dire au fait qu’il avait d’abord été formé de la
terre.

C’est pour empécher que 'homme retourne définitivement &
cette existence de mort, — c’est pour empécher que le souffle
de I’Esprit de Dieu en vienne & n’étre plus pour lui que I'éié-
ment d’une vie toujours plus incomprise, — c’est pour cela
que le Dieu-Sauveur viendra, par une action nouvelle de son
Esprit, ranimer, réveiller et inaugurer définitivement dans
I’homme, une vie spirituelle qui demeurera sa vie éternelle.

Aussi bien cette action nouvelle et décisive de I’Esprit n’a-t-
elle pas lieu par le moyen de la seule activité des sens terres-
tres de ’homme; par ce qui ne serait chez lui que la vue
des ceuvres divines, ou que louie du « témoignage » de Dieu.
L’homme actuel n’est pas atteint par une action qui n’a lieu
que dans le domaine limité de ses impressions naturelles ou de
ses propres conclusions. Il est atteint grice & une expérience
qui, imposée au principe inconscient de sa volonté, sera res-
sentie ou réfléchie par lui comme ayant déja eu lieu au dedans
de lui. De 14 aussi ce fait, qu’il aura pu en repousser I'impres-
sion sans en avoir par la-méme repoussé directement et posi-
tivement I’Auteur ; tout comme il aura pu s’y soumettre, sans
étre entré déja par cela seul en un rapport personnel et volon-
taire avec Lui.

C’est que cette action divine et souveraine de I’Esprit, ne
s’étant pas directement adressée avant tout aux conclusions du
sentiment ou de lintelligence de I'’homme, n’a tout d’abord
impliqué chez lui aucun acte réfléchi de sa volonté. Elle a dé-
buté par une expérience imposée a son « esprit, » c’est-a-dire
au principe encore inconscient de ce qui est appelé & devenir
sa vie consciente.

Seule une expérience semblable sera & méme de donner sa
signification et son importance, & tout ce qui ensuite deviendra
pour le sentiment et pour lintelligence la preuve ou la dé-
monstration de la réalité présente de Dieu. Le fait est que nos



L’ACTION DE L'ESPRIT DE DIEU DANS L’HOMME 235

expériences « religieuses, » métaphysiques, ou morales ne se-
ront jamais, & elles seules, des preuves absolument indiscu-
tables, que pour autant que nous y retrouverions ce qui
aurait d’abord été une expérience imposée a la vie premiére
de notre étre, c’est-a-dire a la vie de notre « esprit. » Quant &
notre connaissance facultative des faits sensibles (la vue de la
création et de ses merveilles), ou des faits historiques (I'ouie
du témoignage rendu devant nous & une révélation subsé-
quente), tout cela n’aura pour nous de signification reli-
gieuse, que celle qui résulterait du fait que nous y aurions
reconnu l'action d’'un Dieu déja révélé & notre « espril » par
son Esprit. Avant que notre pensée puisse apprécier ces faits,
leur vraie signification devra nous avoir été révélée par une
expérience directe de ce que I’Ecriture appelle « la vie de notre
esprit. » Ce sera toujours en nous, dit-elle, 'homme spirituel
qui jugera de toutes choses.

On objectera peut-étre & cela que, lorsqu’il s’est agi pour
nous d'une expérience facultative, comme celle que nous devons
a l'activité de nos sens et de notre intelligence, que méme
alors nous pouvons distinguer entre ce qui a été en nous une
impression premieére et ce qui s’est ensuite formulé devant
nous grice a notre propre observation. Cela est vrai. Mais ce
qui I'est aussi, ¢’est que cette impression premiére a déja été
elle-méme le produit en nous d’'une perception propre.

Or il n’en est pas de méme d’'une action qui nous aurait at-
teints directement dans « la vie de notre esprit, » c’est-a-dire
dans le principe encore inconscient de ce qui doit devenir en
nous « une vie spirituelle ; » dans ce qui, par conséquent, a
devancé ou précédé tout ce qui ne sera di ensuite qu’a notre
activité propre.

Dans le fait spécial qui nous occupe, ce que nous avons ap-
pelé « la perception premiére, » s’est nécessairement confondu
avec une expérience qui, parce qu’elle nous était directement
imposée, n’avait rien en elle que nous fussions en droit d’attri-
buer & notre propre activité personnelle. Cette perception a
bien été alors le résultat de ce qui s’appelle en nous 1'obéis-
sance de la foi. C’est 14, dans le fond, non pas autant un acte



236 C. MALAN

positif, qu'un renoncement & agir. Avec cela c’est plus et autre
chose qu’une pure soumission passive, C’est bien une obéis-
sance, grace 3 laquelle notre étre lui-méme est entré en un
rapport vivant avec Celui qui seul est en nous en méme temps
et 'auteur et 'objet de cette obéissance.

En effet, si la croyance est une sownission de notre intelli-
gence, la foi est une obdissance imposée & ce qui précéde au
dedans de nous l'activité consciente de cette intelligence. Elle
a affaire avec la vie méme de notre « esprit, » ou avec ce qui
subsiste encore en nous comme le germe de notre « homme
spirituel. » Une observation propre, — parce qu’elle provient
d’une action personnelle, et par conséquent de ce qu’avait été
notre propre capacité d’action, — aboutira toujours & une acti-
vité dont le caractére subjectif ne nous permettra pas d’en
regarder le résultat en nous comme un fait essentiellement
objectif.

Il n’en est pas de méme de ce qui serait résulté pour nous
d’une expérience qui aurait été-imposée a notre étre « spiri-
tuel. » Si, méme alors, notre observation propre était ensuite
venue imprimer un caractere personnel a I'impression produite
tout d’abord par une semblable expérience, ce n’en aurait pas
moins été cette expérience qui, parce qu’elle avait devanceé
notre observation, lui avait assigné son objet.

Une connaissance d’actes divins ne sera donc pour nous une
révélation de Dieu lui-méme, que pour autant que nous pos-
séderions déja au dedans de nous, — en dehors et au-dessus
de la sphére de nolre activité propre, c’est-a-dire grice 4 une
experience produite en notre « étre spirituel » par I'Esprit
de Dieu, — la connaissance directe de Celui dont ces fzits se-
raient alors la manifestation historique devant notre pensée.
Cela revient a dire que « le témoignage de Dieu » n’est acces-
sible & notre intelligence que pour autant que notre « esprit, »
c’est-a-dire que notre « étre spirituel, » a déja été I'objet d’une
action de I’Esprit de Dieu, propre a nous faire recevoir et sai-
sir Dieu lui-méme dans ce « témoignage?!. »

1 Nous reconnaissons lii-dedans ce dont I’apdtre des gentils parle comme
du mystére révélé par U'Esprit. Eph. 111, 5; Rom. XVI, 25; Col. 1, 26, 27.



L’ACTION DE L’ESPRIT DE DIEU DANS L’HOMME 237

Non pas que cette action intérieure de ’Esprit puisse jamais
remplacer en nous la connaissance du « témoignage » que ce
méme Esprit a donné un jour au monde par le ministére
« d’hommes de Dieu spéciaux . » L’action de I’Esprit, ne nous
atteignant pas directement dans l'activité progressive qui est
actuellement encore la nodtre, ne saurait prendre la place d’une
connaissance qui résulte en nous de cette activité. Avec cela
ce sera toujours 'action de I’Esprit de Dieu sur notre « esprit, »
qui réveillera, dirigera et développera notre activité person-
nelle. Prétendre vouloir ignorer les moyens historiques em-
ployés dans ce but par cet Esprit céleste, serait risquer de
mettre & la place de la fidélité journaliére de notre activité
réfléchie, ce qui ne serait plus en nous qu’une impression tou-
jours semblable a elle-méme, et inutile par conséquent & I'évo-
lution progressive de notre vie actuelle. La réflexion, qui doit
a cette heure dicter, maintenir et diriger notre activité per-
sonnelle, aurait alors fait place en nous & une sensation pas-
sive, prétendue religieuse, laquelle, étant vague et sans in-
fluence sur notre volonté, demeurerait privée de toute valeur
pratique ou réelle pour notre activité.

L’Ecriture tout entiére nous appelle a faire la différence
entre deux significations du mot croyant. L’une désigne l'ac-
ceptation par la seule pensée de la vérité historique d’un fait,
tandis que I'autre signifie I'obéissance du cceur & une action
de Dieu en nous. Il se peut, en effet, que nous nous donnions,
el gqu’on nous donne, le nom de « croyants, » uniquement parce
que nous admettons passivement la vérité d’une « tradition
religieuse. » Une semblable admission cependant demeurera
inutile pour le principe vivant de notre volonté, aussi longtemps
qu’elle n’aurait pas été regue, et tout d’abord vivifiée par cette
obéissance de la foi que I'Esprit de Dieu dicte seul & notre
ceeur. Ce n’est pas de la seule croyance, c'est bien de cette
fot qu’un des apotres n’a pas hésité a dire : que UEsprit nous
a scellés pour le jour de la rédemption 2; tandis qu'un autre

1 Cest ainsi qu'il faut comprendre l’expression : « de sainfs hommes

de Dieu. » 2 Pierre I, 21.
2 Eph. 1V, 30.



238 G. MALAN

va jusqu’a nous rappeler que nous connaissons a ceci que nous
demeurons en Lut et Lui en nous, qu’il nous a donné de son
Espriti.

Si donc le témoignage de I'Ecriture nous a d’abord été
donné, puis s’il nous est devenu indispensable, comme I’objet
de notre croyance religieuse, il ne méritera cependant de s’ap-
peler pour notre foi « la parole de Dieu, » que pour autant que
ce témoignage, « dicté par I’Esprit, » aura suscité au dedans
de nous 'obéissance de notre ceeur au Dieu dont il témoigne
devant nous.

Il faut par conséquent nous souvenir que, si le principe de
notre vie éternelle nous a été donné par I'Esprit, ce principe
devra encore, parce que nous sommes a cette heure des étres
formés de la terre, étre maintenu et développé en nous par
une nouvelle action de cet Esprit, qui seule pourra nous re-
mettre en pleine possession de ce qui constitue notre vie.

— Disons encore un mot, en terminant, sur les conclusions
pratiques qui découlent des feits que nous avons essayé de
rappeler.

Ce qui en résulte avant tout pour nous, ¢’est un respect tou-
jours plus attentif pour la présence au dedans de nous de ce
germe de vie spirituelle qui a été déposé dans notre d4me par
le Créateur de notre étre. Cela seul nous portera a éviter soi-
gneusement ce qui, dans notre activité journaliére, tendrait &
en arréter ou méme déjd 4 en géner le développement. Cela
nous fera donc veiller sur I'activité actuelle et de nolre pensée
et de notre volonté. Nous nous appliquerons spécialement 2
repousser ce qui pourrait susciter en nous cette assurance or-
gueilleuse de la pensée propre qui, dans ce qui touche a 'objet
de notre foi religieuse, s’appellerait soit du dogmatisme ratio-
naliste, soit du dogmatisme traditionnel ou « orthodoxe. » Nous
abstenant de « la phrase pieuse, » nous nous tiendrons tou-
jours plus éloignés de ce « bavardage religieux, » (de tous les
bavardages le plus fatigant!) pour la méme raison pour laquelle
nous nous refuserions 4 entendre, sur le compte d’'une mere que

11 Jean IV, 13.



L’ACTION DE L’ESPRIT DE DIEU DANS L’HOMME 239

nous ne posséderions plusqu’en Dieu, ce qui ne serait que des
phrases, fussent-elles les plus louangeuses.

Quant aux mouvements de notre volonté, il va sans dire que
ce respect pour I'ceuvre que Dieu a inaugurée au dedans de
nous, nous enlévera nécessairement & tous les entrainements
de la vie charnelle qui est encore la nbtre; que nous nous
efforcerons bien plutdt de ressaisir toujours de nouveau cette
vie spirituelle, qui seule répond aux besoins imprimés par Dieu
lui-méme i linstinct central de notre étre.

Et nous ferons plus encore! Demandant chaque jour plus
ardemment « & notre Pére céleste le don de son Esprit, » nous
nous rendrous toujours plus attentifs au témoignage que cet
Esprit nous a donné de la présence vivante et de I'ceuvre ac-
tuelle de notre Dieu; toult spécialemant an témoignage de
ce salut par lequel ce Dieu a voulu nous rendre l'accés & une
vie dont il avait déja déposé en nous le germe, — & une vie
éternelle avec Lui, dont il est venu Lui-méme nous rouvrir le
chemin dans la victoire remportée sous nos yeux sur la mort
qui nous tient encore enserres.

N’oublions jamais qu’il y a, en dehors et au-dessus du
monde visible qui est encore le noétre, le monde invisible de
« 'esprit; » dont le Souverain est « le Dien qui est esprit. »
Dans ce monde invisible nait et se développe la multitude des
« esprits » demeurés fidéles & ce Dieu, ou que son Esprit y a
rassemblés aprés les avoir régénérés. Pour nous, hommes qui
maintenant sommes mortels au sein d’'un univers temporaire
et transitoire (ou persiste I'Esprit révolté et tentateur avec
ceux qui le suivent), ce monde supérieur nous est révélé
comme la patrie dont nous devons arriver & nous sentir exilés.
Ceux de nous dont la foi a saisi la réalité sainte et éternelle de
ce monde-la, finiront par atteindre & ce qui devient déja chaque
jour plus ici-bas le but de leur espérance. Et cette espérance
nous la devrons aussi chaque jour plus, au témoignage rendu
devant noas, et maintenu au dedans de nous, par cet Esprit
éternel qui déja a cette heure vient éclairer et vivifier notre
« esprif. »




	L'action de l'esprit de dieu dans l'homme : seule source pour l'homme de la vie et par là-même de la vérité religieuse

