Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Jésus-Christ, d'aprés la foi qu'il réclame : étude christologique [suite]
Autor: Thomas, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

J ESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QUIL RECLAME
ETUDE CHRISTOLOGIQUE !

PAR

LOUIS THOMAS

B. Probléeme de I'Incarnation.

15. Sila déchéance de 'humanité se rattachait & son premier
pére, comme un fleuve 4 sa source, le relévement de 'huma-
nité eut aussi un commencement d’'une incalculable portée, en
Jésus-Christ, le vrai chef d’'une humanité nouvelle ou de I’hu-
manité renouvelée, le dernier Adam, (6 #ryaro; A33y), le second
homme (o deirepos dvfpwmog), comme l'appelle saint Paul (1 Cor.
XV, 45, 47). Ailleurs (Rom. V, 14), le premier homme est
représenté par le méme apdire comme une image anticipée,
« un type » de celui qui devait venir ou plutot de « ’Adam qui
devait venir » (5; ggTe TOTOC TOU yé)\lovra;). Le paralléle de P'in-
fluence respective des deux Adam sur I’humanité est large-
ment décrit dans Rom. V, 12-21. L’histoire entiére, passée et
future de I'’humanité, y est divisée en deux périodes séparées
par 'apparition du Seigneur : la premiére, caractérisée par le
régne de la mort et du péché ; la seconde, marquée par le
régne de la justice et de la vie pour tous ceux qu'unit une foi
vivante au Rédempteur.

16. Jésus fut réellement et pleinement hornme. Rien ne lui
manqua de ce qui constitue la nature humaine, pour le corps
et pour ’ame. Cela ressort de partout dans nos Evangiles, et

' Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1895,
p- 46.



JESUS-CHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 123

maintes déclarations apostoliques l’attestent expressément.
Mais on peut d’autant plus se dispenser d’insisler sur cette
humanité du Seigneur que jamais peut-étre elle n’a été aussi
Lien relevée que dans notre siécle et par les écoles théolo-
giques les plus diverses.

17. Si réelle que fit 'humanité de Christ, elle ne fut point
cependant identique a la notre ; aussi saint Paul dit-il que Dieu
a envoyeé « son propre Fils en ressemblance de chair de péché »
(Rom. VIII, 3. & ouowbpart capxds apapriag). Jésus n’eut point
comme nous une « chair de péché. » Il eut une chair comme
la ndtre, mais primitivement exempte de 'influence du péché,
et cette différence de nature se raltache 4 une différence
d’origine.

Il n’eut point de pére selon la chair, une action miraculeuse
de Dieu dans le sein de Marie ayant remplacé le concours
ordinaire d’'un pére humain.

Cette intervention miraculeuse est formellement attestée
dans nos saints Livres. Elle fut annoncée séparément 4 Marie
et & Joseph, acceptée par eux (Luc I, 26-38; Mat. I, 18-25), et
le titre de Fils de Dieu fut rattaché par 'ange Gabriel & cette
intervention. « L’Esprit saint viendra sur toi, dit-il & Marie
(Luc I, 35), et la puissance du Trés-Haut te couvrira de son
ombre. C’est pourquoi I'étre saint qui sera engendré sera
appelé Fils de Dieu. »

Si le second Evangile ne renferme aucun récit de ce genre,
c’est parce (u’il commence par la prédication du Précurseur, et
d’ailleurs, comme le remarquent Bleek et Godet, ne rappelle-t-
il pas la naissance miraculeuse de Jésus en le désignant dés
le début comme Fils de Dieu? Bleek observe aussi que, tandis
que d’aprés Mat. XI1II, 55, les habitants de Nazareth disaient :
« N'est-ce pas le fils du charpentier? » Marc VI, 3 leur fait
dire : « N’est-ce pas le charpentier, le fils de Marie... ?» Un
scrupule religieux semble avoir empéché I’évangéliste de dé-
signer Jésus, méme dans la bouche de Juifs incrédules,
comme fils de Joseph.

La naissance surnaturelle de Jésus n’est encore expressé-
ment indiquée ni par Paul, ni par Jean, mais elle est en com-



124 L. THOMAS

pléte harmonie avec toutes les déclarations du Seigneur et des
apotres sur son envoi par le Pére céleste, sur sa préexistence
dans le ciel comme Fils ou comme Parole. Elle est la présup-
position nécessaire de la sainteté absolue du Seigneur comme
homme, sainteté si hautement proclamée par tout le Nouveau
Testament. Cela ressort surtout soit de la doctrine de Jean
sur la corruption du monde (1 Jean V, 19) et sur la nécessité
d’une noavelle naissance pour devenir enfant de Dieu et pour
entrer dans son royaume (1 Jean V, 1; Jean I, 12; cp. III, 3-6),
soit de I'enseignement de Paul sur la transmission du péché et
de la mort dans ’humanité déchue, et sur le paralléle des deux
Adam (Rom. V, 12-21. Cp. 1 Cor. XV, 21, 22, 45-47).

Il y eut sans doate une influence miraculeuse dans les nais-
sances d’Isaac et de Jean-Baptiste (Gen. XVIII, 10-14; Rom. IV,
18-21. Luc I, 7...). Mais elle fut tout autre que pour la nais-
sance e Jésus. Celle-ci, abstraction faite de l'origine du pre-
mier couple, fut la seule ou manqua le concours paternel
humain. Elle ne saurait étre comparée qu’a la création d’Adam.
Aussi Luc appelle-t-il Adam fils de Dieu, de méme que le Sei-
gneur (Luc III, 38). Et comme Dieu forma le corps d’Adam de
la poudre de la terre avant de souffler dans ses narines une
respiration de vie (Gen. II, 7), il ne créa pas simplement le
corps de Jésus, mais il le forma dans un sein maternel. Ainsi
se réalisa, dit F. Godet (Evangile selon saint Lue, I, p. 47),
«la connexion organique qui devait exister entre le chef de
’humanité nouvelle et I’humanité ancienne. »

Pour accomplir son ceuvre rédemptrice, Jésus devait appar-
tenir & notre huinanite, et cependant il devait débuter dans la
vie par une innocence analogue & celle d’Adam et d’Eve, afin
de pouvoir triompher ol ils avaient succombé, et transformer
librement son innocence en sainteté. Aussi naquit-il de la
vierge Marie. Nous ne pouvons pas pleinement comprendre
comment cette naissance dut atteindre le but qui lui était évi-
demment assigné. Mais comment nous en étonner? La géné-
ration ordinaire étant elle-méme enveloppée de mystéres qui
probablement ne s'éclairciront jamais pour la science, une gé-
néralion unique en son genre et miraculeuse au plus haut



JESUS-CHRIST, D’'APRES LA FOI QU’IL, RECLAME 125

degré ne doit-elle pas impliquer de nouveaux mystéres encore
plus impénétrables? Mais ce qui échappe 4 notre pleine com-
préhension, peut étre du moins entrevu. Il y eut, d’ailleurs,
dans la naissance du Seigneur bien plus encore qu’une nais-
sance miraculeuse.

18. Ce n’est pas dans le jardin d’Eden, c’est-a-dire dans les
circonstances extérieures les plus favorables, que le second
Adam avait & se développer spirituellement, mais sur une
terre maudite et au sein d’une humanité profondément déchue.

En second lieu, il n’avait pas 4 fonder une nouvelle huma-
nité débutant par I'innocence. G’était d’une race pécheresse
qu’il devait tirer I’humanité nouvelle : cetle race elle-méme
devait étre transformée, régénérée, ressuscitée.

En troisiéme lieu, bien qu’Adam et Eve eussent péché libre-
menl, ils s’étaient laisseé égarer par la mystérieuse intervention
d’une créature de Dieu supérieure & 'homme, elle-méme déja
déchue et cherchant avec perversité & propager sa déchéance.
En séduisant le premier couple et en entrainant ainsi I'’huma-
nité dans le péché et la mort, le diable était devenu « le prince
de ce monde. » Pour régénérer 'humanité, le second Adam
avait & détruire les ceuvres du diable et & triompher de lui.

Enfin 'eeuvre qu’il avait 3 accomplir ne devait pas seule-
ment se rapporter & ’humanité, elle devait avoir une portée
infiniment plus vaste, ultra-humaine, comme nos saints Livres
le font entrevoir (Eph. 1, 10, etc.).

Ne soyons donc pas surpris si le second Adam n’est pas seu-
lement un homme, ni un homme né dans 'innocence, s'il est
en méme temps le personnage le plus auguste, s’il appartient
au ciel avant d’appartenir a la terre, s'il s’éléve infiniment au-
dessus de toute créature, s’il participe & la divinité, s’il est le
Fils unique du Dieu vivant, I'éternelle Parole devenue chair.

19. « La Parole est devenue chair, dit Jean (I, 14), et elle a
habité parmi nous; et nous avons contemplé sa gloire, une
gloire comme celle du Fils unique venu du Pére. » — « Ce qui
était des le commencement, dit-il ailleurs (1 Jean I,1), ce que
nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce
que nous avons contemplé et que nos mains ont touché con-



126 ' L. THOMAS

cernant la Parole de la vie (mepi 71od Adyou iz Zwig), 2) car la
Vie a été manifestée et nous I'avons vue et nous lui rendons
témoignage, et nous vous annongons la Vie éternelle, qui était
auprés du Pére et qui nous a été manifestée, 3) ce que nous
avons vu et entendu, nous vous I’'annon¢ons.... » (Cp. Apoc. I,
17 ; 11, 8; XXII, 13 ; III, 14 ; XIX, 13.)

Jésus-Christ, « existant en forme de Dieu (év popgii @cob vmep-
xwv), dit Paul (Phil. II, 6), n’a point regardé commeune proie
d’étre sur un pied d’égalité avec Dieu, 7) mais il s’est dépouillé
lui-méme, en prenant la forme de serviteur, en devenant res-
semblant aux hommes. » — (2 Cor. VIII, 9) « Notre Seigneur
Jésus... s’est fait pauvre, de riche qu’il était. » (Cp. 1 Cor. VIII,
6; Col. I, 1317 ; Héb. I, 2, 3.)

Jésus lui-méme avait dit (Luc X, 22 ; cp. Mat. XI, 27 et aussi
XXII, 45) : « Personne ne connait qui est le Fils si ce n’est le
Pére, ni qui est le Pére si ce n’est le Fils et celui 4 qui le Fils
le veut révéler. » — (Jean III, 13) « Personne n’est monté au
ciel, si ce n’est celui qui est descendu du ciel » (s éx 7od olpavod
ratafés).. 16) « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son
Fils unique. » — (V, 19) « En vérité, en vérité, je vous le dis :
Le Fils ne peut rien faire de lui-méme; il ne fait que ce qu’il
voit faire au Peére; car tout ce que le Pére fait, le Fils le fait
pareillement. 20) Car le Pére aime le Fils et lui montre tout
ce quil fait. » 26) « Comme le Pére a la vie en lui-méme,
ainsi il a donné au Fils d’avoir la vie en lui-méme. » — (VI, 46)
« Ce n’est pas que personue ait vu le Péere, sinon celui qui est
venu de Dieu » (6 dv mapa 10b ©eob). 62) « Et si vous veniez i
voir le Fils de I’homme monter ol il était auparavant 72 » —
(VIII, 26) « Celul qui m’a envoyé est vrai, et ce que j’al entendu
de lui, je le dis au monde. » 38) «Je dis ce que jai vu chez
le Pére.» — A la suite d’'une discussion avec les Juifs de Jéru-
salem, lésus avait fini par leur dire (VII, 58) : « En vérité, en
vérité, je vous le dis, avant qu’Abraham naquit, je suis » (éye
eiud), et, sur cette parole, ils avaient voulu le lapider comme
blasphémateur. Peu aprés, méme tentative, Jésus étant accusé
de s’étre fait Dieu, pour avoir appelé Dieu son pére (Jean X,
30-39; cp. V, 18).



JESUS-GHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 127

Jésus, priant une derniére fois avec ses disciples, com-
menca et finit sa priére en mentionnant sa glorieuse préexis-
tence. « Et maintenant, toi, Pére, dit-il (XVII, 5), glorifie-moi
auprés de toi-méme de la gloire que j’avais aupreés de toi avant
que le monde fat.... 24) Pére, je veux que 13 ol je suis, ceux
que tu m’as donnés soient aussi avec moi, afin qu’ils voient
ma gloire, la gloire que tu m’as donnée, parce que tu m’as

aimé avant la fondation du monde. »
En fait, Jésus fut condamné comme blasphémateur, pour

avoir répondu au grand-prétre qu’il était bien le Christ, le Fils
de Dieu (Mat. XXVI, 63-66; Marc XIV, 61-64). D’apres Luc
(XXII, 66 — XXIII, 1), on lui demanda d’abord s’il était le
Christ, puis s'il était le Fils de Dieu.

Rappelons enfin la déclaration supréme du Seigneur & ses
disciples (Mat. XXVIII, 19) : « Allez, instruisez toutes les na-
tions, les baptisant au nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit,
20)... voici, je suis avec vous tous les jours jusqu’d la fin de
I’économie. »

20. On peut distinguer trois sens distincts dans la désigna-
tion du Seigneur comme Fils de Dieu :

a) Le sens théocratique. L’'idée du Fils de Dieu rapportée
d’abord au peuple d’Israél (Ex. IV, 22; Deut. XXXII, 6; VIII,
5; Osée XI, 1; Esaie LXIII, 16), semble se concentrer ensuite
sur la postérité de David (2 Sam. VII, 14), puis sur son rejeton
qui devait étre le Messie 1. Dans le Psaume I, en particulier,
la qualité de Fils de Dieu semble identifiée avec la royauté du
Messie, et le Fils de Dieu, engendré comme Fils en méme temps
que consacreé comime roi.

b) Le sens physique. Comme nous I’avons vu, la dénomina-
tion acquit un sens nouveau et tout spécial, en étant assignée
d’avance par I'ange Gabriel au divin enfant, précisément & cause
de sa miraculeuse conception : Luc I, 35; cp.31-33. Aprés avoir
dit: 31) « Tu enfanteras un fils ; 32) il sera appelé Fils du Tres-
Haut, » ’ange ajoutait aussitdt : « et le Seigneur Dieu lui don-
nera le trone de David, son pére. 33) Il régnera sur la maison

1t Voir Oehler, Theologie des Alten Testamentes, 1, p.273; 11, p. 31, 256-267.



128 L. THOMAS

de David éternellement.» Au moment méme ou apparaissait
le sens physique de I’expression Fils de Dieu, il &tait donc
comme greffé sur le sens théocratique.

c¢) Si complexe que fat déja la signification de P'expression,
elle ne tarda pas & s’enrichir encore d'un nouvel élément
d’ordre supérieur.

Lorsque Jésus sortait de '’eau du baptéme, les cieux parurent
s’ouvrir, le Saint-Esprit descendit sur lui sous une forme
visible, et une voix dit : « Tu es mon Fils bien-aimé, en toi j’ai
mis mon affection. » Marc I, 11 : Cp. Mat. III, 17 et surtout
Jean I, 34, ot Jean Baptiste, aprés avoir raconté ce qu’il avait
vu lors de ce baptéme, ajouta : « Et moi j'ai va et j’ai rendu
témoignage qu’il est le Fils de Dieu. »

La méme voix fit entendre les mémes mots dans une autre
circonstance égalemenl solennelle de la vie du Seigneur, lors
de sa glorieuse transfiguration. La voix sortit de la lumineuse
nuée qui enveloppa Jésus, Moise, Elie et les trois apotres, et
elle dit : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j’ai mis
mon affetion, écoutez-le! » (Mat. XVII, 5; Marc IX, 7; cp. Luc
IX, 35.)

Le sens dans lequel la dénomination de Fils de Dieu était
prise dans la divine parole, était infiniment vaste et profond.
Il se rapportait en particulier & la dignité surhumaine de Jésus
et entrait ainsi dans la troisitme phase qu’on peut qualifier de
métaphysique. Confirmons-le par quelques considérations :

1° Immeédiatement aprés son baptéme, Jean se rend au
désert, avant de commencer son ministére public. La, par
deux fois, le diable chercha & I’entrainer au mal, en commen-
cant par lul dire : « Si tu es le Fils de Dieu » (Mat. IV, 3, 6;
Luc IV, 3,9). Comme le signale F. Godet, il faisait évidem-
ment allusion & la voix de Dieu qui avait retenti sur le Jour-
dain. Or, qu’impliquait, dans le raisonnement du diable a la
premiére tentation, la qualité de Fils de Dieu? Que Jésus
tenait de cette qualité une puissance tout extraordinaire, celle,
par exemple, de transformer en pain méme les pierres du
désert. Ces paroles du tentateur peuvent étre rapprochées de
plusieurs récits de nos Evangiles, relatifs aux démoniaques :



JESUS-GHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 129

Marc III, 14, 12; V, 6, 7 (cp. Mat. VIII, 28) ; I, 24, 34, etc.

20 Jean-Baptiste dit expressément (Jean I, 34) avoir rendu
témoignage 4 Jésus comme Fils de Dieu a cause de ce qu'il
avait vu lorsqu’il I'avait baptisé. Or, un de ces témoignages
nous a été transmis avec quelque détail (Jean III, 27-36), et le
Précurseur y désigne Jésus comme « I’époux » de I’Eglise, de
méme que I’Ancien Testament désignait Jahvé lui-méme dans
ses rapports avec Israél (Esaie LIV, 5; Osée II), comme venant
« d’en haut, du ciel et étant au-dessus de tous, » comme
disant les « paroles de Dieu, » comme ayant regu « ’Esprit
sans mesure. » Il termine méme en disant : 35) « Le Pere aime
le Fils et il a remis toutes choses entre ses mains. 36) Celui
qui croit au Fils a la vie éternelle.. »

3¢ Une multitude de déclarations du Seigneur prouvent clai-
rement qu’il rattachait lui-méme & sa qualité de Fils de Dieu
le divin caractére de sa personne. Voir en particulier, parmi
les passages déja cités (p. 126, 127), Luc X, 22; Jean III, 13 ;
vV, 19, 20, 26; VIII, 38; XVII, 5,24 ; Mat. XXVIII, 18-20.

40 L’apodtre Jean faisait remonter la qualité de Fils de Dieu
a4 la préexistence de Jésus, comme le prouve Jean I, 14 :
« Nous avons contemplé sa gloire, une gloire comme celle du
Fils unique venu du Pére (u¢ povoyevolc moap matpss) 18) Per-
sonne n’a jamais vu Dieu, le Fils unique, qui était sur le sein
du Pére (je traduis ainsi, avec d’autres, 6 ow eis tov xérmov 70
matpéc), est celui qui nous I'a fait connaitre. » — 1 Jean IV, 9 :
« L’amour de Dieu a été manifesté envers nous en ce que Dieu
a envoyé son Fils unique dans le monde, afin que nous vivions
par lui. » (Gp. 1 Jean III, 16.) — Meyer dit & propos de Jean I,
14 : « Cette désignation de Fils unique correspond & celle de
premier-né dans saint Paul (Col. I, 15), mais cztte derniére met
en saillie le rapport chronologique avec les créatures ou avec
la chrétienté (Rom. VIII, 29). Le Fils unique est celui qui est
le seul de son espéce et qui, par conséquent, n’est devenu fils
ni par une génération morale, comme les enfants de Dieu dont
1l est parlé verset 12, ni par adoption, mais par la maniére dont
il provient métaphysiquement de ’essence de Dieu, lui qui était
au commencement avec Dieu et qui avait lui-méme une nature

THEOL. ET PHIL. 1895. 9



130 L. THOMAS

et une personnalité divines (v. 1, 2). Il n’est donc pas devenu
Fils par son incarnation, mais il I’est comme Parole avant tout
temps et il apparait comme Fils unique, par le moyen de l'in-
carnation. »

5° Méme observation pour 'apotre Paul et pour I'Epitre aux
Hébreux :

Rom. VIII, 3 : « Dieu a envoyé son propre Fils en ressem-
blance de chair de péché. » On ne peut méconnaitre, dit
Meyer, dans Je éaured comme dans le méudac et le & opordpan:
srproc apapriag, 1'idée de la préexistence de Christ et de sa qualité
métaphysique de Fils. 32) : « Dieu n’a point épargné son
propre Fils (zob iiov viot), mais... ’a livré pour nous tous. »
Gal. IV, 4 : « Dieu a envoyvé son Fils né d’une femme. »
Col. I, 13 : « Dieu nous a transportés dans le royaume du Fils
de son amour, 14) en qui nous avons la rédemption..., 15) qui
est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute créature
(wpwtoToxog maane wtigewms). 16) Car en lui (ou : par lui, & adts) ont
été créées toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la
terre.... 17, Toutes les choses ont été creees par son moyen
et pour lui. Il est avant toutes choses et toutes choses sub-
sistent par lui. » Remarquons-le, I’expression de « premier-né
de toute créature » (v. 15) est immédiatement expliquée par ce
qui suit (v. 16 et 17). — « Premier-né de toute créature, dit
Meyer, c’est-a-dire né avant toute créature.... Le génitif ndang
ztigeng N'est pas un génitif partitif, parce que waong xtizews Sans
article ne peut signifier la création entiére et par conséquent
la catégorie ou ’ensemble, auquel Christ appartiendrait comme
ainé, Il signifie toute créature quelconque. C’est le géuitif de
comparaison :le premier-né comparativement a toute créature,
c’est-2-dire né avant toute créature.... Il y a comparaison pour
le temps et, & la vérité, pour I'origine, mais comme celle-ci est
autre pour Christ que pour toute créature, I'apdtre ne dit pas
TpwTOXTIGTO; OU mpwromlastos, TNAIS choisit mpwriroxos, qui indique
’origine particuliére de Christ. [l n’a pas été créé, comme les
autres étres, qui sont appelés pour cela des créatures, mais il
ast né, il est procédé de Dieu en lui devenant semblable. »
Telle est aussi I'interprétation de Vinet dans ses belles médita-



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 131

tions sur ’Epitre aux Colossiens (Chrétien évangélique, 1864,
p. 419).

Je passe & Héb. 1,1 : « Aprés avoir autrefois... parlé & nos
péres par les prophétes, Dieu... nous a parlé par le Fils, 2)
qu’il a établi héritier (ou possesseur) de toules choses, par
lequel il a aussi créé le monde (3¢ of xai émoingey Tols wicvag), 3) et
qui, étant le rayonnement de sa gloire et 'empreinte de sa
personne, et soutenant toutes choses par sa parole puissante...
s’est assis 4 la droite de la Majesté divine dans les lieux trés
hauts, 4) devenu d’autant supérieur aux anges qu’il a hérité
d’un nom plus excellent que le leur. 5) Car auquel des an;es
Dieu a-t-il jamais dit : Tu es mon Fils, je t’ai engendré aujour-
d’hui ? » — Bleek identifie le nom dont il est parlé au vers. 4,
avec celui de Fils, et il ajoute : « Ce nom ne lui convenait pas
seulement depuis son élévation, mais déjd avant son incar-
nation, puisqu’il est dit au vers. 2 que Dieu a créé le monde
par son Fils. » (Hebrcierbrief 1868).

21. L’Homme-Jésus était donc lincarnation de cette Parole
créatrice, qui était au commencement avec Dieu et qui était
Dieu elle-méme, de ce Fils unique qui était de toute éternité
sur le sein du Pére. Il pouvait étre appelé le Fils de 'homme
ou le Fils de Diew. Il était & la fois homme et Dieu. Il était
’Homme-Dieu ou mieux encore le Dieu-Homme. Bien que non
bibliques, ces expressions sont légitimes, car elles ne font cha-
cune que contracler les deux dénominations susmentionnées,

Mais comment Jésus a-t-il pu réunir ainsi le caractére hu-
main et le caractére divin?

Certes, comme le dit Paul (1 Tim. IlI, 16), « le mystére de la
piété est grand. » Toutefvls ne pouvons-nous pas espérer re-
connaitre quelques-unes de ses profondeurs ? N’y sommes-
nous pas invités par les Ecritures? Sous ce rapport, deux
groupes de passages doivent fixer notre attention: d’un coté,
Phil. 11, 6-8 ; 2 Cor. VIII, 9; Jean XVII, 5, 24; de Pautre, Jean
I, 14; 11,11 ; 1 Jean I, 2.

22. Premier groupe. Jésus-Christ, « existant en forme de
Dieu (éu popeh Ggol 1571':29;({.)\:), dit saint Paul (Phil. I, 6), n’a point
regardé comme une proie d’étre sur un pied d’égalité avec Dieu



132 L., THOMAS

(ody Gpraypiv wphoato 16 cvar ira Bep), 7) mais il s’est dépouillé lui-
méme en prenant la forme de serviteur, en devenant ressem-
blant aux hommes (fxvrbvé xevorey popphy Soddou dafev, v dpotdpare
avBprimwy yevepevog, & rapprocher de Rom. VIIL, 3 : & opoudpare copxde
apapting), et, ayant été trouvé, quant & l'extérieur, comme un
homme (a‘xﬁy.am gupebeig g &vﬂpwwoc), 8) il s’est humilié lui-méme
en devenant obéissant jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort
de la croix (drameivwosy Exuthy yevdpevos Ymixooz...). 9) Aussi Dieu
I’a-t-il sonverainement élevé... »

(C’est pour exhorter ses disciples a4 I’humilité et & la charité
(v. 3-5) que Paul décrit ainsi I'incomparable renoncement de
Jésus, ou deux phases successives semblent distinguées. La
premiére, qui peut étre appelée la Kénosis, le dépouillement,
consiste dans le fait général de I'incarnation et se rapporte
proprement non & Jésus, mais au Fils de Dieu avant son incar-
nation (v. 6, 7). La seconde peut étre appelée I’humiliation
(rametvooig) et concerne la forme de I'incarnation prise par le Fils,
son obéissance jusqu’a la mort et & la mort de la croix (v. 8).

Jésus, « existant en forme de Dieu, n’a point regardé
comme une proie d’étre sur un pied d’égalité avec Dieu, mais
il s’est dépouillé lui-méme en prenant la forme de serviteur. »
Cette « forme de Dieu » qu’avait le Fils de Dieu dans le ciel,
n’était pas plus une pure forme que la « forme de serviteur »
revétue plus tard. « [l existait en forme de Dieu, » c’est-a-dire
il possédait une gloire divine, correspondant & son essence
intime. « Au commencement était 1a Parole, dit Jean, la Parole
était auprés de Dieu (wpds tov ®etv), et la Parole était Dieu
(®ed¢). » — « Mopgn est ici, dit Meyer, une expression concrete
de la gloire divine susceptible d’apparaitre. Il ne faut donc as-
similer le mot ni a ¢boc Ou edaiz, ni & status. Mais la poppy ©eobd
suppose bien la gis divine correspondante, et elle présenle
I’état divin au point de vue de sa forme, de facon a étre com-
pletement expliquée dans ces mots de Héb. I,3: Grahyaspe T
90kne xui yapoxtnp T UT0TTATEME ToU Ogol. )

« Il n’a point regardé comme une proie d’étre sur un pied
d'égalité avec Dieu. » Les mots grecs ainsi traduits 'ont été
diversement, et ces différentes interprétations ne sauraient



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 133

étre énumérées ici. Disons seulement que celle d’Osterwald,
encore suivie par les versions de Paris (1850) et de Lausanne
(il n’a point regardé comme une usurpation d’étre égal a4 Dieu),
va au rebours du véritable sens et est interdite par le verset 7.
Selon notre interprétation, qui est celle de Tholuk, Schmid,
Liebner, Grimm, F. Godet, etc., Paul voulait dire : Le Fils de
Dieu n’a point considéré dans un sens personnel et égoiste la
gloire dont il jouissait, il ne I’a point envisagée comme un bien
étranger dont il se serait emnparé, comme une proie qu'em-
porte le fauve qui I’a ravie. Il ne s’est donc pas proposé comme
but de conserver sa gloire, de continuer & en user en Dieu,
comme Dieu, avec une souveraine indépendance. Tout au
contraire, il s’est dépouilié lui-méme.

Non pas: il s’est anéanti, comme traduisent souvent nos
versions, en particulier celles de Paris (1850) et de Lausanne,
aussi I'. Godet (Evangile selon saint Jean 2, 11, p. 25) et Recolin
(La personne de Jésus-Christ et la théorie de la Kénosis, Paris,
1890, p. 32). Le mot serait excessif, car xevoiv, de xevss, vide ou
nu, ne signifie (ue vider ou dépouiller. Notre traduction cor-
respond exaclement a plusieurs des expressions du contexte,
telles que « forme de Dieu » et « forme de serviteur, » et elle
n’est pas moins parallele & 2 Cor. VIII, 9 : « Christ... pour
vous s’est fait pauvre, de riche gu’il était, afin que par sa pau-
vrete vous fussiez enrichis (éntdiyevoe, mrmysiz). »

Christ s’est donc dépouillé, mais de quoi? De sa « forme de
Dieu », de « P’égalité avec Dieu » dont il jouissait, ou encore de
la « gloire » qu’il disait lui-méme avoir possédée « avant que le
monde fat » (Jean XVIL, 5, 24). « Il faut compléter le fautd?
exévwoe, dit Hasse (Jahrbicher finr deutsche Theologie, 1858,
p.- 545, note), en lui sousentendant comme régime indirect b
swar {ow (0N foov) @, signitiant la méme chose que v popyi
®eol Umdpyers. Paul ne veut pas dire par i que Christ s’est en
quelque sorte vidé de sa vie divine, mais qu’il s’est dépouillé
de sa forme divine..., de la gloire divine. Ecuit similitudinem
Dez, conditionem Domini, comme traduisail déja Mélanchton,
tnduit conditionem servi. »

En effet, comment Christ s’est-il dépouillé selon 'apotre ?



134 L. THOMAS

« En prenant la forme de serviteur, » et Paul ajoute aussitdt :
« En devenant ressemblant aux hommes et, ayant été trouvé
quant & l'extérieur, comme un homme, il s’est humilié lui-
méme....» Jean dit d’une maniére analogue: « La Parole est
devenue chair » (odpE éyéuero), ce qui signifie, comme on 'admet
généralement : est devenue homme.

Mais le Fils de Dieu ne s’est pas dépouillé seulement en de-
venant homme, il s’est encore humilié ccmme homme, en
devenant « obéissant jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort de
la croix. »

Il y a un contraste direct entre I'égalité avec Dieu du verset
6 et la forme de serviteur du verset 7. D’autre part, I'obéissance
mentionnée au verset 8 aide & comprendre cette forme de
serviteur. Le Fils de Dieu s’est dépouillé de sa gloire divine en
se faisant serviteur de Dieu et 1l s’est fait serviteur jusqu’a mou-
rir sur la croix.

Il v a donc eu renoncement, dépouillement volontaire par
le Fils de Dieu, lorsqu’il est devenu homme : cela est claire-
ment enseigné par Phil. II, 6; Jean XVII, 5, 24; 2 Cor. VIII, 9
et ressort du fait méme de 'incarnation. Mais il ne faudrait pas
Vexagérer, comme le font plusieurs théologiens modernes. En
devenant homme, le Fils de Dieu n’a point abdiqué pleinement
sa divinité, il n’a abdiqué sa forme divine qu’autant qu’il de-
vail le faire pour devenir vraiment homme. C’est bien 14 ce
qui découle de la déclaration de Paul. Le méme Moi qui exis-
tait en forme de Dieu, n’a point regardé comme une proie
d’étre sur un pied d’égalité avec Dieu, maisil s’est dépouillé lui-
meéme en prenant la forme de serviteur. Et remarquons la dé-
licatesse avec laquelle Paul décrit soit le caractére divin dont
le Fils s’est dépouillé, soit le caractere humain, dont il s’est
revétu : « Existant en forme de Dieu, 1l n’a point regardé
comme une proie d’étre sur un pied d’égalité avec Dieu,... il
s'est dépouillé lui-méme en prenant la forme de serviteur, et
devenant ressemblant aux hommes et, ayant &Lé trouvé quant
a 'extérieur comme un homme, il s’est humilié lui-méme.... »

Tout en devenant homine, le Fils de Dieu restait donc Fils
de Dieu dans le fond de son étre. La Parole devenue chair était



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 135

toujours la Parole, comme cela ressort de maintes déclarations
scripturaires, en particulier de Jean I, 14; II, 11 ; 1 Jean I, 2.

23. Second groupe. Commencons par Jean [, 14: « La Parole
est devenue chair et eile a habité parmi nous, et nous avons
contemplé sa gloire, une gloire comme celle du Fils unique
venu du Pére. Elle (la Parole) était pleine de grace et de vé-
rité (mhipne ydprros xai dhnfeing). »

Il semble impossible de traduire littéralement en francais ce
verset. Dans 'original, les mots « pleine de grice el de vérité »,
quoique mis & la fin du verset 4 cause de ce qui suit, se rap-
portent directement & : « Elle a habité parmi nous, » et cepen-
dant le milieu du verset : « et nous avons contemplé sa gloire,
une gloire comme celle du Fils unique venu du Pére, » n’est
point précisément une parenthése, mais une partie intégrante
de la phrase, un anneau essentiel de la chaine.

Plusieurs des expressions de ce verset, si riche dans son
extréme concision, paraissent expliquées successivement et
selon le méme ordre dans les versets suivants. L’idée du « Fils
unique venu du Pére » est appuyée dans le verset 15 sur le
témoignage de Jean-Baptiste : « Celui qui vient aprés moi m’a
précédé, car 1l était avant moi. » D’autre part, la « plénitude»
du verset 16 correspond & la qualification : « pleine de gréace
et de vérité. » Enfin cette « grace » est expliquée versets 16 et
17 et cette « vérité, » versets 17 et 18. « Et nous avons tous
recu de sa plénitude, dit 'apdtre au verset 16, et grace sur
grice; 17) car la loi a été donnée par Moise, la grace et la
vérité sont venues par Jésus-Christ.... 18) Personne n’a jamais
vu Dieu; le Fils unique, qui était sur le sein du Pére, est celui
qui nous I'a fait connaitre. »

La correspondance si étroite entre le verset 14 et les suivants
ne permet donc pas de changer I'ordre des termes de 1’original
en traduisant avec Segond et beaucoup d’autres: ¢ elle a ha-
bité parmi nous pleine de grice et de vérité, et nous avons
contemplé.... » J'ai suivi du reste I'interprétation de F. Godet
(1re et 2de éditions).

Mais revenons au verset 14. « Elle a habité parmi nous. » Il
Y a proprement : a dressé sa tente (¢doxivwosv). Bengel et Meyer



136 L. THOMAS

relévent la singuliére ressemblance phonétique de éoxivwsey et
du nom Schekinah, par lequel les Juits désignaient la nuée,
signe de la présence de IEternel dans le Tabernacle de I’An-
cienne Alliance. En tout cas, les paroles : « Elle a habité parmi
nous et nous avons contemplé sa gloire, » font manifestement
allusion a la glorieuse habitation de Dieu au milieu de son
peuple (Ex. XXV, 8; XXIX, 45; Lévit. XXVI, 11 ; Ex. XXIV,
17; XL, 34-37, etc.) et a celle plus giorieuse encore promise
par les prophétes (Joél II, 27 ; Ezéch. XXXVII, 27 ; Agg. II, 5-9).
Jésus lui-méme a parlé de son corps comme étant le temple de
Dieu (Jean 1I, 19). « La vie terrestre du Verbe incarné, dit
Reuss (Siecle apostolique ' I1 p. 362), est et doit étre une ré-
vélation incessante de la divinité. Elle est nommée un cxqvoiv é
avipdmag, ce que le mot francais habiter, demeurer, ne rend
quimparfaitement. Zaowoty, TDTp, 713’2V est dans la philosophie
des Juifs le terme technique pour désigner la présence person-
nelle de la divinité dans le monde. Selon Fr. Godet lui-méme
(I12, p. 76), ’expression ne manque pas de rappeler « la ma-
jesté divine avec laquelle Jéhovah se manifestait dans le Ta-
bernacle. »

Ce n’est pas seulement le mot éoxivwge (ui dans notre verset
fait ressortir la présence du divin dans la personne de Jésus.
« Nous avons contemplé sa gloire, dit 'apdtre, une gloire
comme celle du Fils unique venu du Pére : Elle était pleine de
grice et de vérité. » Or il est dit, & propos du miracle fait aux
noces de Cana (Jean II, 11) : « Tel fut... le premier des miracles
que fit Jésus. Il manifesta sa gloire (épavépwoe) et ses disciples
crurent en lui. » La manifestation de la gloire du Seigneur en
cette occasion, consista donc pour les premiers disciples dans
le déploiement d’une puissance miraculeuse. El certes on ne
saurail exclure de « la gloire du TFils unique venu du Pére, »
telle que Jean la contempla, les miracles qu'opéra le Seigneur
ou dont 1l fut I'objet : par exempie, les faits miraculeux du
baptéme et la glorieuse transfiguration sur la montagne. Mais
nous pouvons moins encore restreindre celtte gloire 4 ces mi-
racles. « La gloire de Dieu, dit Godet (Evangile selon saint
Jean 2, 11, p. 79), c’est le rayonnement de ses perfections aux



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOl QU'IL RECLAME 137

regards de ses créatures. » Bengel explique avec autant de
profondeur que de concision la gloire de la Parole dans Jean
1,14, en disant : Gloriam, deitatem. La gloire de la Parole de-
venue chair, dirons-nous, était le rayonnement de sa divinité.
Tout ce qui la manifestait en Jésus, faisait partie de sa gloire,
et si cette divinité s’est manifestée, comme toule-puissance,
par maintes ceuvres miraculeuses, elle s’est surtout révélée,
comme perfection morale ou spirituelle, dans tout le ministére
du Fils de I’homme. « La gloire du Fils unique venu du Pére, »
c¢’était donc surtout « la plénitude de grace et de vérité » (v. 14
et 16. De méme Godet, IT2 p. 90). « Fais-moi voir ta face, »
avait dit Moise a I'Eternel, qui avait répondu : «Je ferai passer
devant toi toute ma bonté » (Ex. XXXIII, 8...). « Maintenant le
Fils de ’'homme a été glorifié! » s’écria Jésus apres le départ
de Judas (Jean XIII, 31), et ¢’élait un cri de triomphe anticipé,
comme si Jésus avait déja manifesté toute sa gloire par toute
son obéissance, toute sa sainteté, toute sa charité, comme s’il
avait déja réalisé le sacrifice de Golgotha. « Ce qu’il exprime
par ces mots, dit Meyer, c’est lagloire de sa mort, lagloire de son
Tetédeatar, Uil contemple comme déja passé. » Les mots qui sui-
vent : ¢ et Dieu a été glorifié en lui. 32) Si Dieu a été glorifié
en lui, Dieu aussi le glorifiera en lui-méme et il le glorifiera
bientdt, » montrent bien, en effet, qu’il s’agit d’abord, dans le
verset 31, d’une gloire proprement spirituelle, point encore de
la gloire céleste.

Cette grace et cette vérilé qui remplissaient le Fils de Dieu,
ne tardent pas 4 étre expliquées : c’est, d’une part, la miséri-
corde qui nous a fait recevoir du Fils de Dieu «gréce sur
grice » (v. 16) et, de l'autre, la puissance révélatrice par la-
quelle il nous a fait connaitre Dieu (v. 17, 18). La grace de la
Parole incarnée, c¢’était une miséricorde et un amour sembla-
bles aux perfections similaires du Pére. La Parole, en déployant
sa miséricorde et son amour, les révélait par cela méme et, &
ce titre déja, elle était aussi vérité, révélation.

On a justement rapproché cette grace et cette vérité dont la
Parole devenue chair était remplie, de la lumiére et de la vie,
présentées dans le verset 4 comme attributs de la Parole avant



138 L. THOMAS

son incarnation. Le rapprochement entre la lumiére et la vé-
rité se justifie de lui-méme. D’ailleurs dans le méme Prologue
du quatriéme Evangile, la Parole est appelée la Lumiére aprés
comme avant son incarnation (v. 7; cp. VIII, 12). L’autre rap-
prochement ne se juslifie pas moins, si 'on considére les ver-
sets 12 et 13, ou i’effet produit par la Parole incarnée sur les
croyants est représenté comme une nouvelle naissance, comme
une nouvelle vie ( ¢p. III, 15). La grace du Seigneur est une
grice qui vivifie, et il a associé lui-méme les idées de vérité et
de vie en se les appliquant, quand il a dit (Jean XIV, 6): « Je
suis le chemin, la vérité et la vie. »

D’autre part, la grice et la vérité apparaissent assez souvent
dans I’Ancien Testament comme résumé des perfections de
I’Eternel, mais alors la vérité semble désigner surtout la véra-
cité, lafidélité (Ex. XXXIV, 6; Ps. XXV, 10; XXVI, 3; XXXVI,
5; LXXXYV, 10; LXXXIX, 2,3. Cp. (Ehler, Theologie des Alten
Testaments 1, p. 172).

Si au commencement du quatrieme Evangile, la Parole est
nommée la « Lumiére » aprés comme avant son incarnation, il
en est de méme de l'expression « la Vie» au début de la
1re Epitre de Jean. « La Vie a été manifestée, dit-il verset 2, et
nous 'avons vue el nous lui rendons témoignage et nous vous
annoncons la Vie éternelle, qui était auprés de Dieu (mpds Tdv
Matépe, Gp. Jean I, 1) et qui nous a été manifestée. » Remar-
quons cette deéclaration : « la Vie a ¢té manifestée » (3§ Zwwn
égoveperfn). Elle est tout a fait paralléle AJean I, 14. La personne
de Jésus était bien une manifestation de « la Vie » qui « était
dés le commencement et qui était auprés de Dieu» (1 Jean I,
1, 2). Jésus n’était pas un simple homme, il était la manifesta-
tion de cette « Vie » ou de cette « Parole de la vie » (v. 1), et com-
ment cette manifestation n’aurait-elle pas été infiniment glo-
rieuse, tout au moins en esprit ? Comment n’aurait-elle pas été
toute rayonnante de grice et de vérité, et aussi divine que
réellement humaine ?

24. Il y avait donc une gloire qu’avait quittée le Fils de Dieu
en descendant ici-bas et qu’il devait recouvrer en retournant
au ciel (Jean XVIL 5, 24), et une autre gloire qu’il avait déja



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 139

sur la terre (I, 14, II, 11) et qui devait éclater dans sa mort
(XTI, 31). Ces deux gloires sont rapprochées par le Seigneur
lni-méme, disant de son sacrifice, comme déja accompli :
« Maintenant, le Fils de 'homme a été glorifié et Dieu a été
glorifié en lui. 32) Si Dieu a été glorifié en lui, Dieu aussi le
glorifiera en lui-méme et il le glorifiera hientét. » (XIII, 34,
32.)

Au fond, nous retrouvons bien toute la méme doctrine dans
la déclaration déja étudiée de 'Epitre aux Philippiens. En effet,
¢’est d'une «forme de Dieu,» d’une maniére d’étre « sur un
pied d'égalité avec Dieu» que Jésus « s’est dépouillé » en deve-
nant serviteur, mais tout en étant « devenu ressemblant aux
hommes et ayant été trouvé, quant a l'extérieur, comme un
homme, » il s’humiliait lui-méme en devenant obéissant jus-
qu’'a la mort. Il demeurait toujours libre dans les différentes
phases de son humiliation, et cela ne révéle-t-il pas en lul
autre chose que I'humanité ? :

25. Mais, s’'il en est ainsi, comment préciser ce qui était
abandonné ou conservé par le Fils de Dieu devenu le Fils de
Phomme ? Puis oll poser en Jésus-Christ des limites entre le
divin et ’humain ? ' '

Pour répondre pleinement & ces deux questions, il faudrait
d’abord se rendre compte des rapports du temps et de 1'éter-
nité, en particulier de ce qui s’est passé quand un étre éternel
est intervenu dans 'histoire de 'humanité déchue et s’y est
incorporé. Il faudrait aussi connaitre les profondeurs de la
nature humaine et surtout celles de la divinité. Or qui sommes-
nous pour sonder de pareilles protondeurs ? Pouvons- nous
comprendre méme ce que ¢’est que 'éternité ?

Une réponse compléte aux dcux questions nous parait donc
de toute impossibilité. Mais il v a cependant des éclaircisse-
ments possibles et ils sont encore offerts par nos saints Livres.

26. Observons en premier licu qu’il y avait une profonde
affinité entre ce qu’était le Fils de Dieu avant son incarnation,
et ce qu'était la nature humaine, telle que Dieu I'avail créée et
lelle qu’elle devait se développer pour remplir sa destination.
D’un coté, le Fils de Dieu était « I'image du Dieu invisible »



140 L. THOMAS

(Col. I, 15), « le rayonnement de sa gloire et I’empreinte de sa
personne » (Héb. I, 3); de lautre, ’'homme a été créé i
I'image et selon la ressemblance de Dieu » (Gen. 1, 26, 27;
Col. III, 10 ; Eph. IV, 34).

Observons en second lieu qu'on ne peut pas séparer absclu-
ment en Jésus le divin et I'humain, puisque ’humain lui-méme
y était le divin devenu humain, la Parole devenue chair. Sous
ce rapport, on aurait peut-étre de nos jours heureusement
résolu la question autrefois discutée entre Apollinaire (} 390)
et les docteurs orthodoxes, dont 'avis I'emporta dans les
conciles.

Apollinaire niait qu’en Jésus il y elit une 4me proprement
humaine, il affirmait que le Logos lui-méme avait été ’aAme de
Jésus, du moins en ce qu’elle avait de plus élevé : le b ou
mvelpx, par opposition & la Juyn. D’autre part, Athanase et le
Concile de Constantinople de 381 déclarérent que Jésus avait
eu réeliement et complétement une d4me humaine, mais ils
n’élablissaient ancune relation intime entre elle et le Logos.
Or, s'il est incontestable que d’aprés les Ecritures, Jésus a eu
réellement une 4me humaine (Jean XI, 33; XII, 27 ; Mat. XXIX,
38 ; Luc XXIII, 46), il ne I’est pas moins que le moi de cette
Ame dtait bien aussi le ol du Logos, que par conséquent elle
lui appartenait elle-méme, gu’elle était le Logos en tant que
devenu une dme humaine 1. ‘

Nous observons, en troisieéme lieu, qu’il se fit dans la per-
sonne de Jésus un développement trés important. Sans doute,
dans un sens, Jésus a toujours été le Fils de Dieu; mais, dans
un autre, il I’est toujours plus devenu. 1l y a eu en lui une
pénétration toujours plus intime de ’humain par le divin.

27. Sous ce rapport, on pourrait alléguer déja la parole de
ange Gabriel & Marie : « L’8tre saint qui sera engendré sera
appelé Fils de Dieu » (Lucl, 35: 10 yewdpsvov dyov wdufhoera.
Cp. Mat. I, 20: b yap & «dth yewwmév), en signalant soit ces mols
70 yewmpevoy aywov, dont la traduction exacte semblerait étre : le

1 Voir Gess, die Lehre von der Person Christi p. 320-333 et Plitt, Glaubensl.
L. p. 829, Cp. Dorner, Entwicklungsgesch. der Lehre von der Person Christi
I. p. 974-1080; Glaubensl., 11, p. 311.



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QUIL RECLAME 141

saint embryon, soit le futur xuhscerze. Mais sans nous arréter a
cette phase embryonnaire, arrivons tout de suite au terme de
I’enfance du Seigneur,

28. Alors eut lieu la premiére manifestation saillante de la
conscience de sa divinité. Il avait douze ans quand, & la ques-
tion de Marie : Mon enfant, pourquoi as-tu agi de la sorte avec
nous? Voici, ton pére et moi, nous te cherchions avec angoisse ?
il répondit: « Pourquoi me cherchiéz-vous? Ne saviez-vous
pas qu’il faut que je m’occupe des affaires de mon Pere? »
(Lue II, 49. év rois 7ob Matpog pov 3ei etvor pe). Cette paroleimprévue
saisit d’étonnement Joseph et Marie qui ne pouvaient la com-
prendre dans la bouche de I’enfant. Ce simple trait, transmis
par Luc, montre clairement qu’il y eut en Jésus une crise spi-
rituelle, lorsqu’il passa de ’enfance 4 ’adolescence et que pour
la premiére fois il visita le temple de Jérusalem & la féte de
Piques. « Nous voyons ici, dit Meyer, poindre en Jésus sa
conscience de Fils de Dieu, sans doute déja avec un pressenti-
ment messianique, mais point encore avec une idée développée.
(’estle crépuscule matinal de la conception enfantine, et il ne
devait faire place que trés graduellement 4 la clarté du jour.
Le bouton de la fleur commence & s’ouvrir. »

29. Une crise bien autrement sérieuse signala le baptéme de
Jésus, 4 son entrée dans I’4ge mr, et chacun de nos Evangiles
renferme sur ce point de précieux détails.

Jean-Baptiste était venu pour préparer les voies au Seigneur,
en appelant & la repentance, et le mouvement quil produisit
en Israél fut tel, du moins, quant & 'extérieur, que Luc a pu
dire que « tout le peuple se fit alors baptiser » (III, 21;
cp. Mat. III, 5; Marc I, 3). Mais le Précurseur disait lui-méme
qu’il était « venu baptiser dans ’eau, afin que le Messie fit
manifesté & Israél » (JeanI, 31), et Dieu lui avait promis de lui
faire reconnaitre le Messie 4 un signe extraordinaire. « Celui
sur qui tu verras 'Esprit descendre « et demeurer, avait-il dit
(Jean I, 33), c’est Celui qui baptise dans le Saint-Esprit. »

Jésus vint aussi vers Jean, demandant le baptéme, et le Pré-
curseur sentit aussitdot qu’il avait devant lui le Messie, si ardem-
ment attendu. C’est ce qu'admettent Meyer et Bengel, qui rap-



142 L. THOMAS

proche de cetle intuilion prophétique le tressaillement de
I'enfant d’Elisabeth lors de la visite de Marie (Luc I, 41). Ewald
dit pittoresquement : « Certainement I’esprit de Jean dut pousser
des cris de joie (entgegenjauchzen) ala rencontre de Jésus. »

Jean disait : « C’est moi qui ai besoin de me faire baptiser
par toi et tu viens & moi! » Mais Jésus répliqua : « Laisse faire
maintenant, car il est convenable que nous accomplissions
ainsi tout ce qui est juste » (Mat. IIl, 13). Il faisait entendre
ainsi que tous deux accompliraient la volonté de Dieu, en étant
baptisé ou en baptisant, et la vérité de cette parole ne tarda
pas a resplendir. Comme Jésussortait de 1'eau et priait (Luc III,
21), vraisemblablement les yeux levés au ciel, tout & coup le
ciel s’ouvrit, le Saint-Esprit descendit sous « une forme corpo-
relle, comme une colombe » (Luc III, 22), et il demeura sur lui
(Jean I, 31, 33). Puis une voix se fit entendre et dit : « Tu es
mon Fils, le bien-aimé, en Loi j’ai mis mon affection » (Marc I,
11 ; Luc III, 22).

Dans le récit de Jean I, 32-34, il est simplement dit que Jean-
Baptiste vit I’Esprit saint descendre sous l'apparence d’une
colombe sur Jésus et y demeurer. Mais ce récit incomplet
nest amené qu’incidemment, pour expliquer comment Jean-
Baptiste fut directement conduit & reconnaitre en Jésus le
Messie. D'autre part, les expressions du Précurseur sur ce qu'’il
vit alors, indiqueut la vue la plus sire d’elle-méme, la moins
susceptible d’illusion. Verset 32 : on 1eléapar T wvelpa xatafBaivov g
repiatepay &€ ovpavad... 34) Kayor ehpana xai pepapripana Ste obtdg dotev 6
Yids tod0 @00, « G mot édpaxx, dit Hengstenberg, peut étre appelé
le point saillant de tout le ministére de Jean-Baptiste. »

Quant aux autres divergences entre les récits scripturaires
du baptéme de Jésus, Godet dit avec raison (Kvangile selon
saint Jean?2, I, p. 173): « D’aprés le quatrieme évangile, Jean
a va; d’aprés le premier et le second, Jésus a vu. Or cette
double aperceplion suppose une réalité, et c’est cette réalité
qu’affirme Luc quand il dit : Et il arriva que.... »

30. Un des buts des miraculeuses circonstances de ce baptéme
fut assurément la certitude inspirée au dernier — dans un sens,
le plus grand — des prophétes (Luc VII, 28), que Jésus était



JESU3-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 143

bien le Messie. Le quatriéme évangile I’établit nettement. Mais
évidemment ce but n’était pas le seul. Le baptéme de Jésus eut
une grande importance pour lui-méme et, sous ce rapport, ce
ne fut pas seulement le signal donné d’en haut pour le commen-
cement de l'activité messianique, ni une consécration purement
déclarative, une simple proclamation de messianicité : ce fut
encore un véritable événement dans le propre développement
spirituel du Seigneur.

Bien que pur de tout péché, Jésus, en demandant le baptéme,
s’acquittait d’un devoir, tout d’abord 4 cause de la solidarité
qui I'unissait, comme Juif, comme homme, comme Christ, au
peuple juif et & 'humanité entiére. §'il n’avait point & s’humi-
lier pour son propre compte, il devait le faire pour ceux qu'il
venait sauver. Il y a plus. Celui qui était baptisé s’engageait a
remplir les engagements réclamés par le divin royaume et
priait Dieu de l’aider & les remplir. A cet égard, Jésus s’enga-
geait, comme fondateur et comme roi du futur royaume, et
quel besoin n’avait-il pas alors d’invoquer la bénédiction du
Pére! Le baptéme symbolisait pour Jésus I'ceuvre la plus
héroique 4 accomplir. Ce qui devait étre pour les pécheurs un
synmibole de mort au péché et de résurrection en justice, devait
représenter pour le Rédempteur sa mort expiatoire. Jésus, en
effet, a lui-méme, & deux reprises, comparé sa passion a un
nouveau baptéme a subir (Luc XII, 49, 50 ; Marc X, 38).

Jésus a prié en sortant du Jourdain, et sa priére, vraisembla-
blement & haute voix, a di étre celle du saint et du juste s’offrant
4 Dieu comme victime expiatoire. Aussi explique-t-elle, pro-
bablement pour une large part, comment Jean-Baptiste pouvait
dire & ses disciples, en voyant Jésus revenir du désert : « Voici
I'agneau de Dieu qui Ote le péché du monde! » (Jean I, 29; cp.
v. 36). Jésus s’est donc humilié pour ses fréres, il s’est offert
pour les sauver, il a invoqué le secours de son Pere, et main-
tenant son Pére le reléve, illaccepte paravance son libre sacri-
fice, il exauce sa priére en lui donnant ce qu’il demandait.

Les cieux qui s’ouvraient au-dessus de Jésus, préparaient
sans doute la descente du Saint-Esprit sous une forme corpo-
relle et devaient contribuer a faire comprendre d’ou venait la



144 L. THOMAS

voix, mais ils ont aussileur signification propre: ils symbolisent
une nouvelle communion de Dieu avec Jésus, par 14 méme une
nouvelle communion représentée par Jésus, entre le ciel et la
terre. Et tel est bien le sens dans lequel Jésus pouvait dire a
Nathanaél peu aprés: « En vérité, en vérité, vous verrez désor-
mais le ciel ouvert et les anges de Dieu monter et descendre
sur le Fils de 'homme » (Jean I, 52). Mais & cette signification,
‘ne faut-il pas en joindre une aulre plus particuliére? Ces cieux
ouverts ne symbolisent-ils pas aussi ce qui se passa dans ’es-
prit de Jésus, la nouvelle connaissance qu’il acquit, soit du
Pére, soit de lui-méme, en tant que Fils unique précédemment
sur le sein du Pére? On comprend, du reste, que ces cieux
ouverts le furent tout autrement pour Jésus que pour Jean-
Baptiste. Nous savons par plusieurs exemples que certaines
apparitions miraculeuses, bien qu’entrant dans le monde sen-
sible, étaient inégalement percues et comprises suivant le degré
de réceptivité spirituelle (Jean XII, 28, 31: Act. IX, 3, 6, 7;
XXII, 9; XXVI, 3).

Si les cieux ouverts représentaient la nouvelle communion
entre Dieu et Jésus, le second des phénoménes miraculeux
symbolisait le moyen de cette communion, & savoir ’effusion,
dans I’Ame de Jésus, de la plénitude du Saint-Esprit. Comme le
reconnait Ewald (Geschichte Christus 1, p. 162), c’était déja la
pensée de I’Ancien Testament que le Saint-Esprit dans sa plé-
nitude reposerait sur le Messie (Esaie XI, 1, 2; XLII, 1; LXI,
1, 2). Mais Neander et bien d’autres ont méconnu le don qui fut
accordeé & Jésus lors de son baptéme : pour eux, outre la procla-
mation de messianicité, il y eut alors surtout une révélation
accordée a Jean sur la relation si intime de Jésus et de Dieu.
Or la relation symbolisée par la descente de la colombe, ne I’est
pas comme déja existante, mais comme nouvelle, et cela est
confirmé par le role trés saillant attribué 4 I'Esprit immédiate-
ment aprés le baptéme (Mat. [V, 1; Marc I, 12; Luc 1V, 1, 14).
La forme corporelle de la colombe, sous laguelle le Saint-
Esprit descendit et demeura sur Jésus, éveille I'idée de la dou-
ceur, de la paix, de I'innocence, de la sainteté. C’est I’Esprit de
douceur, de paix, de sainteté quiest donné, et qui I’est une fois



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU'IL RECLAME 145

pour toutes, pour étre permanent, non intermittent, comme il
Pétait chez les anciens prophétes. Mais le symbole exprime
aussi 'idée de plénitude et de plénitude de vie. Lors de la Pen-
tecote (Act. 11, 3), ’Esprit saint apparaitsous la forme de « lan-
gues, semblables & des langues de feu, séparées les unes des
autres, » symbole des divers charismes individuels, répartis
entre les disciples. Dans le baptéme de Jésus, c’est la plénitude
qui est donnée. Aussi le symbole est-il un organisme et un
organisme vivant, ¢’est-a-dire un tout vivant, bien organisé, se
suffisant a lui-méme en quelque fagon. Jean avait baptisé d’eau
le Seigneur, Dieu lui-méme ajoute & ce baptéme celui du Saint-
Esprit. Jésus, qui devait plus tard baptiser de Saint-Esprit,
devait commencer par en étre lui-méme baptisé, et il devait
I’étre par le Pére. « Celui qui m’a envoyé baptiser dans l'eau,
disait le Baptiste (Jean I, 33), Celui-l14 m’a dit : Celui sur qui tu
verras I'Esprit descendre et demeurer, ¢’est Celui qui baptise
dans le Saint-Esprit. »

Apres les deux phénoménes visibles se fit entendre la voix
céleste, révélant la raison derniére de la communion avec le
Pére dans laquelle entrait Jésus : il était le Fils unique. « Tu es
mon Fils, le bien-aimé, disait la voix, en toi j’ai mis mon affec-
tion » (Marc I, 11). Jésus était le Fils de Dieu par sa naissance
miraculeuse, et il le devenait plus encore par le don de la plé-
nitude du Saint-Esprit. Comme Parole, il élait le Fils de Dieu
parfaitement et de toute éternité : comme Parole faite chair, il
le devenait, et cela devait étre de plus en plus manifesté.

31. Ce quimontre toute 'importance du baptéme du Seigneur,
c’est qu'il recut alors 'onction spirituelle, en vertu de laquelle
il devint réellement et activement le Messie, le Christ, c¢’est-a-
dire I’Oint par excellence. « Vous savez ce qui est arrivé dans
toute la Judée aprés le baptéme que Jean a préché, disait Pierre
chez Corneille (Act. X, 37}, 38) vous savez comment Dieu a
oint (éymoev) de Saint-Esprit et de force Jésus de Nazareth. »
— « I’Esprit du Seigneur, I'’Eternel, est sur moi, proclamait
déja le grand serviteur de I'Eternel dans Esaie LXI, 1, car
I'Eternel m’a oint pour porter de bonnes nouvelles aux mal-
heureux. » Dans la synagogue de Nazareth, Jésus s’appropria

THEOL. ET PHIL. 1895, 10



146 L. THOMAS

solennellement ces paroles (Luc 1V, 18) et, en le faisant, il dut
penser a son récent baptéme.

L’expression d’Oint ou Messie, déja rattachée dans Ps. II, au
grand Rejeton dela racine d’Isai, fut appliquée a Jésus pour la
premiére fois par 'ange qui annong¢a sa naissance aux bergers
de Bethléem (Luc II. 11): « Il vous est né un Sauveur, qui est
le Christ, le Seigneur » (& éom Xptatog x0ptog).

Dans I’Ancien Testament, il est question d’onction d’huile
sainte d’abord pour les prétres et surtout le grand-prétre
(Ex. XXVIII, 41 ; Lév. IV. 3, 5,16 ; VI, 15), puis pour les rois
(1 Sam. IX, 16; X,1; XV, 1; XVI, 3, 13), et enfin pour le
propheéte Elisée (1 Rois XIX, 16). Cette onction symbolique
apparait ainsi comme consacrant pour les charges de grand-
prétre, de roi, de prophéte, et comme liée & la communication
de I’Esprit, nécessaire pour ’exercice de cescharges. La liaison
fut particulierement saillante lors des onctions de Saill et de
David (1 Sam. X, 5-7,9-12 ; XVI, 3, 13).

Dans le Nouveau Testament, il est question d'une onction
purement spirituelle accordée & tout vrai chrétien (1 Jean II,
20, 27).

Le Messie promis & Israél apparait comme roi dans le Ps.
II, comme prophéete dans Esaie LXI, comme prétre-roi dans
Ps. CX ; Dan. IX; Zach. III, 6. Il devait réunir en lui ces trois
fonctions en élevant chacune d’elles & sa plus grande hauteur,
et ¢’est pour cela qu’il recut & son baptéme la plénitude de
I’Esprit. Alors point d’onction d’huile, il est vrai, mais le don
spirituel qu’elle symbolisait : les eaux du Jourdain furent pour
Jésus I'huile sainte. Le don qu’il recut se rapportait directement
4 la charge, mais jamais charge ne fut, autant que la sienne,
profondément unie et comme identifiée avec la personne. Aussi
ne faut-il pas restreindre & la charge le don re¢u par Jésus.
Nul n’a comme lui agi en vertu de ce qu’il a été, et n’a été ce
qu’il a voulu, ce qu’il a fait. Jésus, en recevant le don de sa
charge, entra donc dans une nouvelle phase de son dévelop-
pement personnel. Il était né, il avait grandi, il s’était formé lui-
méme dans la sainteté et, sous ce rapport, I'Esprit qui avait
présidé & sa naissance (Lucl, 35), avait toujours veillé sur son



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 147

développement. Mais au baptéme Jésus recut I'Esprit dans
toute sa plénitude. Bien que la personnalité tout entiére ait di
se ressentir de la nouvelle effusion, on peut en signaler deux
conséquences particuliéres.

En premier lieu, c’est depuis lors, semble-t-il, que Jésus
eut le sentiment parfaitement net et complet de ce qu’il était
comme Fils de Dieu. Désormais il put dire pleinement : « Mon
Pére et moi, nous ne sommes qu’'un » (Jean X, 30). « Celui qui
m’a vu, a vu le Peére.... Je suis dans le Pére et le Pére est en
moi. Les paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-méme;
et le Pére, qui est en moi, c’est Lui qui fait les ceuvres »
(XIV, 9, 10). « Tout ce qui est & moi est & toi et ce qui est a
toi est Amoi » (XVII, 10). Les profondeurs du ciel et de I'éter-
nité s’étaient dévoilées pour lui, autant qu’elles pouvaient
I’étre pour un homme habitant encore notre planéte. Ce n’était
pas seulement au nom de la foi, mais par un merveilleux
ressouvenir et des intuitions non moins mystérieuses que Jésus
pouvait dés lors parler de ce qu’est son Pére dans la gloire du
ciel et de ce qu’il y était lui-méme. Jean III, 11 : « En vérité,
en vérité, je vous le dis, nous disons ce que nous savons, et
nous rendons témoignage de ce que nous avons vu (epdxapev). .
12) Si vous ne croyez pas quand je vous ai parlé des choses
terrestres, comment croirez-vous quand je vous parlerai des
célestes? 13) Personne n’est monté au ciel si ce n’est celui qui
est descendu du ciel, le Fils de I'homme qui était dans le ciel »
(je traduis ainsi avec Calvin, Bengel, Schmid, Oltramare, ¢ dv é
6 odpevy, comme j’ai déja traduit le méme participe dansI, 18).
VI, 46: « Ce n’est pas que personne ait vu le Pére, si ce
n’est celui qui est venu de Dieu (6 év mapa 700 ©cob), celui-la a
vu le Pere. » VIII, 26 : « Ce que jai entendu de lui, je le
dis au monde; » 38) « Je dis ce que jai vu chez mon Pére; »
58) « En vérité, en vérité je vous le dis, avant qu’Abraham
naquit, je suis. » Cp. Mat. I, 27; Luc X, 22: « Personne ne
connait qui est le Fils, si ce n’est le Pére, ni qui est le Pére, si
ce n’est le Fils et celui & qui le Fils veut le révéler. » Meyer
dit & propos de Jean VI, 46 : « Ce qui ressort de tels passages
(Cp. III, 11), c’est le souvenir transcendant qu’avait Jésus de



148 L. THOMAS

I’état divin dans lequel il était précédemment. » Le sens que
nous avons donné aux paroles du Seigneur susmentionnées
semble clairement ressortir d’elles-mémes ; et il est confirmé
par des déclarations soit du Baptiste (Jean III, 31) : « Celui qui
vient d’en haut est au-dessus de tous.... 32) 1l rend témoignage
de ce qu’il a vu et entendu, » soit de I'apotre Jean (I, 18):
« Personne n’a jamais vu Dieu, le Fils unique qui était sur le
sein du Peére, est celui qui nous 'a fait connaitre » (&nyisaro).
Rappelons enfin que c’est depuis le baptéme du Seigneur que
la dénomination de Fils de Dieu parait lui étre appliquée avec
le sens métaphysique qu’elle a d’ordinaire dans le Nouveau Tes-
tament.

En second lieu, c¢’est aussi depuis lors que dans nos évan-
giles nous voyons en Jésus la puissance de faire des miracles.
La mystérieuse tentation dans le désert se rapportait précisé-
ment & 'usage que Jésus allait faire de cette puissance. Cette
conséquence du don de la plénitude de I'Esprit est mise en
saillie dans Act. XVI, 38, et le quatriéme Evangile dit & propos
du premier miracle du Seigneur, qu’il manifesta ainsi sa gloire
(Jean II, 11).

32. Faisons maintenant un triple rapprochement pour arriver
a la derniére des grandes phases de la personne de Jésus.
Aussitot que par son baptéme il se fut offert & Dieu pour étre
la grande victime expiatoire, il recut le Saint-Esprit dans une
mesure nouvelle, fut proclamé par Dieu son Fils bien-aimé et
devint pleinement et activement le Christ, le Messie. Plus tard,
lorsqu’il eut commencé a annoncer ouvertement & ses disciples
la mort qui P’attendait & Jérusalem (Mat. XVI, 21 ; Marc VIII,
31), il fut denouveau proclamé Filsde Dieu par le Pére, aprés
avoir été gloricusement transfiguré (Mat. XVII, 1-9; Mare, IX,
2-10 ; Luc IX, 28-36). Cette transformation passagére garantis-
sait et prophétisait en action la résurrection et la définitive
glorification, que Jésus avait formellement annoncées en
méme temps que sa mort (Mat. XVI, 21, 22, 28 ; Marc VIII,
31-38 ; Luc IX, 22, 26, 27). Enfin cette glorification elle-méme
suivit les souffrances de Golgotha, préludant par la Résurrec-
tion, acte supréme par lequel Dieu se déclara son Pére (Rom. I,



JESUS-CHRIST, D'APRES LA FOL QUIL RECLAME 149

3, 4), et s’accomplissant par I’Ascension, plus glorieuse encore.

33. Ecartons d’abord une idée absolument erronée de I'état
de Jésus gloritié. On s’est parfois imaginé qu’il avait alors
déposé son humanité pour redevenir simplement ce qu’était
la Parole auprés de Dieu. Mais c’est « le Fils de I'homme »
qu’Etienne mourant contemple, comme « debout & la droite
de Dieu » (Act. VII, 36). C’est « Jésus de Nazareth, » (ui inter-
pelle Saul sur le chemin de Damas (XXII, 8). Jean le voitsem-
blable 4 « un fils de Fhomme » (Apoc. I, 13). Paul appelle
Jésus glorifié « le second Adam » (1 Cor. XV, 45).- Il est telle-
ment homme dans sa gloire que, selon Héb. Il, 5-8, c’est en
lui que s’accomplit actuellement la promesse faite & 'humanité
dans le Ps. 8, de posséder le monde & venir. Le jugement de
Ihumanité lui est remis comme « Fils de Phomme » (Jean V,
17). C’est « le Fils de ’homme » qui doit revenir sur les nuées
du ciel (Mat. XXV, 31 ; XXVI, 64). La glorification de Jésus ne
consista donc poinl dans I'abandon de son humanité, mais tout
d’abord dans la glorification de celle-ci.

‘Jésus a revétu « le corps de sa gloire, » dont parle Paul
(Phil. III, 21), le corps incorruptible, glorieux, puissant, spiri-
tuel, qui, suivant I’apdtre, dut toujours devenir le partage de
humanité sanctifiée (1 Cor. XV, 42-44) et qw’Adam aurait
re¢u sans passer par la mort, s'il n’avait pas péché. Ce ne fut
qu’en étant glorifié que Jésus ressuscita définitivement, comme
nous devons ressusciter nous-mémes. Aussi comprend-t-on que
le Jésus ressuscité de 1 Cor. XV, 45-49, soit proprement Jésus
glorifié. Le caractére transitoire de la période des 40 jours ex-
plique de méme comment dans Héb. I, 3; X, 12, elle n’apparait
plus entre les derniéres souffrances du Rédempleur et sa sé-
ance & la droite de Dieu. L’ascension du Seigneur peut étre
rapprochée, sous ce rapport, de ce qui est dit d’Hénoc (Gen.V,
24; cp. Héb. XI,5) et d'Elie (2 Rois II, 11, 12), inais surtout de
ce qui est enseigné 1 Thes. 1V, 17 ; 1 Cor. XV, 51, 52, sur la
subite et glorieuse transformation des croyants trouvés vivants
par la Parousie.

34. Si nous admettons ainsi la pleine humanité du Seigneur
glorifié, nous ne pouvons oublier, d’autre part, qu’il est le



150 L. THOMAS

Dieu-Homme et qu’en conséguence sa posilion sera toujours
absolument unique au sein de ’humanité.

F. Godet me semble avoir exagéré 'humanité de Christ, soit
avant, soit aprés sa glorification, et ne pas avoir suffisamment
reconnu la différence qui ne cessera d’exister entre Christ et
ses rachetés, quand il a dit en 1869 (Actes de la Société pasto-
rale suisse, p. 32): « Lui, le Fils par essence et par nature,
1l se propose d’élever les hommes créés & son image a4 un
mode de vivre filial ; dans ce but, il consent & se dépouiller de
son état divin et 4 entrer dans un développement humain, de
tout point semblable au ndtre (c’est nous qui soulignons). Il
amene heureusement ce développement & son ferme ; puis il
couronne cette ceuvre terrestre en obtenant de Dieu d’abord
la glorification de son humanité, c’est-3-dire son élévation a
I’étal divin qu’il avait quitté, puis l'élévation a ce méme état
de tous ceux qui se laissent attirer par lui, leur participation
a la méme vie filiale qui est son éternelle essence. »

Samuel Chappuis, par contre, parlait plus justement dans
son discours de 1864. « Il ne faut pas affaiblir, disait-il (Actes
de la Société pastorale suisse, p. 53), la distinction entre Dieu
et la créature... la perfection promise est la perfection humaine
et non la perfection divine. Ce que nous serons n’a pas encore
été manifesté, mais nous ne serons pas comme des dieux, et
cette parole signale dés l'origine une prétention téméraire et
usurpatrice. Nous lul serons semblables, nous lui serons unis,
nous serons transformés & sa ressemblance; mais nous ne
serons pas le Fils de Dieu incarné. Ce que nous serons, nous
ne le serons que par Christ. Christ demeurera toujours le Sei-
gneur, le chef, I'unique ; il sera toujours dans des relations
avec Dieu auxquelles nul autre ne pourra prétendre.... Arrivés
au terme de notre développement, nous demeurerons des étres
finis. Notre gloire éternelle sera d’étre avec Dieu dans la
sainteté parfaite et dans la pure lumiere; mais celui qui n'a
point eu honte de se dire notre frére, sera éternellement, avec
le Pere et le Saint-Esprit, ’objet de notre adoration. »

Messieurs, les récits de la transfiguration du Seigneur, de
son apparition objective-sensible & Saul de Tarse sur le chemin



JESUS-CHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 151

de Damas, et de la premiére vision qu’eut l’apdtre Jean dans
Iile de Patmos (Apoc. I, 12-17) peuvent nous donner une idée
de la personne de Jésus glorifié.

L’élevation qui suivit I’Ascension est présentée dans les Ecri-
tures tantot comme un recouvrement de la gloire qu’avait la
Parole avant son incarnation (Jean XVII, 5, 24), tantét comme
une récompense de ’obéissance de Jésus (Phil. II, 9-11 ; Rom.
X1V, 9; Héb. XII, 2; II, 9; Apoc. V, 9, 12). Ces deux points
de vue se concilient parfaitement si 'on distingue entre la
Parole avant son incarnation et la Parole devenue chair. En
tant que Parole éternelle, Jésus, en étant souverainement
élevé, ne faisait que recouvrer la gloire qu’il avait avant son
incarnation. En tant que Parole devenue chair, il recevait ainsi
la récompense méritée de son travail, le fruit Iégitime de son
sacrifice. En étant souverainement élevé, Jésus retrouvait donc
la gloire qu’il avait comme Parole éternelle, mais il la retrou-
vait comme second Adam.

Malgré la gloire spirituelle et la gloire extérieure intermit-
tente que Jésus avait avant sa mort, il n’était pas encore pro-
prement glorifié (Jean VII, 39 ; XII, 16 ; XIII, 32; XVII, 1, 5).
Il ne I’est devenu que depuis ’Ascension : alors, en effet, il a
retrouvé la plénitude de gloire dont il jouissait comme Parole
avant son incarnation (Jean XVII, 4, 5. 24); il s’est « assis & la
droite de Dieu, » expression figurée trés significative sur la-
quelle le temps ne nous permet pas d’insister; il est « monté
vers son Perev» (Jean XX, 17; cp. XIV, 12; XVI, 28; XVII,
11); ayant recu « le corps de la gloire» (Phil. III, 21), il est
devenu « le Seigneur de la gloire» (1 Cor. 11, 8; Jacq. II, 1) et
un « Esprit vivifiant » (1 Cor. XV, 45). « Dieu l'a souveraine-
ment élevé (Ynepiwoe), dit Paul (Phil. II, 9), et lui a donné le
nom qui est au-dessus de tout nom, 10) afin qu’au nom de
Jésus tout genou fléchisse dans les cieux et sur la terre et
sous la terre, 11) et que toute langue confesse que Jésus-Christ
est le Seigneur, a la gloire de Dieu le Pére. »

Alors seulement il a été dans son adorable personne de
Dieu-Homme, accompli ou consommé, proprement arrivé au
but, selon une expression familiére & I’Epitre aux Hébreux,



152 L. THOMAS

comme synonyme de glorifié (relewbes, reredadpevos. V, 9 ; VII,
8; cp. 11, 10), et Paul pouvait dire que «toute la plénitude de
la divinité habite corporellement en lui» (Col. 11,9 : & ag
®aTouxel v To mMpwpe Ths OedTatog swpatizag). « Comment, dit Meyer,
la plénitude de la divinité habile-t-elle en Christ? swparexds,
d’une maniere corporelle.... Elle n’est pas en Christ sans corps
(dowparac), comme elle ’était dans le Logos avant son incarna-
tion, mais elle est dans un corps transfiguré (Phil. III, 21), de
telle sorte que, depuis I'exaltation de Jésus, le v poppi ©eob et
le {sx ®ew evr, qui avaient déja lieu pour le Logos daupxes (Phil.
II, 6), se trouvent dans un corps, dans une personnalité douée
d’un corps. Le rapport du verset au Christ glorifié est en soi
incontestable & cause du présent xxromxei. Philologiquement, on
ne peut expliquer swparxas ni dans le sens de odowlds (edotwddc?)
comme le font Calvin et Olshausen, eny voyant une opposition
4 ’action divine sur les prophétes, ni dans le sens de realiter,
en opposition & guowdgs, comme le fait Augustin.» De méme
Gess, Godet, Grimm, Weiss, etc.

35. Messieurs, dans les idées que je viens de vous exposer,
jai dt m’écarter plus d’une fois de deux maitres vénérés,
Dorner et F. Godet, qui ont sur la Kénosis des idées fort diver-
gentes.

Dorner semble porté & ne pas tenir suffisamment compte de
la Kénosis et & considérer ’humanité de Christ comme trop
indépendante de la Parole. Ainsi, quand il rapporte la Kénosis
de Phil. II, 6, non point proprement & PIncarnation, mais a
I’humble forme sous laquelle elle eut lieu pour Jésus. Ainsi
encore, quand il parle de son humanité comnme personnelle en
dehors de la Parole 1.

Godet, d’autre part, tend & exagérer la Kénosis et a trop
identifier la Parole avec Jésus, & trop absorber l'une dans
Pautre. Ainsi, quand il dit que Christ, qui étail en forme de
Dieu, s'est anéanti lui-méme, en déposant son état divin pour
prendre I’humain, en changeant celui-la contre celui-ci, en

1 Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1856, p. 59535 Glaubenslehre, 11, p. 285 ;

Entwicklungsgeschichte, p. 1260, 12062, 1266. ete. ; Jalrbiicher fiir deutsche
Theologie, 1858, p. 659. Cp. Glaubenslelire, 11, p. 42 et ce qui précude.



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 153

renoncant & ’état divin pour s’identifier avec nous!, — ou
encore, quand il affirme que le sujet divin a consenti & perdre
pour un temps la conscience de soi-méme 2. Je ne peux pas
non plus suivre Godet, quand, aprés . de Rougemont, il
représente le baptéme de Jésus comme ayant été pour lul le
passage de la vie psychique & la vie spirituelle ou pneuma-
tique 3. Non, dés avant le baptéme, la vie de Jésus n’était pas
purement psychique, elle était déja spirituelle. Et, si Jésus a
été appelé par Paul ’homme spirituel, par opposition & Adam,
I’homme psychique, ce n’est pas tel qu'il a été depuis son bap-
téme, mais tel qu’il a été depuis son ascension, lorsque, devenu
«esprit vivifiant, » il s’est revétu du corps spirituel (1 Cor. XV,
44-48). Cette interprétation est aussi celle de Meyer, de
Jul. Miiller et de Weiss 4.

En m’écartant a la fois de Dorner et de F. Godet sur cette
question si difficile et si délicate de la Kénosis, j’ai choisi une
voie moyenne, qui me semble plus scripturaire, plus conforme
aussi &4 ce que réclame ma conscience chrétienne, et qui a été
frayée par de nombreux théologiens modernes, entre autres,
Liebner, Hasse, Scheeberlein, Plitt, Thomasius, Clément,
Astié, Fr. Bonifas, Meyer, C. J. NitzschS5.

! Evangile selon saint Jean!, 1, p. 233. Cp. 2¢ édition, 11, p. 117, 118, 75.

2 Evangile selon saint Jean!, |, p. 256. 2¢ édition, 11, p. 119.

* Evangile selon saint Jean ', 1, p. 306. 2° édition, p. 103. Ltudes bibliquest,
I, p. 66.

4 Commentaire de la premiére épitre aux Corinthiens. — Lehre von der
Siinde3, 11, p. 403. — Diblische Theologie des Newen Testamentes ', p.310-314.

® Liebner, Christliche Dogmatil: aus dem christlichen Princip, 1. Band,
Gottingen, 1849. — Thomasius: Christi Person und Werk?, 4 Binde,
1856-1861. — Hasse : Jakrbiicher fir deutsche Theologie, 1858 : Ueber die
Unveriinderlichkeit Gottes und dic lLehre von der Kenosis des gitthchen
Logos. — Scheeberlein : Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1871 : Die Ein-
heit des Gottlichen und Menschlichen in Jesu-Christo. — Hermn. Plitt :
Jalrbiicher fiir deutsche Theologie, 1871 : Chvristliche Studien nach den vier
Evangelien. — Clément, & propos des Efndes bibliques de Godet : Chrélien
évangclique, 1874. — Astié : La doctrine de saint Jean sur le Logos : Bulle-
tin thiéologique, 1863. Le probleme christologique : Revue de théologie et
de philosoplie, 1374, Christologie : Chrétien évangélique, 1876. — Fr. Boni-
fas : De 'humanité de Jésus-Christ d'apris 'lvangile selon saint Jean :



154 L. THOMAS

On peut ajouter & ces noms celui de notre grand Vinet, car
§’ll accentuait au plus haut degré I’humanité du Seigneur, il
n’insistait pas moins sur sa divinité. C’est bien le Dieu-Homme
qul était son adorable Maitre et Sauveur. JI’en atteste d’abord
un de ces cantiques, qui, selon Eug. Rambert (1re édition,
p. 157), répondaient toujours « & une émotion de conscience »
et ou nous devons « chercher ce qu’il y a dans sa pensée, de
plus a lui, de plas profond. » Je veux parler du cantique com-
mencant par ces mots : « Sous ton voile d’ignominie.» J’en
atteste aussi, par exemple, ce fragment d’un article du Semeur,
cité dans UEsprit de Vinet (I, p. 41) : « Que Dieu ne soit pas
en Jésus-Christ personnellement, substantiellement, l'intelli-
gence de la croix nous échappe et I'édification peut-étre fait
place au scandale. Mais un Dieu qui est amour m’explique un
Dieu qui meurt, et Dieu qui meurt est le seul Dieu auquel
I’humanité puisse croire. »

La vraie idée du Dieu-Homme, je 1'al retrouvée encore,
admirablement exprimée, dans maintes pages o M™® de Gas-
parin, inspirée 4 la fois par le génie des grands peintres du
passé et par une conscience chrétienne toute moderne, a inter-
prété de célébres toiles relatives au Sauveur. La méme intui-
tion apparait dans Jésus, quelques scénes de sa vie terrestre,
Paris, 1885.

36. Les décisions du Concile de Chalcédoine, qui, en 451, ter-
minérent en quelque sorte les grandes discussions christolo-
giques de l'antiquité, ont exercé, méme au sein du protestan-
tisme, une influence considérable. Elles peuvent étre résumées
dans cette formule : une seule personne en deux natures, sans
confusion, sans transformation, sans division, sans séparation,
Laissant de coté ce que cette formule eut d’opportun, d’utile &
I’époque de sa rédaction, méme ce qu’elle a d’éternellement
vrai, nous ferons seulement trois observations critiques:
10 La formule parle, d’un c6té, de deux natures et, de l'autre,
d’une personnalité. Or peut-on opposer ainsi en Dieu et dans

Bulletin théologique, 1864. — Riehm, Lehre des Hebrderbriefes, I, p. 336-346.
— Meyer ;: Epitre aux Philippiens 3, p. 68. — Nitzsch, Christliche Lehre?,
p. 251. Apm. 2.



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 155

I'homme les idées de nature et de personnalité ? Cette seconde
idée n’est-elle pas impliquée aussi bien par celle de la nature
humaine que par celle de la nature divine, en admettani qu’on
puisse se servir de cette derniére expression ? La nature
humaine et la nature de Celui qui a fait I'’homme & son image,
ne sont-elles pas chacune essentiellement personnelles? —
2¢ La formule oppose absolument dans la personne de Jésus la
nature divine et la nature humaine. Or peut-on statuer en lui
une telle opposition? En Jésus, le Fils de Dieu ne s’est-il pas
dépouillé de sa gloire en devenant le Fils de ’homme, et le Fils
de 'homme n’était-il pas vraiment le Fils de Dieu dans son
abaissement ? Jésus est réellement, pleinement, homme, mais
méme comme homme, n’est-il pas le Fils de Dieu, la Parole
devenue chair? — 3¢ La formule ne parle point d’un dévelop-
vement de la personne de Christ, et en est-il de méme de
nos Ecritures ? Ne nous enseignent-elles pas que, dans un
sens, Jésus a toujours été le Fils de Dieu et que, dans un
autre, il ’est toujours plus devenu, témoin ce qui se passa
lors de son baptéme, témoin sa glorification, qu’ily eut ainsi
chez Jui pénétration croissante de I'humain par le divin ? En
lui, le Logos fut dépouillé autant qu’il le fallait pour devenir
homme ; puis, devenu homme, il s’est toujours plus retrouvé
en Jésus, autant que le permettait le développement de son
humanité; en définitive, il y a eu pénétration complete de
I’humain par le divin.

Ce que Godet a dit des rapports du Seigneur et du Saint-
Esprit (Evangile selon saint Jean 2, II, p. 163) : « Le vase se
remplissait & mesure qu'il grandissait et grandissait & mesure
qu’il se remplissait, » me parait pouvoir s’appliquer aux rap-
ports de '’humain et du divin en Jésus. D’autre part, je suis
conduit & comparer, si incompréhensible que cela puisse
d’abord paraitre, la conscience du Logos et celle de Jésus,
dans leurs relations mutuelles et nécessaires, 4 deux cercles
concentriques, dont le premier serait infiniment grand et dont
le second, d’abord trés petit, grandirait peu & peu el finirait
par se confondre avec le premier?. Si I'on peut retrouver les

{ De méme Keerl, Die menschlich-sittliche Entwicklung Jesu Christi,



156 L. THOMAS

deux cercles dans la théorie de Dorner, ils n’y sont pas con-
centriques dés le commencement et ne le deviennent que plus
tard. Le point de vue de Godet est le plus simple au premier
aspect, mais a quel prix! Il n’y aurait qu'un seul cercle :
d’abord immense, puis infiniment petit, puis s’élargissant peu
a peu au point de retrouver en définitive son infinie circon-
férence.

C. Conclusion.

37. Messieurs, le développement de la personne du Seigneur,
tel que j’ai cherché & vous I'exposer, peut paraitre singuliére-
ment compliqué, méme étrange; mais ne serait-ce point &
cause des profondeurs, pour nous encore si obscures, de la
psychologie humaine et, a plus forte raison, de la psychologie
unique du Dieu-Homme ? En soil, rien n’est plus harmonique
que ce développement. La personne du Seigneur n’est pas
seulement la plus mystérieuse, la plus sainte, la plus auguste,
la plus immense de I’histoire, ¢’en est aussi la plus sublime, la
plus admirable, la plus belle, je dirai méme : la plus simple,
comme le sent toute ame vraiment chrétienne, malgré toute
son impuissance d’exprimer en idées et en paroles, ce qu’elle
sent si vivement et ce qu’elle sait, de science certaine.

Les siécles ne se succédent pas sans que lintelligence de la
plus grande et de la plus bénie des merveilles de 'univers ne
fasse quelques progres. Les expressions qui avaient paru justes
apres une longue ¢laboration, finissent toujours par trahir
leurs cotés faibles, — et il y a des époques particuliérement
critiques, ou éclate I'insuffisance de I'ancienne formule, sans
que la nouvelle, qui doit la remplacer en la rectifiant ou en la
complétant, soit déja rédigée ou généralement acceptée. Nous
sommes dans une de ces époques, et il faut en prendre notre
parti.

dans e compte rendu officiel des Assemblées de I’Alliance évangélique,
a Amsterdam, en 1867; — Scheeberlein, Jahrbiicher fir deutsche Theologie,
1871, art. déjiv cité; — Clément, Chrétien évangélique, 1874, p. 477..; —
Astié, Chrétien évangélique, 1876, p. 182...



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU'IL RECLAME 157

Ce qu’il y a de certain, c’est qu’ici comme ailleurs, nous ne
connailrons mieux la vérité chrétienne qu’en progressant dans
Pintelligence de ces saintes Ecritures, qui, &4 leur manieére, ont
tout dit dés le commencement et que Dieu, dans sa sollicitude
paternelle, a données a I'Eglise pour étre un guide toujours
plaus apprécié, jusqu’a ce que la foi fasse place a la vue.

Ce qui est aussi certain, c’est qu’une triple vérité ressortira
toujours plus lumineuse au sein de la chrétienté : la vérité de
la divinité du Seigneur Jésus, celle de son humanité et celle de
I'unité de son adorable personne, & la fois vraiment humaine
et vraiment divine.

Messieurs, dans les Harmonies providentielles de Ch. Lé-
véque (1872), quelques lignes d’un chapitre sur I’astronomie
m’ont vivement intéressé, vous ne tarderez pas i comprendre
pourquoi. «La science moderre, dit-il p. 22, a, il est vrai,
ruiné définitivement la fausse conception d’une unité mono-
tone, uniforme, ol l'immobilité jouait un trop grand role...,
mais cela a été pour y substituer une autre unité & la fois fixe
et mobile, consistante et souple, inflexible et élastique, qui,
toul en maintenant invariablement les lignes principales et les
grands contours, se préte admirablement & des modifications
innombrables et toujours croissantes. La science moderne, en
étudiant mieux que jamais l’architecture des mondes, y a
découvert une unité que les mouvements de l’architecture
humaine n’ont jamais présentée..., une sorte d’organisme com-
parable jusqu’a un certain point au mouvement vital des corps
organisés, car cette puissance infuse dans les astres fait, défait,
refait... les mondes et qui sait ? les perfectionne peut-étre par
un labeur incessant. Ce qui ressort des récents travaux astro-
nomiques, c¢’est la démonstration d’un ordre plus profond, plus
savant, plus magnifique cent fois que celul devant lequel les
anciens s’étaient déja inclinés. »

Il nous semble, Messieurs, que ces réflexions générales peu-
vent aussi s’appliquer & la Christologie. La aussi, d’une part,
nous pouvons voir disparaitre la fausse conception d’une unité
monotone, uniforme, ou 'immobilité jouait un trop grand role,
et de l'autre, nous entrevoyons avec une clarté croissante, une



158 L. THOMAS

autre unité, & la fois fixe et mobile, consistante et souple,
inflexible et élastique, arrivant progressivement 3 une perfec-
tion tout unique et glorifiant au plus haut degré les attributs
de Dieu, principalement ses attributs moraux. Pour la doctrine
de la personne de Christ,comme pour celle de la Trinité,il y a
un grand progrés & réaliser, en se placant surtout dans la
spheére spirituelle, ol la vie morale est le principal agent. Or,
n’est-ce pas a ce point de vue qu’appartient la maniére de
voir qui vous a été présentée ? Pour nous, n’est-ce pas le saint
amour de Jésus qui a été le moyen de sa glorification progres-
sive, de méme que le saint amour du Logos avait été, en ce
qui le concerne, la cause de son incarnation ?

Quoi qu’il en soit, si Kant a dit dans la Critique de la raison
pratique (d’apres Stapfer, Mélanges, 1, p. 177): « Deux choses
remplissent mon 4me d’une admiration toujours croissante : la
votite étoilée au-dessus de moi, et la loi morale en moi, » Des-
cartes s'est élevé plus haut encore en disant : Tria mirabilia
fecit Deus : res ex nihilo, liberum arbitrium et hominem
Deum1,

38. Pour résumer tout ce qui précéde, nous dirons :

a) La foi que Jésus réclame, implique son caractére de
Dieu-Homme.

b) L’ensemble des déclarations scripturaires confirme la
réalité de ce caractére.

¢) En méme temps, il I’éclaire par un double enseignement :
d’une part, sur lincarnation en ’homme Jésus de la Parole
éternelle, du Fils unique du Pére; de l'autre, sur la pénétra-
tion progressive de I’humain par le divin dans la personne du
Seigneur. ‘

Mais, messieurs, si long que soit ce travail, je veux y ajouter
quelques lignes de I’éminent historien de la christologie, aux-
quelles ont souscrit Liebner et Gess : « Nous balbutions ici,
dit Dorner, au centre des miracles, renfermant aussi tout un
monde nouveau, le monde de la vraie nature, le monde qui
demeure éternellement et qui correspond 4 I'idée de Dieu et &

1 Buvres inédites, publiéee en 1859, par Foucher de Careil, I*® partie,
p. 14.



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU'IL RECLAME 159

celle de ’homme. Mais ce n’est qu’en balbutiant qu’on apprend
a parler. Et sila Parole qui devint chair, est le discours le plus
élevé que Dieu ait adressé & I’humanité, elle veut aussi produire
en nous une connaissance d’elle-méme toujours plus parfaite,
un discours dont elle soit 'objet, ol elle soit réfléchie toujours
plus fidélement et sur lequel nous soyons toujours plus d’ac-
cord. Elle veut méme le recevoir et 'accepter comme une
parole pleine de gratitude de I’humanité sauvée par la foil. »
Puissent les sentiments d’humilité, d’adoration, de foi, de
charité, qui ont inspiré ces hautes considérations, se retrouver
toujours dans les Christologues du présent ¢t de Pavenir !

U Entwicklungsgeschichte, 11. Band, 1. Theil, 1I. Abtheilung, II. Hilfte
p- VI. — Liebner, Jahrbiicher fiir deutsche Theologie, 1858, p. 352. Cp.,
Gess, ibid., p. T71..; Recolin, p. 54.




	Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique [suite]

