
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique [suite]

Autor: Thomas, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME

ÉTUDE CHRISTOLOGIQUE *

LOUIS THOMAS

B. Problème de l'Incarnation.

15. Si la déchéance de l'humanité se rattachait à son premier
père, comme un fleuve à sa source, le relèvement de l'humanité

eut aussi un commencement d'une incalculable portée, en

Jésus-Christ, le vrai chef d'une humanité nouvelle ou de

l'humanité renouvelée, le dernier Adam, (ô s<tx.ktos kSip), le second
homme (ô foûrepos SvOpoinos), comme l'appelle saint Paul (4 Cor.

XV, 45, 47). Ailleurs (Rom. V, 44), le premier homme est

représenté par le même apôtre comme une image anticipée,
« un type » de celui qui devait venir ou plutôt de « l'Adam qui
devait venir » (ôç hu two; toö ^säoto;). Le parallèle de

l'influence respective des deux Adam sur l'humanité est largement

décrit dans Rom. V, 42-24. L'histoire entière, passée et
future de l'humanité, y est divisée en deux périodes séparées

par l'apparition du Seigneur : la première, caractérisée par le
règne de la mort et du péché ; la seconde, marquée par le

règne de la justice et de la vie pour tous ceux qu'unit une foi
vivante au Rédempteur.

46. Jésus fut réellement et pleinement homme. Rien ne lui
manqua de ce qui constitue la nature humaine, pour le corps
et pour l'âme. Cela ressort de partout dans nos Evangiles, et

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1895,

p. 46.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 123

maintes déclarations apostoliques l'attestent expressément.
Mais on peut d'autant plus se dispenser d'insister sur cette
humanité du Seigneur que jamais peut-être elle n'a été aussi

bien relevée que dans notre siècle et par les écoles théologiques

les plus diverses.
47. Si réelle que fût l'humanité de Christ, elle ne fut point

cependant identique à la nôtre ; aussi saint Paul dit-il que Dieu

a envoyé « son propre Fils en ressemblance de chair de péché »

(Rom. VIII, 3. lv ôiiOieàpaTt aapxhs âfiapriaç). JéSUS n'eut point
comme nous une « chair de péché. » Il eut une chair comme
la nôtre, mais primitivement exempte de l'influence du péché,
et cette différence de nature se rattache à une différence

d'origine.
Il n'eut point de père selon la chair, une action miraculeuse

de Dieu dans le sein de Marie ayant remplacé le concours
ordinaire d'un père humain.

Cette intervention miraculeuse est formellement attestée
dans nos saints Livres. Elle fut annoncée séparément à Marie
et à Joseph, acceptée par eux (Luc I, 26-38 ; Mat. I, 48-25), et
le titre de Fils de Dieu fut rattaché par l'ange Gabriel à cette
intervention. « L'Esprit saint viendra sur toi, dit-il à Marie

(Luc l, 35), et la puissance du Très-Haut te couvrira de son
ombre. C'est pourquoi l'être saint qui sera engendré sera

appelé Fils de Dieu. »

Si le second Evangile ne renferme aucun récit de ce genre,
c'est parce qu'il commence par la prédication du Précurseur, et

d'ailleurs, comme le remarquent Bleek et Godet, ne rappelle-t-
il pas la naissance miraculeuse de Jésus en le désignant dès

le début comme Fils de Dieu? Bleek observe aussi que, tandis

que d'après Mat. XIII, 55, les habitants de Nazareth disaient :

«N'est-ce pas le fils du charpentier? » Marc VI, 3 leur fait
dire : « N'est-ce pas le charpentier, le fils de Marie... ?» Un

scrupule religieux semble avoir empêché l'évangéliste de

désigner Jésus, même dans la bouche de Juifs incrédules,
comme fils de Joseph.

La naissance surnaturelle de Jésus n'est encore expressément

indiquée ni par Paul, ni par Jean, mais elle est en com-



124 L. THOMAS

plète harmonie avec toutes les déclarations du Seigneur et des

apôtres sur son envoi par le Père céleste, sur sa préexistence
dans le ciel comme Fils ou comme Parole. Elle est la
présupposition nécessaire de la sainteté absolue du Seigneur comme
homme, sainteté si hautement proclamée par tout le Nouveau
Testament. Cela ressort surtout soit de la doctrine de Jean

sur la corruption du monde (1 Jean V, 49) et sur la nécessité
d'une nouvelle naissance pour devenir enfant de Dieu et pour
entrer dans son royaume (4 Jean V, 4 ; Jean I, 42 ; cp. III, 3 6),
soit de l'enseignement de Paul sur la transmission du péché et
de la mort dans l'humanité déchue, et sur le parallèle des deux
Adam (Rom. V, 42-24. Cp. 4 Cor. XV, 24, 22, 45-47).

Il y eut sans doate une influence miraculeuse dans les
naissances d'Isaac et de Jean-Baptiste (Gen. XVIII, 10-44; Rom. IV,
18-21. Luc I, 7...). Mais elle fut tout autre que pour la

naissance de Jésus. Celle-ci, abstraction faite de l'origine du
premier couple, fut la seule où manqua le concours paternel
humain. Elle ne saurait être comparée qu'à la création d'Adam.
Aussi Luc appelle-t-il Adam fils de Dieu, de même que le

Seigneur (Luc III, 38). Et comme Dieu forma le corps d'Adam de

la poudre de la terre avant de souffler dans ses narines une
respiration de vie (Gen. II, 7), il ne créa pas simplement le

corps de Jésus, mais il le forma dans un sein maternel. Ainsi
se réalisa, dit F. Godet (Evangile selon saint Luc, 1, p. 47),
«la connexion organique qui devait exister entre le chef de

l'humanité nouvelle et l'humanité ancienne. »

Pour accomplir son œuvre rédemptrice, Jésus devait appartenir

à notre humanité, et cependant il devait débuter dans la
vie par une innocence analogue à celle d'Adam et d'Eve, afin
de pouvoir triompher où ils avaient succombé, et transformer
librement son innocence en sainteté. Aussi naquit-il de la

vierge Marie. Nous ne pouvons pas pleinement comprendre
comment cette naissance dut atteindre le but qui lui était
évidemment assigné. Mais comment nous en étonner? La génération

ordinaire étant elle-même enveloppée de mystères qui
probablement ne s'éclairciront jamais pour la science, une
génération unique en son genre et miraculeuse au plus haut



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 125

degré ne doit-elle pas impliquer de nouveaux mystères encore
plus impénétrables? Mais ce qui échappe, à notre pleine
compréhension, peut être du moins entrevu. Il y eut, d'ailleurs,
dans la naissance du Seigneur bien plus encore qu'une
naissance miraculeuse.

48. Ce n'est pas dans le jardin d'Eden, c'est-à-dire dans les
circonstances extérieures les plus favorables, que le second
Adam avait à se développer spirituellement, mais sur une
terre maudite et au sein d'une humanité profondément déchue.

En second lieu, il n'avait pas à fonder une nouvelle humanité

débutant par l'innocence. C'était d'une race pécheresse
qu'il devait tirer l'humanité nouvelle : cette race elle-même
devait être transformée, régénérée, ressuscitée.

En troisième lieu, bien qu'Adam et Eve eussent péché
librement, ils s'étaient laissé égarer par la mystérieuse intervention
d'une créature de Dieu supérieure à l'homme, elle-même déjà
déchue et cherchant avec perversité à propager sa déchéance.

En séduisant le premier couple et en entraînant ainsi l'humanité

dans le péché et la mort, le diable était devenu « le prince
de ce monde. » Pour régénérer l'humanité, le second Adam

avait à détruire les œuvres du diable et à triompher de lui.
Enfin l'œuvre qu'il avait à accomplir ne devait pas seulement

se rapporter à l'humanité, elle devait avoir une portée
infiniment plus vaste, ultra-humaine, comme nos saints Livres
le font entrevoir (Eph. 1, 40, etc.).

Ne soyons donc pas surpris si le second Adam n'est pas
seulement un homme, ni un homme né dans l'innocence, s'il est

en même temps le personnage le plus auguste, s'il appartient
au ciel avant d'appartenir à la terre, s'il s'élève infiniment au-
dessus de toute créature, s'il participe à la divinité, s'il est le

Fils unique du Dieu vivant, l'éternelle Parole devenue chair.
49. « La Parole est devenue chair, dit Jean (I, 44), et elle a

habité parmi nous ; et nous avons contemplé sa gloire, une

gloire comme celle du Fils unique venu du Père. » — « Ce qui
était dès le commencement, dit-il ailleurs (4 Jean 1,4), ce que
nous avons entendu, ce que nous avons vu de nos yeux, ce

que nous avons contemplé et que nos mains ont touché con-



126 L. THOMAS

cernant la Parole de la vie (mpi toO Aóyou täs c&nfc), 2) car la
Vie a été manifestée et nous l'avons vue et nous lui rendons
témoignage, et nous vous annonçons la Vie éternelle, qui était
auprès du Père et qui nous a été manifestée, 3) ce que nous
avons vu et entendu, nous vous l'annonçons.... » (Cp. Apoc. I,
17 ; II, 8; XXII, 43 ; III, 44 ; XIX, 43.)

Jésus-Christ, « existant en forme de Dieu (lv popfï ©sou îmâp-

£wv), dit Paul (Phil. II, 6), n'a point regardé comme-une proie
d'être sur un pied d'égalité avec Dieu, 7) mais il s'est dépouillé
lui-même, en prenant la forme de serviteur, en devenant
ressemblant aux hommes. » — (2 Cor. VIII, 9) « Notre Seigneur
Jésus... s'est fait pauvre, de riche qu'il était. » (Cp. 1 Cor. VIII,
6; Col. I, 43-47; Héb. 1,2, 3.)

Jésus lui-même avait dit (Luc X, 22 ; cp. Mat. XI, 27 et aussi

XXII, 45) : « Personne ne connaît qui est le Fils si ce n'est le

Père, ni qui est le Père si ce n'est le Fils et celui à qui le Fils
le veut révéler. » — (Jean III, 43) « Personne n'est monté au

ciel, si ce n'est celui qui est descendu du ciel » (• lx too o-ipavoû

xaraßis).. 46) « Dieu a tant aimé le monde qu'il a donné son
Fils unique. » — (V, 49) « En vérité, en vérité, je vous le dis :

Le Fils ne peut rien faire de lui-même ; il ne fait que ce qu'il
voit faire au Père; car lout ce que le Père fait, le Fils le fait
pareillement. 20) Car le Père aime le Fils et lui montre tout
ce qu'il fait. » 26) « Comme le Père a la vie en lui-même,
ainsi il a donné au Fils d'avoir la vie en lui-même. » — (VI, 46)
« Ce n'est pas que personne ait vu le Père, sinon celui qui est

venu de Dieu » (ô wv napà roO 6eoû). 62) « Et si vous veniez à

voir le Fils de l'homme monter où il était auparavant ?» —

(VIII, 26) « Celui qui m'a envoyé est vrai, et ce que j'ai entendu
de lui, je le dis au monde. » 38) «Je dis ce que j'ai vu chez
le Père. » — A la suite d'une discussion avec les Juifs de

Jérusalem, Jésus avait fini par leur dire (VIII, 58) : « En vérité, en

vérité, je vous le dis, avant qu'Abraham naquît, je suis » (syi>

àpi), et, sur cette parole, ils avaient voulu le lapider comme

blasphémateur. Peu après, même tentative, Jésus étant accusé

de s'être fait Dieu, pour avoir appelé Dieu son père (Jean X,
30-39; cp. V, 48).



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 127

Jésus, priant une dernière fois avec ses disciples,
commença et finit sa prière en mentionnant sa glorieuse préexistence.

«Et maintenant, toi, Père, dit-il (XVII, 5), glorifie-moi
auprès de toi-même de la gloire que j'avais auprès de toi avant

que le monde fût.... 24) Père, je veux que là où je suis, ceux
que tu m'as donnés soient aussi avec moi, afin qu'ils voient
ma gloire, la gloire que tu m'as donnée, parce que tu m'as
aimé avant la fondation du monde. »

En fait, Jésus fut condamné comme blasphémateur, pour
avoir répondu au grand-prêtre qu'il était bien le Christ, le Fils
de Dieu (Mat. XXVI, 63-66 ; Marc XIV, 64-64). D'après Luc
(XXII, 66 — XXIII, 4), on lui demanda d'abord s'il était le

Christ, puis s'il était le Fils de Dieu.

Rappelons enfin la déclaration suprême du Seigneur à ses

disciples (Mat. XXVIII, 49) : « Allez, instruisez foutes les
nations, les baptisant au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit,
20)... voici, je suis avec vous tous les jours jusqu'à la fin de
l'économie. »

20. On peut distinguer trois sens distincts dans la désignation

du Seigneur comme Fils de Dieu :

a) Le sens théocratique. L'idée du Fils de Dieu rapportée
d'abord au peuple d'Israël (Ex. IV, 22; Deut. XXXII, 6; VIII,
5; Osée XI, 4; Esaïe LXIII, 46), semble se concentrer ensuite
sur la postérité de David (2 Sam. VII, 44), puis sur son rejeton
qui devait être le Messie 1. Dans le Psaume II, en particulier,
la qualité de Fils de Dieu semble identifiée avec la royauté du
Messie, et le Fils de Dieu, engendré comme Fils en même temps

que consacré comme roi.
b) Le sens physique. Comme nous l'avons vu, la dénomination

acquit un sens nouveau et tout spécial, en étant assignée
d'avance par l'ange Gabriel au divin enfant, précisément à cause
de sa miraculeuse conception : Luc 1,35; cp. 31-33. Après avoir
dit: 31) «Tu enfanteras un fils ; 32) il sera appelé Fils du Très-

Haut, » l'ange ajoutait aussitôt : « et le Seigneur Dieu lui donnera

le trône de David, son père. 33) Il régnera sur la maison

1 Voir Oehler, Theologie des Alten Testamentes, 1, p. 273; 11, p.31, 256-267.



128 L. THOMAS

de David éternellement. » Au moment même où apparaissait
le sens physique de l'expression Fils de Dieu, il était donc

comme greffé sur le sens théocratique.
c) Si complexe que fût déjà la signification de l'expression,

elle ne tarda pas à s'enrichir encore d'un nouvel élément
d'ordre supérieur.

Lorsque Jésus sortait de l'eau du baptême, les cieux parurent
s'ouvrir, le Saint-Esprit descendit sur lui sous une forme
visible, et une voix dit : « Tu es mon Fils bien-aimé, en toi j'ai
mis mon affection. » Marc I, 44 : Cp. Mat. III, 47 et surtout
Jean I, 34, où Jean Baptiste, après avoir raconté ce qu'il avait
vu lors de ce baptême, ajouta : « Et moi j'ai vu et j'ai rendu
témoignage qu'il est le Fils de Dieu. »

La même voix fit entendre les mêmes mots dans une autre
circonstance également solennelle de la vie du Seigneur, lors
de sa glorieuse transfiguration. La voix sortit de la lumineuse
nuée qui enveloppa Jésus, Moïse, Elie et les trois apôtres, et
elle dit : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, en qui j'ai mis
mon affection, écoutez-le! » (Mat. XVII, 5; Marc IX, 7; cp. Luc
IX, 35.)

Le sens dans lequel la dénomination de Fils de Dieu était
prise dans la divine parole, était infiniment vaste et profond.
Il se rapportait en particulier à la dignité surhumaine de Jésus

et entrait ainsi dans la troisième phase qu'on peut qualifier de

métaphysique. Confirmons-le par quelques considérations :

4° Immédiatement après son baptême, Jean se rend au

désert, avant de commencer son ministère public. Là, par
deux fois, le diable chercha à l'entraîner au mal, en commençant

par lui dire : « Si tu es le Fils de Dieu » (Mat. IV, 3, 6 ;

Luc IV, 3, 9). Comme le signale F. Godet, il faisait évidemment

allusion à la voix de Dieu qui avait retenti sur le Jourdain.

Or, qu'impliquait, dans le raisonnement du diable à la
première tentation, la qualité de Fils de Dieu? Que Jésus

tenait de cette qualité une puissance tout extraordinaire, celle,
par exemple, de transformer en pain même les pierres du
désert. Ces paroles du tentateur peuvent être rapprochées de

plusieurs récits de nos Evangiles, relatifs aux démoniaques :



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 129

Marc III, 44, 42; V, 6, 7 (cp. Mat. VIII, 28) ; I, 24, 34, etc.
2° Jean-Baptiste dit expressément (Jean I, 34) avoir rendu

témoignage à Jésus comme Fils de Dieu à cause de ce qu'il
avait vu lorsqu'il l'avait baptisé. Or, un de ces témoignages
nous a été transmis avec quelque détail (Jean III, 27-36), et le

Précurseur y désigne Jésus comme « l'époux » de l'Eglise, de

même que l'Ancien Testament désignait Jahvé lui-même dans

ses rapports avec Israël (Esaïe LIV, 5; Osée II), comme venant
« d'en haut, du ciel et étant au-dessus de tous, » comme
disant les « paroles de Dieu, » comme ayant reçu « l'Esprit
sans mesure. » Il termine même en disant : 35) « Le Père aime
le Fils et il a remis toutes choses entre ses mains. 36) Celui

qui croit au Fils a la vie éternelle.. »

3° Une multitude de déclarations du Seigneur prouvent
clairement qu'il rattachait lui-même à sa qualité de Fils de Dieu
le divin caractère de sa personne. Voir en particulier, parmi
les passages déjà cités (p. 426, 427), Luc X, 22; Jean III, 43 ;

V, 49, 20, 26; VIII, 38; XVII, 5,24; Mat. XXVIII, 48-20.
4° L'apôtre Jean faisait remonter la qualité de Fils de Dieu

à la préexistence de Jésus, comme le prouve Jean I, 44 :

«Nous avons contemplé sa gloire, une gloire comme celle du
Fils unique venu du Père (&>c pavoyevovs napì murpos) 18)
Personne n'a jamais vu Dieu, le Fils unique, qui était sur le sein
du Père (je traduis ainsi, avec d'autres, ô &¦* ùs tov xôfeov toû

mtrpös), est celui qui nous l'a fait connaître. » — 4 Jean IV, 9 :

« L'amour de Dieu a été manifesté envers nous en ce que Dieu

a envoyé son Fils unique dans le monde, afin que nous vivions

par lui. » (Cp. 4 Jean III, 46.) — Meyer dit à propos de Jean I,
44 : «Cette désignation de Fils unique correspond à celle de

premier-né dans saint Paul (Col. I, 45), mais catte dernière met
en saillie le rapport chronologique avec les créatures ou avec
la chrétienté (Rom. VIII, 29). Le Fils unique est celui qui est
le seul de son espèce et qui, par conséquent, n'est devenu fils
ni par une génération morale, comme les enfants de Dieu dont
il est parlé verset 42, ni par adoption, mais par la manière dont
il provient métaphysiquement de l'essence de Dieu, lui qui était
au commencement avec Dieu et qui avait lui-même une nature

théol. et phil. 1895. 9



130 L. THOMAS

et une personnalité divines (v. 4, 2). Il n'est donc pas devenu
Fils par son incarnation, mais il l'est comme Parole avant tout
temps et il apparaît comme Fils unique, par le moyen de

l'incarnation. »

5° Même observation pour l'apôtre Paul et pour l'Epître aux
Hébreux :

Rom. VIII, 3 : « Dieu a envoyé son propre Fils en ressemblance

de chair de péché. » On ne peut méconnaître, dit
Meyer, dans le ixoro'j comme dans le my^aç et le lv op.oiap.tt.ri

aapxòs àpLKprlas, l'idée de la préexistence de Christ et de sa qualité
métaphysique de Fils. 32) : « Dieu n'a point épargné son

propre Fils (toO èSiou uîoû), mais... l'a livré pour nous tous. »

Gai. IV, 4 : « Dieu a envoyé son Fils né d'une femme. »

Col. I, 43 : « Dieu nous a transportés dans le royaume du Fils
de son amour, 44) en qui nous avons la rédemption..., 45) qui
est l'image du Dieu invisible, le premier-né de toute créature
(irpuroro-xos nourris xritjtuç). 46) Car en lui (OU : par lui, lv aura) ont
été créées toutes les choses qui sont dans les cieux et sur la

terre.... 47) Toutes les choses ont été créées par son moyen
et pour lui. Il est avant toutes choses et toutes choses
subsistent par lui. » Remarquons-le, l'expression de « premier-né
de toute créature » (v. 45) est immédiatement expliquée par ce

qui suit (v. 46 et 47). — « Premier-né de toute créature, dit
Meyer, c'est-à-dire né avant toute créature.... Le génitif nia-os

xriavùs n'est pas un génitif partitif, parce que niaris miaews sans
article ne peut signifier la création entière et par conséquent
la catégorie ou l'ensemble, auquel Christ appartiendrait comme
aîné. Il signifie toute créature quelconque. C'est le génitif de

comparaison : le premier-né comparativement à toute créature,
c'est-à-dire né avant toute créature.... Il y a comparaison pour
le temps et, à la vérité, pour l'origine, mais comme celle-ci est
autre pour Christ que pour toute créature, l'apôtre ne dit pas
npt»róxriUTOs OU nparvimXoujros, mais choisit Tcpariroxos, qui indique
l'origine particulière de Christ. Il n'a pas été créé, comme les

autres êtres, qui sont appelés pour cela des créatures, mais il
est né, il est procédé de Dieu en lui devenant semblable. »

Telle est aussi l'interprétation de Vinet dans ses belles médita-



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 131

tions sur l'Epître aux Colossiens (Chrétien évangélique, 1864,

p. 449).
Je passe à Héb. 1, 4 : « Après avoir autrefois... parlé à nos

pères par les prophètes, Dieu... nous a parlé par le Fils, 2)

qu'il a établi héritier (ou possesseur) de toutes choses, par
lequel il a aussi créé le monde (8î o3 xat ì-koìyìtsv toùç «ùùv«s), 3) et

qui, étant le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa

personne, et soutenant toutes choses parsa parole puissante...
s'est assis à la droite de la Majesté divine dans les lieux très
hauts, 4) devenu d'autant supérieur aux anges qu'il a hérité
d'un nom plus excellent que le leur. 5) Car auquel des an.ies
Dieu a-t-il jamais dit : Tu es mon Fils, je t'ai engendré aujourd'hui?

» — Bleek identifie le nom dont il est parlé au vers. 4,
avec celui de Fils, et il ajoute : « Ce nom ne lui convenait pas
seulement depuis son élévation, mais déjà avant son
incarnation, puisqu'il est dit au vers. 2 que Dieu a créé le monde

par son Fils. » (Hebräerbrief 1868).
24. L'Homme-Jésus était donc l'incarnation de cette Parole

créatrice, qui était au commencement avec Dieu et qui était
Dieu elle-même, de ce Fils unique qui était de toute éternité
sur le sein du Père. Il pouvait être appelé le Fils de l'homme
ou le Fils de Dieu. Il était à la fois homme et Dieu. Il était
l'Homme-Dieu ou mieux encore le Dieu-Homme. Bien que non
bibliques, ces expressions sont légitimes, car elles ne font
chacune que contracter les deux dénominations susmentionnées.

Mais comment Jésus a-t-il pu réunir ainsi le caractère
humain et le caractère divin?

Certes, comme le dit Paul (1 Tim. Ill, 46), « le mystère de la

piété est grand. » Toutefois ne pouvons-nous pas espérer
reconnaître quelques-unes de ses profondeurs N'y sommes-
nous pas invités par les Ecritures? Sous ce rapport, deux

groupes de passages doivent fixer notre attention : d'un côté,
Phil. II, 6-8 ; 2 Cor. VIII, 9 ; Jean XVII, 5, 24; de l'autre, Jean

I, 44; II, 44; 4 Jean 1,2.
22. Premier groupe. Jésus-Christ, « existant en forme de

Dieu (lv p-opfh ©soû òizipztov), dit saint Paul (Phil. U, 6), n'a point
regardé comme une proie d'être sur un pied d'égalité avec Dieu



132 L. THOMAS

(o\>x àpirayphv -riyruraro ri sîvat tact 0£'î>), 7) mais il s'est dépouillé lui-
même en prenant la forme de serviteur, en devenant ressemblant

aux hommes (êauTOvl xevwtsv piopfriv Soii^ou laßäv, lv ôptotw^totTi

àvQp'ônùùv ysvôpsvoç, à rapprocher de Rom. VIII, 3 : lv bpjaiàp.om cmp-xbs

àpjxprias), et, ayant été trouvé, quant à l'extérieur, comme un
homme (uyhpazi supsBds as Saßparrcos), 8) il s'est humilié lui-même
en devenant obéissant jusqu'à la mort, même jusqu'à la mort
de la croix (Itootsîvwo-sv IWròv ys-jipisvas wwxooç...). 9) Aussi Dieu

l'a-t-il souverainement élevé... »

C'est pour exhorter ses disciples à l'humilité et à la charité
(v. 3-5) que Paul décrit ainsi l'incomparable renoncement de

Jésus, où deux phases successives semblent distinguées. La
première, qui peut être appelée la Kénosis, le dépouillement,
consiste dans le fait général de l'incarnation et se rapporte
proprement non à Jésus, mais au Fils de Dieu avant son
incarnation (v. 6, 7). La seconde peut être appelée l'humiliation
(Ta7TEtvwo-tç) et concerne la forme de l'incarnation prise par le Fils,
son obéissance jusqu'à la mort et à la mort de la croix (v. 8).

Jésus, « existant en forme de Dieu, n'a point regardé
comme une proie d'être sur un pied d'égalité avec Dieu, mais
il s'est dépouillé lui-même en prenant la forme de serviteur. »

Cette « forme de Dieu » qu'avait le Fils de Dieu dans le ciel,
n'était pas plus une pure forme que la « forme de serviteur »

revêtue plus tard. « Il existait en forme de Dieu, » c'est-à-dire
il possédait une gloire divine, correspondant à son essence
intime. « Au commencement était la Parole, dit Jean, la Parole
était auprès de Dieu (nphs tòv ©eóv), et la Parole était Dieu

(@shs). » — « Mo/jtpri est ici, dit Meyer, une expression concrète
de la gloire divine susceptible d'apparaître. Il ne faut donc
assimiler le mot ni à tpOo-tç ou oùcrî«, ni à status. Mais la popf-h oeoû

suppose bien la yûo-iç divine correspondante, et elle présente
l'état divin au point de vue de sa forme, de façon à être
complètement expliquée dans ces mots de Héb. I, 3 : inu.vya.vp.u taç

StJÇvjç x«i yxpxxvhp rfis ÛTroorâosWç rov 0eoO.

« Il n'a point regardé comme une proie d'être sur un pied
d'égalité avec Dieu. » Les mots grecs ainsi traduits l'ont été

diversement, et ces différentes interprétations ne sauraient



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 133

être énumérées ici. Disons seulement que celle d'Osterwald,
encore suivie par les versions de Paris (1850) et de Lausanne

(il n'a point regardé comme une usurpation d'être égal à Dieu),
va au rebours du véritable sens et est interdite par le verset 7.

Selon notre interprétation, qui est celle de Tholuk, Schmid,
Liebner, Grimm, F. Godet, etc., Paul voulait dire : Le Fils de

Dieu n'a point considéré dans un sens personnel et égoïste la

gloire dont il jouissait, il ne l'a point envisagée comme un bien

étranger dont il se serait emparé, comme une proie qu'emporte

le fauve qui l'a ravie. Il ne s'est donc pas proposé comme
but de conserver sa gloire, de continuer à en user en Dieu,
comme Dieu, avec une souveraine indépendance. Tout au

contraire, il s'est dépouillé lui-même.
Non pas: il s'est anéanti, comme traduisent souvent nos

versions, en particulier celles de Paris (1850) et de Lausanne,
aussi F. Godet (Evangile selon saint Jean 2, II, p. 25) et Recolin

(La personne de Jésus-Christ et la théorie de la Kénosis, Paris,
1890, p. 32). Le mot serait excessif, car xsvoûv, de xsvó;, vide ou

nu, ne signifie que vider ou dépouiller. Notre traduction
correspond exactement à plusieurs des expressions du contexte,
telles que « forme de Dieu » et « forme de serviteur, » et elle
n'est pas moins parallèle à 2 Cor. VIII, 9 : « Christ... pour
vous s'est fait pauvre, de riche qu'il était, afin que par sa

pauvreté VOUS fussiez enrichis (smûyeuae, r.rayùy.). »

Christ s'est donc dépouillé, mais de quoi? De sa « forme de

Dieu », de « l'égalité avec Dieu »dont il jouissait, ou encore de

la « gloire »qu'il disait lui-même avoir possédée « avant que le

monde fût » (Jean XVII, 5, 24). « Il faut compléter le eWôv

ÈxÉvwa-e, dit Hasse (Jahrbücher für deutsche Theologie, 4858,

p. 545, note), en lui sousentendant comme régime indirect toû

swat io-« (non îVov) ©Eu, signifiant la même chose que lv popfv
Seov imipyec-i. Paul ne veut pas dire par !à que Christ s'est en

quelque sorte vidé de sa vie divine, mais qu'il s'est dépouillé
de sa forme divine..., de la gloire divine. Exuit similitudinem
Dei, conditionem Domini, comme traduisait déjà Mélanchlon,
induit conditionem servi. »

En elïét, comment Christ s'est-il dépouillé selon l'apôtre?



134 L. THOMAS

« En prenant la forme de serviteur, » et Paul ajoute aussitôt :

« En devenant ressemblant aux hommes et, ayant été trouvé
quant à l'extérieur, comme un homme, il s'est humilié lui-
même.... » Jean dit d'une manière analogue: « La Parole est
devenue chair » (<sà.p% iyàizro), ce qui signifie, comme on l'admet
généralement : est devenue homme.

Mais le Fils de Dieu ne s'est pas dépouillé seulement en
devenant homme, il s'est encore humilié ccmme homme, en
devenant « obéissant jusqu'à la mort, même jusqu'à la mort de

la croix. »

Il y a un contraste direct entre l'égalité avec Dieu du verset
6 et la forme de serviteur du verset 7. D'autre part, l'obéissance
mentionnée au verset 8 aide à comprendre cette forme de

serviteur. Le Fils de Dieu s'est dépouillé de sa gloire divine en

se faisant serviteur de Dieu et il s'est fait serviteur jusqu'à mourir

sur la croix.
Il y a donc eu renoncement, dépouillement volontaire par

le Fils de Dieu, lorsqu'il est devenu homme : cela est clairement

enseigné par Phil. II, 6 ; Jean XVII, 5, 24 ; 2 Cor. Vili, 9

et ressort du fait même de l'incarnation. Mais il ne faudrait pas
l'exagérer, comme le font plusieurs théologiens modernes. En
devenant homme, le Fils de Dieu n'a point abdiqué pleinement
sa divinité, il n'a abdiqué sa forme divine qu'autant qu'il
devait le faire pour devenir vraiment homme. C'est bien là ce

qui découle de la déclaration de Paul. Le même Moi qui existait

en forme de Dieu, n'a point regardé comme une proie
d'être sur un pied d'égalité avec Dieu, mais il s'est dépouillé lui-
même en prenant la forme de serviteur. Et remarquons la
délicatesse avec laquelle Paul décrit soit le caractère divin dont
le Fils s'est dépouillé, soit le caractère humain, dont il s'est

revêtu : « Existant en forme de Dieu, il n'a point regardé
comme une proie d'être sur un pied d'égalité avec Dieu,... il
s'est dépouillé lui-même en prenant la forme de serviteur, et
devenant ressemblant aux hommes et, ayant été trouvé quant
à l'extérieur comme un homme, il s'est humilié lui-même.... »

Tout en devenant homme, le Fils de Dieu restait donc Fils
de Dieu dans le fond de son être. La Parole devenue chair était



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 135

toujours la Parole, comme cela ressort de maintes déclarations
scripturaires, en particulier de Jean I, 44 ; II, 44 ; 4 Jean I, 2.

23. Second groupe. Commençons par Jean I, 44 : « La Parole
est devenue chair et elle a habité parmi nous, et nous avons

contemplé sa gloire, une gloire comme celle du Fils unique
venu du Père. Elle (la Parole) était pleine de grâce et de
vérité (lùhp-ris yâpnos x«t àX»j0staç). »

Il semble impossible de traduire littéralement en français ce

verset. Dans l'original, les mots « pleine de grâce et de vérité »,

quoique mis à la fin du verset à cause de ce qui suit, se

rapportent directement à : « Elle a habité parmi nous, » et cependant

le milieu du verset : « et nous avons contemplé sa gloire,
une gloire comme celle du Fils unique venu du Père, » n'est

point précisément une parenthèse, mais une partie intégrante
de la phrase, un anneau essentiel de la chaîne.

Plusieurs des expressions de ce verset, si riche dans son
extrême concision, paraissent expliquées successivement et
selon le même ordre dans les versets suivants. L'idée du « Fils
unique venu du Père » est appuyée dans le verset 45 sur le

témoignage de Jean-Baptiste : « Celui qui vient après moi m'a

précédé, car il était avant moi. » D'autre part, la « plénitude»
du verset 46 correspond à la qualification : « pleine de grâce
et de vérité. » Enfin cette « grâce » est expliquée versets 46 et
47 et cette « vérité, » versets 17 et 48. « Et nous avons tous

reçu de sa plénitude, dit l'apôtre au verset 46, et grâce sur
grâce ; 47) car la loi a été donnée par Moïse, la grâce et la

vérité sont venues par Jésus-Christ.... 48) Personne n'a jamais
vu Dieu; le Fils unique, qui était sur le sein du Père, est celui

qui nous l'a fait connaître. »

La correspondance si étroite entre la verset 44 et les suivants

ne permet donc pas de changer l'ordre des termes de l'original
en traduisant avec Segond et beaucoup d'autres : « elle a

habité parmi nous pleine de grâce et de vérité, et nous avons

contemplé.... » J'ai suivi du reste l'interprétation de F. Godet

(4re et 2de éditions).
Mais revenons au verset 44. « Elle a habité parmi nous. » Il

y a proprement : a dressé sa tente (Io-xyivwo-ev). Bengel et Meyer



136 L. THOMAS

relèvent la singulière ressemblance phonétique de Iffxwwo-sv et
du nom Schekinah, par lequel les Juifs désignaient la nuée,
signe de la présence de l'Eternel dans le Tabernacle de
l'Ancienne Alliance. En tout cas, les paroles : « Elle a habité parmi
nous et nous avons contemplé sa gloire, » font manifestement
allusion à la glorieuse habitation de Dieu au milieu de son

peuple (Ex. XXV, 8; XXIX, 45; Lévit. XXVI, 44 ; Ex. XXIV,
17; XL, 34-37, etc.) et à celle plus glorieuse encore promise

par les prophètes (Joël II, 27 ; Ezéch. XXXVII, 27 ; Agg. II, 5-9).
Jésus lui-même a parlé de son corps comme étant le temple de

Dieu (Jean II, 19). « La vie terrestre du Verbe incarné, dit
Reuss (Siècle apostolique * II p. 362), est et doit être une
révélation incessante de la divinité. Elle est nommée un a-xjjvoüv lv

ùvOpûirots, ce que le mot français habiter, demeurer, ne rend

qu'imparfaitement. 2x»jvoüv, "îOtEj ri3,02J est dans la philosophie
des Juifs le terme technique pour désigner la présence personnelle

de la divinité dans le monde. Selon Fr. Godet lui-même
(II2, p. 76), l'expression ne manque pas de rappeler « la

majesté divine avec laquelle Jéhovah se manifestait dans le

Tabernacle. »

Ce n'est pas seulement le mot eo-xüvmo-e qui dans notre verset
fait ressortir la présence du divin dans la personne de Jésus.

« Nous avons contemplé sa gloire, dit l'apôtre, une gloire
comme celle du Fils unique venu du Père : Elle était pleine de

grâce et de vérité. » Or il est dit, à propos du miracle fait aux
noces de Cana (Jean II, 11) : «Tel fut... le premier des miracles

que fit Jésus. Il manifesta sa gloire (èt?avipiao-s) et ses disciples
crurent en lui. » La manifestation de la gloire du Seigneur en
cette occasion, consista donc pour les premiers disciples dans
le déploiement d'une puissance miraculeuse. El certes on ne
saurait exclure de « la gloire du Fils unique venu du Père, »

telle que Jean la contempla, les miracles qu'opéra le Seigneur
ou dont il fut l'objet : par exemple, les faits miraculeux du

baptême et la glorieuse transfiguration sur la montagne. Mais

nous pouvons moins encore restreindre celte gloire à ces
miracles. « La gloire de Dieu, dit Godet (Evangile selon saint
Jean 2, II, p. 79), c'est ie rayonnement de ses perfections aux



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 137

regards de ses créatures. » Bengel explique avec autant de

profondeur que de concision la gloire de la Parole dans Jean

1,44, en disant : Gloriam, deitatem. La gloire de la Parole
devenue chair, dirons-nous, était le rayonnement de sa divinité.
Tout ce qui la manifestait en Jésus, faisait partie de sa gloire,
et si cette divinité s'est manifestée, comme toute-puissance,

par maintes œuvres miraculeuses, elle s'est surtout révélée,
comme perfection morale ou spirituelle, dans tout le ministère
du Fils de l'homme. « La gloire du Fils unique venu du Père, »

c'était donc surtout « la plénitude de grâce et de vérité » (v. 44
et 46. De même Godet, II2 p. 90). « Fais-moi voir ta face, »

avait dit Moïse à l'Eternel, qui avait répondu : «Je ferai passer
devant toi toute ma bonté » (Ex. XXXIII, 8...). « Maintenant le
Fils de l'homme a été glorifié » s'écria Jésus après le départ
de Judas (Jean XIII, 34), et c'était un cri de triomphe anticipé,
comme si Jésus avait déjà manifesté toute sa gloire par toute
son obéissance, toute sa sainteté, toute sa charité, comme s'il
avait déjà réalisé le sacrifice de Golgotha. « Ce qu'il exprime
par ces mots, dit Meyer, c'est la gloire de sa mort, la gloire de son
TST&e<TT«i, qu'il contemple comme déjà passé. » Les mots qui
suivent : « et Dieu a été glorifié en lui. 32) Si Dieu a été glorifié
en lui, Dieu aussi le glorifiera en lui-même et il le glorifiera
bientôt, » montrent bien, en effet, qu'il s'agit d'abord, dans le
verset 34, d'une gloire proprement spirituelle, point encore de
la gloire céleste.

Cette grâce et cette vérité qui remplissaient le Fils de Dieu,
ne tardent pas à être expliquées : c'est, d'une part, la miséricorde

qui nous a fait recevoir du Fils de Dieu «grâce sur
grâce » (v. 46) et, de l'autre, la puissance révélatrice par
laquelle il nous a fait connaître Dieu (v. 17, 48). La grâce de la
Parole incarnée, c'était une miséricorde et un amour semblables

aux perfections similaires du Père. La Parole, en déployant
sa miséricorde et son amour, les révélait par cela même et, à

ce titre déjà, elle était aussi vérité, révélation.
On ajustement rapproché cette grâce et cette vérité dont la

Parole devenue chair était remplie, de la lumière et de la vie,
présentées dans le verset 4 comme attributs de la Parole avant



138 L. THOMAS

son incarnation. Le rapprochement entre la lumière et la

vérité se justifie de lui-même. D'ailleurs dans le même Prologue
du quatrième Evangile, la Parole est appelée la Lumière après
comme avant son incarnation (v. 7 ; cp. VIII, 12). L'autre
rapprochement ne se justifie pas moins, si l'on considère les versets

42 et 43, où i'effet produit par la Parole incarnée sur les

croyants est représenté comme une nouvelle naissance, comme
une nouvelle vie cp. III, 45). La grâce du Seigneur est une
grâce qui vivifie, et il a associé lui-même les idées de vérité et
de vie en se les appliquant, quand il a dit (Jean XIV, 6) : « Je

suis le chemin, la vérité et la vie. »

D'autre part, la grâce et la vérité apparaissent assez souvent
dans l'Ancien Testament comme résumé des perfections de

l'Eternel, mais alors la vérité semble désigner surtout la véracité,

la fidélité (Ex. XXXIV, 6 ; Ps. XXV, 40 ; XXVI, 3 ; XXXVI,
5; LXXXV, 40; LXXXIX, 2,3. Cp. Œhler, Theologie des Alten
Testaments 1, p. 472).

Si au commencement du quatrième Evangile, la Parole est

nommée la « Lumière » après comme avant son incarnation, il
en est de même de l'expression « la Vie » au début de la
4re Epitre de Jean. « La Vie a été manifestée, dit-il verset 2, et

nous l'avons vue et nous lui rendons témoignage et nous vous
annonçons la Vie éternelle, qui était auprès de Dieu (npbs tòv

narépx. Cp. Jean I, 4) et qui nous a été manifestée. » Remarquons

cette déclaration : « la Vie a été manifestée » (Ji Zw«

itfmzptâri). Elle est tout à fait parallèle à Jean I, 44. La personne
de Jésus était bien une manifestation de « la Vie » qui « était
dès le commencement et qui était auprès de Dieu » (4 Jean I,
1, 2). Jésus n'était pas un simple homme, il était la manifestation

de cette « Vie » ou de cette « Parole de la vie » (v. 4), et
comment cette manifestation n'aurait-elle pas été infiniment
glorieuse, tout au moins en esprit? Comment n'aurait-elle pas été

toute rayonnante de grâce et de vérité, et aussi divine que
réellement humaine?

24. Il y avait donc une gloire qu'avait quittée le Fils de Dieu

en descendant ici-bas et qu'il devait recouvrer en retournant
au ciel (Jean XVII, 5, 24), et une autre gloire qu'il avait déjà



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 139

sur la terre (I, 14, II, 44) et qui devait éclater dans sa mort
(XIII, 31). Ces deux gloires sont rapprochées par le Seigneur
lui-même, disant de son sacrifice, comme déjà accompli :

« Maintenant, le Fils de l'homme a été glorifié et Dieu a été

glorifié en lui. 32) Si Dieu a été glorifié en lui, Dieu aussi le

glorifiera en lui-même et il le glorifiera bientôt. » (XIII, 34,

32.)
Au fond, nous retrouvons bien toute la même doctrine dans

la déclaration déjà étudiée de l'Epître aux Philippiens. En effet,
c'est d'une «forme de Dieu,» d'une manière d'être « sur un
pied d'égalité avec Dieu » que Jésus « s'est dépouillé » en devenant

serviteur, mais tout en étant « devenu ressemblant aux
hommes et ayant été trouvé, quant à l'extérieur, comme un

homme, » il s'humiliait lui-même en devenant obéissant
jusqu'à la mort. Il demeurait toujours libre dans les différentes

phases de son humiliation, et cela ne révèle-t-il pas en lui
autre chose que l'humanité?

25. Mais, s'il en est ainsi, comment préciser ce qui était
abandonné ou conservé par le Fils de Dieu devenu le Fils de

l'homme? Puis où poser en Jésus-Christ des limites entre le
divin et l'humain

Pour répondre pleinement à ces deux questions, il faudrait
d'abord se rendre compte des rapports du temps et de l'éternité,

en particulier de ce qui s'est passé quand un être éternel
est intervenu dans l'histoire de l'humanité déchue et s'y est

incorporé. Il faudrait aussi connaître les profondeurs de la

nature humaine et surtout celles de la divinité. Or qui sommes-
nous pour sonder de pareilles profondeurs? Pouvons-nous
comprendre même ce que c'est que l'éternité

Une réponse complète aux deux questions nous paraît donc
de toute impossibilité. Mais il y a cependant des éclaircissements

possibles et ils sont encore offerts par nos saints Livres.
26. Observons en premier lieu qu'il y avait une profonde

affinité entre ce qu'était le Fils de Dieu avant son incarnation,
et ce qu'était la nature humaine, telle que Dieu l'avait créée et

telle qu'elle devait se développer pour remplir sa destination.
D'un côté, le Fils de Dieu était « l'image du Dieu invisible »



140 L. THOMAS

(Col. I, 15), « le rayonnement de sa gloire et l'empreinte de sa

personne » (Héb. I, 3) ; de l'autre, l'homme a été créé à

l'image et selon la ressemblance de Dieu » (Gen. 1, 26, 27;
Col. III, 10 ; Eph. IV, 34).

Observons en second lieu qu'on ne peut pas séparer absolument

en Jésus le divin et l'humain, puisque l'humain lui-même
y était le divin devenu humain, la Parole devenue chair. Sous

ce rapport, on aurait peut-être de nos jours heureusement
résolu la question autrefois discutée entre Apollinaire (f 390)
et les docteurs orthodoxes, dont l'avis l'emporta dans les
conciles.

Apollinaire niait qu'en Jésus il y eût une âme proprement
humaine, il affirmait que le Logos lui-même avait été l'âme de

Jésus, du moins en ce qu'elle avait de plus élevé : le voûj ou

jniEûjxa, par opposition à la ^"X"- D'autre part, Athanase et le

Concile de Constantinople de 384 déclarèrent que Jésus avait
eu réellement et complètement une âme humaine, mais ils
n'établissaient ancune relation intime entre elle et le Logos.
Or, s'il est incontestable que d'après les Ecritures, Jésus a eu
réellement une âme humaine (Jean XI, 33; XII, 27; Mat. XXIX,
38 ; Luc XXIII, 46), il ne l'est pas moins que le moi de cette
âme était bien aussi le moi du Logos, que par conséquent elle
lui appartenait elle-même, qu'elle était le Logos en tant que
devenu une âme humaine d.

Nous observons, en troisième lieu, qu'il se fit dans la

personne de Jésus un développement très important. Sans doute,
dans un sens, Jésus a toujours été le Fils de Dieu; mais, dans

un autre, il l'est toujours plus devenu. Il y a eu en lui une
pénétration toujours plus intime de l'humain par le divin.

27. Sous ce rapport, on pourrait alléguer déjà la parole de

l'ange Gabriel à Marie : « L'être saint qui sera engendré sera
appelé Fils de Dieu » (Luc I, 35 : tò yevvûpsvov dtyov xlrß-ho-erai.

Cp. Mat. I, 20 : tò yip lv aùr^ ysmriQév), en signalant soit ces mots
tò •vEvvcifiEvov âywv, dont la traduction exacte semblerait être : le

1 Voir Gess, die Lehre von der Person Christi p. 320-333 et Plitt, Glaubensl.
L p. 329. Cp. Dorner, Entwicklungsgesch. der Lehre von der Person Christi
1. p. 974-1080; Glaubensl., 11, p. 311.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 141

saint embryon, soit le futur xX»8/i<rsTai. Mais sans nous arrêter à

cette phase embryonnaire, arrivons tout de suite au terme de

l'enfance du Seigneur.
28. Alors eut lieu la première manifestation saillante de la

conscience de sa divinité. Il avait douze ans quand, à la question

de Marie : Mon enfant, pourquoi as-tu agi de la sorte avec
nous? Voici, ton père et moi, nous te cherchions avec angoisse
il répondit : « Pourquoi me cherchièz-vous Ne saviez-vous

pas qu'il faut que je m'occupe des affaires de mon Père »

(Luc II, 49. èv toî; toO uaTpós pou M Avon ps). Cette parole imprévue
saisit d'étonnement Joseph et Marie qui ne pouvaient la
comprendre dans la bouche de l'enfant. Ce simple trait, transmis

par Luc, montre clairement qu'il y eut en Jésus une crise
spirituelle, lorsqu'il passa de l'enfance à l'adolescence et que pour
la première fois il visita le temple de Jérusalem à la fête de

Pâques. « Nous voyons ici, dit Meyer, poindre en Jésus sa

conscience de Fils de Dieu, sans doute déjà avec un pressentiment

messianique, mais point encore avec une idée développée.
C'est le crépuscule matinal de la conception enfantine, et il ne
devait faire place que très graduellement à la clarté du jour.
Le bouton de la fleur commence à s'ouvrir. »

29. Une crise bien autrement sérieuse signala le baptême de

Jésus, à son entrée dans l'âge mûr, et chacun de nos Evangiles
renferme sur ce point de précieux détails.

Jean-Baptiste était venu pour préparer les voies au Seigneur,
en appelant à la repentance, et le mouvement qu'il produisit
en Israël fut tel, du moins, quant à l'extérieur, que Luc a pu
dire que « tout le peuple se fit alors baptiser » (III, 24 ;

cp. Mat. III, 5 ; Marc I, 3). Mais le Précurseur disait lui-même
qu'il était « venu baptiser dans l'eau, afin que le Messie fût
manifesté à Israël » (Jean I, 31), et Dieu lui avait promis de lui
faire reconnaître le Messie à un signe extraordinaire. « Celui

sur qui tu verras l'Esprit descendre « et demeurer, avait-il dit
(Jean I, 33), c'est Celui qui baptise dans le Saint-Esprit. »

Jésus vint aussi vers Jean, demandant le baptême, et le

Précurseur sentit aussitôt qu'il avait devant lui le Messie, si ardemment

attendu. C'est ce qu'admettent Meyer et Bengel, qui rap-



142 L. THOMAS

proche de cette intuition prophétique le tressaillement de

l'enfant d'Elisabeth lors de la visite de Marie (Luc I, 41). Ewald
dit pittoresquement : « Certainement l'esprit de Jean dut pousser
des cris de joie (entgegenjauchzen) àia rencontre de Jésus. »

Jean disait : « C'est moi qui ai besoin de me faire baptiser
par toi et tu viens à moi » Mais Jésus répliqua : « Laisse faire

maintenant, car il est convenable que nous accomplissions
ainsi tout ce qui est juste » (Mat. III, 43). Il faisait entendre
ainsi que tous deux accompliraient la volonté de Dieu, en étant

baptisé ou en baptisant, et la vérité de cette parole ne tarda

pas à resplendir. Comme Jésus sortait de l'eau et priait (Luc III,
24), vraisemblablement les yeux levés au ciel, tout à coup Je

ciel s'ouvrit, le Saint-Esprit descendit sous « une forme corporelle,

comme une colombe » (Luc III, 22), et il demeura sur lui
(Jean I, 34, 33). Puis une voix se fit entendre et dit : « Tu es

mon Fils, le bien-aimé, en loi j'ai mis mon affection » (Marc I,
44 ; Luc III, 22).

Dans le récit de Jean I, 32-34, il est simplement dit que Jean-

Baptiste vit l'Esprit saint descendre sous l'apparence d'une
colombe sur Jésus et y demeurer. Mais ce récit incomplet
n'est amené qu'incidemment, pour expliquer comment Jean-

Baptiste tut directement conduit à reconnaître en Jésus le

Messie. D'autre part, les expressions du Précurseur sur ce qu'il
vit alors, indiquent la vue la plus sûre d'elle-même, la moins

susceptible d'illusion. Verset 32 : Ort rs6éap.tu tò misüp/e xarixßxhiov wç

ireptarepiv l| oùpoetai)... 34) Kayw éwptxxx xai pepuprvprixK òri oÙtoç Jotiv ô

ribs ToO @soû. « Ce mot èàpaxa, dit Hengstenberg, peut être appelé
le point saillant de tout le ministère de Jean-Baptiste. »

Quant aux autres divergences entre les récits scripturaires
du baptême de Jésus, Godet dit, avec raison (Evangile selon

saint Jean-, I, p. 173) : « D'après le quatrième évangile, Jean

a vu ; d'après le premier et le second, Jésus a vu. Or cette
double aperceplion suppose une réalité, et c'est cette réalité

qu'affirme Luc quand il dit : Et il arriva que.... »

30. Un des buts des miraculeuses circonstances de ce baptême
fut assurément la certitude inspirée au dernier— dans un sens,
le plus grand — des prophètes (Luc VII, 28), que Jésus était



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 143

bien le Messie. Le quatrième évangile l'établit nettement. Mais
évidemment ce but n'était pas le seul. Le baptême de Jésus eut
une grande importance pour lui-même et, sous ce rapport, ce
ne fut pas seulement le signal donné d'en haut pour le commencement

de l'activité messianique, ni une consécration purement
déclarative, une simple proclamation de messianicité : ce fut
encore un véritable événement dans le propre développement
spirituel du Seigneur.

Bien que pur de tout péché, Jésus, en demandant le baptême,
s'acquittait d'un devoir, tout d'abord à cause de la solidarité
qui l'unissait, comme Juif, comme homme, comme Christ, au
peuple juif et à l'humanité entière. S'il n'avait point à s'humilier

pour son propre compte, il devait le faire pour ceux qu'il
venait sauver. Il y a plus. Celui qui était baptisé s'engageait à

remplir les engagements réclamés par le divin royaume et

priait Dieu de l'aider à les remplir. A cet égard, Jésus s'engageait,

comme fondateur et comme roi du futur royaume, et
quel besoin n'avait-il pas alors d'invoquer la bénédiction du
Père Le baptême symbolisait pour Jésus l'œuvre la plus
héroïque à accomplir. Ce qui devait être pour les pécheurs un
symbole de mort au péché et de résurrection en justice, devait
représenter pour le Rédempteur sa mort expiatoire. Jésus, en

effet, a lui-même, à deux reprises, comparé sa passion à un
nouveau baptême à subir (Luc XII, 49, 50; Marc X, 38).

Jésus a prié en sortant du Jourdain, et sa prière, vraisemblablement

à haute voix, a dû être celle du saint et du juste s'offrant
à Dieu comme victime expiatoire. Aussi explique-t-elle,
probablement pour une large part, comment Jean-Baptiste pouvait
dire à ses disciples, en voyant Jésus revenir du désert : « Voici
l'agneau de Dieu qui ôte le péché du monde » (Jean I, 29; cp.
v. 36). Jésus s'est donc humilié pour ses frères, il s'est offert

pour les sauver, il a invoqué le secours de son Père, et
maintenant son Père le relève, ilaccepte par avance son libre sacrifice,

il exauce sa prière en lui donnant ce qu'il demandait.
Les cieux qui s'ouvraient au-dessus de Jésus, préparaient

sans doute la descente du Saint-Esprit sous une forme corporelle

et devaient contribuer à faire comprendre d'où venait la



144 L. THOMAS

voix, mais ils ont aussi leur signification propre: ils symbolisent
une nouvelle communion de Dieu avec Jésus, par là même une
nouvelle communion représentée par Jésus, entre le ciel et la

terre. Et tel est bien le sens dans lequel Jésus pouvait dire à

Nathanaël peu après : « En vérité, en vérité, vous verrez désormais

le ciel ouvert et les anges de Dieu monter et descendre

sur le Fils de l'homme » (Jean I, 52). Mais à cette signification,
ne faut-il pas enjoindre une autre plus particulière? Ces cieux

ouverts ne symbolisent-ils pas aussi ce qui se passa dans l'esprit

de Jésus, la nouvelle connaissance qu'il acquit, soit du

Père, soit de lui-même, en tant que Fils unique précédemment
sur le sein du Père On comprend, du reste, que ces cieux

ouverts le furent tout autrement pour Jésus que pour Jean-

Baptiste. Nous savons par plusieurs exemples que certaines

apparitions miraculeuses, bien qu'entrant dans le monde

sensible, étaient inégalement perçues et comprises suivant le degré
de réceptivité spirituelle (Jean XII, 28, 31 ; Act. IX, 3, 6, 7 ;

XXII, 9; XXVI, 3).
Si les cieux ouverts représentaient la nouvelle communion

entre Dieu et Jésus, le second des phénomènes miraculeux
symbolisait le moyen de cette communion, à savoir l'effusion,
dans l'âme de Jésus, de la plénitude du Saint-Esprit. Comme le

reconnaît Ewald (Geschichte Christus *, p. 462), c'était déjà la

pensée de l'Ancien Testament que le Saint-Esprit dans sa

plénitude reposerait sur le Messie (Esaïe XI, 4, 2; XLII, 4 ; LXI,
4, 2). Mais Neander et bien d'autres ont méconnu le don qui fut
accordé à Jésus lors de son baptême : pour eux, outre la proclamation

de messianicité, il y eut alors surtout une révélation
accordée à Jean sur la relation si intime de Jésus et de Dieu.
Or la relation symbolisée par la descente de la colombe, ne l'est
pas comme déjà existante, mais comme nouvelle, et cela est
confirmé par le rôle très saillant attribué à l'Esprit immédiatement

après le baptême (Mat. IV, 4 ; Marc I, 42 ; Luc IV, 4, 44).
La forme corporelle de la colombe, sous laquelle le Saint-
Esprit descendit et demeura sur Jésus, éveille l'idée de la

douceur, de la paix, de l'innocence, de la sainteté. C'est l'Esprit de

douceur, de paix, de sainteté qui est donné, et qui l'est une fois



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 145

pour toutes, pour être permanent, non intermittent, comme il
l'était chez les anciens prophètes. Mais le symbole exprime
aussi l'idée de plénitude et de plénitude de vie. Lors de la
Pentecôte (Act. II, 3), l'Esprit saint apparaît sous la forme de «

langues, semblables à des langues de feu, séparées les unes des

autres, » symbole des divers charismes individuels, répartis
entre les disciples. Dans le baptême de Jésus, c'est la plénitude
qui est donnée. Aussi le symbole est-il un organisme et un
organisme vivant, c'est-à-dire un tout vivant, bien organisé, se
suffisant à lui-même en quelque façon. Jean avait baptisé d'eau
le Seigneur, Dieu lui-même ajoute à ce baptême celui du Saint-

Esprit. Jésus, qui devait plus tard baptiser de Saint-Esprit,
devait commencer par en être lui-même baptisé, et il devait
l'être par le Père. « Celui qui m'a envoyé baptiser dans l'eau,
disait le Baptiste (Jean I, 33), Celui-là m'a dit : Celui sur qui tu
verras l'Esprit descendre et demeurer, c'est Celui qui baptise
dans le Saint-Esprit. »

Après les deux phénomènes visibles se fit entendre la voix
céleste, révélant la raison dernière de la communion avec le
Père dans laquelle entrait Jésus : il était le Fils unique. « Tu es

mon Fils, le bien-aimé, disait la voix, en toi j'ai mis mon affection

» (Marc I, 44). Jésus était le Fils de Dieu par sa naissance

miraculeuse, et il le devenait plus encore par le don de la
plénitude du Saint-Esprit. Comme Parole, il était le Fils de Dieu

parfaitement et de toute éternité : comme Parole faite chair, il
le devenait, et cela devait être de plus en plus manifesté.

34. Ce qui montre toute l'importance du baptême du Seigneur,
c'est qu'il reçut alors l'onction spirituelle, en vertu de laquelle
il devint réellement et activement le Messie, le Christ, c'est-à-
dire l'Oint par excellence. « Vous savez ce qui est arrivé dans

toute la Judée après le baptême que Jean a prêché, disait Pierre
chez Corneille (Act. X, 37), 38) vous savez comment Dieu a

oint (é'//5wev) de Saint-Esprit et de force Jésus de Nazareth. »

— « L'Esprit du Seigneur, l'Eternel, est sur moi, proclamait
déjà le grand serviteur de l'Eternel dans Esaïe LXI, 4, car
l'Eternel m'a oint pour porter de bonnes nouvelles aux
malheureux. » Dans la synagogue de Nazareth, Jésus s'appropria

THÉOL. ET PHIL. 1895. 10



146 L. THOMAS

solennellement ces paroles (Luc IV, 48) et, en le faisant, il dut

penser à son récent baptême.
L'expression d'Oint ou Messie, déjà rattachée dans Ps. II, au

grand Rejeton delà racine d'Isaï, fut appliquée à Jésus pour la
première fois par l'ange qui annonça sa naissance aux bergers
de Bethléem (Luc II. 44): « Il vous est né un Sauveur, qui est
le Christ, le Seigneur » (5; !<m Xpicrrbs xùpios).

Dans l'Ancien Testament, il est question d'onction d'huile
sainte d'abord pour les prêtres et surtout le grand-prêtre
(Ex. XXVIII, 44 ; Lév. IV. 3, 5, 46 ; VI, 15), puis pour les rois
(4 Sam. IX, 46; X, 4; XV, 4 ; XVI, 3, 43), et enfin pour le

prophète Elisée (4 Rois XIX, 46). Cette onction symbolique
apparaît ainsi comme consacrant pour les charges de grand-
prêtre, de roi, de prophète, et comme liée à la communication
de l'Esprit, nécessaire pour l'exercice de ces charges. La liaison
fut particulièrement saillante lors des onctions de Saul et de

David (4 Sam. X, 5-7, 9-42 ; XVI, 3, 13).

Dans le Nouveau Testament, il est question d'une onction

purement spirituelle accordée à tout vrai chrétien (4 Jean II,
20, 27).

Le Messie promis à Israël apparaît comme roi dans le Ps.

II, comme prophète dans Esaïe LXI, comme prêtre-roi dans
Ps. CX ; Dan. IX ; Zach. III, 6. Il devait réunir en lui ces trois
fonctions en élevant chacune d'elles à sa plus grande hauteur,
et c'est pour cela qu'il reçut à son baptême la plénitude de

l'Esprit. Alors point d'onction d'huile, il est vrai, mais le don

spirituel qu'elle symbolisait : les eaux du Jourdain furent pour
Jésus l'huile sainte. Le don qu'il reçut se rapportait directement
à la charge, mais jamais charge ne fut, autant que la sienne,
profondément unie et comme identifiée avec la personne. Aussi
ne faut-il pas restreindre à la charge le don reçu par Jésus.

Nul n'a comme lui agi en vertu de ce qu'il a été, et n'a été ce

qu'il a voulu, ce qu'il a fait. Jésus, en recevant le don de sa

charge, entra donc dans une nouvelle phase de son développement

personnel. Il était né, il avait grandi, il s'était formé lui-
même dans la sainteté et, sous ce rapport, l'Esprit qui avait
présidé à sa naissance (Luc I, 35), avait toujours veillé sur son



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'lL RÉCLAME 147

développement. Mais au baptême Jésus reçut l'Esprit dans

toute sa plénitude. Bien que la personnalité tout entière ait dû

se ressentir de la nouvelle effusion, on peut en signaler deux

conséquences particulières.
En premier lieu, c'est depuis lors, semble-t-il, que Jésus

eut le sentiment parfaitement net et complet de ce qu'il était
comme Fils de Dieu. Désormais il put dire pleinement : « Mon
Père et moi, nous ne sommes qu'un » (Jean X, 30). « Celui qui
m'a vu, a vu le Père.... Je suis dans le Père et le Père est en
moi. Les paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-même;
et le Père, qui est en moi, c'est Lui qui fait les œuvres »

(XIV, 9, 10). « Tout ce qui est à moi est à toi et ce qui est à

toi est à moi » (XVII, 10). Les profondeurs du ciel et de l'éternité

s'étaient dévoilées pour lui, autant qu'elles pouvaient
l'être pour un homme habitant encore notre planète. Ce n'était

pas seulement au nom de la foi, mais par un merveilleux
ressouvenir et des intuitions non moins mystérieuses que Jésus

pouvait dès lors parler de ce qu'est son Père dans la gloire du
ciel et de ce qu'il y était lui-même. Jean III, 44 : « En vérité,
en vérité, je vous le dis, nous disons ce que nous savons, et

nous rendons témoignage de ce que nous avons vu (sùpixapev)..

42) Si vous ne croyez fias quand je vous ai parlé des choses

terrestres, comment croirez-vous quand je vous parlerai des

célestes? 43) Personne n'est monté au ciel si ce n'est celui qui
est descendu du ciel, le Fils de l'homme qui était dans le ciel»
(je traduis ainsi avec Calvin, Bengel, Schmid, Oltramare, ö <m> I»

Twotyavû, comme j'ai déjà traduit le même participe dansl, 48).

VI, 46 : « Ce n'est pas que personne ait vu le Père, si ce
n'est celui qui est venu de Dieu (ô &v nupà toO ©sou), celui-là a

vu le Père. » VIII, 26 : « Co que j'ai entendu de lui, je le

dis au monde ; » 38) « Je dis ce que j'ai vu chez mon Père ; »

58) « En vérité, en vérité je vous le dis, avant qu'Abraham
naquît, je suis. » Cp. Mat. I, 27 ; Luc X, 22: « Personne ne
connaît qui est le Fils, si ce n'est le Père, ni qui est le Père, si

ce n'est le Fils et celui à qui le Fils veut le révéler. » Meyer
dit à propos de Jean VI, 46 : « Ce qui ressort de tels passages
(Cp. III, 14), c'est le souvenir transcendant qu'avait Jésus de



148 L. THOMAS

l'état divin dans lequel il était précédemment. » Le sens que
nous avons donné aux paroles du Seigneur susmentionnées
semble clairement ressortir d'elles-mêmes ; et il est confirmé

par des déclarations soit du Baptiste (Jean III, 31) : « Celui qui
vient d'en haut est au-dessus de tous.... 32) Il rend témoignage
de ce qu'il a vu et entendu, » soit de l'apôtre Jean (I, 18) :

« Personne n'a jamais vu Dieu, le Fils unique qui était sur le
sein du Père, est celui qui nous l'a fait connaître » (è^nyruraro).

Rappelons enfin que c'est depuis le baptême du Seigneur que
la dénomination de Fils de Dieu paraît lui être appliquée avec
le sens métaphysique qu'elle a d'ordinaire dans le Nouveau
Testament.

En second lieu, c'est aussi depuis lors que dans nos évangiles

nous voyons en Jésus la puissance de faire des miracles.
La mystérieuse tentation dans le désert se rapportait précisément

à l'usage que Jésus allait faire de cette puissance. Cette

conséquence du don de la plénitude de l'Esprit est mise en
saillie dans Act. XVI, 38, et le quatrième Evangile dit à propos
du premier miracle du Seigneur, qu'il manifesta ainsi sa gloire
(Jean II, 44).

32. Faisons maintenant un triple rapprochement pour arriver
à la dernière des grandes phases de la personne de Jésus.

Aussitôt que par son baptême il se fut offert à Dieu pour être
la grande victime expiatoire, il reçut le Saint-Esprit dans une
mesure nouvelle, fut proclamé par Dieu son Fils bien-aimé et
devint pleinement et activement le Christ, le Messie. Plus tard,
lorsqu'il eut commencé à annoncer ouvertement à ses disciples
la mort qui l'attendait à Jérusalem (Mat. XVI, 24 ; Marc VIII,
34), il fut de nouveau proclamé Fils de Dieu par le Père, après
avoir été glorieusement transfiguré (Mat. XVII, 4-9; Marc, IX,
2-40 ; Luc IX, 28-36). Cette transformation passagère garantissait

et prophétisait en action la résurrection et la définitive
glorification, que Jésus avait formellement annoncées en
même temps que sa mort (Mat. XVI, 24, 22, 28; Marc VIII,
34-38 ; Luc IX, 22, 26, 27). Enfin cette glorification elle-même
suivit les souffrances de Golgotha, préludant par la Résurrection,

acte suprême par lequel Dieu se déclara son Père (Rom. I,



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 149

3, 4), et s'accomplissant par l'Ascension, plus glorieuse encore.
33. Ecartons d'abord une idée absolument erronée de l'état

de Jésus glorifié. On s'est parfois imaginé qu'il avait alors

déposé son humanité pour redevenir simplement ce qu'était
la Parole auprès de Dieu. Mais c'est « le Fils de l'homme »

qu'Etienne mourant contemple, comme « debout à la droite
de Dieu » (Act. VII, 36). C'est « Jésus de Nazareth, » qui interpelle

Saul sur le chemin de Damas (XXII, 8). Jean le voit
semblable à « un fils de l'homme » (Apoc. I, 43). Paul appelle
Jésus glorifié « le second Adam » (4 Cor. XV, 45). Il est
tellement homme dans sa gloire que, selon Héb. Il, 5-8, c'est en

lui que s'accomplit actuellement la promesse faite à l'humanité
dans le Ps. 8, de possède;- le monde à venir. Le jugement de

l'humanité lui est remis comme « Fils de l'homme » (Jean V,

47). C'est « le Fils de l'homme » qui doit revenir sur les nuées
du ciel (Mat. XXV, 34 ; XXVI, 64). La glorification de Jésus ne
consista donc point dans l'abandon de son humanité, mais tout
d'abord dans la glorification de celle-ci.

Jésus a revêtu « le corps de sa gloire, » dont parle Paul
(Phil. III, 24), le corps incorruptible, glorieux, puissant, spirituel,

qui, suivant l'apôtre, dut toujours devenir le partage de

l'humanité sanctifiée (4 Cor. XV, 42-44) et qu'Adam aurait

reçu sans passer par la mort, s'il n'avait pas péché. Ce ne fut
qu'en étant glorifié que Jésus ressuscita définitivement, comme
nous devons ressusciter nous-mêmes. Aussi comprend t-on que
le Jésus ressuscité de .1 Cor. XV, 45-49, soit proprement Jésus

glorifié. Le caractère transitoire de la période des 40 jours
explique de même comment dans Héb. I, 3; X, 42, elle n'apparaît
plus entre les dernières souffrances du Rédempteur et sa

séance à la droite de Dieu. L'ascension du Seigneur peut être
rapprochée, sous ce rapport, de ce qui est dit d'Hénoc (Gen. V,
24; cp. Héb. XI, 5) et d'Elie (2 Rois II, 41, 12), mais surtout de

ce qui est enseigné 4 Thés. IV, 47 ; 1 Cor. XV, 54, 52, sur la
subite et glorieuse transformation des croyants trouvés vivants
par la Parousie.

34. Si nous admettons ainsi la pleine humanité du Seigneur
glorifié, nous ne pouvons oublier, d'autre part, qu'il est le



150 L. THOMAS

Dieu-Homme et qu'en conséquence sa position sera toujours
absolument unique au sein de l'humanité.

F. Godet me semble avoir exagéré l'humanité de Christ, soit
avant, soit après sa glorification, et ne pas avoir suffisamment
reconnu la différence qui ne cessera d'exister entre Christ et

ses rachetés, quand il a dit en 1869 (Actes de la Société pastorale

suisse, p. 32) : « Lui, le Fils par essence et par nature,
il se propose d'élever les hommes créés à son image à un
mode de vivre filial ; dans ce but, il consent à se dépouiller de

son état divin et à entrer dans un développement humain, de

tout point semblable au nôtre (c'est nous qui soulignons). Il
amène heureusement ce développement à son terme ; puis il
couronne cette œuvre terrestre en obtenant de Dieu d'abord
la glorification de son humanité, c'est-à-dire son élévation à

l'étal divin qu'il avait quitté, puis l'élévation à ce même état
de tous ceux qui se laissent attirer par lui, leur participation
à la même vie filiale qui est son étemelle essence. »

Samuel Chappuis, par contre, parlait plus justement dans

son discours de 4864. « Il ne faut pas affaiblir, disait-il (Actes
de la Société pastorale suisse, p. 53), la distinction entre Dieu

et la créature... la perfection promise est la perfection humaine
et non la perfection divine. Ce que nous serons n'a pas encore
été manifesté, mais nous ne serons pas comme des dieux, et
cette parole signale dès l'origine une prétention téméraire et

usurpatrice. Nous lui serons semblables, nous lui serons unis,
nous serons transformés à sa ressemblance; mais nous ne
serons pas le Fils de Dieu incarné. Ce que nous serons, nous
ne le serons que par Christ. Christ demeurera toujours le

Seigneur, le chef, l'unique ; il sera toujours dans des relations
avec Dieu auxquelles nul autre ne pourra prétendre Arrivés
au terme de notre développement, nous demeurerons des êtres
finis. Notre gloire éternelle sera d'être avec Dieu dans la

sainteté parfaite et dans la pure lumière; mais celui qui n'a

point eu honte de se dire notre frère, sera éternellement, avec
le Père et le Saint-Esprit, l'objet de notre adoration. »

Messieurs, les récits de la transfiguration du Seigneur, de

son apparition objective-sensible à Saul de Tarse sur le chemin



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 151

de Damas, et de la première vision qu'eut l'apôtre Jean dans

l'île de Patmos (Apoc. I, 12-17) peuvent nous donner une idée
de la personne de Jésus glorifié.

L'élévation qui suivit l'Ascension est présentée dans les
Ecritures tantôt comme un recouvrement de la gloire qu'avait la
Parole avant son incarnation (Jean XVII, 5, 24), tantôt comme
une récompense de l'obéissance de Jésus (Phil. II, 9-11 ; Rom.
XIV, 9; Héb. XII, 2; II, 9; Apoc. V, 9, 12). Ces deux points
de vue se concilient parfaitement si l'on distingue entre la
Parole avant son incarnation et la Parole devenue chair. En
tant que Parole éternelle, Jésus, en étant souverainement
élevé, ne faisait que recouvrer la gloire qu'il avait avant son
incarnation. En tant que Parole devenue chair, il recevait ainsi
la récompense méritée de son travail, le fruit légitime de son
sacrifice. En étant souverainement élevé, Jésus retrouvait donc
la gloire qu'il avait comme Parole éternelle, mais il la retrouvait

comme second Adam.

Malgré la gloire spirituelle et la gloire extérieure intermittente

que Jésus avait avant sa mort, il n'était pas encore
proprement glorifié (Jean VII, 39 ; XII, 16; XIII, 32; XVII, 4, 5).
Il ne l'est devenu que depuis l'Ascension : alors, en effet, il a

retrouvé la plénitude de gloire dont il jouissait comme Parole
avant son incarnation (Jean XVII, 4, 5. 24) ; il s'est « assis à la
droite de Dieu, » expression figurée très significative sur
laquelle le temps ne nous permet pas d'insister ; il est « monté

vers son Père» (Jean XX, 47; cp. XIV, 42; XVI, 28 ; XVII,
44); ayant reçu « le corps de la gloire» (Phil. III, 24), il est
devenu « le Seigneur de la gloire» (4 Cor. II, 8; Jacq. II, 4) et

un « Esprit vivifiant » (1 Cor. XV, 45). « Dieu l'a souverainement

élevé (mzpii-^wuev), dit Paul (Phil. II, 9), et lui a donné le

nom qui est au-dessus de tout nom, 10) afin qu'au nom de

Jésus tout genou fléchisse dans les cieux et sur la terre et

sous la terre, 11) et que toute langue confesse que Jésus-Christ
est le Seigneur, à la gloire de Dieu le Père. »

Alors seulement il a été dans son adorable personne de

Dieu-Homme, accompli ou consommé, proprement arrivé au

but, selon une expression familière à l'Epître aux Hébreux,



152 L. THOMAS

comme synonyme de glorifié (nauwütus, rsrùsuâptevos. V, 9 ; VII,
8 ; cp. II, 40), et Paul pouvait dire que « toute la plénitude de
la divinité habite corporellement en lui » (Col. II, 9 : lv aOrâ

xaTotxEt kìv ro iu.ripwp.ot. rris Qeottîto; nmpaxixâs). « Comment, dit Meyer,
la plénitude de la divinité habite-t-elle en Christ? aoip.xrixüs,

d'une manière corporelle.... Elle n'est pas en Christ sans corps
(itrapiriùs), comme elle l'était dans le Logos avant son incarnation,

mais elle est dans un corps transfiguré (Phil. III, 24), de

telle sorte que, depuis l'exaltation de Jésus, le èv p-opyy ©eoû et

le ïua ©éw Etvat, qui avaient déjà lieu pour le Logos aoupxos (Phil.
II, 6), se trouvent dans un corps, dans une personnalité douée
d'un corps. Le rapport du verset au Christ glorifié est en soi

incontestable à cause du présent x«Totxsï. Philologiquement, on
ne peut expliquer o-&>f*«Ttx«ç ni dans le sens de ovaiaiïàs (oùo-raSûç

comme le font Calvin et Olshausen, en y voyant une opposition
à l'action divine sur les prophètes, ni dans le sens de realiter,
en opposition à tpuo-txwç, comme le fait Augustin. » De même
Gess, Godet, Grimm, Weiss, etc.

35. Messieurs, dans les idées que je viens de vous exposer,
j'ai dû m'écarter plus d'une fois de deux maîtres vénérés,
Dorner et F. Godet, qui ont sur la Kénosis des idées fort
divergentes.

Dorner semble porté à ne pas tenir suffisamment compte de

la Kénosis et à considérer l'humanité de Christ comme trop
indépendante de la Parole. Ainsi, quand il rapporte la Kénosis
de Phil. II, 6, non point proprement à l'Incarnation, mais à

l'humble forme sous laquelle elle eut lieu pour Jésus. Ainsi

encore, quand il parle de son humanité comme personnelle en

dehors de la Parole L

Godet, d'autre part, tend à exagérer la Kénosis et à trop
identifier la Parole avec Jésus, à trop absorber l'une dans

l'autre. Ainsi, quand il dit que Christ, qui était en forme de

Dieu, s'est anéanti lui-même, en déposant son état divin pour
prendre l'humain, en changeant celui-là contre celui-ci, en

1 Jahrbücher für deutsche Theologie, 1856, p. 595 ; Glaubenslehre, 11, p. 28ô ;

Entwicklungsgeschichte, p. 1260, VX52, 1266. etc ; Jahrbücher für deutsche

Theologie, 1858, p. 659. Cp. Glaubenslehre, II, p. 42 et ce qui précède.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 153

renonçant à l'état divin pour s'identifier avec nous1, — ou

encore, quand il affirme que le sujet divin a consenti à perdre
pour un temps la conscience de soi-même 2. Je ne peux pas
non plus suivre Godet, quand, après F. de Rougemont, il
représente le baptême de Jésus comme ayant été pour lui le

passage de la vie psychique à la vie spirituelle ou pneumatique3.

Non, dès avant le baptême, la vie de Jésus n'était pas

purement psychique, elle était déjà spirituelle. Et, si Jésus a

été appelé par Paul l'homme spirituel, par opposition à Adam,
l'homme psychique, ce n'est pas tel qu'il a été depuis son
baptême, mais tel qu'il a été depuis son ascension, lorsque, devenu

«esprit vivifiant, » il s'est revêtu du corps spirituel (1 Cor. XV,
44-48). Cette interprétation est aussi celle de Meyer, de
Jul. Müller et de Weiss4.

En m'écartant à la fois de Dorner et de F. Godet sur cette
question si difficile et si délicate de la Kénosis, j'ai choisi une
voie moyenne, qui me semble plus scripturaire, plus conforme
aussi à ce que réclame ma conscience chrétienne, et qui a été

frayée par de nombreux théologiens modernes, entre autres,
Liebner, Hasse, Schœberlein, Plitt, Thomasius, Clément,
Astié, Fr. Bonifas, Meyer, C. J. Nitzsch5.

1 Evangile selon saint Jean1, I, p. 233. Cp. 2e édition, II, p. 117, 118, 75.

- Evangile selon saint Jean ', I, p. 256. 2e édition, il, p. 119.
3 Evangile selon saint Jean ', Ì, p. 306. 2e édition, p. 103. Etudes bibliques*,

I, p. 66.
4 Commentaire de la première épître aux Corinthiens. — Lehre von der

Sünde3, II, p. 403.— Biblische Theologie des Neuen Testamentes 1,p.310-314.
!l Liebner, Christliche Dogmatik aus dem christlichen Princip, 1. Band,

Geltungen, 1849. — Thomasius: Christi Person und Werk'2, 4 Bände,
1856-1861. — Ilasse : Jahrbücher für deutsche Theologie, 1858 : Ueber die
UnveränderlieKbeit Gottes und die Lehre von der Kenosis des göttlichen
Logos. — Schœberlein : Jahrbücher fur deutsche Theologie, 1871 : Die Einheit

des Göttlichen und Menschlichen in Jesu-Cbristo. — Herrn. Plitt :

Jahrbücher ftir deutsche Theologie, 1871 : Christliche Studien nach den vier
Evangelien. — Clément, à propos des Etudes bibliques de (jodet : Chrétien

évangélique, 1874. —Astié : La doctrine de saint Jean sur le Logos : Bulletin

théologique, 1863. Le problème christologique : Revue de théologie et
de philosophie, 1K74. Christologie : Chrétien évangélique, 1876. — Fr. Bonifas

: De l'humanité de Jésus-Christ d'après l'Evangile selon saint Jean :



154 L. THOMAS

On peut ajouter à ces noms celui de notre grand Vinet, car
s'il accentuait au plus haut degré l'humanité du Seigneur, il
n'insistait pas moins sur sa divinité. C'est bien le Dieu-Homme
qui était son adorable Maître et Sauveur. J'en atteste d'abord
un de ces cantiques, qui, selon Eug. Rambert (lre édition,
p. 457), répondaient toujours « à une émotion de conscience »

et où nous devons « chercher ce qu'il y a dans sa pensée, de

plus à lui, de plus profond. » Je veux parler du cantique
commençant par ces mots : « Sous ton voile d'ignominie. » J'en
atteste aussi, par exemple, ce fragment d'un article du Semeur,
cité dans l'Esprit de Vinet (ï, p. 44) : « Que Dieu ne soit pas
en Jésus-Christ personnellement, substantiellement, l'intelligence

de la croix nous échappe et l'édification peut-être fait
place au scandale. Mais un Dieu qui est amour m'explique un
Dieu qui meurt, et Dieu qui meurt est le seul Dieu auquel
l'humanité puisse croire. »

La vraie idée du Dieu-Homme, je l'ai retrouvée encore,
admirablement exprimée, dans maintes pages où Mrae de

Gasparin, inspirée à la fois par le génie des grands peintres du

passé et par une conscience chrétienne toute moderne, a interprété

de célèbres toiles relatives au Sauveur. La même intuition

apparaît dans Jésus, quelques scènes de sa vie terrestre,
Paris, 4885.

36. Les décisions du Concile de Chalcédoine, qui, en 451,
terminèrent en quelque sorte les grandes discussions christologiques

de l'antiquité, ont exercé, même au sein du protestantisme,

une influence considérable. Elles peuvent être résumées
dans cette formule : une seule personne en deux natures, sans

confusion, sans transformation, sans division, sans séparation.
Laissant de côté ce que cette formule eut d'opportun, d'utile à

l'époque de sa rédaction, même ce qu'elle a d'éternellement
vrai, nous ferons seulement trois observations critiques :

1° La formule parle, d'un côté, de deux natures et, de l'autre,
d'une personnalité. Or peut-on opposer ainsi en Dieu et dans

Bulletin théologique, 1864. — Biehm, Lehre des Hebräerbriefes, I, p. 336-346.

— Meyer : Epître aux Philippiens3, p. 68. — Nitzsch, Christliche Lehre'',

p. 251. Anm.2.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 155

l'homme les idées de nature et de personnalité Cette seconde
idée n'est-elle pas impliquée aussi bien par celle de la nature
humaine que par celle de la nature divine, en admettant qu'on
puisse se servir de cette dernière expression La nature
humaine et la nature de Celui qui a fait l'homme à son image,
ne sont-elles pas chacune essentiellement personnelles? —
2° La formule oppose absolument dans la personne de Jésus la
nature divine et la nature humaine. Or peut-on statuer en lui
une telle opposition En Jésus, le Fils de Dieu ne s'est-il pas
dépouillé de sa gloire en devenant le Fils de l'homme, et le Fils
de l'homme n'était-il pas vraiment le Fils de Dieu dans son
abaissement? Jésus est réellement, pleinement, homme, mais
même comme homme, n'est-il pas le Fils de Dieu, la Parole
devenue chair? — 3° La formule ne parle point d'un développement

de la personne de Christ, et en est-il de même de

nos Ecritures Ne nous enseignent-elles pas que, dans un
sens, Jésus a toujours été le Fils de Dieu et que, dans un
autre, il l'est toujours plus devenu, témoin ce qui se passa
lors de son baptême, témoin sa glorification, qu'il y eut ainsi
chez lui pénétration croissante de l'humain par le divin En

lui, le Logos fut dépouillé autant qu'il le fallait pour devenir
homme ; puis, devenu homme, il s'est toujours plus retrouvé
en Jésus, autant que le permettait le développement de son
humanité ; en définitive, il y a eu pénétration complète de

l'humain par le divin.
Ce que Godet a dit des rapports du Seigneur et du Saint-

Esprit (Evangile selon saint Jean 2, II, p. 463) : « Le vase se

remplissait à mesure qu'il grandissait et grandissait à mesure

qu'il se remplissait, » me paraît pouvoir s'appliquer aux
rapports de l'humain et du divin en Jésus. D'autre part, je suis

conduit à comparer, si incompréhensible que cela puisse
d'abord paraître, la conscience du Logos et celle de Jésus,

dans leurs relations mutuelles et nécessaires, à deux cercles

concentriques, dont le premier serait infiniment grand et dont
le second, d'abord très petit, grandirait peu à peu et finirait
par se confondre avec le premier1. Si l'on peut retrouver les

1 De même Keerl, Die menschlich-sittliche Entwicklung Jesu Christi,



156 L. THOMAS

deux cercles dans la théorie de Dorner, ils n'y sont pas
concentriques dès le commencement et ne le deviennent que plus
tard. Le point de vue de Godet est le plus simple au premier
aspect, mais à quel prix Il n'y aurait qu'un seul cercle :

d'abord immense, puis infiniment petit, puis s'élargissant peu
à peu au point de retrouver en définitive son infinie
circonférence.

C. Conclusion.

37. Messieurs, le développement de la personne du Seigneur,
tel que j'ai cherché à vous l'exposer, peut paraître singulièrement

compliqué, même étrange; mais ne serait-ce point à

cause des profondeurs, pour nous encore si obscures, de la

psychologie humaine et, à plus forte raison, de la psychologie
unique du Dieu-Homme? En soi, rien n'est plus harmonique
que ce développement. La personne du Seigneur n'est pas
seulement la plus mystérieuse, la plus sainte, la plus auguste,
la plus immense de l'histoire, c'en est aussi la plus sublime, la

plus admirable, la plus belle, je dirai même : la plus simple,
comme le sent toute âme vraiment chrétienne, malgré toute
son impuissance d'exprimer en idées et en paroles, ce qu'elle
sent si vivement et ce qu'elle sait, de science certaine.

Les siècles ne se succèdent pas sans que l'intelligence de la

plus grande et de la plus bénie des merveilles de l'univers ne
fasse quelques progrès. Les expressions qui avaient paru justes
après une longue élaboration, finissent toujours par trahir
leurs côtés faibles, — et il y a des époques particulièrement
critiques, où éclate l'insuffisance de l'ancienne formule, sans

que la nouvelle, qui doit la remplacer en la rectifiant ou en la

complétant, soit déjà rédigée ou généralement acceptée. Nous

sommes dans une de ces époques, et il faut en prendre notre
parti.

dans le compte rendu officiel des Assemblées de l'Alliance évangélique,
à Amsterdam, en 1867; — Schœberlein, Jahrbücher für deutsche Theologie,
1871, art. déjà cité; — Clément, Chrétien évangélique, 1874, p. 477..; —

Astié, Chrétien évangélique, 1876, p. 182...



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 157

Ce qu'il y a de certain, c'est qu'ici comme ailleurs, nous ne
connaîtrons mieux la vérité chrétienne qu'en progressant dans

l'intelligence de ces saintes Ecritures, qui, à leur manière, ont
tout dit dès le commencement et que Dieu, dans sa sollicitude
paternelle, a données à l'Eglise pour être un guide toujours
plus apprécié, jusqu'à ce que la foi fasse place à la vue.

Ce qui est aussi certain, c'est qu'une triple vérité ressortira
toujours plus lumineuse au sein de la chrétienté : la vérité de

la divinité du Seigneur Jésus, celle de son humanité et celle de

l'unité de son adorable personne, à la fois vraiment humaine
et vraiment divine.

Messieurs, dans les Harmonies providentielles de Ch.

Leveque (1872), quelques lignes d'un chapitre sur l'astronomie
m'ont vivement intéressé, vous ne tarderez pas à comprendre
pourquoi. « La science moderne, dit-il p. 22, a, il est vrai,
ruiné définitivement la fausse conception d'une unité monotone,

uniforme, où l'immobilité jouait un trop grand rôle...,
mais cela a été pour y substituer une autre unité à la fois fixe
et mobile, consistante et souple, inflexible et élastique, qui,
tout en maintenant invariablement les lignes principales et les

grands contours, se prête admirablement à des modifications
innombrables et toujours croissantes. La science moderne, en

étudiant mieux que jamais l'architecture des mondes, y a

découvert une unité que les mouvements de l'architecture
humaine n'ont jamais présentée..., une sorte d'organisme
comparable jusqu'à un certain point au mouvement vital des corps
organisés, car cette puissance infuse dans les astres fait, défait,
refait... les mondes et qui sait? les perfectionne peut-être par
un labeur incessant. Ce qui ressort des récents travaux
astronomiques, c'est la démonstration d'un ordre plus profond, plus
savant, plus magnifique cent fois que celui devant lequel les
anciens s'étaient déjà inclinés. »

Il nous semble, Messieurs, que ces réflexions générales
peuvent aussi s'appliquer à la Christologie. Là aussi, d'une part,
nous pouvons voir disparaître la fausse conception d'une unité
monotone, uniforme, où l'immobilité jouait un trop grand rôle,
et de l'autre, nous entrevoyons avec une clarté croissante, une



158 L. THOMAS

autre unité, à la fois fixe et mobile, consistante et souple,
inflexible et élastique, arrivant progressivement à une perfection

tout unique et glorifiant au plus haut degré les attributs
de Dieu, principalement ses attributs moraux. Pour la doctrine
de la personne de Christ, comme pour celle de la Trinité, il y a

un grand progrès à réaliser, en se plaçant surtout dans la

sphère spirituelle, où la vie morale est le principal agent. Or,
n'est-ce pas à ce point de vue qu'appartient la manière de

voir qui vous a été présentée Pour nous, n'est-ce pas le saint
amour de Jésus qui a été le moyen de sa glorification progressive,

de même que le saint amour du Logos avait été, en ce

qui le concerne, la cause de son incarnation
Quoi qu'il en soit, si Kant a dit dans la Critique de la raison

pratique (d'après Stapfer, Mélanges, I, p. 477): « Deux choses

remplissent mon âme d'une admiration toujours croissante : la
voûte étoilée au-dessus de moi, et la loi morale en moi, »

Descartes s'est élevé plus haut encore en disant : Tria mirabilia
fecit Deus : res ex nihilo, liberum arbitrium et hominem
Deumi.

38. Pour résumer tout ce qui précède, nous dirons :

a) La foi que Jésus réclame, implique son caractère de
Dieu-Homme.

b) L'ensemble des déclarations scripturaires confirme la
réalité de ce caractère.

c) En même temps, il l'éclairé par un double enseignement :

d'une part, sur l'incarnation en l'homme Jésus de la Parole

éternelle, du Fils unique du Père ; de l'autre, sur la pénétration

progressive de l'humaiu par le divin dans la personne du
Seigneur.

Mais, messieurs, si long que soit ce travail, je veux y ajouter
quelques lignes de l'éminent historien de la christologie,
auxquelles ont souscrit Liebner et Gess : « Nous balbutions ici,
dit Dorner, au centre des miracles, renfermant aussi tout un
monde nouveau, le monde de la vraie nature, le monde qui
demeure éternellement et qui correspond à l'idée de Dieu et à

1 Œuvres inédites, publiées en 1859, par Foucher de Careil, I™ partie,
p. 14.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 159

celle de l'homme. Mais ce n'est qu'en balbutiant qu'on apprend
à parler. Et si la Parole qui devint chair, est le discours le plus
élevé que Dieu ait adressé à l'humanité, elle veut aussi produire
en nous une connaissance d'elle-même toujours plus parfaite,
un discours dont elle soit l'objet, où elle soit réfléchie toujours
plus fidèlement et sur lequel nous soyons toujours plus
d'accord. Elle veut même le recevoir et l'accepter comme une

parole pleine de gratitude de l'humanité sauvée par la foi1. »

Puissent les sentiments d'humilité, d'adoration, de foi, de

charité, qui ont inspiré ces hautes considérations, se retrouver
toujours dans les Christologues du présent c t de l'avenir

1 Entwicklungsgeschichte, II. Band, II. Theil, II. Abtheilung, II. Hälfte
p. VI. — Liebner, Jahrbücher für deutsche Theologie, 1858, p. 352. Cp.,
Gess, ibid., p. 771.. ; Becolin, p. 54.


	Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique [suite]

