
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: La foi en la résurrection de Jésus-Christ

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST

P. LOBSTEIN

Traduction de Henri Jaques, pasteur *.

La question que je désire traiter s'offre à la méditation
religieuse et scientifique sous bien des aspects différents. Ce n'est
pas au point de vue historique et critique, mais au point de
vue religieux et dogmatique que j'ai l'intention de l'étudier.
Les intérêts et les motifs pratiques qui me dirigent me permettront

de déterminer le problème d'une façon précise.
Quel est le nœud vital de la foi en la résurrection de Jésus-

1 La traduction de ce rapport, présenté en langue allemande h la
conférence générale des pasteurs d'Alsace-Lorraine, le 14 juin 1892, est
due à- l'obligeante initiative de M. Jaques, pasteur à Apples (Vaud), et
a été discutée au sein de la société vaudoise de théologie, le 30 octobre
1893. Le traducteur a apporté à l'accomplissement d'une tâche difficile
une abnégation et un soin pour lesquels j'ose lui exprimer ma sincère

gratitude. Le lecteur voudra bien se souvenir de la destination primitive

de la présente étude, qui n'a pas la prétention de traiter dans leur
ensemble le fait historique et l'importance doctrinale de la résurrection
de Jésus-Christ. Au lieu d'ajouter a ce rapport des notes qui risqueraient
d'en altérer le caractère primitif, je préfère reprendre quelque jour le
problème abordé ici et en faire l'objet d'une étude christologique
complétant celles que j'ai déjà publiées antérieurement. L'original allemand
de ce travail se trouve dans les Archives de la conférence pastorale de

Strasbourg (tome X, p. 234) et a été inséré, avec quelques modifications,
dans la Zeitschrift für Theologie und Kirche, publiée par M. Gottschick
(Année 1892, p. 343-368). (Note de l'auteur.)

THÉOL. ET PHIL. 1895. 7



98 P. LOBSTEIN

Christ? Quel est le fondement et le contenu essentiel de cette
foi

Les récits et les témoignages relatifs à la résurrection du

Seigneur ont été expliqués de diverses manières ; des théories
bien différentes ont été émises à cet égard. Ici, on maintient
ferme et inébranlable la foi en une revivification du corps
terrestre de Jésus déposé au tombeau. Là, on parle d'une
transfiguration spirituelle de la personnalité du Seigneur, indépendante

du rétablissement de l'organisme corporel. D'autres

professent ou spéculent tout autrement ; les essais de solution
s'accumulent, et avec eux vont croissant les embarras des

laïques et des théologiens.
La foi évangélique delà communauté chrétienne dépendrait-

elle de telles ou telles explications scientifiques Cette foi
tomberait-elle ou se relèverait-elle avec les fluctuations des théories

historiques ou dogmatiques En d'autres termes, et pour
parler le langage courant, est-il possible, tout en ayant une
conception différente du message de la Pâque chrétienne, tout
en expliquant même de façon tout opposée l'évangile de la

résurrection, de posséder et de confesser la même foi vivante,
et par conséquent d'édifier et d'affermir d'une manière positive

la communauté des chrétiens? Ou bien, la foi évangélique
en la résurrection de Jésus-Christ ne se laisse-t-elle formuler

que d'une seule et invariable manière, de telle sorte qu'entre
les formules différentes se creuse un fossé profond, empêchant
le peuple chrétien de participer avec la même ferveur à la
même bénédiction évangélique du jour de Pâques? Y a-t-il un
consensus religieux qui soit placé plus haut ou qui aille plus
profond que toutes nos divergences et controverses théologiques

Ce consensus qui certainement apparaît à nos Eglises
comme un idéal et qui, à de certains moments, mais surtout
dans les dispositions qui accompagnent nos cultes de Pâques,
se manifeste comme une réalité tangible, ce consensus
religieux, disons-nous, ne peut être établi d'une façon extérieure,
en dissimulant les divergences par de prudentes concessions
ou bien encore en évitant lâchement la franche et nette exposition

des principes. Non, si une compréhension vraiment reli-



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 99

gieuse de ce qui constitue l'essence de la foi en la résurrection
est possible, il faut qu'elle soit fondée sur une explication
loyale et sans aucun malentendu.

Pour résoudre la question dont il s'agit, il ne peut par
conséquent y avoir qu'une seule voie. Il nous faudra d'abord fixer
l'essence et le caractère constitutif de la foi chrétienne.
Loin d'être superflue, cette recherche est d'une importance
capitale. C'est là que se trouve la clef du problème. Tout autre
point de départ, toute autre manière de poser la question
serait une méprise. Ce serait, en particulier, faire tout à fait
fausse route que de vouloir commencer par des recherches
historiques et critiques : ce serait une véritable pétition de

principe. Si donc les éclaircissements préparatoires destinés à

frayer la voie pouvaient paraître amenés d'un peu loin, je vous
prie de vouloir bien suspendre votre jugement pendant
quelques instants. Nous espérons que bientôt vous pourrez
vous convaincre que ce détour n'est qu'apparent et, qu'en
réalité, il est le chemin le plus court et le plus sûr.

Si nous réussissons, en effet, à établir clairement et solidement

le caractère spécifiquement évangélique de la foi
chrétienne en la résurrection du Seigneur, il sera facile d'en
déduire ensuite les conséquences et de considérer le problème
bien en face. Vous verrez alors que nous avons obéi à une loi
dérivant de l'essence même de la dogmatique protestante.

I

Etablissons donc la notion de la foi évangélique : la définition

la plus simple sera la meilleure.
Laissez-moi vous rappeler dans ce but deux expériences

importantes faites par le Fils de l'homme : elles nous permettent

de jeter un coup d'œil dans l'âme de celui qui a été

l'initiateur et le consommateur de la foi, et c'est lui-même qui
nous enseignera ce qui pour lui était la foi vivante.

Deux évangiles nous parlent d'une heure solennelle dans

laquelle le Seigneur, jetant un coup d'œil sur les fruits de son

activité, exprime, dans une prière sublime, l'émotion joyeuse



100 P. LOBSTEIN

dont est rempli son cœur : « Je te bénis, ô Père, ô Seigneur du

ciel et de la terre, de ce que tu as caché ces choses à des sages
et à des savants et de ce que tu les as révélées à de petits
enfants. Oui, Père, je te bénis de ce que tel a été ton bon

plaisir. » (Mat. XI, 25-26; Luc X, 21-22.)
Une autre déclaration analogue a dû s'imprimer en traits

ineffaçables dans le cœur des disciples. Comme Jésus était
allé dans la contrée de Cesaree de Philippe, il les interrogea :

«Que dit-on qu'est le Fils de l'homme? Ils répondirent : Les

uns disent : c'est Jean-Baptiste ; les autres,: c'est Elie ; d'autres :

c'est Jérémie, ou : c'est l'un des prophètes. Et vous, continua-

t-il, qui dites-vous que je suis? Simon Pierre répondit par ces

mots : Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant. Jésus alors lui
adressa ces paroles : Heureux es-tu, Simon, fils de Jonas,

parce que ce n'est ni la chair ni le sang qui t'ont révélé cela,
mais mon Père qui est clans les cieux. » (Mat. XVI, 43-17.)

Quel enseignement simple et profond sur ce qui constitue
l'essence de la foi : une révélation du Père céleste C'est cette
foi que le Seigneur lui-même avait nourrie dans ses disciples.
Il avait déposé dans leurs cœurs la semence de sa parole, il
leur avait montré ses œuvres d'amour et de miséricorde,
il les avait attirés dans l'intimité de sa vie, il avait réussi à

éveiller en eux un esprit nouveau qui avait transformé à tel
point leur attente du Messie, que maintenant ils pouvaient
saluer, en Celui qui n'avait pas un lieu pour reposer sa tête,
l'élu choisi par le Père, le Fils du Dieu vivant. Ils croyaient en

lui, c'est-à-dire qu'il avait gagné leur confiance, et par leur
attachement à sa personne, la présence et l'action d'un Dieu

qui pardonne, qui sauve et qui sanctifie étaient devenues pour
eux une réalité intime : en un mot, il les avait vaincus
intérieurement.

Et quelles étaient, de leur côté, les conditions nécessaires à

l'éclosion d'une foi semblable Pas autre chose que le dépouillement

intérieur, la pauvreté spirituelle, la faim et la soif de la

justice et de la paix, c'est-à-dire la disposition que le Seigneur
déclare bienheureuse, parce que c'est à elle qu'appartient le

royaume des cieux.



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 101

L'expérience qu'ont faite les premiers disciples doit devenir
la nôtre, si nous voulons que sonne pour nous l'heure de la

naissance à la foi qui sauve. Notre séparation extérieure d'avec
le Seigneur ne saurait constituer une différence. Par son évangile,

par son image gravée dans l'humanité en traits indélébiles

et que le Saint-Esprit éclaire et transfigure au moyen
d'une histoire de bientôt deux mille ans, sa personnalité se

rapproche de nous, bien plus elle devient une réalité de notre
vie intime et parvient à gagner et à dompter les âmes comme
au premier jour.

En Jésus-Christ j'ai trouvé maintenant le cœur de mon Père

céleste; par lui j'ai saisi la main de mon Dieu; désormais, à

travers toutes les angoisses du monde, en dépit des accusations

de ma conscience, je suis sauvé et, malgré la détresse et
la mort, je me sens abrité sous les ailes d'un éternel amour.

C'est cette foi qui, seule à travers tous les âges, a donné aux
chrétiens consolation, force et victoire. La Réformation l'a
révélée à nouveau comme la seule voie du salut. Qui ne sentirait

son cœur ému, lorsque dans les paroles du plus puissant
des héros de la foi, il entend vibrer le pur écho de l'Evangile?

De quelle façon intime et saisissante Luther sait
toujours à nouveau parler de la contiance enfantine en un Dieu
réconcilié qui fait reposer sa grâce et sa bienveillance sur la

tête de ses enfants « Vois, dit-il, comment Dieu t'offre sa

miséricorde en Christ, sans aucun mérite de ta part, et
comment tu peux puiser en une telle image de sa grâce la foi et
l'assurance du pardon de tes péchés.... Quand le mauvais

esprit contemple une foi pareille, il fait rage et soulève contre
elle la persécution ; il s'attaque à nos corps, à nos biens, à

notre honneur, à notre vie, et nous amène maladie, pauvreté,
opprobre et mort. C'est par là que la foi est éprouvée comme
l'or parle feu, car c'est une grande affaire que de conserver en
Dieu une invincible assurance, quand même il nous envoie la

mort, la douleur, l'infirmité, la pauvreté, et de continuer à le

regarder comme le meilleur des pères malgré une image aussi

cruelle de sa colère.... Et c'est le plus haut degré de la foi de

croire que la grâce et la faveur de Dieu reposent sur nous,



103 P. LOBSTEIN

quand il nous châtie non pas seulement par des souffrances

temporelles, mais par la mort et par le péché.... Par une foi
semblable le chrétien est tellement élevé au-dessus de tout,
que spirituellement il est maître de tout, car aucune puissance
ne peut nuire à son salut, bien plus, tout lui est soumis et

concourt à son bien éternel, comme saint Paul l'enseigne au

huitième chapitre de l'épître aux Romains, ainsi que 4 Cor. III.
— C'est une vraie puissance spirituelle que celle qui, malgré
l'oppression et la misère du corps, fait servir la souffrance et

la mort elle-même à mon salut. C'est une dignité pleine de

noblesse, c'est un royaume spirituel, et lorsque je crois, le

bien comme le mal doit concourir à ma rédemption1.»
Telle est l'âme de la foi protestante qui, par le témoignage

des réformateurs, prit une forme vivante et victorieuse dans le
cœur des chrétiens. « S'asseoir, disait Luther, à l'ombre du

Credo et du Notre Père, et se rire du diable et de ses
embûches ; voilà ce qui fait le croyant ; car Dieu veut que nous
croyions qu'il est vraiment notre Père et que nous sommes
vraiment ses enfants, afin que nous puissions le prier en toute
assurance, comme des enfants bien-aimés prient leur pèrebien-
aimé. »

II

Celui qui en quelque mesure est éveillé à cette foi, fait
l'expérience qu'elle est une grâce divine, dont il n'est pas lui-
même l'auteur et qu'il n'a méritée en aucune façon. « Je crois
que je ne puis aller à Jésus-Christ ni par ma propre force, ni
par ma propre raison, mais que c'est le Saint-Esprit qui m'a
appelé par l'Evangile, qui m'a éclairé par ses dons et qui m'a
sanctifié et maintenu dans la vraie foi. » La foi chrétienne ne
s'obtient ni par la raison ni par les efforts de la volonté, elle
ne repose pas sur une série de vérités théoriques ou d'efforts
pratiques, elle ne saurait être gagnée par le développement
logique de je ne sais quelle nécessité de la pensée ou par les
décrets d'un enseignement tout extérieur; non, cette foi est

1 Sermon sur les bonnes œuvres, Traité de la liberté chrétienne.



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 103

produite par un fait, par un fait qui a gagné notre confiance,
qui a saisi notre personnalité tout entière, l'a entraînée et rendue

capable de se donner complètement.
Ce fait, c'est la personne de Jésus-Christ qui nous donne la

certitude joyeuse de la grâce de notre Dieu.
La Réformation aurait dû depuis longtemps nous apprendre

à rompre avec cette illusion qui consiste à croire que la foi
n'est qu'un effort purement humain, une sorte de sacrificium
intellectus qui, en définitive, constituerait un mérite et ferait

par là le salut de l'âme. Ce serait une triste contrefaçon de la
foi catholique : à la place des œuvres méritoires, nous aurions
maintenant la foi méritoire Nos réformateurs conçoivent bien

plutôt la naissance de la foi évangélique comme une vivificatio.
Cette vie nouvelle est éveillée non pas par un certain nombre
de dogmes, mais par la vérité chrétienne agissant comme une
puissance de vie divine, c'est-à-dire par l'Evangile lui-même,
ou bien par Jésus-Christ agissant comme notre Sauveur. Là où

la foi évangélique devient par l'expérience la possession
personnelle du salut en Jésus-Christ, le christianisme se simplifie,
s'approfondit et se concentre dans la seule chose nécessaire.
Cette foi pourra être forte ou faible, claire ou confuse, déjà
mûrie par l'expérience ou encore balbutiante, n'importe, dès

qu'elle a saisi Jésus-Christ comme son Sauveur, elle possède

pleinement la vérité évangélique dans son essence et dans son

principe.
Sans doute, par cette méthode, rien n'est fait encore

lorsqu'on a adhéré à une confession de foi ou même lorsqu'on a

affirmé une proposition tirée de l'Ecriture. D'après notre principe

évangélique, en effet, courber une intelligence, qui se

révolte peut-être, sous une parole dont l'expérience intime n'a

encore rien retiré, est sans aucune valeur. Est-ce à dire
cependant que cela seulement soit la vérité dont nous avons
fait l'expérience dans notre conscience étroite et bornée? Non,
nous le savons : Dieu est plus grand que notre cœur; autant le
ciel s'élève au dessus de la terre, autant ses pensées dépassent
nos pensées; dans ses révélations aussi, il nous donne au-
dessus et au-delà de ce que nous pouvons demander et com-



104 P. LOBSTEIN

prendre. Mais sa vérité qui, comme sa paix, surpasse toute
intelligence, ne saurait enrichir et affranchir ma vie intérieure,
que dans la mesure où elle entre dans le domaine de mon
expérience personnelle et où j'en prends possession d'une façon
consciente et spontanée. La puissance qui nous arrache à

notre perdition naturelle, qui nous donne accès auprès de

notre Père céleste, qui nous délivre de la recherche de notre
propre cœur et nous rend capables d'aimer vraiment notre
prochain comme nous mêmes, cette puissance se fait connaître
à nous comme une révélation miraculeuse, à condition toutefois

qu'une telle connaissance soit d'abord une vie avant d'être
un savoir.

Sans doute cette vie de la loi, quand on la saisit et qu'on
l'exprime scientifiquement, devient aussi une science de la
foi ; mais si cette science qui s'appelle la dogmatique, doit
remplir sa mission, il ne faut pas qu'elle oublie jamais le sol
fécond dans lequel elle plonge ses racines : la dogmatique
protestante n'est pas l'auteur de la foi, elle en est le témoin et la
servante.

Une théologie qui poursuivrait un autre but dégénérerait en

une scolastique stérile, imposant aux âmes un joug insupportable,

ou bien elle aboutirait à une critique dissolvante qui
apporterait à ceux qui ont faim des pierres à la place de pain.
Heureux serons-nous, docteurs évangéliques ou pasteurs, si

nous n'oublions jamais que nous sommes appelés à être les

membres d'une Eglise qui ne veut annoncer autre chose que
l'Evangile de Jésus-Christ, et qui ne connaît pour parvenir à

cet Evangile d'autre voie que celle de la foi, la voie royale de

l'expérience personnelle du salut

III

La force merveilleuse de l'Evangile de Jésus-Christ, saisi

dans toute sa clarté et dans toute sa profondeur, peut être

éprouvée par un critère d'une extrême simplicité: la signification

et la portée religieuse de nos fêtes chrétiennes.
Chacune d'elles place le croyant au centre vivant de la ré-



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 105

vélation du salut et apporte en quelque sorte l'Evangile tout
entier à la conscience du fidèle ; seulement, c'est un côté

spécial d'une vérité immuable que chaque fête relève et sur
lequel elle met un accent particulier. Ici encore, il faut

rappeler Luther, et avant tout, ses sermons pour les fêtes

chrétiennes. C'est de lui que nous pouvons apprendre que la foi

chrétienne forme une unité organique et vivante ; mais si la

foi chrétienne ne se résout pas en une série d'actes de foi
séparés, la foi au ressuscité n'est pas non plus une portion
séparée ou un fragment particulier du christianisme; comme la

foi de Noël, comme la foi du Vendredi saint, elle n'est qu'une
application déterminée, une façon de se représenter la foi
chrétienne dans son ensemble.

En réalité, celui qui a trouvé en Jésus-Christ le Dieu avec

lequel il est en communion, celui qui dans cette communion
du royaume de Dieu a reçu le pardon des péchés, la vie et le

salut, celui-là est assuré que la vie qui nous élève au-dessus du
monde et qui nous délivre du monde, ne vient pas du monde.

L'expérience journalière de la puissance de l'œuvre et de la

personne du Christ garantit au croyant que le chef du royaume
de Dieu et l'auteur de la rédemption n'a pas pu être la proie
de la mort. La défaite apparente du Christ sur la croix n'a pas
été un anéantissement, mais bien le passage dans une sphère
correspondant mieux que la sphère terrestre à la véritable
nature du Seigneur. L'âme chrétienne souscrit sans réserve à

cette parole de l'Apocalypse : « Je suis le premier et Je

dernier, le vivant; j'ai été mort, et voilà que maintenant je vis

aux siècles des siècles, et je tiens les clefs de la mort et de la

Demeure des Morts. » (I, 18.) Nous savons que « Christ,
ressuscité des morts, ne meurt plus; la mort n'a plus de pouvoir
sur lui. Il est mort, en effet, et c'est à cause du péché qu'il est

mort une fois pour toutes ; puis il est revenu à la vie, et c'est

pour Dieu qu'il vit. » (Rom. VI, 9-40.) Cette vie pour Dieu, 'çfn tw

©ew, est une vie pour le salut et la bénédiction du royaume des

croyants fondé par lui.
Il s'agit donc de maintenir fermement la pleine et entière

signification de la foi en un Seigneur vivant. « Le Seigneur est



106 P. LOBSTEIN

vivant » Est-ce à dire qu'il continue à vivre ici-bas, comme
tous les grands bienfaiteurs de l'humanité, mais dans une
mesure unique et extraordinaire? Faut-il entendre par là que
son souvenir, son image, ses paroles, l'esprit qu'il a suscité

sont devenus comme le patrimoine vivant de l'histoire de

notre race? Sans doute, le Christ continue à vivre de cette
manière parmi nous. Pourrait-on nier les effets immenses de

son œuvre qui, depuis son apparition, s'étendent et s'élargissent

de plus en plus Un nouveau monde, notre monde chrétien,

compte à bon droit les années de son existence à partir
de la naissance du Sauveur. Mais ce n'est pas seulement dans

ce sens empirique et historique que nous, chrétiens,
pouvons dire du Christ : le Seigneur est vivant

Le Seigneur est vivant! Reconnaissons-nous par là son

immortalité, la perpétuité de son existence dans l'au delà? Sans

aucun doute, cette existence est pour chaque chrétien une
vérité certaine, inébranlable. Mais cette vérité elle-même

n'épuise pas le contenu de la confession chrétienne. Car pour
tous ceux qui ont été sauvés, pour tout pécheur qui a été reçu
en grâce, et même pour toutes les âmes d'hommes créées à

l'image de Dieu et qui ont quitté cette vie, pour tous, nous
espérons et nous croyons qu'ils n'ont pas été anéantis par la

mort, si du moins ils ne se sont pas séparés volontairement
de la source de la vie.

Le Seigneur est vivant! La continuation de l'existence
personnelle du Christ est, pour le croyant, la continuation de
l'œuvre personnelle du Christ. Son œuvre n'a été ni déjouée
ni arrêtée par la mort ; bien au contraire, cette mort a été la
condition et la base d'une activité rédemptrice d'autant plus
vaste et plus victorieuse. La foi en un Seigneur vivant et
glorifié n'est pour nous ni un corollaire théologique, ni l'enveloppe

mythologique d'une idée, non, c'est une affirmation
directe de notre expérience chrétienne.

Sa vie s'est consommée dans sa mission, mais dans sa vie,
la vie de Dieu était présente et agissante, et sa mission fut la
réalisationde la fin suprême de l'humanité. Par conséquent celui
qui a trouvé dans la vie et dans l'activité du Christ le fondement



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 107

de la paix, est amené par là à la certitude que la personne du
Christ vit d'une manière impérissable et en même temps agit
pour lui. Il y a plus : le chrétien est certain que le Seigneur
glorifié, dont l'action n'est plus liée au temps et à l'espace, est
maintenant plus près de lui qu'à l'époque de son activité
terrestre. L'entrée du Fils auprès du Père le rend d'autant plus
capable d'agir pour ses frères.

« Je ne vous laisserai pas orphelins ; je reviens à vous. Car

je vis, moi, et vous aussi, vous vivrez. Dans le monde, vous

passez par l'angoisse ; mais prenez courage, j'ai vaincu le
monde. » (Jean XIV, 48-49 ; XVI, 33.)

Ces paroles du Christ johannique expriment déjà l'expérience

bénie de la communauté chrétienne. A travers les

paroles d'adieu que le Seigneur adresse aux siens, la foi entend

déjà une promesse qui lui apporte la consolation et la paix, qui
change en joie et en triomphe toutes les angoisses du monde;
elle saisit le message d'un retour permanent, d'une communion
inaltérable, d'un amour éternellement présent qui, transformant

la perte apparente en gain suprême, fait de la croix le

signe de la victoire : « Quand j'aurai été élevé de terre, j'attirerai

tous les hommes à moi. » (Jean XII, 32.)
Ces paroles nous font pénétrer dans le sanctuaire de la foi

vivante au Seigneur ressuscité. La littérature du Nouveau
Testament nous parle ainsi, — d'une voix unanime quoique
sous des formes diverses, — du Seigneur glorifié, but de

tous les désirs, objet de la foi, force de la vie, consolation et

espérance dans la mort. Cette foi en un chef vivant du

royaume de Dieu est la pierre angulaire de l'Eglise, qui sait

que les portes de l'enfer ne prévaudront point contre elle,

parce qu'il est avec elle, tous les jours, jusqu'à la fin du

monde.

IV

Mais qui donc est capable de saisir la chose prodigieuse
renfermée dans cette affirmation : le crucifié est le « Kxtpux t«?

ÎOSn; » (4 Cor. II, 8; Jacq. II, 4.)
Là où tout paraît perdu, où les choses visibles tombent en



108 P. LOBSTEIN

poussière, où le monde désespéré ne voit plus que ruines et

deuil, et où cette mort elle-même se retourne contre le pécheur

pour lui en faire porter la responsabilité, là même éclate une
puissance d'amour toujours présente et agissante, qui console
de toute douleur, qui expie tout péché, remporte la victoire
sur toute puissance hostile et fait tout concourir, même les

difficultés et les obstacles, au triomphe final et à la bénédiction
éternelle. « Le salaire du péché, c'est la mort; mais le don de

la grâce de Dieu, c'est la vie éternelle en Jésus-Christ, notre
Seigneur. » (Rom. VI, 23.) « La mort a été engloutie par la
victoire. O mort, où est ton aiguillon? O sépulcre, où est ta
victoire Rendons grâce à Dieu qui nous a donné la victoire par
notre Seigneur Jésus-Christ. » (4 Cor. XV, 56-57.) Si ces

paroles n'ont pas été émoussées par l'habitude et qu'au lieu
d'être répétées machinalement, elles soient pour nous esprit et

vie, elles peuvent nous communiquer un courage qui nous
fera vaincre le monde et nous permettra de dire : « Si Dieu est

pour nous, qui sera contre nous? » (Rom. VIII, 36.)
Mais où puiser un tel courage? Cette fière assurance, ce

saint défi, ne serait-ce que présomption puérile ou orgueilleux
aveuglement? «Voici, ce qui est impossible aux hommes, cela

est possible à Dieu. » (Luc. XVIII, 27.) Ce qui n'est qu'une
folie pour le cœur naturel, Dieu l'a révélé à ceux à qui il a fait
la grâce de pouvoir dire : « Nous, nous avons la pensée de

Christ. » (4 Cor. II, 46). Grâce à l'apparition historique et à

l'œuvre personnelle du Christ, le croyant gagne une assurance
qui lui donne la certitude du pardon, l'élève au-dessus de la
misère et de la mort et le rend participant à la royauté
spirituelle de son Rédempteur. Le regard que jette la foi sur le
Christ historique qui promet le repos à ceux qui sont fatigués
et chargés, qui par sa grâce et sa fidélité garantit au pécheur
le plus égaré la grâce et la fidélité de Dieu, qui par son obéissance

jusqu'à la mort a vaincu le monde et le mal qui est dans
le monde, voilà la voie du salut, voilà le seul chemin qui
conduise à la vie.

Cependant, en contemplant le Christ historique, nous ne
devons pas nous livrer à l'illusion que le fondement de notre



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 109

confiance puisse résider dans la connaissance de la tradition
évangélique ou dans les faits historiques de la vie de Jésus. Ce

serait méconnaître complètement ce qui constitue l'essence et
la force de la foi évangélique. La foi vivante ne saurait être
enchaînée au passé. Pour que notre vie religieuse reste saine

et forte, il faut que notre foi soit une foi en une puissance

présente. Notre foi n'a donc jamais affaire avec un fait du

passé, pris comme tel, car il ne peut être question de foi réelle

que lorsque ce fait du passé est devenu en même temps quelque

chose de présent qui a une action sur moi et dont je retire
quelque profit. On peut dire : « Toute puissance a été donnée

au Christ, et il a sauvé le monde, » tout en demeurant aussi

froid que lorsqu'on affirme qu'à midi on est au milieu du jour.
Ce n'est que lorsque ces affirmations se transforment en celles-
ci : Ce Christ est mon Sauveur, il m'a racheté, qu'on peut
commencer à parler de foi. Sans cette révélation qui est une
révélation présente, il n'y a pas de christianisme possible. Car
le christianisme consiste en ceci, que Dieu lui-même est entré
dans ma vie, m'a rendu certain de sa présence et de sa

communion, c'est-à-dire s'est révélé à moi.
C'est dans ce sens-là seulement que la foi au Seigneur

présent s'autorise de la confiance au Christ historique, et que
cette confiance devient peu à peu une foi véritable. L'amour
et la compassion que j'ai contemplés dans l'Evangile, j'en
éprouve incessamment la sainte et bienheureuse réalité. Pour
caractériser le contenu de cette expérience, je ne trouve pas
de meilleure expression que la parole de l'apôtre : « Jésus-
Christ est le même hier, aujourd'hui et éternellement! » (Héb.
XIII, 8.)

V

Ce n'est pas sans crainte que j'ai essayé, dans les développements

qui précèdent, de décrire et d'expliquer la foi vivante
en notre Rédempteur glorifié. Une telle entreprise ne peut
tourner qu'à notre confusion. Tandis que nous affirmons

que la foi connaît le don ineffable de la réconciliation, de la

paix et de la vie éternelle, la prière des disciples monte de



110 P. LOBSTEIN

notre cœur à nos lèvres : Seigneur augmente-nous la foi

Seigneur je crois, viens en aide à mon incrédulité. » Nous sentons

toujours mieux cette vérité: «Ce n'est pas que j'aie déjà atteint
le but, ou que je sois déjà parvenu à la perfection.» Cette
certitude évangélique n'est pas pour nous une expérience faite
et achevée dont nous puissions jouir dans une douce sécurité,
elle est bien plutôt un combat, le combat de la foi en nous-
mêmes.

Entendons-nous bien. Je ne parle pas du conflit soulevé par
les doutes théoriques et les scrupules de la critique ; ce conflit-
là ne peut être pacifié qu'à l'aide de preuves intérieures et

d'arguments fournis par la science. Le combat dont je parle
est plus intime, plus général, plus redoutable ; il n'est pas
d'ordre théorique, mais pratique. La confiance en un Seigneur
glorifié transporte le croyant dans un ordre et dans un monde

qui ne sont pas d'en bas, mais d'en haut ; le centre de gravité
de son existence se déplace et se transporte dans le royaume
invisible de Dieu; il devient citoyen des cieux. Si Christ est en

lui, si le Seigneur qui est Esprit exerce son empire sur lui, il
est, pour le corps, mort à cause du péché, mais pour l'esprit,
il est vie à cause de la justice : les choses vieilles sont passées,

il est devenu une nouvelle créature. (Phil. III, 20; Rom. VIII,
10-44 ; 2 Cor. III, 47 ; V, 47; Col. III, 4-4.) Lorsque la vie cachée

avec Christ en Dieu commence à palpiter en lui et que son
âme a jeté l'ancre sur les rivages éternels, alors naît en lui
la foi au Seigneur qui a passé victorieusement de la mort à

la vie, la foi au Ressuscité. Cette foi doit s'affirmer chaque jour
à nouveau dans la conduite du chrétien ; c'est un travail
religieux et moral qui s'accomplit par la grâce divine et par
la puissance de l'Esprit. Chaque chrétien pourra éprouver,
avec une force toujours grandissante, la profonde signification
de la parole de l'apôtre : « Nul ne peut dire « Seigneur Jésus »

que par le Saint-Esprit. » (4 Cor. XII, 3.)
Celui qui prend au sérieux cette confirmation intime de la

foi, ne sera pas tenté de suivre la voie facile de l'apologétique
traditionnelle. Il sait bien que la foi en une vie éternelle et la
confiance en celui qui nous donne cette vie ne saurait s'impo-



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 111

ser à l'homme naturel, car il sait que cette foi est un miracle

qui se renouvelle chaque jour. C'est par le sentiment, d'une
dépendance absolue saisissant la personnalité tout entière,

que le chrétien arrive à l'assurance invincible : le Seigneur a

vaincu la mort et mis en évidence la vie et l'immortalité par
l'Evangile (2 Tim. I, 40).

Celui qui n'a jamais reçu de la personnalité de Jésus-Christ

une impression vivifiante, celui qui dans la vie et l'activité du
Christ n'a pas senti la vie et l'action de Dieu même, ne peut
voir dans la résurrection du Seigneur que le récit d'un miracle
quelconque dont Jésus-Christ aurait été le héros, et qui n'est

pour lui tout au plus qu'un prodige muet, mutum portentum.
Allons plus loin, soyons justes : nous trouverions tout à fait
dans l'ordre qu'un esprit resté totalement étranger à l'influence
du Rédempteur repoussât, sans autre, tous ceux qui prétendraient

lui faire confesser la foi en la résurrection. Celui-là
seulement qui a été saisi et vaincu par la puissance de vie

qui émane du Christ, peut arriver à dire avec une foi que
rien ne saurait ébranler : Je sais que mon Rédempteur est
vivant

Non moins inefficace que le procédé de l'apologétique est

l'argument qui, depuis Celse jusqu'à nos jours, a été employé

par une polémique superficielle : Le Seigneur ressuscité ne
s'étant manifesté qu'aux seuls croyants, il manque à la foi

une base solide et une certitude infaillible. Une objection de

cette nature part de cette supposition absolument fausse que le
domaine religieux de la foi doive se confondre avec le monde

sensible, palpable pour chacun, accessible à la curiosité la

plus ordinaire. Comme si l'Eglise n'avait pas toujours enseigné

que le Ressuscité n'apparut qu'à ses disciples, et sans
aucun doute, ne fut aperçu d'aucun des païens et des juifs qui
étaient aussi présents « Il s'est montré non à tout le peuple,
mais aux témoins qu'il avait choisis d'avance, » disait Pierre.

(Actes X, 41.) C'est cette expérience de la communauté
chrétienne que le Christ johannique exprime avec une clarté
parfaite quand il dit : « Vous me verrez.... mais le monde ne

me verra plus. » (Jean XIV, 49.) Et lorsque la raison naturelle,



112 P. LOBSTEIN

dont la vue est courte et bornée, jette cette objection qui fut
celle d'un disciple : « Seigneur, qu'est-il arrivé pour que tu
veuilles te manifester à nous et non pas au monde? » Jésus

répond et dit : « Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole et
mon Père l'aimera et nous viendrons à lui et nous ferons chez

lui notre demeure. » (Jean XIV, 22-23.)

VI

Si quelques-unes des considérations qui précèdent ont pu
sembler amenées d'un peu loin, on verra, je l'espère, que
c'était cependant la vraie route à suivre, dès que nous en
ferons apparaître les conséquences. Ces conséquences sont
faciles à tirer, mais il faut les exposer avec précision, si nous
ne voulons pas obscurcir la notion de la foi.

Si l'affirmation de l'existence et de l'action continue du
Christ vivant repose sur une certitude religieuse, il en ressort
aussitôt que la foi évangélique au Ressuscité ne saurait être
établie par la voie historique.

Supposons le cas le plus favorable qui se puisse imaginer.
Accordons qu'il soit possible de réunir en un tableau
d'ensemble, sans lacune, sans rien de forcé ni d'arbitraire, les
récits et les témoignages du Nouveau Testament relatifs à la
résurrection de Jésus. Toute divergence a disparu, toutes les
difficultés historiques et critiques sont résolues, l'historicité du
fait lui-même est solidement établie jusque dans ses moindres
détails par des documents irréfutables. On a donc mis en pleine
évidence ce qu'on a souvent prétendu, c'est-à-dire qu'aucun
fait historique n'est plus certain, n'est mieux prouvé que celui-
là. Je demande maintenant : cette preuve empirique tirée de

l'histoire est-elle capable de produire la foi chrétienne au
Christ ressuscité? Aucun d'entre nous, je suppose, ne voudrait
identifier le fait de tenir pour vraie l'histoire de la résurrection
avec la certitude intime et profonde de la foi en Celui qui est

vivant. Nos réformateurs n'ont-ils pas déclaré avec une clarté
qui ne laisse rien à désirer qu'on ne saurait attribuer de
valeur religieuse à la simple fides historica



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 113

Mais on m'objectera sans doute que la question n'est pas
bien posée. Tenir un fait historique pour vrai, dira-t-on, est

pourtant une présupposition nécessaire pour arriver à la
confiance de la foi. Il faut d'abord que le fait historique soit établi,

et ensuite, sur cette base solide, pourra s'édifier la foi
chrétienne. Si l'historicité des circonstances que nous a livrées la
tradition évangélique est démontrée par d'irréfutables
témoignages, l'assentiment de l'intelligence doit entraîner avec elle

la conviction du cœur et l'impulsion de la volonté qui lui
correspond. En tout cas, la fiducia, la fides salvifica ne peut exister

que lorsque la base historique sur laquelle elle repose a

été élevée au-dessus de toute contestation. C'est ainsi que nous

croyons en la résurrection de Jésus-Christ, en tout premier
lieu, à cause des témoignages évangéliques qui nous la rapportent.

Il faut donc, avant tout, établir, par tous les moyens dont
la science historique dispose, la certitude ou plutôt la crédibilité

de ces témoignages, seule base de la connaissance et de la
vie chrétienne.

C'est là, il est vrai, une conclusion tiès spécieuse. Et pourtant,

combien elle est peu évangélique Combien est dangereux,

au point de vue religieux, ce procédé de l'apologétique
traditionnelle

Ce qu'il y a de périlleux, d'antiprotestant dans cette
méthode, le voici : elle fait dépendre la foi simple du chrétien des

résultats incertains de la recherche historique et critique. Ne

nous y trompons pas. L'apologie de ce qui serait soi-disant la
base nécessaire de la foi à la résurrection, la démonstration
des faits historiques, est le fait de la science, et d'une science

qui exige une profonde culture théologique. Et comme elles
sont difficiles et compliquées, ces recherches indispensables
Qui ne connaît les contradictions, les obscurités, apparentes
ou réelles, des témoignages du Nouveau Testament sur la

résurrection de Jésus? La difficulté en est encore augmentée
quand on considère que la solution de ce problème particulier

dépend d'autres questions générales sur lesquelles l'accord
est loin d'être fait à l'heure présente. Ou bien la controverse
sur les auteurs de nos évangiles et l'époque de leur rédaction

THÉOL. ET PHIL. 1895 8



114 P. LOBSTEIN

serait-elle résolue à la satisfaction de tous les historiens? On
voudra peut-être s'en tenir à l'apôtre Paul et se retrancher
derrière le passage 4 Cor. XV Mais comment le faire, si

les attaques récentes contre l'authenticité de cette épître trouvent

de l'écho et gagnent des adhérents? La question n'est pas
de savoir si la plupart des savants soutiennent cette authenticité;

mais voici des laïques, des gens peu instruits qui sont
placés devant ce fait : l'authenticité de cette épitre est suspectée,

attaquée. Que faire? Faut-il que l'Eglise soit entraînée
dans la discussion théologique du pour et du contre? Faut-il
qu'elle attende, avant de se former une certitude, que les
recherches historiques se soient mises d'accord pour lui prouver
sa foi à la résurrection? Ou bien faut-il que, de ma propre
autorité, je demande à l'Eglise de donner son assentiment au

résultat de nos recherches scientifiques A toutes ces questions,

la réponse n'est pas douteuse.

Si l'on était forcé, pour croire au Christ ressuscité, de

s'engager d'abord dans des recherches historiques, il faudrait
ou bien se livrer soi-même à un examen scientifique ou bien
se soumettre servilement à ceux qui sont en état de faire de

la théologie. De cette manière on n'arriverait jamais au degré
d'assurance et d'évidence nécessaire pour posséder, devant les

angoisses et devant la mort, l'ancre inébranlable de l'espérance
du salut. Mais alors, il faut qu'il y ait un moyen par lequel
chaque chrétien sans exception, celui qui est cultivé et celui

qui ne l'est pas, le théologien et le laïque, parvienne à la
certitude sur cette question brûlante. Ce moyen, j'ai essayé de le

décrire : c'est l'expérience personnelle du salut.
Lorsque le chrétien en est arrivé, par l'expérience intime, à

posséder la foi en un Seigneur ressuscité, il se trouvera sur un
terrain favorable qui lui permettra de résoudre certaines
obscurités ou divergences des récits bibliques; certaines difficultés

qui lui paraissaient inextricables perdront beaucoup de leur
importance. Sans doute ce n'est pas là que tous aboutiront
nécessairement. Le chrétien devra se garder de vouloir appliquer
son expérience personnelle comme un critère infaillible et d'y
soumettre l'histoire, l'exégèse ou la concordance des dates.



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRI8T 115

Ce danger diminuera cependant dans la mesure où le croyant
sera plus fermement attaché à son Maître ressuscité.

Ecoutez ici la confession que vient de nous faire un homme
arrivé à cette liberté par une conception à la fois claire et
profonde de ce qui fait l'essence de la foi : « C'est vraiment, dit-
il, une dispensation admirable de Dieu de nous avoir enlevé

violemment, par le développement de la critique biblique,
toutes les fausses béquilles par lesquelles nous soutenions notre

foi, et de n'avoir laissé libre qu'une seule voie, la voie

royale de l'expérience intime. Lorsque quelqu'un qui veut
apprendre à nager abandonne pour la première fois son support,
il lui semble qu'il va infailliblement couler bas et se noyer.
Mais le maître qui le dirige sait bien ce qu'il fait et pourquoi
il le fait. Il en est de même pour nous, lorsque tout à coup on
nous retire les appuis sur lesquels nous avions jusqu'alors
édifié tout notre christianisme. Nous aussi avons le sentiment

que nous allons enfoncer et périr. Et pourtant, on peut
appliquer ici la grande parole : « Nous savons que si cette
tente où nous habitons sur la terre est détruite, nous avons
dans les cieux un édifice qui vient de Dieu. » En effet, la
puissance divine qui vient de l'Evangile est plus forte que tout, et

nous soutient mieux que tout le reste L »

VII

Ce qui a été dit de la critique historique s'applique aussi à

la dogmatique. Aucune théorie dogmatique n'a le pouvoir de

produire la foi en un Seigneur ressuscité, aucune théorie

non plus n'est en état de la détruire.
L'histoire et la dogmatique peuvent cependant rendre à la

foi évangélique un service essentiel. Elles peuvent lui aider à

se concentrer dans le domaine qui lui est propre et à se

ressaisir elle-même dans ce qui constitue son vrai contenu et sa

nature.
Avant tout, ces disciplines nous enseigneront à faire soigneu-

1 M. Haupt, Die Bedeutung der heiligen Schrift für den evangelischen

Cliristen, 1891, p. 48.



116 P. LOBSTEIN

sèment le départ entre la révélation chrétienne donnée à

l'Eglise et les explications théologiques proposées par l'école.
L'intérêt de la certitude chrétienne commande impérieusement

une semblable séparation entre les affirmations essentielles

de la foi et les formules théologiques qui en ont été
dérivées. Ce qui fait la force de la foi évangélique en la résurrection

de Jésus-Christ, c'est uniquement la confiance intime au
Christ glorifié et à la continuation de son activité pour la
bénédiction et le triomphe de son règne.

La foi est aussi incapable de porter un jugement sur la
manière dont cette activité du Christ s'accomplit conformément
au décret divin que d'expliquer la marche de la providence
divine et l'action de son esprit (Jean III, 8).

Il nous est également impossible de formuler une théorie
quelconque sur le mode d'existence du Seigneur glorifié. Dieu

lui-même, dans sa grâce, nous a préservés de la tentation de

transporter l'expérience religieuse dans le monde des sens
accessible à l'observation scientifique; il ne veut pas que nous
cherchions à changer la foi en vue. Nous pouvons certainement

considérer comme une dispensation providentielle le fait
que dans le Nouveau Testament la foi unanime au Christ ressuscité

ait été formulée de différentes façons et attestée par
différentes images. C'est à la critique historique et à la théologie
biblique d'analyser les conceptions qui ont servi d'enveloppes à

la foi chrétienne primitive. Mais nous ne devons pas imposer
ces notions et en faire une règle de foi qui lierait l'Eglise
d'aujourd'hui. Ce procédé nous est déjà interdit par cela même

que les idées contenues dans les documents du Nouveau
Testament ne se laissent pas ramener à un tout uniforme. Je

rappellerai à ce sujet, à titre d'exemple, que d'après la plus
ancienne tradition la résurrection et l'ascension du Christ n'étaient

que deux expressions différentes servant à désigner un même

fait, tandis que la tradition postérieure divise ce fait en deux
événements distincts, séparés par un intervalle de 40 jours. On
sait aussi que l'image paulinienne du Seigneur qui est l'Esprit
(2 Cor. IH, 47) est bien différente de la figure du Ressuscité

qui se dégage des témoignages évangéliques ; on sait enfin que



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 117

ces témoignages eux-mêmes trahissent des courants divers ou
des fluctuations notables de la tradition apostolique.

Je sais bien que de nombreuses tentatives ont été faites dans
le but de ramener à une formule unique les multiples richesses
de la foi chrétienne primitive. Mais soyons francs. Où se trouve
Je plus grand respect de l'Ecriture? Chez ceux qui, loyalement,
font voir le véritable état des faits et admirent, dans les

témoignages du Nouveau Testament, une variété pleine de vie et
défiant tous les rapprochements forcés, ou bien chez ceux

qui, par toute espèce de petits moyens, sollicitent doucement
les textes afin d'établir avec peine une concordia discors qui,
au lieu de résoudre les problèmes, les dissimule ou les
escamote?

Nous avons à observer la même réserve vis-à-vis des

témoignages qui concernent la résurrection. Une recherche historique

circonspecte et strictement objective reconnaîtra pleinement

et complètement que le cénacle des disciples a cru en la
résurrection. Mais elle n'ira pas plus loin et se bornera à

constater un plus ou moins grand nombre d'apparitions du
Christ au cercle des disciples ou à quelques témoins. Quant à

savoir comment ces apparitions ont eu lieu, c'est là une question

impossible à résoudre, si l'on prend pour base unique les

témoignages existants et si l'on ne fait pas appel à des
hypothèses hétérogènes.

Jusqu'à ce jour, personne n'a pu trouver une explication qui
tienne compte de tous les éléments du problème et qui résolve
entièrement toutes les difficultés psychologiques et
historiques : nous disons personne, c'est-à-dire ni le partisan le
plus déclaré de la tradition évangélique littérale, ni le
représentant le plus résolu de l'hypothèse des visions, ni le défenseur

le plus habile des innombrables essais de conciliation. Cet

état de choses n'est pas de nature à troubler celui qui estime

que la vie glorifiée et l'activité spirituelle du Christ est la seule

vérité essentielle et toujours accessible à l'expérience de la foi.
La certitude que le Seigneur vit et agit comme le chef glorifié
de son royaume est un acte de foi éveillé et enfanté toujours à

nouveau par la puissance divine de l'Evangile.



118 P. LOBSTEIN

Les premiers témoins furent eux aussi amenés à cette certitude

par une action divine ; ils furent ainsi sauvés des ténèbres
de leur désespoir et de leur impuissance, ils furent enfantés à

une espérance vivifiante que rien ne put flétrir (1 Pierre I, 3).
De quelle nature a été cette action de Dieu, c'est là le secret
de la Providence qui se sert de tous les moyens pour produire
les résultats arrêtés dans le conseil du Tout-Puissant.

C'est en nous plaçant sur ce terrain que nous pouvons
déclarer fermement ceci : le partisan de la tradition qui admet

que le corps terrestre du Christ a été rappelé à la vie n'est pas

pour cela plus avancé au point de vue religieux, que celui qui
fait dériver d'une expérience intérieure la foi des disciples au

Seigneur glorifié. Tous deux, avec la même sincérité et la même

ferveur, peuvent se rencontrer dans une foi religieuse qui n'est
conditionnée par aucune explication scientifique ou historique.

VIII

Mon Rédempteur est vivant,
C'est en lui seul que j'espère

Telle est la note fondamentale de l'Evangile de Pâques, et

c'est l'incomparable privilège du prédicateur chrétien que de

pouvoir mettre en pleine valeur ce message du Prince de la vie.
Il ne m'appartient pas de montrer ici l'inépuisable richesse des

applications pratiques dont dispose le témoignage rendu au

Ressuscité. Les bénédictions ineffables qui en découlent, la

pieuse émotion des foules qui se rassemblent dans nos temples
aux pieds du Christ vivant, nous montrent quelle puissance sera

toujours attachée à la proclamation de cette vérité. Il y aura

toujours, pour l'attester, les lits de mort et de maladie de nos

chrétiens, les tombeaux de nos bien-aimés, tous les lieux
consacrés enfin, où la prière muette et le chant des cantiques
de Pâques réveillent ou raffermissent dans nos cœurs cette
invincible certitude :

Mon Rédempteur est vivant,
C'est en lui seul que j'espère I



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 119

Partout où par une expérience venue de Dieu, le message du
Ressuscité prend vie dans les cœurs, l'immortel attrait de

l'Evangile de Pâques se révèle, nous apportant un souffle delà
patrie et faisant resplendir sur l'obscur sentier de notre
pèlerinage terrestre l'aurore d'une vie éternelle. « Notre cœur ne
brûlait-il pas au dedans de nous, lorsqu'il nous parlait, en chemin

» Telle sera toujours l'expérience de l'Eglise, en présence
du Ressuscité dont elle entend la parole : « La paix soit avec
toi » Quelle force quelle consolation quelle édification

Pourquoi faut-il que cette édification soit si souvent compromise

par notre faute? Pourquoi faut-il qu'au jour de triomphe
de l'Eglise maint prédicateur se prive, lui et ses auditeurs, du
fruit le plus béni de son ministère?

Au lieu de puiser à la source vive de l'Evangile, il se tourne
vers les citernes crevassées et sans eau de la pauvre sagesse
humaine. L'un d'eux, pour combattre des doutes théoriques, se

laissera entraîner à des discussions historiques ou scientifiques.
Un autre ira s'égarer dans des fantaisies théosophiques sur la
constitution du corps ressuscité. Celui-là fait de la critique et

part en guerre contre l'orthodoxie bornée qui, dans un siècle
de lumières, attend le salut du monde de la vivification d'un
cadavre. Ces exemples seraient-ils imaginaires N'est-ce pas
un fait que souvent les prédications les meilleures et les plus
pénétrantes sont, je ne dirai pas déparées (ce qui serait peu),
mais paralysées et rendues stériles? Nous avons souvent
entendu des laïques sérieux et pieux déplorer une semblable

méthode.
Voici une pauvre vieille, avide de consolation et d'espérance,

cherchant un appui dans sa faiblesse ; elle a été éprouvée par
l'école de la souffrance, et ne vit plus que dans une fervente
attente d'être bientôt recueillie auprès de son Sauveur, où elle

retrouvera ses bien-aimés pour ne plus jamais les perdre. Elle

entre : elle entend des considérations glaciales sur l'immutabilité

des lois de la nature, d'où elle doit conclure sans doute que
la résurrection n'est qu'un vain mot et que le revoir dans l'au-
delà est une illusion puérile. « Si quelqu'un scandalise un de

ces petits qui croient en moi, il vaudrait mieux pour lui qu'on



120 P. LOBSTEIN

lui attachât une meule au cou et qu'on le jetât au fond de la

mer. » (Mat. XVIII, 46.)
Ailleurs, c'est un homme cultivé qui a été attiré à l'églis&

par la solennité d'un jour de fête, par la contagion de l'exemple,
par la puissance de la communion chrétienne au jour de Pâques.
Il a été sans doute, une fois ou l'autre, touché par l'amour sans
bornes du Christ qui, dans la lutte de la vie, au jour de la
détresse, peut devenir, il le sait, un soutien et un ami. Mais il
se tient sur la défensive à l'égard des témoignages évangéliques

et ne sait trop comment ils pourraient devenir pour lui
la source d'une expérience intime. Il entend alors, du haut de

la chaire, que le mauvais vouloir peut seul nier la résurrection
corporelle de Jésus et que c'est une incrédulité punissable que
de fermer les yeux à cette vérité aussi claire que le soleil. Est-

ce que l'injustice manifeste de ce reproche ne le blessera pas?
Faut-il s'étonner s'il se détourne d'une Eglise qui met à une si

rude épreuve le sens intime de la vérité? Celui qui porte
des jugements aussi téméraires que peu charitables ne

tombe-t-il pas sous le coup de la parole apostolique : « A cause
de vous, le nom de Dieu est blasphémé parmi les gentils? »

(Rom. II, 23.)
Comment est-il possible d'échapper à ces dangers et à ces

tentations? Comment la prédication fera-t-elle pour éviter d'une

part une apologétique injuste et sans valeur, de l'autre une
polémique blessante et sans charité? On n'y arrivera qu'en
approfondissant le contenu religieux et le point vraiment central

de la foi en la résurrection, il s'agit de dégager le pur
métal évangélique de la gangue où l'ont trop longtemps
enfermé des conceptions historiques secondaires.

Les conditions nécessaires à cette entreprise sont avant tout
la vie religieuse, puis le tact exégétique, l'intelligence de

l'histoire, la culture biblique et théologique. Seul, un esprit
mûri par la science et en même temps fermement attaché à la

foi de l'Eglise chrétienne peut être à la hauteur de cette tâche

que réclament les intérêts les plus pressants de l'Eglise. Un tel

esprit pourra opérer le triage nécessaire : laisser les affirmations

de la foi chrétienne dans le sanctuaire de l'Eglise, les dis-



LA FOI EN LA RÉSURRECTION DE JÉSUS-CHRIST 121

eussions scientifiques et les essais d'explications dans les
auditoires de l'Ecole. Ici les esprits peuvent s'échauffer et se

provoquer dans la controverse et le tumulte des opinions ; mais

là, dans l'Eglise, ne doit régner d'autre sentiment que celui
de la louange et de l'action de grâce, d'autres dispositions que
l'adoration recueillie des esprits unis et pacifiés dans la
communion de la foi

Messieurs, l'unité dont je parle ici n'est pas une feinte
réconciliation opérée par des compromis ecclésiastiques
ou par des ménagements diplomaliques entre les partis.
Non, c'est un accord profond de l'esprit et de la vie que
les divergences théologiques ne sauraient troubler. Cet accord
n'est pas le produit de la lassitude ou de l'indifférence, mais

il est né de la foi et de l'amour, libre, tout en étant lié à

l'Evangile de Jésus-Christ, fort, parce qu'il ne dépend ni de la

crainte ni de la faveur des hommes.
Que le Chef suprême de l'Eglise nous fasse la grâce de croître

et de nous affermir dans cette harmonie qui seule convient aux
véritables protestants Alors nos fêtes chrétiennes pourront
répandre toutes leurs bénédictions et faire éclater toute leur
gloire; alors pourra s'accomplir cette parole qui est le vrai
texte de la Pâque chrétienne et qui pour l'Eglise est déjà plus
qu'une promesse :

« Tout ce qui est né de Dieu triomphe du monde; et la
puissance par laquelle le monde est vaincu, c'est notre foi. »

(1 Jean V, 4.)


	La foi en la résurrection de Jésus-Christ

