Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Jésus-Christ, d'aprés la foi qu'il réclame : étude christologique
Autor: Thomas, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379578

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME
ETUDE CHRISTOLOGIQUE !

LOUIS THOMAS

Appelé, messieurs, & vous présenter sur la premiére des
questions posées par le comité central une étude destinée a
ouvrir votre délibération, j’al eu de la peine, je vous I'avoue,
a accepter cet honorable mandat. J'eusse désiré étre remplacé
par un de nos jeunes fréres et depuis plusieurs années mes
recherches ont porté sur de tout autres sujets. Jai accepté,
cependant, car je ne suis point resté indifférent aux récentes
discussions sur la question christologique, et son examen m’a
longtemps occupé. J'ajoute que les résultats auxquels je suis
arrivé par I’étude directe de la Bible et aussi par celle de la
théologie allemande, sont fort ¢loignés des idées qui remplis-
saient 'atmosphére théologique dans laquelle j’ai été élevé, et
probablement plus ou moins différents des points de vue qui se-
ront surtout développé dans la réunion de cet été. Je n’ai point
du reste 4 vous présenter une étude scientifique un peu com-
pléte, car elle entrainerait presque toute une Dogmatique, mais
avant tout & vous exposer une conception personnelle, en la
justifiant quelque peu et en faisant le moins possible de polé-

1 Cette étude a été présentée a la section genevoise de la Société pas-
torale suisse le 25 avril 1894. Quand j’'ai demandé au comité de la Revue
de théologie et de philosophie de vouloir bien l'insérer, j'ignorais qu’elle
publierait aussi le Rapport de M. le pasteur Chapuis. I’importance de
la question posée et la diversité des réponses données, malgré ce qu’elles

ont en commun, justifieront peut-étre, aupres des lecteurs de la Revue, la
publication de cette simple étude apres celle qui 'a précédée.



JESUS CHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 47

mique. Quoi qu’il en soit, je réclame votre indulgence sur ce
qui a été pour moi Paccomplissement d’un devoir, que j’eusse
voulu mieux remplir.

Lalfot en Jésus-Christ. Quels sont les caracteres de la per-
sonne de Jésus qui expliquent et autorisent (a foi qu’il ré-
clame? Telle est la question posée. Elle ne concerne donc
point tout le sujet de la foi en Jésus, mais seulement la foi
qu’il réclame, en tant qu’elle peut manifester certains ca-
ractéres de la personne du Seigneur. De 14 naturellement deux
sections : I'une relative i cette foi; l'autre, & ces caractéres.

PREMIERE SECTION

La foi réclamée par le Seigneur.

Si importante que soit cette section, elle sera courte, tant
est évident ce qu’il y a de plus caractéristique dans la foi ré-
clamée par le Seigneur. Rien de pareil chez aucun autre des
grands serviteurs de Dieu, ni dans I’Ancienne Alliance, ni dans
la Nouvelle. Autant ils s’effacent eux-mémes pour ne faire valoir
que la parole de I'Eternel, dont ils sont les messagers, autant
Jésus accentue son propre moi, sans porter aucun ombrage a
sa mission, que dis-je ? pour 'exécuter fidélement.

Quelques exemples pris dans nos divers évangiles suffiront
pour le faire ressortir.

Jésus'a hautement loué la foi du centenier de Capernaum,
dont il guérit le serviteur ; il a dit n’en avoir point trouvé
d’aussi grande, pas méme en Israél. Or le centenier n’avait
point hésité a faire dire a4 Jésus: « Seigneur, dis un mot et
mon serviteur sera guéri. Car moi qui suis un homme soumis
4 des supérieurs, j’ai des soldats sous mes ordres et je dis
a I'un d’eux : Va! et il va, & 'autre : Viens! et il vient. »
(Lue VII, 2-10; Mat. VIII, 5-13.)

Ailleurs, c’est la persévérance dans la foi en Jésus, une per-
sévérance opiniitre, a4 outrance, qui est couronnée : ainsi lors
des guérisons de la fille de la Cananéenne (Mat. XV, 21-28;
Marc VII, 24-30) et de l'aveugle Bartimée (Mare X, 46-52;
Mat. XX, 29-34 ; Luc XVIII, 35-43).



43 L. THOMAS

Jésus a dit & 'hémorroisse : « Ma fille, ta foi t’a sauvée, » et
comment cette foi s’était-elle montrée? La pauvre femme,
ayant entendu parler de lui, s’en était approchée par derriére.
au milieu de la foule, car elle se disait: « Si je puis seulement
toucher son vétement, je serai guérie. » (Marc V, 25-34; Mat.
IX, 20-22; Luc VIII, 43-48.)

Dans la guérison de 'aveugle de Belhsaida (Marc VIII, 22-26),
Jésus mit de sa salive sur les yeux de linfirme et lui imposa
les mains ; dans une guérison analogue, i! fit de la boue avec
sa salive, appliqua cetfe boue sur les yeux de 'aveugle-né et
lui dit d’aller se laver au réservoir de Siloé (Jean IX, 6,7). —
En guérissant un sounrd-muet, il loi mit les doigts dans les
oreilles, lui toucha la langue avec un peu de salive; puis, le-
vant les yeux au ciel et soupirant, il dit: Ephphata! (Marc VII,
32-34.)

Il y eut peu de miracles destinés surtout aux apoétres, et dans
ce petit nombre figure un premier apaisement de tempéte sur
le lac de Génézareth (Marc 1V, 36-41; Mat. VIII, 23-27 ; Luc
VIII, 22-25). Or un des résultats de ce miracle, résultat si-
rement voulu par le Seigneur, fut 'impression exprimée ainsi
par les apotres: « Quel est done Celui-ci, & qui obéissent méme
le vent et la mer? »

Lorsque Jésus vit la foi du paralytique de Capernaum et de
ses porteurs, non seulement il le guérit, mais encore il com-
menca par lai dire, précisément a4 cause de cette foi: « Tes
péchés te sont pardonnés » (Mat. IX, 2-7; Marc II, 3-12; Luc
V, 18-25). Dans une aulre occasion, il dit & une pécheresse qui
venait de lui témoigner la plus ardente reconnaissance, d’a-
bord : « Tes péchés te sont pardonnés, » puis: « Ta foi t’a sau-
vée, va en paix. » (Luc VII, 36-50.)

Aprés avoir miraculeusement nourri 5000 hommes, Jésus
dit & cette méme foule (Jean VI, 27): « Travaillez, non pour la
nourriture qui périt, mais pour celle qui subsiste pour la vie
¢ternelle et que le Fils de 'homme vous donnera.... 28) Ils lui
dirent : Que devons-nous faire pour faire les ceuvres de Dieu ?
29) Jésus leur répondit : L’ceavre de Dieu, c’est que vous
croviez en celui qu’il a envové.... 32) En vérité en vérité, je



JESUS-CHRIST, D’'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 49

vous le dis, Moise ne vous a pas donné le pain duv ciel, mais
mon Peére vous donnera le vrai pain du ciel ; 33) car le pain
de Dieu, c’est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au
monde.... 35) Moi, je suis le pain de la vie. Celui qui vient &
moi n’aura jamais faim et celui qui croit en moi n’aura jamais
soif.... 48) Moi je suis le pain de la vie. 49) Vos péres ont
mangé la manne dans le désert, et ils sont morts. 50) C’esticile
pain qui descend du ciel, afin gue celui qui en mange ne
meure point. 51) Moi, je suis le pain vivant qui est descendu
du ciel. Si quelqu’un mange de ce pain, il vivra éternellement ;
et le pain que je donnerai, c’est ma chair, que je donnerai pour
la vie du monde.... 53) En vérité en vérité, je vous le dis, si
vous ne mangez la chair du Fils de 'homme et si vous ne
buvez son sang, vous n’avez point de vie en vous-mémes. H4)
Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a la vie éter-
nelle. 55) Car ma chair est véritablement une nourriture, et
mon sang est vraiment un breuvage. 56) Celui qui mange ma
chair et qui boit mon sang, demeure en moi et moi en lui. 57)
Comme le Pére, qui est vivant, m’a envoyé et que je vis par
le Pere, ainsi celui qui me mange vivra par moi. 58) C'est ici
le pain qui est descendu du ciel. 1l n’en est pas comme de vos
péres qui ont mangé la manne et qui sont morts ; celui qui
mange ce pain vivra éternellement. » — La foi que Jésus ré-
clamait de ses disciples, c¢’était donc « 'ceuvre de Dieu » qu’ils
avaient & accomplir (v. 28-30), cette foi et cette ceuvre devaient
consister & participer au pain de la vie descendu du ciel (v. 32,
33, 35 etc.), & manger la chair et & boire le sang du Fils de
I'homme (v. 48-58).

Revenons aux Synoptiques. Jésus a exprimé fort énergique-
ment tout ce que doit entrainer la foi qu’il réclame, quand il
a dit (Mat. X, 37) : « Celui qui aime son pere ou sa mére plus
que moi n’est pas digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa
fille plus que moi n’est pas digne de moi; 38) celui qui ne
prend pas sa croix et ne me suit pas, n’est pas digne de moi.
39) Celui qui conservera sa vie la perdra et celui qui perdra
sa vie & cause de moi la trouvera.» Ces paroles marquent
bien le sens général dans lequel nous devons comprendre

THEOL. ET PHIL. 1895. 4



50 L. THOMAS

Luc X1V, 26 : « Si quelqu’un vient &4 moi et ne hait pas son
pere, sa mére, sa femme, ses enfants, ses fréres et ses sceurs,
et méme sa propre vie, il ne peut étre mon disciple. » On peut
aussi rapprocher de ce dernier verset Luc IX, 59-62, mais en
observant que pour l'intelligence des paroles du Seigneur qui
y sont rapportées, il faut tenir compte de I’époque unique o
elles furenl prononcées et de la connaissance que Jésus avait
du fond des coeurs. « Le Seigneur, dit F. Godet, part pour ne
plus revenir; ainsi celui qui reste en arriére dans ce moment,
le rejoindra-t-il jamais ? Il est dans la vie des moments criti-
ques ol ce qui ne se fait pas 4 ’heure méme ne se fera jamais. »

Dans I'entretien si solennel de Jésus avec ses disciples avant
Gethsémané, il a jeté la plus vive lumiére, non seulement sur
ce que devait étre déja leur foi en lui, mais principalement sur
ce qu’elle devait devenir, sur ce qu’elle devint, en effet, & un
si haut degré chez I’apotre Paul : une communion vivante, par
le Saint-Esprit, avec Jésus glorifié. Je ne signalerai sur le pre-
mier point que Jean XIV, 1, ol le Seigneur associe uniment
la confiance que ses disciples devaient avoir dans le Pére cé-
leste et en lni-méme : « Que votre ceeur ne se trouble point,
confiez-vous en Dieu et confiez-vous aussi en moi. » Quant an
second point, il est dit d’abord (v. 12-21) : « En vérité, en vé-
rité, je vous le dis, celui qui croit en moi fera les ceuvres que
je fais et il en fera de plus grandes, parce que je m’en vais A
mon Pére, 13) et tout ce que vous demanderez au Pére en mon
nom, je le ferai, afin que le Pére soit glorifié dans le Fils.. 16)...
je prierai le Pére et il vous donnera un autre Paraclet, afin
quwil demeure éternellement avec vous, 17) I’Esprit de vérité,
que le monde ne peut recevoir, parce qu’il ne le voit point et
ne le connait point ; mais vous, vous le connaissez, car il de-
meure avec vous et il sera en vous. 18) Je ne vous laisserai
point orphelins, je viendrai & vous. 19) Encore un peu de temps,
et le monde ne me verra plus ; mais vous, vous me verrez, car je
vis et vous vivrez aussi. 20) En ce jour-la, vous connaitrez que
je suis en mon Pére, que vous étes en moi et que je suis en
vous. 21) Celui qui a mes commandements et qui les garde,
c’est celui quil m’aime ; et celui qui m’aime sera aimé de mon



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QUIL RECLAME o1

Peére, je 'aimerai et me ferai connaitre 4 lui. » Dans le chapi-
tre suivant se trouve la comparaison lypique du cep et des
sarments, résumée dans le verset 5: « Je suis le cep, vous étes
les sarments. Celui qui demeure en moi et en qui je demeure
porte beaucoup de fruit, car sans moi vous ne pouvez rien faire. »
Signalons encore XVI, 7, 12-15 : « Je vous dis la vérité, il vous
est avantageux que je m’en aille, car si je ne m’en vais pas, le
Paraclet ne viendra pas vers vous ; mais si je m’en vais je vous
I’enverrai. 12) J’ai encore beaucoup de choses 4 vous dire,
mais elles ne sont pas maintenant & votre portée. 13) Quand le
Paraclet sera venu..., il vous conduira dans toute la vérité, car
il ne parlera pas de lui-méme, mais il dira tout ce qu'il aura
entendu, et il vous annoncera les choses & venir. 14) Il me
glorifiera, parce qu’il prendra de ce qui est a2 moi et vous
I’annoncera. 15) Tout ce que le Pére a est 4 moi; c’est pour-
quoi j'ai dit qu’il prendra de ce qui est & moi et qu’il vous
I’'annoncera. »

Jésus meurt, il ressuscite, et apdtre qui avait eu le plus de
peine 4 croire & sa résurrection, finit par lui dire : « Mon Sei-
gneur et mon Dieu! » tandis que Jésus lui répond seulement:
« Parce que tu as vu, tu as cru. Heureux ceux qui n’ont pas vu
et qui ont crul! »

D’autre part, vous savez les derniéres paroles que d’apreés
Matthieu (XXVIIL, 18) Jésus ressuscité aurait adressées & ses
disciples : « Tout pouvoir m’a été donné dans le ciel et sur la
terre. 19) Allez, instruisez toutes les nations, baptisez-les au
nom du Pére, du Fils et du Saint-Esprit, 20) et enseignez-
leur A observer tout ce que je vous ai prescrit. Et voici, je
suis avec vous tous les jours, jusqu’ala fin de I’économie. »

SECONDE SECTION

Caractéres de la personne du Seigneur supposés par la foi
qu’il réclame.

Quels sont ces caracteéres ? Ici encore, ce semble, la réponse
peut d’abord étre trés courte, tant elle parait évidente. Ce que
la foi réclamée par Jésus suppose dans sa personne, c’est que,



be L. THOMAS

tcut en étant homme, il n’était pas un simple homme, si saint et
si parfait qu’il fut. Bien qu’homme, il n’était en méme temps ni
un ange, ni un archange, ni un séraphin, ni une créature quel-
conque, si élevée qu’on 'imagine. Ou donc est la créature qui
aurait pu s’associer ainsi & Dieu dans ses droits absolus & notre
égat‘d; réclamer comme lui I'obéissance la plus entiére, une
confiance sans limites, un amour pareil & celui du premier
des deux grands commandements ? Ou donc estla créature que
Dieu aurait identifiée & son grand ccuvre de miséricorde pour
I’humanité déchue, au point de faire de cette créature, et 4 tout
jamais, I'instrument vivant et essentiel de son ceuvre, le canal
permanent de toute grice excellente et de tout don parfait,
au point d’ériger la foi en cette créature et la participation
spirituelle & sa chair et & son sang en condition de salut et de
vie éternelle ? Jahvé n’est-il pas un Dieu jaloux et cette sainte
jalousie n’intéresse-t-elle pas sa gloire et notre propre vie spi-
rituelle 7 La premiére condition de cetle vie, n’est-ce pas que
Dieu soit réellement pour nous ce qu’il est en lui-méme et que
par conséquent nous lui rendions de toute notre &me ’hommage
que nous devons & lui seul ?

Non, non, ce n'est pas au glorieux terme du monothéisme
israélite, lorsqu’il allait se répandre dans le monde entier, que
la gloire du vrai Dieu n’aurait pas brillé de tout son éclat !

La foi que réclame Jésus suppose donc qu’il était autre que
la plus élevée des créatures. Elle suppose que tout homme qu’il
était, il participait essentiellement et personnellement i la di-
vinité, qu’il n’était pas assurément le Pére céleste, dont il se
distingue et auquel il se subordonne si nettement, mais son
Fils. son Fils unique, dans le sensle plus strict et le plus méta-
physique, en d’autres termes, I’'Homme-Dieu ou, mieux encore,
le Dieu-Homme, pour employer une expression connue des
Péres grecs, familiére & la théologie allemande et adoptée par
Bossuet, Vinet, F. de Rougemont, Guizot, de Pressensé,
L. Durand, etc. !

t Voir Sermon sur le mystére de lincarnation du Verbe. — Esprit d’'A.
Vinet 1, p. 85, Liberté religiewse et quest. ecclés., p. 600 ; Nouveauzx discours,
p. 871. — Méditations sur Uessence de la religion chrét., p. 88, 226. — Les deux



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU'IL RECLAME 83

Ce qui nous aide du reste, — pourquoi le taire ? pourquoi
méme ne pas le proclamer ? — 2 formuler avec autant de
ferme précision le grand postulat, c’est que Jésus n’a pas parle
seulement de la foi qu’il réclame, mais aussi de lui-méme, de
sa divinité, de ses rapports uniques avec le Pére, et c’est
encore que les apoétres, choisis et préparés par lui pour lui
rendre témoignage sous l'influence du Saint-Esprit par leurs
paroles et par leurs écrits, ont largement enseigné sur la per-
sonne de leur divin Maitre. Mais comment résumer en e
moment maintes déclarations du Seigneur, puis les enseigne-
ments de Pierre, de Jean, de Paul, de ’Epitre aux Hébroox?
Rappelons seulement deux courts fragments des Synoptiques,
ayant un singulier rapport avec les discours du quatriéms
Evangile.

Cest, d’une part, Matthieu XI, 25-30 : « En ce temps-1a, Jésus
prit la parole et dit : Je te loue, Pére, Seigneur du ciel et de la
terre, de ce que tu as caché ces choses aux sages et aux in-
telligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants. 26) Oul,
Pére, je te loue de ce que tu I’'as voulu ainsi. 27) Toutes choses
m’ont été données par mon Pére et personne ne connait e
Fils si ce n’est le Pére ; personne non plus ne connait le Pére,
si ce n'est le Fils et celui & qui le Fils le veut révéler. 28)
Venez 4 moi, vous tous qui étes fatigués et chargés, et je vous
donnerai du repos.... » Cp. Luc. X, 21-24, ou il est rapporté
que le Seigneur tressaillit alors de joie, de par ’Esprit saint,
puis, se tournant vers ses disciples, leur dit en particulier :
« Heureux les yeux qui voient ce que vous voyez ! Car je vous
dis que beaucoup de prophétes et de rois ont désiré voir ce que

Cités, 1, p. 45. — Histoire des trois premiers siécles de U'Eglise chyétieine,
24 gérie, 11. p. 429,etc. — La brochure fort intéressante publiée en 1350
par L. Durand, plus tard professeur & Lausanne, et intitulée Jésus-
Christ, Diew- Homme, ou Homme-Diew. Deux doctrines, deux morales, deix
sociétés, mérite une mention spéciale. L'expression de Dien-Homme dé-
signe pour l'anteur la simple foi chrétienne en la divinité de Christ:
I'expression d’'Homme-Dieu, détournée de son sens primitit, le point de
vue de 'école de Strauss, d’apres lequel Jésus n'anrait été Dieu qu'en sa
qualité d"homme.



H4 L. THOMAS

vous voyez, et ne 'ont pas vu, entendre ce que vous entendez,
et ne 'ont pas entendu. »

Voici 'autre fragment (Mat. XXII, 41-45) : « Comme les pha-
risiens étaient assemblés, Jésus les interrogea en disant : Que
pensez-vous du Christ ? De qui est-il le fils? Ils lui répon-
dirent : De David. Et Jésus leur dit : Comment donc David,
animé par I’Esprit, Pappelle-t-il le Seigneur, lorsqu’il dit
(Ps. CX, 1): « Le Seigneur a dit 2 mon Seigneur : Assieds-toi
» & ma droite jusqu'a ce que je fasse de tes ennemis ton mar-
» chepied ? » Si donc David I'appelle Seigneur, comment est-il
son fils? Nul ne put lui répondre un mot. Et depuis ce jour,
personne n’osa plus l'interroger. »

Nous croyons donc que I'Eglise chrétienne dans sa grande
masse a trés justement répudié soit le docétisme, selon lequel
Jésus n’aurait eu qu’'une apparence humaine, soit I’ébionitisme
renouvelé par le socinianisme et n’admettant que I’humanité
du Seigneur, soit I’arianisme, croyant & sa préexistence, mais
comme a celle dela plus élevée des créatures, soit le sabellia-
nisme, méconnaissant an sein de la divinité la distinction
personnelle entre le Pére et le Fils.

Je dois maintenant, messieurs, faire allusion & un livre fort
intéressant, publié dans un canton voisin, et dont je ne dirai
ni le titre, ni 'auteur.

Si je ne me trompe, on y trouve, p. 66-68, ce raisonnement-
Ci, que, pour plus de clarté, je réduis en syllogisme : La sainteté
est identique & la divinité; or, 'Homme-Jésus a été saint,
donc il a participé & la divinité. Ce qu’il y a de plus ticheux
dans ce syllogisme, c’est sa conclusion, car elle n’aboutit qu’a
ce qu’on pourrait appeler une divinité purement humaine du
Seigneur. Mais I'ensemble de mon travail me dispense dy in-
sister, et je n’attirerai votre attention que sur la majeure du
syllogisme : la sainteté est identique & la divinité.

Pour vous convaincre que cette proposition est bien renfer-
mée dans le livre, j'en citerai d’abord quelques ligues. Je lis,
p. 67 : « Dieu, c’est le Saint; la sainteté, c’est la synthése ou
la substance de la personne divine. Ces deux notions, au point
“de vue de la religion et de la conscience, ne sauraient se sépa-



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 95

rer ; elles s’identifient. Dire dés lors de Jésus-Christ qu’il fut
saint, c’est dire qu’il fut divin. Voild d’'un mot le caractére qui
lui marque sa place, qui fait de lui dans I’échelle humaine I'u-
nique autant que le bien-aimé du Pére. Sa sainteté concentre
tous les rayons de sa personne et de sa vie... si bien qu’on
peut dire que cette perfection morale constitue l'essence de
son étre. » Il est dit quelques lignes plus bas : « La perfection
de son humanité n’est autre chose que la plénitude de sa divi-
nité, » et dans la page suivante : « Nous identifions la sainteté
avec la divinité, parce qu’en Dieu nous ne connaissons rien de
plus grand, ni de plus profond, rien qui aille au dela. »

La sainteté est identique a la divinité. Cette thése étrange
souléve de graves objections.

Il est vrai que I'auteur fait de la sainteté une substance (« la
substance de la personne divine, » « 'essence de I'étre de
Jésus »). Mais cela méme est plus que contestable. Qui dit
sainteté désigne un état moral, par conséquent essentiellement
voulu par I'étre saint. La saintelé n’est donc pas une substance,
mais un attribut ou une qualité, et c’est I'étre saint lui-méme
qui est une substance en tant qu’étre réel. Dieu est une subs-
tance, I'’homme est une substance, au moins dans son ame;
mais ni la sainteté de I'un, ni celle dont 'autre est susceptible,
ne sont des substances. L’idée de la divinité est une idée essen-
tiellement d’ordre métaphysique ou ontologique; l'idée de la
sainteté est une idée essentiellement morale. Elles ne sauraient
donc étre identifiées 1.

! « La substance, dit le Lexique de philosophie, publié par Alexis Ber-
trand (Paris, 1892, p. 198), de sub, sous, et de stare, se tenir, est ce qui
existe en soi et supporte ou soutient les qualités; c’est, comme on dit
encore, leur suppdt ou sujet d'inhérence. » -— « Substance, dit pareille-
ment Franck dans son Dictionnaire des sciences philosophiques, ce qui se
tient, ce qui est caché sous les qualités et les phénomenes; ce mot, d’oxi-
gine scolastique, n'est que la traduction fidele du grec troxeiuevor, qui
apparait, pour la premikre fois, avee la méme signification, dans la lan-
gue philosopbique d'Aristote. Aucun homme jouissant de bon sens ne
contestera cette regle de grammaire : tout adjectif se rapporte i un
substantif; ou cet axiome de logique: tout attribut suppose un sujet.
Mais ces deux propositions ne sont, I'une dans le langage, I'autre dans
la forme générale de notre jugement, que l'expression d'un principe mé-



56 L. THOMAS

Il est possible, messieurs, qu'on m’accuse déja « d’endosser
les lourdes armures de la métaphysique des Péres grees et de
la métaphysique du moyen age » (p. 6). Mais je ne me laisserai
point intimider par cette téte de Turc, car il me semble évi-
dent que dés gqu’on emploie le mot substance et lors méme
gu’on fait une réserve en se placant « au point de vue de la
religion et de la conseience, » il faut prendre le mot dans son
sens recu et ne pas qualifier de substance la sainteté, pas plus
qu’il ne faudrait le faire pour la piété, le courage, ou toute autre
vertu. Je me sens d’ailleurs indépendant, soit des Péres grecs,
soit de la scolastique.

Je passe 4 une seconde observation. Quand on dit que la
sainteté est identique & la divinité, on est trop dans le vagzue.
Au fond, dans cette majeure du syllogisme, pour qu’il ne soit
pas trop incorrect, par l& méme illusoire, il faut spécifier de
quelle sainteté il s’agit : de la sainteté divine ou de la sainteté
humaine, ou encore, il est vrai, dire clairement : la sainteté,
soit divine, soit humaine, est identique a la divinité. De ma-
niére ou d’autre, il faut spécifier qu’on veut parler de la sain-
teté humaine, car, au point de vue de I'auteur, ce n’est que
de cette sainteté qu’il est question dans la mineure : or,
I’'Homme-Jésus a été saint. Mais dés qu’on a ainsi précise la
pensée, on la rend suspecte, on fait méme ressortir son énor-
mité. Car, comment identifier la sainteté humaine et la divi-
nité ? N’y a-t-il pas entre elles tout ’'abime qui sépare Dieu et
I’homme, par conséquent aussi la sainteté divine et la sainteté
dont la créature est capable? Aprés avoir longtemps trop sé-
paré Dieu et ’homme, on tend maintenant & les trop rappro-
cher, et 'auteur du livre cité n’est pas exempt de cette ten-
dance (voir en particulier p. 43-46).

Ma troisieme remarque fera sentir 'abime qui sépare la sain-
teté divine de la sainteté humaine. Mol aussi, je vois dans la
sainteté de Jésus une preuve de sa divinité, méme de sa divi-
nité essentielle ; mais c’est parce que cetle sainteté, tout en
m’apparaissant comme humaine, m’apparait aussi comme di-

taphysique : tout phénomene, toute qualité, toute manikre d'étre, se
- rapporte & une substance. »



JBSUS-CHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME o7

vine. En fait, nous voyons, d’aprés la Bible et, jusqu’a un cer-
tain point, d’aprés nos propres expériences, que plus une
créature est sainte, plus aussi elle s’humilie devant Dieu, plus
elle se sent pressée de lui rendre ’hommage qui n’est di qu’a
lui, et de repousser avec horreur pour elle-méme toute espéce
de culte. Lorsqque Pierre entra chez Corneille, celui-ci tomba
3 ses genoux, mais l'apdtre lui dit : « Léve-toi, moi aussi je
suis un homme » (Act. X, 26). Quelque temps aprés, a Lystre,
Paul et Barnabas sont pris pour des dieux & cause d’une mira-
culeuse guérison, et I’on va sacrifier des taureaux en leur hon-
neur ; mais ils se précipitent au milieu de la foule, en s’écriant -
« O hommes, pourquoi agissez-vous de la sorte ? Nous aussi,
nous sommes des hommes, de la méme nature que vous, et
nous vous exhortons a4 renoncer a ces choses vaines pour vous
tourner vers le Dieu vivant. » (Act. XIV. 15.) — Le méme
apotre Paul se qualifiait (1 Cor. XV, 8) « le moindre des apo-
tres, » plus tard (Eph. III, 8) « le moindre des saints, » plus
tard encore (1 Tim. I, 15) « le premier des pécheurs. »

Il est vrai que Pierre et Paul étaient, comme nous, des
hommes pécheurs, mais il est dit (Job IV, 18) que Dieu trouve
de la folie chez les anges. Dans Apoc. XIX, 10, I'apotre Jean
tombe aux pieds d’un ange pour 'adorer, mais I'ange lui dit :
« Garde-toi de le faire. Je suis ton compagnon de service et
celui de tes fréres qui ont le témoignage de Jésus. Adore Dieu. »
De méme, a peu prés, XXII, 9.— Dans la vocation d’Esaie (VI,
1-4), ’Eternel lui apparait, entouré de séraphins, ayant cha-
cun six ailes, dont deux pour se couvrir la face devant lui, et
ils criaient I'un & 'autre : « Saint, saint, saint est I’'Eternel des
armées ! »

Comparons maintenant & cette conduite des apotres, des
anges et des séraphins 'enseignement de Jésus sur la foi qu’il
réclame, et la maniére dont il s’associe sans cesse a son Pére,
et il nous faudra bien reconnaitre que la sainteté de Jésus n’é-
tait pas seulement celle d’'une créature, qu’elle était un divin
rayon de la sainteté méme de I'Eternel.

Quelque humaine qu’ait été la sainteté de Jésus, elle n’en a
pas moins été divine et elle I’a toujours plus été. Si, jusqu’a



o8 L. THOMAS

son baptéme, il est surtout 'hnomme idéalement saint, il appa-
rail aprés comme la Parole devenue chair, le Fils de Dieu des-
cendu sur la terre pour sauver les pécheurs. La sainteté qu’il
déploie est la sainteté divine elle-méme, dans l'infinité de son
ampleur, de sa profondeur, de son élévation, autant du moins
gqu’elle peut transparaitre dans une vie humaine encore ter-
restre. Autrement saint Jean n’aurait pas pu dire : « La Parole
est devenue chair et elle a habité parmi nous, et nous avons
contemplé sa gloire, comme celle du Fils unique venu du
Pére » (Jean I, 14). Jésus lui-méme n’aurait point parlé de lui
comme il I'a fait si souvent. Il n’aurait pas dit, entre aulres:
« Celui qui m’a vu, a vu le Pére. » (Jean X1V, 9.)

La divinité de la sainteté du Seigneur nous semble évidente,
et il importe de l'affirmer, bien que nous ne puissions préci-
ser dans cette sainteté les rapports du divin et de I'humain.
Dans un sens, tout était 4 la fois divin et humain en elle et en
général dans la personne de Jésus, puisqu'il était constamment
le Dieu-Homme et que le divin s’est toujours manifesté en lui
par le moyen de I’humain. Dans un autre sens, tel trait de la
sainteté de Jésus peut apparaitre comme essentiellement hu-
main ; tel autre, comme essentiellement divin. Mais fixer la
limite ou proprement finissait 'humain et ot commencait le
divin, comme aussi déterminer le domaine ou tout était autant
I'un que l'autre, cela doit étre, tout au moins, singuliérement
difficile.

En tout cas, le mot de Rousseau : « Sila-vie et la mort de
Socrate sont d’un sage, la vie et la mort de Jésus sont d’un
Dieu, » demeure strictement vrai, de méme que la parole de
Pascal : « Jésus-Christ est un Dieu dont on s’approche sans
orgueil et sous lequel on s’abaisse sans désespoir. » (Pensdes,
édit. Faugere, II, p. 314.)

Messieurs, au début de cette section, j’ai dit qu’on pouvait
faire une premiére réponse bien courte, tant elle parait impo-
sée par l'évidence, & la question : Quels sont les caractéres de
Ia personne du Seigneur supposés par la foi quil réclame ?
Cette premiere réponse, je ’ai donnée, elle se résume en deux
mots : Jésus est le Dieu-homme. Mais elle ne saurait suffire,



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU'IL RECLAME 59

du moins pour la pensée chrétienne, elle souléve méme des
problémes extrémement importants et difficiles, au moins deux
qui ont constamment préoccupé les penseurs chrétiens. lls ne
sont point encore résolus et ici-bas le seront-ils jamais ? Mais
ne peut-on pas toutefois travailler & les résoudre, méme entre-
voir, plus ou moins distinctement, des solutions? L'un de ces
problémes concerne les rapports de la divinité de Jésus avec
le Pere céleste; l'autre, les rapports du divin et de ’humain
en Jésus. Le premier est celui de la Trinité; le second, celui
de I'Incarnation.

Je viens de parler de problémes et j’aurais pu parler de doc-
trines, de dogmes. Car ces problémes sont aussi des dogmes
et ces dogmes sont aussi des problemes, suivant le point de
vue auquel on se place. Ces problémes ont leurs termes connus
el ces dogmes ont leurs mystérieuses profondeurs. La Révéla-
tion dont ils procédent comme dogmes et comme problémes,
n’est pas compléte, bien qu’il y ait en elle des éléments de la
plus haute certitude; elle a ses cOtés lumineux et ses coOtés
obscurs; elle n’est pas la méme pour tous, en ce sens que
tous ne sont pas également aptes & la comprendre; enfin sa
compréhension est susceptible d’étre indefiniment progressive
pour chaque chrétien et aussi pour la chrétienté méme1.

Sans doute on échapperait aux deux grands problémes en
admettant que Jésus a été simplement un homme, un homme
parfait, un homme idéal. Mais ce serait trancher le noeud, non
le dénouer. Et comment le faire en face de tant de déclarations
expresses du Seigneur et des apotres? A supposer méme
gwon le pht, ne surgirait-il pas aussitot d’autres problémes
plus redoutables encore ? Et quel appauvrissement n’en résul-
terait-il pas pour l'idée de Dieu, pour I'idée de la Rédemption,
pour 'idée méme de 'humanité ? En certains sujets, il faut se
défier de trop de clarté. La vraie simplicité dans nos idées et
dans nos ceuvres n’est pas pour nous le point de départ, mais
le but de nos efforts; aussi peut-elle étre compatible avec la
plus grande vichesse et la plus infinie complexité.

1 Voir Questions actuelles sur le dogme on Nowveaux prolégoménes de dog-
matigue, par L. Thomas, Geneve, 1892. En particulier p. 34-36.



60 L. THOMAS

A. Probleme de la Trinite.

Ici surtout je ne pourrai guére que poser des théses, en les
accompagnant parfois de brefs développements.

1. Ce qui conduit & la doctrine de la Trinité, c’est en parti-
ticulier le désir de comprendre non seulement le rapport de la
divinité de Jésus avec celle du Pére céleste, mais aussi les re-
lations du Saint-Esprit avec I'un et 'autre.

2. En outre, la doctrine de la Trinité ne se fonde pas seule-
ment sur des postulats déduits de ce qui nous est respective-
ment enseigné sur le Pére, le Fils et 'Esprit, mais encore sur
les données directes de nos saints Livres concernant les rap-
ports des Trois. Le fond méme de cette doctrine est essen-
tiellement biblique, c’est-h-dire basé sur I'ensemble des faits
et des enseignements qui ont constitué le christianisme pri-
mitif et ont été fidélement exposés dans le Nouveau Testa-
ment 1.

3. Pour la doctrine de la Trinité, comme pour tant d’autres,
I’Ancien Testament a une grande importance comme base du
Nouveau ; mais c’est sur celui-ci seul que nous entrerons dans
quelques détails, en nous restreignant a la préexistence du
Fils et au groupement des Trois au sein d’'une seule et méme
Divinité.

4. Aprés avoir étudié les déclarations du Seigneur et des
apotres, sans ignorer les idées rabbiniques ou paiennes du
milieu dans lequel ils vivaient, et en me rattachant en général
a I'exégese des Meyer et des Bleek, j’ai été conduit a Iégard
de la préexistence du Fils aux conclusions suivantes :

a) Avant toute création, il y avait auprés du Pére céleste un
étre essentiellement personnel, qui devait au Pére tout ce qu’il
était, mais qui n’en était pas moins semblable a lui (Jean I,
1-3; 1 Jean I, 1; Philip. II, 6; Col. I, 15; Jean V, 19, 20, 26;
VIII, 58 ; XVII, 5, 24). 1l participait de la nature divine (Jean 1,
1; Philip. I, 6). Il était uni au Pére par la communion la plus
intime (Jean I, 18; XVII, 24) et il était dans la gloire (Jean

' Cp. Neander, Leben Jesu Christid, p. 125, note 2: Geschichte der Pflan-
zungt, p. 913.



JESUS CHRIST, D'APRES LA FOI QUIL RECLAME 61

XVII, 5, 24). TI était I'image de Dieu (Col. I, 15), 'empreinte
de sa personne et le rayonnement de sa gloire (Héb. [, 3). Il
pouvait étre appelé la Parole ou sa Parole (Jean 1,1, 2; 1 Jean
I,1; Apoc. XIX, 13), son [Iiis (Jean V, 19, 20; Col. 1, 3 ; Héb.
I, 2), son propre Fils (Rom. VIII, 3, 32), son Fils unique
(Jean I, 14, 18; 111, 16).

b) 1l lui avait été donné par le Pére d'avoir la vie en lui-
meéme (Jean V, 26). Il pouvait étre appelé la Vie, la Vie éter-
nelle (1 Jean I, 2; cp. Jean I, 4), comme le Pére lui-méme
(1 Jean V, 20), et aussi le Prince de la vie (Act. III, 15), la
Lumiére des hommes (Jean I, 4).

c¢) Il a concouru & la création de toutes choses (Jean 1, 3,10 ;
1 Cor. VIII, 6; Col. I, 16; Héb. I, 2). Elles ont toutes été faites
pour lui (Col. I, 16), comme pour le Pére (Rom. XI, 36).

d) Il ne concourait pas moins a la conservation de I'uni-
vers (1 Cor. VIII, 6; Col. I, 17 ; Héb. I, 3).

5. Comme passages fondamentaux du Nouveau Testament
sur I’ensemble de la Trinité, on peut indiquer dans les Evan-
giles et les Actes tout d’abord la grande parole de Mat. XXVIII,
19, mais aussi :

a) Le récit de ce qui eut lieu lors du baptéme du Seigneur,
la plénitude du Saint-Esprit descendant sur lui, et le Péere
disant : « Tu es mon Fils le bien-aimé, en toi j’ai mis mon
affection. » (Marc I, 10; cp. Luc IlI, 21; Mat. III, 16.)

b) Plusieurs des déclarations du Seigneur la veille de sa
mort : Jean XIV, 16 : « Et moi, je prierai le Pére et il vous
donnera un autre Paraclet, afin qu’'il demeure éternellement
avec vous, 17) 'Esprit de vérité... 26)... I'Esprit saint, que le
Pére enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses.... »
XV, 26 : « Quand sera venu le Paraclet que je vous enverrai
d’aupres du Pére..., il rendra témoignage de moi. » XVI, 14 :
« C’est lui qui me glorifiera, parce qu’il prendra de ce qui
est a moi et vous I'annoncera. 15) Tout ce que le Pére a est &
mMol... »

c¢) La triade formée par la mort rédemptrice du Seigneur,
sa résurrection et 'effusion du Saint-Esprit lors de la Pente-
cote. Jésus meurt librement pour le salut du monde (Jean III,



62 L. THOMAS

16; X, 17...), mais, trois jours apres, il est ressuscité par le
Pére (Act. II, 24, etc.), et, quarante jours plus tard, le Saint-
Esprit est répandu d’une maniére extraordinaire et visible sur
les disciples (Act. II). Cette triade historique est d’autant plus
significative qu’elle présente un parallélisme frappant et pro-
fond avec celle du baptéme : Jésus s’y soumettant, le Pére le
déclarant par une voix céleste son Fils bien-aimé, et la pléni-
tude du Saint-Esprit descendant visiblement sur lui. Le paral-
lele saute aux yeux pour le Saint-Esprit, mais il n’est pas
moins réel pour le Pére et le Fils. La résurrection de Christ
n’a-t-elle pas été comme une déclaration puissante du Pére en
faveur du Fils (Rom. I, 4)? Et la soumission volontaire de Jé-
sus au baptéme n’était-elle pas une acceptation par avance
de tout ce qu’il devait accomplir comme Rédempteur, surtout
de sa mort expiatoire (Luc XII, 49...; Rom. VI, 3...)?

6. Nous signalerons dans les Epitres :

1 Pierre 1, 1 : « Pierre, apotre de Jésus-Christ, & ceux qui
sont étrangers..., 2) qui sont élus selon la prescience de Dieu le
Pére, dans la sanctification de I’Esprit, afin qu’ils deviennent
obéissants et qu’ils participent 4 I'aspersion du sang de Jésus-
Christ. »

1Cor. XII, 4 : « Il y a diversité de dons, mais le méme
Esprit ; 5) diversité de ministéres, mais le méme Seigneur;
6) diversité d’opérations, mais le méme Dieu qui opére tout
en tous. »

2 Cor. XIII, 413 : « Que la griace du Seigneur Jésus-Christ,
I’amour de Dieu et la communion (ou : la communication) du
Saint-Esprit soient avec vous tous! »

Eph. II, 18 : ... « par lui (Jésus) nous avons les uns et les
autres accés auprés du Pére dans un méme Esprit. » IV, 4 :
« Il yaun seul corps et un seul Esprit, comme aussi vous
avez été appelés & une seule espérance par votre vocation;
5) il y a un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptéme;
6) un seul Dieu et Pére de tous. »

7. En vertu d’un admirable développement de 1'idée de Dieu
dans le cours des Révélations, c’est dans les derniers discours
du Seigneur a ses disciples et dans I'enseignement apostolique



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 63

que la personnalité du Saint-Esprit apparait le plus distine-
tement. « La révélation de la Divinité par Christ et les apotres,
a dit Gess (Lehre von der Person Christi, 1856, p. 156), compte
trois grandes phases progressives. Dans la premiére, '"Homme-
Jésus se pose lui-méme 4 co6té de Dieu comume étant de méme
nature que lui, car il s’attribue une telle position de médiateur
entre lul et le monde qu’elle ne peut appartenir qu’a un étre
de méme nature que Dieu. En méme temps Jésus se désigne
directement comme le Fils de Dicu, de méme nature que lui et
né de lui avant la création du monde. Dans la seconde phase,
Jésus révéle le Saint-Esprit de Dieu, comme un moi distinct,
différent du Pére et du Fils. C’est ce qu’il fait dans la soirée qui
précéda sa mort, et aprés sa résurrection. Alors commencgait,
comme conséquence de la glorification de Jésus, la nouvelle et
parfaite effusion du Saint-Esprit, par laquelle il pouvait saisir
et réformer les hommes dans leurs profondeurs. Le moment
arrivait ou sa personnalité devait étre révélée. Dans la troi-
siéme phase, Pierre, Paul et Jean reconnaissent le Fils dans sa
préexistence comme la source des révélations de ’Ancienne
Alliance. Paul et Jean vont méme jusqu’a considérer le Fils
comme ’agent intermédiaire de la création et de la conserva-
tion du monde. Bien qu’il n’y ett 1a qu'un développement de
germes déposés par Jésus dans ses discours, il ne se fit pas
sans le concours de révélations particulieres du Seigneur
glorifié. »

Messieurs, le développement de la doctrine de Dieu dans
I’ensemble des révélations bibliques n’a pas été moins bien
esquissé par Ad. Monod dans son discours sur Jésus-Ghrist
baptisé ou la Trinité. « A mesure que la Parole de Dieu devient
plus abondante et plus lumineuse, dit-il (p. 73), la doctrine
du Pére, du Fils et du Saint-Esprit y occupe une place plus
étendue et plus sensible. Marquer tous les degrés de ce déve-
loppement demanderait une étude spéciale et approfondie ;
bornons-nous & ces trois qui sautent aux yeux ; ’Ancien Tes-
tament, les Evangiles, les Actes et les Epitres. Dans I’Ancien
Testament, la doctrine est obscure et & 1'état latent : le Pere,
le Fils et le Saint-Esprit, associés dans la création (Gen.1: Ps.



64 L. THOMAS

XXXIIf, 6; Jean I, 1-3) ou dans la prophétie (Esaie XLVIII, 16,
17; Ezéch. XXXVI, 25-27; XXXVIL, 23-28; Joél I, 27-32), ne se
découvrent qu’'a une lecture répétée, qu’a des rapprochements
attentifs. Dans les Evangiles, ils commencent d’étre nommés
par leurs noms et tout ensemble unis et distingués, témoin la
naissance du Seigneur, la célébration de son baptéme et l'ins-
titution du nodtre. Enfin dans les Actes et les Epitres, le fait est
complété et éclairci par la théorie : en méme.temps que l'unité
des trois se confirme par la divinité de chacun d’eux, leur dis-
tinction se déploie par ses attributs réciproques et par sa part
de concours & notre rédemption, plus nettement marquée. —
Cette loi de développement devient plus sensible encore, quand
on considére que chacun des trois a son tour pour tenir la
place la plus saillante dans chacune de ces trois périodes de
I’histoire du réegne de Dieu. Celui qui frappe le plus les re-
gards de la foi dans I’Ancien Testament, c’est le Pére avec les
plans de sa grice et la prédiction du Fils et de 1'Esprit;
dans les Evangiles, c’est le Fils, avec son séjour visible auprés
des siens et la promesse du Saint-Esprit pour le remplacer
avec avantage au dedans d’eux (Jean XIV, 17); et dans les
Actes et les Epitres, c’est le Saint-Esprit, avec 'achévement
des révélations et I'institution de I’Eglise. »

8. Si profondément biblique que soit I'idée d’une Trinité
chrétienne, le nom méme de Trinité ne Pest pas, et il pour-
rait étre meilleur. La réalité adorable et mille fois bénie de
Dieu Pére, Fils et Saint-Esprit fut d’assez bonne heure désignée
par les chrétiens de I'Eglise grecque sous le nom de zpdg, qui
signifie proprement une triade, une réunion de trois. Elle ne
tarda pas a étre désignée de la méme facon par les chrétiens
de I'Eglise latine sous le nom de Trinitas, qui signifie aussi
triade. Le mot francais vient du latin, de méme que les mots
correspondants en italien, en espagnol et en arglais. Les Alle-
mands, par contre, ont une expression originale, qui se re-
trouve en hollandais et qui serait plus compléte, plus heureuse :
celle de Dreieinigkeit, venant de Drei-einig, trois en un. A ce
mot allemand correspondrait en francais Tri-unité. Mais il
vaudrait encore mieux dire : Uni-trinité. Comme adjectif cor-



JESUS-CHRIST, D'APRES LA FOI QU'IL RECLAME 6o

respondant, on pourrait avoir, au lieu de trinitaire, tri-un ou
mieux uni-trinaire.

9 1l faut bien distinguer entre le fondement biblique de la
doctrine de la Trinité et la doctrine dite orthodoxe, formulée
par les conciles du IVesiécle et exposée avec tant de rigueur et
de plénitude dans la premiére partie du fameux symbole Qui-
cumque. A tort appelé longtemps le symbole d’Athanase, il date
d’'une époque postérieure (du Ve ou du VI® siecle, ou méme,
selon Gieseler, du VII® ou du VIII?), et il provient de I'Eglise
d'Occident, de I’école de saint Augustin. 1l a joui dans cette
Eglise d’une trés grande autorité, a méme été associé au sym-
bole dit des apotres et 4 celui du Concile de Nicée, et cette
autorité fut reconnue par les Eglises de la Réformation.

10. Au point de vue de la forme, il est profondément triste
de voir ce symbole confondre & un si haut degré la foi et la
théologie, et faire une condition de salut de ’adhésion & une
formule dogmatique pour le moins fort subtile (voir en parti-
culier art. 1, 2, 44). On éprouve quelque soulagement en appre-
nant que de bonne heure les Grégoire de Nysse et les Ruffin
déclarérent ne pas attribuer une valeur aussi absolue a la pure
orthodoxie intellectuelle et reconnaitre linsuffisance de ses
déterminations dogmatiques. en raison des bornes de la con-
naissance humainel.

11. Quant au fond méme du dogme, le grand probléme de la
Trinité, semble-t-il, consiste & trouver une formule qui exprime
a la fois 'unité de Dieu, doctrine fondamentale dans le Nou-
veau Testament comme dans ’Ancien, et la distinction des
trois peréonnes au sein de cette unité, ou encore a formuler
cette distinclion en évitant soit le trithéisme, soit 'arianisme,
soit le sabellianisme ou modalisme. Or, si la doctrine orthodoxe
a bien discerné le triple écueil et s’est efforcée d'y échapper
par une triple protestalion, elle a moins réussi dans 1’exposi-
tion de la vérité.

12. D’aprés cetle doclrine, il y a un seul Dieu en trois per-
sonnes, ayant en commun une seule et méme substance (voir

t Hagenbach, Dogmengeschichte, p. 219. Cp. Plitt, Evang. Glaubensl. 1,
p. 150 ; Ad. Monod, Doctrine chrétienne, p. 61.

TEEOL. ET PHIL. 1895.

4]



66 L. THOMAS

en particulier les art. 3-5 du symbole Quicumque) et étant
parfaitement égales, sans aucune inégalité, ni de gloire et de
majesté, ni de grandeur, ni pour le temps et la succession
(art. 6-18, 25, 26), quoique le Pére existe seul par lui-méme,
que le Fils soit engendré par le Pére et que le Saint-Esprit
procéde du Peére et du Fils (art. 21-23).

Or, en premier lieu, peut-on séparer ainsi les idées de sub-
stance et de personne, distinguer trois personnes sans assi-
gner a chacune d’elles une substance propre et atiribuer une
seule et méme substance & I'ensemble de la Divinité sans rat-
tacher & cette substance une personnalité correspondante ?
L’unité divine pourrait-elle étre considérée comme une pure
substance sans personnalité t ?

En second lieu, peut-on admettre que le Fils soit né du
Pére, que le Saint-Esprit procéde du Pére et du Fils, et statuer
néanmoins une compléte égalité entre les Trois? Ne faut-il pas
plutdt admettre a la fois leur égalité d’essence et une certaine
inégalité quant & la maniére dont chacun d’eux la ‘posséde ?
D’aprés la parole du Seigneur (Jean V, 26), n’a-t-il pas, comme
le Pére, la vie en lui-méme, tout en étant redevable au Pére
de la posséder ainsi? Si I'on peut évoquer ici une analogie
humaine, un fils n’est-1l pas de méme nature que son pére,
bien qu’il y ait entre eux cette grande inégalité que I'un est
le pére et I'autre le fils2? Il y a un subordinatianisme trini-
taire qui est tout différent de I'arianisme et qui n’est point non
plas le semi-arianisme, niant la consubstantialité du Pére
et du Fils 3. A ce subordinatianisme trinitaire se rattachent
nombre de théologiens évangéliques de notre époque.

En troisiéme lieu, la doctrine orthodoxe ne se meut-elle pas
trop exclusivement- dans une sphére physique ou métaphy-
sique et n’en résulte-t-il pas une certaine raideur peu en har-
monie avec un sujet si complexe, si vivant et si riche dans sa
sublime simplicité ? N'est-ce pas avant tout une unité spiri-

t Cp. Christlieb, Moderne Zweifel, p. 260.

? De méme Godet, & Jean V, 26. Cp. Dlitt, Glaubensl. p. 141-143, 148
150; Christlieb, Moderne Zweifel, p. 265, 295.

3 Voir Real. Encykl.', X1V, p. 240, Encycl. des sc. relig. 1, p. 578-583.



JESUS-CHRIST, D’APRES LA FOI QU’IL RECLAME 67

tuelle ou morale entre le Pére et le Fils que celle dont Jésus
disait : « Moi et le Pére, nous sommes un » ou, plus exacte-
ment, pour employer ici une expression trop familiére : « Moi
et le Pére, c’est tout un » (Jean X, 30. & éopev. Cp. v. 38)? Telle
était déja l'interprétation de Calvin, disant que « les Docteurs
anciens ont grandement abusé de ce passage pour prouver
qgue Jésus-Christ est d’'une méme essence avec son Pére. »
N’est-ce pas surtout peut-étre dans la sphére morale que doi-
vent se résoudre certaines difficultés de la question ? A. Peip,
dans l'article Trinttcdt de la Real. Encykl.', faisant aux théolo-
giens quelques recommandations pour arriver & une conception
meilleure de la doctrine de la Trinité, demande d’abord qu’ils
aient les dispositions morales réclamées de tout croyant par
le christianisme, puis que l'idée de Dieu soit toujours plus
considérée dans son coOté moral, en quelque sorte moralisée
(die immer klarere und durchgreifendere Ethisirung des
Gottesbegriffs). — L’idée éthique de Dieu est aussi la grande
préoccupation de la noble école des Liebner, Sartorius,
Schoeberlein, cherchant & pénétrer les profondeurs de la Tri-
nité en insistant principalement sur 'amour de Dieu. — Cette
préoccupation n’est pas moindre chez des théologiens qui,
comme Dorner, comprennent autrement que cette école la
distinction des personnes divines. « Pour que la Dogmatique
réalise les progrés qui sont maintenant les plus nécessaires,
écrivait-il dans le premier article des Jahrb. fitr deut. Theo-
logie sur « la théologie allemande et sa tache actuelle » (1856),
pour qu’elle se régénére et renaisse dans la conscience de la
chrétienté, de maniére 4 rendre aux vérités fondamentales du
christianisme leur force axiomatique et leur efficacité, il faut
essentiellement que le principe chrétien éthique devienne
comme ’dme de 'organisme de la Dogmatque, qu’il l1a pénétre
en entier et devienne beaucoup plus qu’il ne 'a été jusqu'ici,
un des facteurs des principaux dogmes. Cela esl vrai, avant
tout, de I'idée de Dieu et de la doctrine de la Trinité, si I'on
veut triompher définitivement du panthéisme sans retomber
dans le déisme. » (Cp. Glaubensl. 1, p. 4.)

13. La doctrine orthodoxe sur la Trinité est le résultat d’un



€3 L. THOMAS

immense travail des Eglises gréco-latines dans les premiers
siecles de I'Histoire ecclésiastique, et elle n’a point encore été
remplacée dans I'ensemble de la chrétienté. Elle a été admise
par les Eglises de la Réformation, qui ne pouvaient guére faire
autrement; mais elle aurait besoin d’étre transformée, en
bénéficiant de lous les progrés opérés dans la conscience
chrétienne depuis environ quatorze siécles, surtout depuis le
XVIe. Cette transformation n’a pas encore pu étre réalisée,
bien qu’on y ait sérieusement travaillé. Les anciens Barbares
ont encore leur mot a dire sur le grand sujet.

14. Actuellement le sens du divin tend & s’affaiblir toujours
plus dans nos populations, les Eglises elles-mémes traversent
une longue et profonde crise spirituelle, et ’école théologique
qui a maintenant le plus d’influence, est en pleine réaction
contre la théologie spéculative. Un progres dans la conception
chrétienne de I'idée de Dieu n'en est que plus désirable, et
ceux qui peuvent y concourir doivent le faire avec foi, comme
les prophétes d'Israél, qui souvent devaient travailler surtout
pour l’avenir.

Sous l'impression de ce sentiment, messieurs, je m’étais
proposé de hasarder quelques théses pour compléter un peu
ce qui précéde, mais j'ai di reconnaitre que le temps ne me le
permettrait pas, et je passe au second probléme.

(A suivre.)




	Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique

