
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique

Autor: Thomas, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379578

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379578
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME

ÉTUDE CHRISTOIX)<*IQTJE >

LOUIS THOMAS

Appelé, messieurs, à vous présenter sur la première des

questions posées par le comité central une étude destinée à

ouvrir votre délibération, j'ai eu de la peine, je vous l'avoue,
à accepter cet honorable mandat. J'eusse désiré être remplacé
par un de nos jeunes frères et depuis plusieurs années mes
recherches ont porté sur de tout autres sujets. J'ai accepté,
cependant, car je ne suis point resté indifférent aux récentes
discussions sur la question christologique, et son examen m'a
longtemps occupé. J'ajoute que les résultats auxquels je suis
arrivé par l'étude directe de la Bible et aussi par celle de la

théologie allemande, sont fort éloignés des idées qui remplissaient

l'atmosphère théologique dans laquelle j'ai été élevé, et
probablement plus ou moins différents des points de vue qui
seront surtout développé dans la réunion de cet été. Je n'ai point
du reste à vous présenter une étude scientifique un peu
complète, car elle entraînerait presque toute une Dogmatique, mais
avant tout à vous exposer une conception personnelle, en la

justifiant quelque peu et en faisant le moins possible de polé-
1 Cette étude a été présentée a la section genevoise de la Société

pastorale suisse le 25 avril 1894. Quand j'ai demande au comité de la Revue
de théologie et de philosophie de vouloir bien l'insérer, j'ignorais qu'elle
publierait aussi le Rapport de M. le pasteur Chapuis. L'importance de

la question posée et la diversité des réponses données, malgré ce qu'elles
ont en commun, justifieront peut-être, auprès des lecteurs de la Revue, la
publication de cette simple étude après celle qui fa précédée.



JÉSUS CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 4^

inique. Quoi qu'il en soit, je réclame votre indulgence sur ce

qui a été pour moi l'accomplissement d'un devoir, que j'eusse
voulu mieux remplir.

La*foi en Jésus-Christ. Quels sont les caractères de la
personne de Jésus qui expliquent et autorisent la foi qu'il
réclame i Telle est la question posée. Elle ne concerne donc

point tout le sujet de la foi en Jésus, mais seulement la foi

qu'il réclame, en tant qu'elle peut manifester certains
caractères de la personne du Seigneur. De là naturellement deux

sections : l'une relative à cette foi ; l'autre, à ces caractères.

PREMIÈRE SECTION

La foi réclamée par le Seigneur.

Si importante que soit cette section, elle sera courte, tant
est évident ce qu'il y a de plus caractéristique dans la foi
réclamée par le Seigneur. Rien de pareil chez aucun autre des

grands serviteurs de Dieu, ni dans l'Ancienne Alliance, ni dans

la Nouvelle. Autant ils s'effacent eux-mêmes pour ne faire valoir
que la parole de l'Eternel, dont ils sont les messagers, autant
Jésus accentue son propre moi, sans porter aucun ombrage à

sa mission, que dis-je pour l'exécuter fidèlement.
Quelques exemples pris dans nos divers évangiles suffiront

pour le faire ressortir.
Jésus a hautement loué la foi du centenier de Capernaum,

dont il guérit le serviteur ; il a dit n'en avoir point trouvé
d'aussi grande, pas même en Israël. Or le centenier n'avait
point hésité à faire dire à Jésus : « Seigneur, dis un mot et

mon serviteur sera guéri. Car moi qui suis un homme soumis
à des supérieurs, j'ai des soldats sous mes ordres et je dis
à l'un d'eux : Va et il va, à l'autre : Viens et il vient. »

(Luc VII, 2-10; Mat. VIII, 5-13.)

Ailleurs, c'est la persévérance dans la foi en Jésus, une
persévérance opiniâtre, à outrance, qui est couronnée : ainsi lors
des guérisons de la fille de la Cananéenne (Mat. XV, 21-28;
Marc VII, 24-30) et de l'aveugle Bartimée (Marc X, 46-52,
Mat. XX, 29-34 ; Luc XVIII, 35-43).



L. THOMAS

Jésus a dit à l'hémorroïsse : « Ma fille, ta foi t'a sauvée, » et

comment cette foi s'était-elle montrée? La pauvre femme,

ayant entendu parler de lui, s'en était approchée par derrière,
au milieu de la foule, car elle se disait : « Si je puis seulement
toucher son vêtement, je serai guérie, » (Marc V, 25-34; Mat.

IX, 20-22; Luc VIII, 43-48.)
Dans la guérison de l'aveugle de Bethsaïda (Marc VIII, 22-26),

Jésus mit de sa salive sur les yeux de l'infirme et lui imposa
les mains ; dans une guérison analogue, il fit de la boue avec

sa salive, appliqua cette boue sur les yeux de l'aveugle-né et

lui dit d'aller se laver au réservoir de Siloé (Jean IX, 6,7). —
En guérissant un sourd-muet, il lui mit les doigts dans les

oreilles, lui toucha la langue avec un peu de salive; puis,
levant les yeux au ciel et soupirant, il dit : Ephphata (Marc VII,
32-34.)

Il y eut peu de miracles destinés surtout aux apôtres, et dans

ce petit nombre figure un premier apaisement de tempête sur
le lac de Génézareth (Marc IV, 36-41 ; Mat. VIII, 23-27 ; Luc
VIII, 22-25). Or un des résultats de ce miracle, résultat
sûrement voulu par le Seigneur, fut l'impression exprimée ainsi

par les apôtres : « Quel est donc Celui-ci, à qui obéissent même
le vent et la mer? »

Lorsque Jésus vit la foi du paralytique de Capernaum et de

ses porteurs, non seulement il le guérit, mais encore il
commença par lui dire, précisément à cause de cette foi : « Tes

péchés te sont pardonnes » (Mat. IX, 2-7; Marc II, 3-12; Luc
V, 18-25). Dans une autre occasion, il dit à une pécheresse qui
venait de lui témoigner la plus ardente reconnaissance,
d'abord : « Tes péchés te sont pardonnes, » puis : « Ta foi t'a sauvée,

va en paix. » (Luc VII, 36-50.)
Après avoir miraculeusement nourri 5000 hommes, Jésus

dit à cette même foule (Jean VI, 27) : « Travaillez, non pour la
nourriture qui périt, mais pour celle qui subsiste pour la vie
éternelle et que le Fils de l'homme vous donnera.... 28) Ils lui
dirent : Que devons-nous faire pour faire les œuvres de Dieu?
29) Jésus leur répondit : L'œuvre de Dieu, c'est que vous
croyiez en celui qu'il a envoyé.... 32) En vérité en vérité, je



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 49

vous le dis, Moïse ne vous a pas donné le pain du ciel, mais

mon Père vous donnera le vrai pain du ciel ; 33) car le pain
de Dieu, c'est celui qui descend du ciel et qui donne la vie au

monde.... 35) Moi, je suis le pain de la vie. Celui qui vient à

moi n'aura jamais faim et celui qui croit en moi n'aura jamais
soif.... 48) Moi je suis le pain de la vie. 49) Vos pères ont
mangé la manne dans le désert, et ils sont morts. 50) C'est ici le

pain qui descend du ciel, afin que celui qui en mange ne

meure point. 51) Moi, je suis le pain vivant qui est descendu

du ciel. Si quelqu'un mange de ce pain, il vivra éternellement ;

et le pain que je donnerai, c'est ma chair, que je donnerai pour
la vie du monde.... 53) En vérité en vérité, je vous le dis, si

vous ne mangez la chair du Fils de l'homme et si vous ne
buvez son sang, vous n'avez point de vie en vous-mêmes. 54)
Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a la vie
éternelle. 55) Car ma chair est véritablement une nourriture, et
mon sang est vraiment un breuvage. 56) Celui qui mange ma
chair et qui boit mon sang, demeure en moi et moi en lui. 57)
Comme le Père, qui est vivant, m'a envoyé et que je vis par
le Père, ainsi celui qui me mange vivra par moi. 58) C'est ici
le pain qui est descendu du ciel. 11 n'en est pas comme de vos
pères qui ont mangé la manne et qui sont morts ; celui qui
mange ce pain vivra éternellement. » — La foi que Jésus

réclamait de ses disciples, c'était donc « l'œuvre de Dieu » qu'ils
avaient à accomplir (v. 28-30), cette foi et cette œuvre devaient
consister à participer au pain de la vie descendu du ciel (v. 32,
33, 35 etc.), à manger la chair et à boire le sang du Fils de

l'homme (v. 48-58).
Revenons aux Synoptiques. Jésus a exprimé fort énergique-

ment tout ce que doit entraîner la foi qu'il réclame, quand il
a dit (Mat. X, 37) : « Celui qui aime son père ou sa mère plus
que moi n'est pas digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa

fille plus que moi n'est pas digne de moi; 38) celui qui ne
prend pas sa croix et ne me suit pas, n'est pas digne de moi.
39) Celui qui conservera sa vie la perdra et celui qui perdra
sa vie à cause de moi la trouvera. » Ces paroles marquent
bien le sens général dans lequel nous devons comprendre

THÉOL. ET PHIL. 1895. 4



50 L. THOMAS

Luc XIV, 26 : « Si quelqu'un vient à moi et ne hait pas son

père, sa mère, sa femme, ses enfants, ses frères et ses sœurs,
et même sa propre vie, il ne peut être mon disciple. » On peut
aussi rapprocher de ce dernier verset Luc IX, 59-62, mais en
observant que pour l'intelligence des paroles du Seigneur qui

y sont rapportées, il faut tenir compte de l'époque unique où
elles furent prononcées et de la connaissance que Jésus avait
du fond des cœurs. « Le Seigneur, dit F. Godet, part pour ne

plus revenir; ainsi celui qui reste en arrière dans ce moment,
le rejoindra-t-il jamais? Il est dans la vie des moments critiques

où ce qui ne se fait pas à l'heure même ne se fera jamais. »

Dans l'entretien si solennel de Jésus avec ses disciples avant
Gethsémané, il a jeté la plus vive lumière, non seulement sur
ce que devait être déjà leur foi en lui, mais principalement sur
ce qu'elle devait devenir, sur ce qu'elle devint, en effet, à un
si haut degré chez l'apôtre Paul : une communion vivante, par
le Saint-Esprit, avec Jésus glorifié. Je ne signalerai sur le
premier point que Jean XIV, 1, où le Seigneur associe uniment
la confiance que ses disciples devaient avoir dans le Père
céleste et en lui-même : « Que votre cœur ne se trouble point,
confiez-vous en Dieu et confiez-vous aussi en moi. » Quant au
second point, il est dit d'abord (v. 12-21) : « En vérité, en
vérité, je vous le dis, celui qui croit en moi fera les œuvres que
je fais et il en fera de plus grandes, parce que je m'en vais à

mon Père, 13) et tout ce que vous demanderez au Père en mon

nom, je le ferai, afin que le Père soit glorifié dans le Fils.. 16)...
je prierai le Père et il vous donnera un autre Paraclet, afin

qu'il demeure éternellement avec vous, 17) l'Esprit de vérité,
que le monde ne peut recevoir, parce qu'il ne le voit point et
ne le connaît point ; mais vous, vous le connaissez, car il
demeure avec vous et il sera en vous. 18) Je ne vous laisserai

point orphelins, je viendrai à vous. 19) Encore un peu de temps,
et le monde ne me verra plus; mais vous, vous me verrez, car je
vis et vous vivrez aussi. 20) En ce jour-là, vous connaîtrez que
je suis en mon Père, que vous êtes en moi et que je suis en
vous. 21) Celui qui a mes commandements et qui les garde,
c'est celui qui m'aime ; et celui qui m'aime sera aimé de mon



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 51

Père, je l'aimerai et me ferai connaître à lui. » Dans le chapitre

suivant se trouve la comparaison typique du cep et des

sarments, résumée dans le verset 5 : « Je suis le cep, vous êtes
les sarments. Celui qui demeure en moi et en qui je demeure
porte beaucoup de fruit, car sans moi vous ne pouvez rien faire. »

Signalons encore XVI, 7,12-15 : « Je vous dis la vérité, il vous
est avantageux que je m'en aille, car si je ne m'en vais pas, le
Paraclet ne viendra pas vers vous; mais si je m'en vais je vous
l'enverrai. 12) J'ai encore beaucoup de choses à vous dire,
mais elles ne sont pas maintenant à votre portée. 13) Quand le
Paraclet sera venu..., il vous conduira dans toute la vérité, car
il ne parlera pas de lui-même, mais il dira tout ce qu'il aura
entendu, et il vous annoncera les choses à venir. 14) Il me
glorifiera, parce qu'il prendra de ce qui est à moi et vous
l'annoncera. 15) Tout ce que le Père a est à moi ; c'est pourquoi

j'ai dit qu'il prendra de ce qui est à moi et qu'il vous
l'annoncera. »

Jésus meurt, il ressuscite, et l'apôtre qui avait eu le plus de

peine à croire à sa résurrection, finit par lui dire : « Mon

Seigneur et mon Dieu » tandis que Jésus lui répond seulement :

« Parce que tu as vu, tu as cru. Heureux ceux qui n'ont pas vu
et qui ont cru »

D'autre part, vous savez les dernières paroles que d'après
Matthieu (XXVIII, 18) Jésus ressuscité aurait adressées à ses

disciples : « Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la
terre. 19) Allez, instruisez toutes les nations, baptisez-les au

nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, 20) et enseignez-
leur à observer tout ce que je vous ai prescrit. Et voici, je
suis avec vous tous les jours, jusqu'à la fin de l'économie. »

SECONDE SECTION

Caractères de la personne du Seigneur supposés par la foi
qu'il réclame.

Quels sont ces caractères Ici encore, ce semble, la réponse

peut d'abord être très courte, tant elle paraît évidente. Ce que
la foi réclamée par Jésus suppose dans sa personne, c'est que,



tout en étant homme, il n'était pas un simple homme, si saint et
si parfait qu'il fût. Bien qu'homme, il n'était en même temps ni
un ange, ni un archange, ni un séraphin, ni une créature
quelconque, si élevée qu'on l'imagine. Où donc est la créature qui
aurait pu s'associer ainsi à Dieu dans ses droits absolus à notre
égard, réclamer comme lui l'obéissance la plus entière, une
confiance sans limites, un amour pareil à celui du premier
des deux grands commandements? Où donc est la créature que
Dieu aurait identifiée à son grand œuvre de miséricorde pour
l'humanité déchue, au point de faire de cette créature, et à tout
jamais, l'instrument vivant et essentiel de son œuvre, le canal

permanent de toute grâce excellente et de tout don parfait,
au point d'ériger la foi en cette créature et la participation
spirituelle à sa chair et à son sang en condition de salut et de

vie éternelle? Jahvé n'est-il pas un Dieu jaloux et cette sainte

jalousie n'intéresse-t-elle pas sa gloire et notre propre vie
spirituelle La première condition de cette vie, n'est-ce pas que
Dieu soit réellement pour nous ce qu'il est en lui-même et que
par conséquent nous lui rendions de toute notre âme l'hommage
que nous devons à lui seul

Non, non, ce n'est pas au glorieux terme du monothéisme
israélite, lorsqu'il allait se répandre dans le monde entier, que
la gloire du vrai Dieu n'aurait pas brillé de tout son éclat

La foi que réclame Jésus suppose donc qu'il était autre que
la plus élevée des créatures. Elle suppose que tout homme qu'il
était, il participait essentiellement et personnellement à la
divinité, qu'il n'était pas assurément le Père céleste, dont il se

distingue et auquel il se subordonne si nettement, mais son
Fils, son Fils unique, dans le sens le plus strict et le plus
métaphysique, en d'autres termes, l'Homme-Dieu ou, mieux encore,
le Dieu-Homme, pour employer une expression connue des
Pères grecs, familière à la théologie allemande et adoptée par
Bossuet, Vinet, F. de Rougemont, Guizot, de Pressensé,
L. Durand, etc. '.

1 Voir Sermon sur le mystère de l'incarnation du Verbe. — Esprit d'A.
Vinet I, p. 35, Liberté religieuse et quest, ecclés., p. 600 ; Nouveaux discours,
p. 87. — Méditations sur l'essence de la religion chrét., p. 88, 226. — Les deux



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 53

Ce qui nous aide du reste, — pourquoi le taire pourquoi
même ne pas le proclamer — à formuler avec autant de

ferme précision le grand postulat, c'est que Jésus n'a pas parlé
seulement de la foi qu'il réclame, mais aussi de lui-même, de

sa divinité, de ses rapports uniques avec le Père, et c'est
encore que les apôtres, choisis et préparés par lui pour lui
rendre témoignage sous l'influence du Saint-Esprit par leurs
paroles et par leurs écrits, ont largement enseigné sur la
personne de leur divin Maître. Mais comment résumer en ce
moment maintes déclarations du Seigneur, puis les enseignements

de Pierre, de Jean, de Paul, de l'Epître aux HéVc ;.x

Rappelons seulement deux courts fragments des Synoptiques,
ayant un singulier rapport avec les discours du quatrième
Evangile.

C'est, d'une part, Matthieu XI, 25-30 : « En ce temps-là, Jésus

prit la parole et dit : Je te loue, Père, Seigneur du ciel et de la

terre, de ce que tu as caché ces choses aux sages et aux
intelligents, et de ce que tu les as révélées aux enfants. 26) Oui,
Père, je te loue de ce que tu l'as voulu ainsi. 27) Toutes choses

m'ont été données par mon Père et personne ne connaît le
Fils si ce n'est le Père ; personne non plus ne connaît le Père,
si ce n'est le Fils et celui à qui le Fils le veut révéler. 28)
Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et chargés, et je vous
donnerai du repos.... » Cp. Luc. X, 21-24, où il est rapporté
que le Seigneur tressaillit alors de joie, de par l'Esprit saint,
puis, se tournant vers ses disciples, leur dit en particulier :

« Heureux les yeux qui voient ce que vous voyez Car je vous
dis que beaucoup de prophètes et de rois ont désiré voir ce que

Cités, 1, p. 45. — Histoire des trois premiers siècles de l'Eglise chrétienne,
2ie série, 11. p. 429,etc. — La brochure fort intéressante publiée en 1850

par L. Durand, plus tard professeur à Lausanne, et intitulée Jésus-

Christ, Dieu-Homme, ou Homme-Dieu. Deux doctrines, deux morales, deux

sociétés, mérite une mention spéciale. L'expression de Dieu-Homme
désigne pour l'auteur la simple foi chrétienne en la divinité de Christ :

l'expression d'Homme-Dieu, détournée de son sens primitif, le point de

vue de l'école de Strauss, d'après lequel Jésus n'aurait été Dieu qu'en sa

qualité d'homme.



54 L. THOMAS

vous voyez, et ne l'ont pas vu, entendre ce que vous entendez,
et ne l'ont pas entendu. »

Voici l'autre fragment (Mat. XXII, 41-45) : « Comme les

pharisiens étaient assemblés, Jésus les interrogea en disant : Que

pensez-vous du Christ De qui est-il le fils? Ils lui répondirent

: De David. Et Jésus leur dit : Comment donc David,
animé par l'Esprit, l'appelle-t-il le Seigneur, lorsqu'il dit
(Ps. CX, 1): « Le Seigneur a dit à mon Seigneur : Assieds-toi
» à ma droite jusqu'à ce que je fasse de tes ennemis ton mar-
» chepied » Si donc David l'appelle Seigneur, comment est-il
son fils? Nul ne put lui répondre un mot. Et depuis ce jour,
personne n'osa plus l'interroger. »

Nous croyons donc que l'Eglise chrétienne dans sa grande
masse a très justement répudié soit le docétisme, selon lequel
Jésus n'aurait eu qu'une apparence humaine, soit l'ébionitisme
renouvelé par le socinianisme et n'admettant que l'humanité
du Seigneur, soit l'arianisme, croyant à sa préexistence, mais

comme à celle de la plus élevée des créatures, soit le sabellia-
nisme, méconnaissant au sein de la divinité la distinction
personnelle entre le Père et le Fils.

Je dois maintenant, messieurs, faire allusion à un livre fort
intéressant, publié dans un canton voisin, et dont je ne dirai
ni le titre, ni l'auteur.

Si je ne me trompe, on y trouve, p. 66-68, ce raisonnement-
ci, que, pour plus de clarté, je réduis en syllogisme : La sainteté
est identique à la divinité ; or, l'Homme-Jésus a été saint,
donc il a participé à la divinité. Ce qu'il y a de plus fâcheux
dans ce syllogisme, c'est sa conclusion, car elle n'aboutit qu'à
ce qu'on pourrait appeler une divinité purement humaine du
Seigneur. Mais l'ensemble de mon travail me dispense d'y
insister, et je n'attirerai votre attention que sur la majeure du

syllogisme : la sainteté est identique à la divinité.
Pour vous convaincre que cette proposition est bien renfermée

dans le livre, j'en citerai d'abord quelques lignes. Je lis,
p. 67 : « Dieu, c'est le Saint; la sainteté, c'est la synthèse ou
la substance de la personne divine. Ces deux notions, au point
de vue de la religion et de la conscience, ne sauraient se sépa-



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 55

rer; elles s'identifient. Dire dès lors de Jésus-Christ qu'il fut
saint, c'est dire qu'il fut divin. Voilà d'un mot le caractère qui
lui marque sa place, qui fait de lui dans l'échelle humaine
l'unique autant que le bien-aimé du Père. Sa sainteté concentre
tous les rayons de sa personne et de sa vie... si bien qu'on
peut dire que cette perfection morale constitue l'essence de

son être. » Il est dit quelques lignes plus bas : « La perfection
de son humanité n'est autre chose que la plénitude de sa divinité,

» et dans la page suivante : « Nous identifions la sainteté
avec la divinité, parce qu'en Dieu nous ne connaissons rien de

plus grand, ni de plus profond, rien qui aille au delà. »

La sainteté est identique à la divinité. Cette thèse étrange
soulève de graves objections.

11 est vrai que l'auteur fait de la sainteté une substance (« la
substance de la personne divine, » « l'essence de l'être de
Jésus »). Mais cela même est plus que contestable. Qui dit
sainteté désigne un état moral, par conséquent essentiellement
voulu par l'être saint. La sainteté n'est donc pas une substance,
mais un attribut ou une qualité, et c'est l'être saint lui-même
qui est une substance en tant qu'être réel. Dieu est une
substance, l'homme est une substance, au moins dans son âme;
mais ni la sainteté de l'un, ni celle dont l'autre est susceptible,
ne sont des substances. L'idée de la divinité est une idée
essentiellement d'ordre métaphysique ou ontologique; l'idée de la
sainteté est une idée essentiellement morale. Elles ne sauraient
donc être identifiéesL

1 « La substance, dit le Lexique de philosophie, publié par Alexis
Bertrand (Paris, 1892, p. 198), de sub, sous, et de stare, se tenir, est ce qui
existe en soi et supporte ou soutient les qualités ; c'est, comme on dit
encore, leur suppôt ou sujet d'inhérence. » •- « Substance, dit pareillement

Franck dans son Dictionnaire des sciences philosophiques, ce qui se

tient, ce qui est caché sous les qualités et les phénomènes; ce mot, d'origine

scolastique, n'est que la traduction fidèle du grec vironeiperov, qui
apparaît, pour la première fois, avec la même signification, dans la langue

philosophique d'Aristote. Aucun homine jouissant de bon sens ne
contestera cette règle de grammaire : tout adjectif se rapporte à un
substantif; ou cet axiome de logique : tout attribut suppose un sujet.
Mais ces deux propositions ne sont, l'une dans le langage, l'autre dans
la forme générale de notre jugement, que l'expression d'un principe nié-



56 L. THOMAS

Il est possible, messieurs, qu'on m'accuse déjà « d'endosser
les lourdes armures de la métaphysique des Pères grecs et de

la métaphysique du moyen âge » (p. 6). Mais je ne me laisserai

point intimider par cette tête de Turc, car il me semble
évident que dès qu'on emploie le mot substance et lors même

qu'on fait une réserve en se plaçant « au point de vue de la

religion et de la conscience, » il faut prendre le mot dans son
sens reçu et ne pas qualifier de substance la sainteté, pas plus
qu'il ne faudrait le faire pour la piété, le courage, ou toute autre
vertu. Je me sens d'ailleurs indépendant, soit des Pères grecs,
soit de la scolastique.

Je passe à une seconde observation. Quand on dit que la

sainteté est identique à la divinité, on est trop dans le vague.
Au fond, dans cette majeure du syllogisme, pour qu'il ne soit

pas trop incorrect, par là même illusoire, il faut spécifier de

quelle sainteté il s'agit : de la sainteté divine ou de la sainteté
humaine, ou encore, il est vrai, dire clairement : la sainteté,
soit divine, soit humaine, est identique à la divinité. De
manière ou d'autre, il faut spécifier qu'on veut parler de la sainteté

humaine, car, au point de vue de l'auteur, ce n'est que
de cette sainteté qu'il est question dans la mineure : or,
l'Homme-Jésus a été saint. Mais dès qu'on a ainsi précisé la

pensée, on la rend suspecte, on fait même ressortir son énor-
mité. Car, comment identifier la sainteté humaine et la divinité

N'y a-t-il pas entre elles tout l'abîme qui sépare Dieu et
l'homme, par conséquent aussi la sainteté divine et la sainteté
dont la créature est capable Après avoir longtemps trop
séparé Dieu et l'homme, on tend maintenant à les trop rapprocher,

et l'auteur du livre cité n'est pas exempt de cette
tendance (voir en particulier p. 43-46).

Ma troisième remarque fera sentir l'abîme qui sépare la sainteté

divine de la sainteté humaine. Moi aussi, je vois dans la

sainteté de Jésus une preuve de sa divinité, même de sa divinité

essentielle ; mais c'est parce que cette sainteté, tout en

m'apparaissant comme humaine, m'apparait aussi comme di-

taphysique : tout phénomène, toute qualité, toute manière d'être, se

rapporte a une substance. »



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QUÌL RÉCLAME 57

vine. En fait, nous voyons, d'après la Bible et, jusqu'à un certain

point, d'après nos propres expériences, que plus une
créature est sainte, plus aussi elle s'humilie devant Dieu, plus
elle se sent pressée de lui rendre l'hommage qui n'est dû qu'à
lui, et de repousser avec horreur pour elle-même toute espèce
de culte. Lorsque Pierre entra chez Corneille, celui-ci tomba
à ses genoux, mais l'apôtre lui dit : « Lève-toi, moi aussi je
suis un homme » (Act. X, 26). Quelque temps après, à Lystre,
Paul et Barnabas sont pris pour des dieux à cause d'une
miraculeuse guérison, et l'on va sacrifier des taureaux en leur
honneur ; mais ils se précipitent au milieu de la foule, en s'écrian!; :

« O hommes, pourquoi agissez-vous de la sorte? Nous aussi,
nous sommes des hommes, de la même nature que vous, et

nous vous exhortons à renoncer à ces choses vaines pour vous
tourner vers le Dieu vivant. » (Act. XIV, 15.) — Le même

apôtre Paul se qualifiait (1 Cor. XV, 8) « le moindre des

apôtres, » plus tard (Eph. III, 8) « le moindre des saints, » plus
tard encore (1 Tim. I, 15) « le premier des pécheurs. »

11 est vrai que Pierre et Paul étaient, comme nous, des
hommes pécheurs, mais il est dit (Job IV, 18) que Dieu trouve
de la folie chez les anges. Dans Apoc. XIX, 10, l'apôtre Jean

tombe aux pieds d'un ange pour l'adorer, mais l'ange lui dit :

« Garde-toi de le faire. Je suis ton compagnon de service et
celui de tes frères qui ont le témoignage de Jésus. Adore Dieu. »

De même, à peu près, XXII, 9.— Dans la vocation d'Esaïe (VI,
1-4), l'Eternel lui apparaît, entouré de séraphins, ayant chacun

six ailes, dont deux pour se couvrir la face devant lui, et
ils criaient l'un à l'autre : « Saint, saint, saint est l'Eternel des

armées »

Comparons maintenant à cette conduite des apôtres, des

anges et des séraphins l'enseignement de Jésus sur la foi qu'il
réclame, et la manière dont il s'associe sans cesse à son Père,
et il nous faudra bien reconnaître que la sainteté de Jésus n'était

pas seulement celle d'une créature, qu'elle était un divin
rayon de la sainteté même de l'Eternel.

Quelque humaine qu'ait été la sainteté de Jésus, elle n'en a

pas moins été divine et elle l'a toujours plus été. Si, jusqu'à



58 L. THOMAS

son baptême, il est surtout l'homme idéalement saint, il apparaît

après comme la Parole devenue chair, le Fils de Dieu
descendu sur la terre pour sauver les pécheurs. La sainteté qu'il
déploie est la sainteté divine elle-même, dans l'infinité de son

ampleur, de sa profondeur, de son élévation, autant du moins

qu'elle peut transparaître dans une vie humaine encore
terrestre. Autrement saint Jean n'aurait pas pu dire : « La Parole
est devenue chair et elle a habité parmi nous, et nous avons

contemplé sa gloire, comme celle du Fils unique venu du

Père » (Jean I, 14). Jésus lui-même n'aurait point parlé de lui
comme il l'a fait si souvent. Il n'aurait pas dit, entre autres :

« Celui qui m'a vu, a vu le Père. » (Jean XIV, 9.)
La divinité de la sainteté du Seigneur nous semble évidente,

et il importe de l'affirmer, bien que nous ne puissions préciser

dans cette sainteté les rapports du divin et de l'humain.
Dans un sens, tout était à la fois divin et humain en elle et en

général dans la personne de Jésus, puisqu'il était constamment
le Dieu-Homme et que le divin s'est toujours manifesté en lui

par le moyen de l'humain. Dans un autre sens, tel trait de la

sainteté de Jésus peut apparaître comme essentiellement
humain; tel autre, comme essentiellement divin. Mais fixer la

limite où proprement finissait l'humain et où commençait le

divin, comme aussi déterminer le domaine où tout était autant
l'un que l'autre, cela doit être, tout au moins, singulièrement
difficile.

En tout cas, le mot de Rousseau : « Si la vie et la mort de

Socrate sont d'un sage, la vie et la mort de Jésus sont d'un
Dieu, » demeure strictement vrai, de même que la parole de

Pascal : « Jésus-Christ est un Dieu dont on s'approche sans

orgueil et sous lequel on s'abaisse sans désespoir. » (Pensées,

édit. Faugère, II, p. 314.)

Messieurs, au début de cette section, j'ai dit qu'on pouvait
faire une première réponse bien courte, tant elle paraît imposée

par l'évidence, à la question : Quels sont les caractères de

la personne du Seigneur supposés par la foi qu'il réclame
Cette première réponse, je l'ai donnée, elle se résume en deux

mots : Jésus est le Dieu-homme. Mais elle ne saurait suffire,



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 59

du moins pour la pensée chrétienne, elle soulève même des

problèmes extrêmement importants et difficiles, au moins deux

qui ont constamment préoccupé les penseurs chrétiens. Us ne
sont point encore résolus et ici-bas le seront-ils jamais Mais
ne peut-on pas toutefois travailler aies résoudre, même entrevoir,

plus ou moins distinctement, des solutions L'un de ces

problèmes concerne les rapports de la divinité de Jésus avec
le Père céleste; l'autre, les rapports du divin et de l'humain
en Jésus. Le premier est celui de la Trinité ; le second, celui
de l'Incarnation.

Je viens de parler de problèmes et j'aurais pu parler de

doctrines, de dogmes. Car ces problèmes sont aussi des dogmes
et ces dogmes sont aussi des problèmes, suivant le point de

vue auquel on se place. Ces problèmes ont leurs termes connus
et ces dogmes ont leurs mystérieuses profondeurs. La Révélation

dont ils procèdent comme dogmes et comme problèmes,
n'est pas complète, bien qu'il y ait en elle des éléments de la

plus haute certitude ; elle a ses côtés lumineux et ses côtés

obscurs; elle n'est pas la même pour tous, en ce sens que
tous ne sont pas également aptes à la comprendre; enfin sa

compréhension est susceptible d'être indéfiniment progressive

pour chaque chrétien et aussi pour la chrétienté même1.
Sans doute on échapperait aux deux grands problèmes en

admettant que Jésus a été simplement un homme, un homme

parfait, un homme idéal. Mais ce serait trancher le nœud, non
le dénouer. Et comment le faire en face de tant de déclarations

expresses du Seigneur et des apôtres? A supposer même

qu'on le pût, ne surgirait-il pas aussitôt d'autres problèmes
plus redoutables encore Et quel appauvrissement n'en
résulterait-il pas pour l'idée de Dieu, pour l'idée de la Rédemption,

pour l'idée même de l'humanité En certains sujets, il faut se

défier de trop de clarté. La vraie simplicité dans nos idées et
dans nos œuvres n'est pas pour nous le point de départ, mais
le but de nos efforts ; aussi peut-elle être compatible avec la

plus grande richesse et la plus infinie complexité.
1 Voir Questions actuelles sur le dogme ou Nouveaux prolégomènes de

dogmatique, par t.. Thomas, Genève, 1892. Kn particulier p. 34-36.



60 L. THOMAS

A. Problème de la Trinité.

Ici surtout je ne pourrai guère que poser des thèses, en les

accompagnant parfois de brefs développements.

i. Ce qui conduit à la doctrine de la Trinité, c'est en parti-
ticulier le désir de comprendre non seulement le rapport de la

divinité de Jésus avec celle du Père céleste, mais aussi les

relations du Saint-Esprit avec l'un et l'autre.
2. En outre, la doctrine de la Trinité ne se fonde pas seulement

sur des postulats déduits de ce qui nous est respectivement

enseigné sur le Père, le Fils et l'Esprit, mais encore sur
les données directes de nos saints Livres concernant les

rapports des Trois. Le fond même de cette doctrine est
essentiellement biblique, c'est-à-dire basé sur l'ensemble des faits
et des enseignements qui ont constitué le christianisme
primitif et ont été fidèlement exposés dans le Nouveau
Testament1.

3. Pour la doctrine de la Trinité, comme pour tant d'autres,
l'Ancien Testament a une grande importance comme base du
Nouveau ; mais c'est sur celui-ci seul que nous entrerons dans

quelques détails, en nous restreignant à la préexistence du
Fils et au groupement des Trois au sein d'une seule et même
Divinité.

4. Après avoir étudié les déclarations du Seigneur et des

apôtres, sans ignorer les idées rabbiniques ou païennes du
milieu dans lequel ils vivaient, et en me rattachant en général
à l'exégèse des Meyer et des Bleek, j'ai été conduit à l'égard
de la préexistence du Fils aux conclusions suivantes :

a) Avant toute création, il y avait auprès du Père céleste un
être essentiellement personnel, qui devait au Père tout ce qu'il
était, mais qui n'en était pas moins semblable à lui (Jean I,
1-3; 1 Jean I, 1; Philip. II, 6; Col. I, 15; Jean V, 19, 20, 26;
VIII, 58; XVII, 5, 24). U participait de la nature divine (Jean I,
1 ; Philip. II, 6). Il était uni au Père par la communion la plus
intime (Jean 1,18; XVII, 24) et il était dans la gloire (Jean

' Cp. Neander, Leben Jesu Christi3, p. 725, note 2; Geschichte der
Pflanzung*, p. 913.



JÉSUS CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 61

XVII, 5, 24;. Il était l'image de Dieu (Col. I, 15), l'empreinte
de sa personne et le rayonnement de sa gloire (Héb. [, 3). Il
pouvait être appelé la Parole ou sa Parole (Jean 1,1, 2 ; 1 Jean

I, 1 ; Apoc. XIX, 13), son Fils (Jean V, 19, 20 ; Col. I, 3 ; Héb.

I, 2), son propre Fils (Rom. VIII, 3, 32), son Fils unique
(JeanI, 14,18; III, 16).

b) Il lui avait été donné par le Père d'avoir la vie en lui-
même (Jean V, 26). Il pouvait être appelé la Vie, la Vie éternelle

(1 Jean I, 2; cp. Jean I, 4), comme le Père lui-même
(1 Jean V, 20), et aussi le Prince de la vie (Act. HI, 15), la
Lumière des hommes (Jean I, 4).

c) Il a concouru à la création de toutes choses (Jean I, 3,10 ;

1 Cor. Vili, 6 ; Col. I, 16; Héb. I, 2). Elles ont toutes été faites

pour lui (Col. I, 16), comme pour le Père (Rom. XI, 36).

d) Il ne concourait pas moins à la conservation de l'univers

(1 Cor. VIII, 6; Col. I, 17 ; Héb. I, 3).
5. Comme passages fondamentaux du Nouveau Testament

sur l'ensemble de la Trinité, on peut indiquer dans les Evangiles

et les Actes tout d'abord la grande parole de Mat. XXVIII,
19, mais aussi :

a) Le récit de ce qui eut lieu lors du baptême du Seigneur,
la plénitude du Saint-Esprit descendant sur lui, et le Père
disant : « Tu es mon Fils le bien-aimé, en toi j'ai mis mon
affection. » (Marc I, 10; cp. Luc III, 21; Mat. 111,16.)

b) Plusieurs des déclarations du Seigneur la veille de sa
mort : Jean XIV, 16 : « Et moi, je prierai le Père et il vous
donnera un autre Paraclet, afin qu'il demeure éternellement
avec vous, 17) l'Esprit de vérité... 26)... l'Esprit saint, que le
Père enverra en mon nom, vous enseignera toutes choses.... »

XV, 26 : « Quand sera venu le Paraclet que je vous enverrai
d'auprès du Père..., il rendra témoignage de moi. » XVI, 14 :

« C'est lui qui me glorifiera, parce qu'il prendra de ce qui
est à moi et vous l'annoncera. 15) Tout ce que le Père a est à

moi... »

c) La triade formée par la mort rédemptrice du Seigneur,
sa résurrection et l'effusion du Saint-Esprit lors de la Pentecôte.

Jésus meurt librement pour le salut du monde (Jean III,



63 L. THOMAS

16; X, 17...), mais, trois jours après, il est ressuscité par le
Père (Act. II, 24, etc.), et, quarante jours plus tard, le Saint-
Esprit est répandu d'une manière extraordinaire et visible sur
les disciples (Act. II). Cette triade historique est d'autant plus
significative qu'elle présente un parallélisme frappant et
profond avec celle du baptême : Jésus s'y soumettant, le Père le
déclarant par une voix céleste son Fils bien-aimé, et la plénitude

du Saint-Esprit descendant visiblement sur lui. Le parallèle

saute aux yeux pour le Saint-Esprit, mais il n'est pas
moins réel pour le Père et le Fils. La résurrection de Christ
n'a-t-elle pas été comme une déclaration puissante du Père en
faveur du Fils (Rom. I, 4)? Et la soumission volontaire de

Jésus au baptême n'était-elle pas une acceptation par avance
de tout ce qu'il devait accomplir comme Rédempteur, surtout
de sa mort expiatoire (Luc XII, 49...; Rom. VI, 3...)?

6. Nous signalerons dans les Epîtres :

4 Pierre 1,1 : « Pierre, apôtre de Jésus-Christ, à ceux qui
sont étrangers..., 2) qui sont élus selon la prescience de Dieu le
Père, dans la sanctification de l'Esprit, afin qu'ils deviennent
obéissants et qu'ils participent à l'aspersion du sang de Jésus-

Christ. »

1 Cor. XII, 4 : « Il y a diversité de dons, mais le même

Esprit ; 5) diversité de ministères, mais le même Seigneur ;

6) diversité d'opérations, mais le même Dieu qui opère tout
en tous. î

2 Cor. XIII, 13 : « Que la grâce du Seigneur Jésus-Christ,
l'amour de Dieu et la communion (ou : la communication) du

Saint-Esprit soient avec vous tous »

Eph. II, 18 : « par lui (Jésus) nous avons les uns et les

autres accès auprès du Père dans un même Esprit. » IV, 4 :

« Il y a un seul corps et un seul Esprit, comme aussi vous

avez été appelés à une seule espérance par votre vocation ;

5) il y a un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptême;

6) un seul Dieu et Père de tous. »

7. En vertu d'un admirable développement de l'idée de Dieu

dans le cours des Révélations, c'est dans les derniers discours

du Seigneur à ses disciples et dans l'enseignement apostolique



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 63

que la personnalité du Saint-Esprit apparaît le plus
distinctement. « La révélation de la Divinité par Christ et les apôtres,
a dit Gess(Le/tre von der Person Christi, 1856, p. 156), compte
trois grandes phases progressives. Dans la première, l'Homme-
Jésus se pose lui-même à côté de Dieu comme étant de même
nature que lui, car il s'attribue une telle position de médiateur
entre lui et le monde qu'elle ne peut appartenir qu'à un être
de même nature que Dieu. En même temps Jésus se désigne
directement comme le Fils de Dieu, de même nature que lui et
né de lui avant la création du monde. Dans la seconde phase,
Jésus révèle le Saint-Esprit de Dieu, comme un moi distinct,
différent du Père et du Fils. C'est ce qu'il fait dans la soirée qui
précéda sa mort, et après sa résurrection. Alors commençait,
comme conséquence de la glorification de Jésus, la nouvelle et

parfaite effusion du Saint-Esprit, par laquelle il pouvait saisir
et réformer les hommes dans leurs profondeurs. Le moment
arrivait où sa personnalité devait être révélée. Dans la
troisième phase, Pierre, Paul et Jean reconnaissent le Fils dans sa

préexistence comme la source des révélations de l'Ancienne
Alliance. Paul et Jean vont même jusqu'à considérer le Fils
comme l'agent intermédiaire de la création et de la conservation

du monde. Bien qu'il n'y eût là qu'un développement de

germes déposés par Jésus dans ses discours, il ne se fit pas
sans le concours de révélations particulières du Seigneur
glorifié. »

Messieurs, le développement de la doctrine de Dieu dans
l'ensemble des révélations bibliques n'a pas été moins bien
esquissé par Ad. Monod dans son discours sur Jésus-Christ

baptisé ou la Trinité. « A mesure que la Parole de Dieu devient

plus abondante et plus lumineuse, dit-il (p. 73), la doctrine
du Père, du Fils et du Saint-Esprit y occupe une place plus
étendue et plus sensible. Marquer tous les degrés de ce

développement demanderait une étude spéciale et approfondie ;

bornons-nous à ces trois qui sautent aux yeux ; l'Ancien
Testament, les Evangiles, les Actes et les Epitres. Dans l'Ancien
Testament, la doctrine est obscure et à l'état latent : le Père,
le Fils et le Saint-Esprit, associés dans la création (Gen. 1 : Ps.



64 L. THOMAS

XXXIII, 6; Jean I, 1-3) ou dans la prophétie (Esaïe XLVIII, 16,

17; Ezéch. XXXVI. 25-27; XXXVII, 23-28; Joël 11,27-32), ne se

découvrent qu'à une lecture répétée, qu'à des rapprochements
attentifs. Dans les Evangiles, ils commencent d'être nommés

par leurs noms et tout ensemble unis et distingués, témoin la
naissance du Seigneur, la célébration de son baptême et
l'institution du nôtre. Enfin dans les Actes et les Epîtres, le fait est

complété et éclairci par la théorie : en même temps que l'unité
des trois se confirme par la divinité de chacun d'eux, leur
distinction se déploie par ses attributs réciproques et par sa part
de concours à notre rédemption, plus nettement marquée. —
Cette loi de développement devient plus sensible encore, quand
on considère que chacun des trois a son tour pour tenir la

place la plus saillante dans chacune de ces trois périodes de

l'histoire du règne de Dieu. Celui qui frappe le plus les

regards de la foi dans l'Ancien Testament, c'est le Père avec les

plans de sa grâce et la prédiction du Fils et de l'Esprit ;

dans les Evangiles, c'est le Fils, avec son séjour visible auprès
des siens et la promesse du Saint-Esprit pour le remplacer
avec avantage au dedans d'eux (Jean XIV, 17); et dans les
Actes et les Epitres, c'est le Saint-Esprit, avec l'achèvement
des révélations et l'institution de l'Eglise. »

8. Si profondément biblique que soit l'idée d'une Trinité
chrétienne, le nom même de Trinité ne l'est pas, et il pourrait

être meilleur. La réalité adorable et mille fois bénie de

Dieu Père, Fils et Saint-Esprit fut d'assez bonne heure désignée

par les chrétiens de l'Eglise grecque sous le nom de ?piós, qui
signifie proprement une triade, une réunion de trois. Elle ne
tarda pas à être désignée de la même façon par les chrétiens
de l'Eglise latine sous le nom de Trinitas, qui signifie aussi
triade. Le mot français vient du latin, de même que les mots
correspondants en italien, en espagnol et en arglais. Les
Allemands, par contre, ont une expression originale, qui se

retrouve en hollandais et qui serait plus complète, plus heureuse :

celle de Dreieinigkeit, venant de Drei-einig, trois en un. A ce

mot allemand correspondrait en français Tri-unité. Mais il
vaudrait encore mieux dire : Tini-trinité. Comme adjectif cor-



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'lL RÉCLAME 65

respondant, on pourrait avoir, au lieu de trinitaire, tri-un ou
mieux uni-trinaire.

9° Il faut bien distinguer entre le fondement biblique de la
doctrine de la Trinité et la doctrine dite orthodoxe, formulée

par les conciles du IVe siècle et exposée avec tant de rigueur et
de plénitude dans la première partie du fameux symbole Qui-
cumque. A tort appelé longtemps le symbole d'Athanase, il date
d'une époque postérieure (du Ve ou du VIe siècle, ou même,
selon Gieseler, du VIIe ou du VIII0), et il provient de l'Eglise
d'Occident, de l'école de saint Augustin. Il a joui dans cette
Eglise d'une très grande autorité, a même été associé au symbole

dit des apôtres et à celui du Concile de Nicée, et cette
autorité fut reconnue par les Eglises de la Réformation.

10. Au point de vue de la forme, il est profondément triste
de voir ce symbole confondre à un si haut degré la foi et la

théologie, et faire une condition de salut de l'adhésion à une
formule dogmatique pour le moins fort subtile (voir en
particulier art. 1, 2,44). On éprouve quelque soulagement en apprenant

que de bonne heure les Grégoire de Nysse et les Ruffin
déclarèrent ne pas attribuer une valeur aussi absolue à la pure
orthodoxie intellectuelle et reconnaître l'insuffisance de ses
déterminations dogmatiques, en raison des bornes de la
connaissance humaine1.

11. Quant au fond même du dogme, le grand problème de la
Trinité, semble-t-il, consiste à trouver une formule qui exprime
à la fois l'unité de Dieu, doctrine fondamentale dans le Nouveau

Testament comme dans l'Ancien, et la distinction des
trois personnes au sein de cette unité, ou encore à formuler
cette distinction en évitant soit le trithéisme, soit l'arianisme,
soit le sabellianisme ou modalisme. Or, si la doctrine orthodoxe
a bien discerné le triple écueil et s'est efforcée d'y échapper
par une triple protestation, elle a moins réussi dans l'exposition

de la vérité.
12. D'après cette doctrine, il y a un seul Dieu en trois

personnes, ayant en commun une seule et même substance (voir
1 Hagenbach, Dogmengeschichte, p. 219. Cp. Plitt, Evang. Glaubensl. I,

p. 150 ; Ad. Monod, Doctrine chrétienne, p. 61.

TEÉOL. ET PHIL. 1895. 5



66 L. THOMAS

en particulier les art. 3-5 du symbole Quicumqué) el étant

parfaitement égales, sans aucune inégalité, ni de gloire et de

majesté, ni de grandeur, ni pour le temps et la succession

(art. 6-18, 25, 26), quoique le Père existe seul par lui-même,
que le Fils soit engendré par le Père et que le Saint-Esprit
procède du Père et du Fils (art. 21-23).

Or, en premier lieu, peut-on séparer ainsi les idées de

substance et de personne, distinguer trois personnes sans assigner

à chacune d'elles une substance propre et attribuer une
seule et même substance à l'ensemble de la Divinité sans
rattacher à cette substance une personnalité correspondante?
L'unité divine pourrait-elle être considérée comme une pure
substance sans personnalitél

En second lieu, peut-on admettre que le Fils soit né du

Père, que le Saint-Esprit procède du Père et du Fils, et statuer
néanmoins une complète égalité entre les Trois? Ne faut-il pas
plutôt admettre à la fois leur égalité d'essence et une certaine
inégalité quant à la manière dont chacun d'eux la possède

D'après la parole du Seigneur (Jean V, 26), n'a-t-il pas, comme
le Père, la vie en lui-même, tout en étant redevable au Père
de la posséder ainsi? Si l'on peut évoquer ici une analogie
humaine, un fils n'est-il pas de même nature que son père,
bien qu'il y ait entre eux cette grande inégalité que l'un est

le père et l'autre le fils2? Il y a un subordinatianisme trinitaire

qui est tout différent de l'arianisme et qui n'est point non
plus le semi-arianisme, niant la consubstantialité du Père
et du Fils 3. A ce subordinatianisme trinitaire se rattachent
nombre de théologiens évangéliques de notre époque.

En troisième lieu, la doctrine orthodoxe ne se meut-elle pas

trop exclusivement dans une sphère physique ou métaphysique

et n'en résulte-t-il pas une certaine raideur peu en
harmonie avec un sujet si complexe, si vivant et si riche dans sa
sublime simplicité? N'est-ce pas avant tout une unité spiri-

1 Cp. Christlieb, Moderne Zweifel, p. 260.
8 De même Godet, a Jean V, 26. Cp. Piitt, Glaubensl. p. 141-143, 148

150; Christlieb, Moderne Zweifel, p. 265, 295.
3 Voir Real. Encykl.', XIV, p. 240, Encycl. des se. relig. I, p. 578-583.



JÉSUS-CHRIST, D'APRÈS LA FOI QU'IL RÉCLAME 67

tuelle ou morale entre le Père et le Fils que celle dont Jésus
disait : « Moi et le Père, nous sommes un s ou, plus exactement,

pour employer ici une expression trop familière : « Moi
et le Père, c'est tout un » (Jean X, 30. h laptv. Cp. v. 38)? Telle
était déjà l'interprétation de Calvin, disant que « les Docteurs
anciens ont grandement abusé de ce passage pour prouver
que Jésus-Christ est d'une même essence avec son Père. »

N'est-ce pas surtout peut-être dans la sphère morale que
doivent se résoudre certaines difficultés de la question A. Peip,
dans l'article Trinität de la Real. Encykl.1, faisant aux théologiens

quelques recommandations pour arriver à une conception
meilleure de la doctrine de la Trinité, demande d'abord qu'ils
aient les dispositions morales réclamées de tout croyant par
le christianisme, puis que l'idée de Dieu soit toujours plus
considérée dans son côté moral, en quelque sorte moralisée
(die immer klarere und durchgreifendere Ethisirung des

Gottesbegriffs). — L'idée éthique de Dieu est aussi la grande
préoccupation de la noble école des Liebner, Sartorius,
Schoeberlein, cherchant à pénétrer les profondeurs de la Trinité

en insistant principalement sur l'amour de Dieu. — Cette

préoccupation n'est pas moindre chez des théologiens qui,
comme Dorner, comprennent autrement que cette école la
distinction des personnes divines. « Pour que la Dogmatique
réalise les progrès qui sont maintenant les plus nécessaires,
écrivait-il dans le premier article des Jahrb. für deut. Theologie

sur « la théologie allemande et sa tâche actuelle ¦» (1856),

pour qu'elle se régénère et renaisse dans la conscience de la

chrétienté, de manière à rendre aux vérités fondamentales du
christianisme leur force axiomatique et leur efficacité, il faut
essentiellement que le principe chrétien éthique devienne

comme l'âme de l'organisme de la Dogmatque, qu'il la pénètre
en entier et devienne beaucoup plus qu'il ne l'a été jusqu'ici,
un des facteurs des principaux dogmes. Cela est vrai, avant

tout, de l'idée de Dieu et de la doctrine de la Trinité, si l'on
veut triompher définitivement du panthéisme sans retomber
dans le déisme. » (Cp. Glaubensl. I, p. 4.)

13. La doctrine orthodoxe sur la Trinité est le résultat d'un



bö L. THOMAS

immense travail des Eglises gréco-latines dans les premiers
siècles de l'Histoire ecclésiastique, et elle n'a point encore été

remplacée dans l'ensemble de la chrétienté. Elle a été admise

par les Eglises de la Réformation, qui ne pouvaient guère faire
autrement ; mais elle aurait besoin d'être transformée, en
bénéficiant de tous les progrès opérés dans la conscience
chrétienne depuis environ quatorze siècles, surtout depuis le
XVI0. Cette transformation n'a pas encore pu être réalisée,
bien qu'on y ait sérieusement travaillé. Les anciens Barbares
ont encore leur mot à dire sur le grand sujet.

14. Actuellement le sens du divin tend à s'affaiblir toujours
plus dans nos populations, les Eglises elles-mêmes traversent
une longue et profonde crise spirituelle, et l'école théologique
qui a maintenant le plus d'influence, est en pleine réaction
contre la théologie spéculative. Un progrès dans la conception
chrétienne de l'idée de Dieu n'en est que plus désirable, et

ceux qui peuvent y concourir doivent le faire avec foi, comme
les prophètes d'Israël, qui souvent devaient travailler surtout
pour l'avenir.

Sous l'impression de ce sentiment, messieurs, je m'étais
proposé de hasarder quelques thèses pour compléter un peu
ce qui précède, mais j'ai dû reconnaître que le temps ne me le

permettrait pas, et je passe au second problème.
(A suivre.)


	Jésus-Christ, d'après la foi qu'il réclame : étude christologique

