
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1895)

Artikel: Un manuel de dogmatique

Autor: Neel, J.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN MANUEL DE DOGMATIQUE

J.-E. NEEL

Au soir d'une vie bien remplie, M. le pasteur Eugène Arnaud,
connu dans nos Eglises pour ses nombreux travaux historiques,
et, dans le domaine exégétique, pour sa traduction du Nouveau
Testament (1858), a voulu rendre un suprême témoignage aux
vérités éternelles qui, au cours d'un ministère de quarante ans,
ont fait « l'aliment de sa vie, le fondement de ses espérances et

l'objet de ses enseignements, » en dotant notre théologie de

langue française d'un Manuel de dogmatique l (1890). Frappé
du caractère incomplet, fragmentaire de la foi chrétienne à

notre époque, persuadé que l'anémie religieuse dont nous
souffrons provient en droite ligne du discrédit dans lequel est
tombé le dogme, M. Arnaud a voulu opposer à ces convictions

vagues, mal définies, aux contours fuyants, aux angles
arrondis, un exposé complet et systématique de la vérité
chrétienne, destiné à proclamer en face du dilettantisme pour ne

pas dire du scepticisme dogmatique « ces doctrines du
christianisme qui ont autant de droits à être crues que ses devoirs
à être pratiqués. »

D'autre part, M. Arnaud a nettement précisé son dessein.

1 Manuel de dogmatique ou exposition méthodique et raisonnée des doc
trines chrétiennes, par E. Arnaud, pasteur, président du Consistoire de

l'Eglise réformée de Crest. Un grand vol. in-8", XI et 600 pages. Paris
1890. Fischbacher. Prix : 12 francs.



6 J.-E. NEEL

Bien que le nombre des traités scientifiques de dogmatique
soit chez nous très restreint, - on ne peut guère citer que les

ouvrages de Martensen et de Gretillat, — ce n'est pas « pour
les savants et les théologiens de profession * » qu'il écrit. Son

ambition est plus modeste ; son Manuel est une œuvre de

vulgarisation. Il s'adresse au public religieux tout entier, et, sans

oublier les pasteurs, aux laïques pieux et éclairés. De là une

simplicité d'allures qui répond bien au but que se propose
l'auteur. Son livre est d'une lecture facile, par là même attrayante ;

le style en est clair, limpide et bien français. L'appareil
scientifique est réduit au strict minimum ; les citations sont
nombreuses, bien choisies, et témoignent de lectures étendues et
variées, en particulier d'une connaissance approfondie des

Ecritures. L'ordre, quoique très discutable, est réel, le
raisonnement lucide sinon toujours probant, les conclusions nettes
et précises, l'ouvrage enfin animé tout entier d'un souffle
bienfaisant de piété.

Ces qualités méritaient d'être relevées. Mais cet hommage
rendu à l'œuvre de M. Arnaud, nous avons à nous demander

jusqu'à quel point elle justifie non plus la première, mais la
seconde partie de son titre. Le Manuel est appelé à rendre de

réels services à ceux auxquels l'auteur l'a destiné et dédié. Que

penser maintenant de la dogmatique qu'il expose C'est à son

examen que sont consacrées les pages suivantes. Est-il besoin
de dire que notre étude sera forcément très générale? La

masse de questions soulevées par une dogmatique complète est

telle qu'on est contraint ou bien de se limiter à une ou deux

d'entre elles pour les analyser à fond, ou bien « d'effleurer
dans une course rapide les principaux sommets. » Pour mettre

quelque ordre dans nos remarques, nous examinerons brièvement

le point de départ, la route suivie et le but atteint. En

d'autres termes, la notion de la dogmatique, la méthode de la

dogmatique, les résultats de la dogmatique fixeront successivement

notre attention.

Introd., p. X.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE

1

Il n'est guère de traité de dogmatiquel, ni même d'histoire
des dogmes2 qui ne débutent par une définition du dogme.
L'idée qu'on se fait de l'une ou de l'autre de ces disciplines
théologiques, qui sont étroitement liées entre elles, est évidemment

déterminée par le sens qu'on attache au mot dogme. Si
l'on entend par là la formule adéquate de la vérité chrétienne,
que cette formule, selon qu'on est protestant ou catholique,
soit empruntée à l'autorité biblique ou à l'autorité ecclésiastique,

la tâche du dogmaticien sera singulièrement facilitée et
simplifiée. Il n'aura vraisemblablement qu'à cataloguer,
coordonner et exposer ces dogmes que la théologie biblique d'une

part, la symbolique de l'autre, lui fourniront dans leur immuable

teneur. A dire vrai, ces deux sciences absorberont la

dogmatique et la réduiront à n'être plus qu'une table des

matières. Tout change si l'on voit dans le dogme l'effort soutenu,
incessant de la conscience ou de l'Eglise chrétiennes, essayant
de saisir, de préciser, de définir l'objet de leur foi, renouvelant
de siècle en siècle ces généreuses tentatives, reprenant sans se

lasser ce labeur cyclopéen, revisant continuellement ces
formules nécessairement imparfaites et transitoires et se

rapprochant-peu à peu, par cette lente et laborieuse élaboration, de

cette vérité objective qui seule possède l'autorité qu'on
voudrait attribuer à son expression. La tâche du dogmaticien est
dès lors aussi élevée que délicate puisqu'il doit tout d'abord
recevoir, c'est-à-dire saisir en lui-même et expérimenter
personnellement l'objet du message évangélique, mais aussi créer,
c'est-à-dire donner à ses expériences une formule rigoureusement

exacte dans la description qu'elle en fait et dans les

conséquences qu'elle en tire, formule qui sera, nous l'accordons,
éminemment personnelle et subjective, mais qui n'en sera pas
moins une nouvelle pierre ajoutée à cette grandiose construction

que les siècles défont et refont sans se lasser jamais.

1 Martensen, Dogmatique, p. 1.

Bonifas, Histoire des dogmes, p. 1-6.



8 J.-E. NEEL

Quel est le point de vue de M. Arnaud au sujet du dogme
Qu'est-ce pour lui que la dogmatique

Après avoir rappelé l'étymologie du mot dogme et le sens

qu'a ce mot dans le grec classique, chez les philosophes, dans

la version des LXX et le Nouveau Testament, enfin chez les

Pères de l'Eglise, M. Arnaud établit une distinction, selon lui
capitale, entre les deux significations que la tradition a

successivement attachées à ce mot. Il écarte résolument son emploi
pour les déterminations de la foi qui sont l'œuvre de l'Eglise et
le réserve aux seuls enseignements de la Révélation. Il rejette
donc le dogme ecclésiastique pour retenir le dogme biblique
qu'il définit comme suit : « la vérité révélée par Dieu aux hommes,

soit que cette vérité ait pour fondement un fait historique,
soit qu'elle serve d'enveloppe à cette idée1. » De là une double
conséquence : au point de vue théorique, le dogme biblique
est « immuable1 » et « ne peut pas plus avoir d'histoire que
Dieu lui-même dont il émanei ; » au point de vue pratique, le

dogme réclame « l'acquiescement et l'obéissancei ; » il fait
autorité.

La dogmatique est dès lors « la science des dogmes bibliques

ou révélés2,» leur exposition méthodique,« dialectique et

spéculative2. »

Ces définitions ont le mérite de la netteté. Le point de départ
de l'auteur est très clair ; la base qu'il établit est précise et il
ne lui sera pas difficile d'élever sur ce fondement un édifice
dont les matériaux sont tout prêts. Quelques réserves que nous

ayons à faire sur le sens attribué par M. Arnaud au mot dogme,
et sur sa notion des dogmes bibliques, il n'entre dans la pensée
d'aucun théologien évangélique de mettre sur le même pied
ces soi-disant dogmes bibliques avec les formules de l'Eglise,
les enseignements de saint Paul avec les canons de Nicée.
L'Ecriture reste pour nous la source et la norme de la connaissance

religieuse. Mais cela veut-il dire que cette connaissance

soit renfermée dans la Bible sous cette forme particulière
de dogmes que M. Arnaud n'hésite pas à lui attribuer? En

1 Préliminaires, p. 3.
2 Préliminaires, p. 4.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 9-

d'autres termes, la Bible contient-elle des dogmes, c'est-à-dire,
selon la définition du dictionnaire de l'Académie que s'approprie

M. Arnaud, « des points de doctrine, des propositions ou
principes établis ou regardés comme des vérités incontestables

' » et n'est-elle pour le croyant qu'un véritable « manuel
de dogmatique, » le seul possible, le seul utile Mais qui ne
voit que la conséquence de ces prémisses est une conception
foncièrement intellectualiste du christianisme La Bible devient,
à ce point de vue, un code de doctrines, l'Evangile un
enseignement, la piété une connaissance plutôt qu'une vie. M.
Arnaud proteste d'avance contre cette accusation2. Il nous paraît
cependant qu'il lui sera bien difficile de s'en disculper. Il ne
suffit pas pour cela de dire que le dogme n'est pas seulement
l'idée révélée, mais aussi le fait chrétien qui sert de véhicule à

cette idée. Quelque étranges que paraissent cette proposition et
l'assimilation d'un fait historique, c'est-à-dire apparemment
d'un fait susceptible de vérification et justiciable des procédés
ordinaires de l'histoire, à une doctrine révélée qui échappe
à celte vérification et réclame, tout comme le fait, « acquiescement

et obéissance, » nous ne voyons pas que l'intellectualisme

perde rien à cette distinction, puisque la connaissance

et la démonstration de ces faits relèvent en droite ligne de
nos facultés théoriques. Nous n'entendons pas nier que ces
faits et leur explication biblique ne soient la cause, à tout le
moins occasionnelle, de la vie chrétienne en l'âme du croyant,
nous disons simplement qu'accentuer, comme le fait M. Arnaud,
le caractère dogmatique de la Bible, c'est tomber dans un
rationalisme qui peut être orthodoxe, mais aussi le contraire,
et favoriser la correction de la croyance au détriment de
l'intensité de la vie. M.Arnaud ne pouvait pas, avec un semblable
point de départ, échappera un intellectualisme auquel, dans le
cours de son Manuel, il a payé un large tribut3, non moins que
dans son travail sur les Catéchismes où, à la suite du vieil Os-

1 Préliminaires, p. 3.
ä Id., p. 4.
3 Voir en particulier p. 383 l'acceptation du dogme juxtaposé à la

pratique de la morale, comme éléments de la foi justifiante.



10 J.-E. NEEL

terwald, il a énergiquement défendu la distinction des vérités
à croire et des devoirs à pratiquer.

Mais encore faudrait-il prouver, textes en mains, que la Bible
contient ces dogmes immuables et définitifs qui sont au-dessus
de toute revision et jouissent d'une autorité absolue. Or, si

l'Evangile contient des faits dont les auteurs sacrés restent

pour nous les seuls témoins autorisés, et dont ils tirent des

conséquences religieuses qui font également autorité pour nous

par la raison que les apôtres ont vécu dans l'intimité immédiate
du Christ, soit de son vivant par la vue, soit après son départ palla

foi, nous ne voyons nulle part de formules fixant d'une
manière précise et quasi mathématique les vérités ou les dogmes

qui sont de foi.Où est celle de l'expiation? où celle, de l'inspiration

où celle de la trinité Qui ne sait, au contraire, pour
nous arrêter un instant au premier de ces exemples, que si la

croix est un fait, — le fait central de l'histoire1, — la signification

de ce fait est si multiple, ses aspects sont si complexes,
son rôle et sa portée sont décrits dans l'enseignement
évangélique et apostolique avec une telle surabondance d'images, un
tel luxe de comparaisons, une telle profusion de symboles, que
c'est l'éternel supplice du théologien que de faire rentrer dans

les cadres étroits d'une formule cette richesse et cette diversité

qui sont celles de la vie. L'œuvre de la théologie biblique
doit ici, de toute rigueur, précéder celle de la dogmatique. Or,
dans le point de vue de M. Arnaud, ces deux disciplines,
comme nous l'avons déjà dit, n'ont, en dépit des déclarations,
de l'auteur2, pas de raison bien décisive à alléguer en faveur
de leur distinction. A dire vrai, il se défie de la première, et
s'il en reconnaît pourtant la légitimité, s'il concède qu'il y a

entre les écrivains sacrés des divergences de détail, il voit dans

l'importance attachée de nos jours à cette branche de la théologie

un danger véritable pour l'unité de la foi. Nous n'avons

pas à décider si oui, ou non, on a fait des excès de théologie
biblique lesquels peuvent du reste s'expliquer en tant que réaction

contre les anciennes méthodes qui ne tenaient aucun
1 De Pressensé, L'ancien monde, p. 659.
5 Préliminaires, p. 4.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 11

compte du caractère historique et progressif de la révélation.
Nous voulons seulement relever ce fait, c'est que le point de vue
de M. Arnaud ne diffère que très légèrement de ces méthodes
et n'est que difficilement conciliable avec une théologie biblique
vraiment digne de ce nom. Cette science cesse en effet d'avoir
sa raison d'être et sa place légitime dans l'encyclopédie
théologique dès l'instant où l'on n'admet pas, je ne dis pas seulement

la persistance de l'individualité chez l'auteur inspiré, —
M. Arnaud ne le conteste pas, —mais encore la possibilité d'un
développement de sa pensée religieuse, ce qui est la négation
du dogme immuable et sans histoire tel que l'entend le Manuel

que nous examinons. Mais qui ne sait, pour prendre un exemple

classique, que le dogme eschatologique a eu son histoire
chez saint Paul, qui, en présence des faits, a dû modifier son

point de vue sur le retour de Jésus-Christ. Comment M.

Arnaud, qui constate cette « erreur de prophétie1 » (ce sont ses

propres expressions), parvient-il à la concilier avec sa conception

des dogmes révélés? On peut en dire autant du dogme de

l'universalité du salut qui a eu son histoire chez saint Pierre,
lors de la conversion de Corneille, et de celui de l'incarnation
qui a eu la sienne chez saint Jean dans la théorie du Logos.
Comment s'insurger contre ces faits? Comment concilier ces

résultats, qui semblent pourtant des résultats acquis de la
science chrétienne, avec cette idée d'une dogmatique révélée
et de droit divin qui est évidemment l'idée inspiratrice du
Manuel de M. Arnaud?

Nous ne voulons certainement pas oublier le caractère
volontairement élémentaire de l'ouvrage qui nous occupe.
Nous ne saurions donc faire un crime à l'auteur de ne pas
nous donner les discussions philosophiques et critiques qu'il
ne nous a pas promises, l'examen des textes controversés,
l'histoire particulière de chaque doctrine, des notions sur la
formation du canon, ou des arguments en faveur de l'authenticité

de tel écrit. Mais ce qui ne saurait nous échapper, c'est la
défiance, sinon l'hostilité de l'auteur pour tout ce courant de

1 Manuel, p. 32.



12 J.-E. NELL

la théologie évangélique qui, formé à la double école de la

critique et de la foi, pense que loin de contenir une dogmatique
révélée, immuable et éternelle, la Bible nous place directement
sur le roc des faits chrétiens, nous met en présence des

expériences faites par les témoins de ces faits, et nous provoque à

répéter pour notre propre compte, afin de les formuler au
mieux de notre développement intellectuel et religieux, ces

expériences des disciples de Jésus. La critique insistante et
persistante que fait M. Arnaud des doctrines de M. de Pressensé et
de son école ', est un exemple frappant de l'esprit de réaction
orthodoxe qui semble avoir présidé à la composition de son
Manuel. Et cependant, sans nier qu'il n'y ait entre les deux

tendances, surtout en ce qui concerne la méthode, de
profondes distinctions, qui ne sait que la nouvelle théologie, —
si l'on tient à ce nom, — n'est pas moins respectueuse que
l'ancienne de la révélation elle-même qu'elle ne confond pas
avec son document pour mieux la sauvegarder? Qui ne sait que
cette école, si violemment incriminée, dénoncée à la foi des

simples comme un véritable péril, représentée comme subversive

de toute Eglise, et aussi dangereuse, sinon plus, que le
rationalisme d'autrefois, bâtit sur le roc du fait chrétien dont
elle proclame bien haut l'autorité 2, et ne se croit pas moins

respectueuse de l'Evangile parce qu'elle va de Jésus-Christ à

la Bible au lieu d'aller de la Bible à Jésus-Christ, fondant
l'autorité de eelle-ci sur l'autorité de celui-là. Point n'est besoin
de professer la théorie du dogme révélé pour croire à une
révélation dont on a commencé par faire une expérience
intime et directe contre laquelle rien ne saurait prévaloir.

Que si du dogme, ainsi défini, nous passons à la science des

dogmes, c'est-à-dire à la dogmatique, il est facile de prévoir
quelle conception étriquée de l'une sera la résultante d'une
notion aussi fermée de l'autre. La tâche du dogmaticien se

réduit, on l'a vu, à exposer méthodiquement et dialectiquement

'Voir en particulier p. 36 pour l'autorité; p. 317 pour l'expiation;
p. 842 pour la justification.

3 Leopold Monod, Le problème de l'autorité, p. 21-29.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 13

la vérité révélée. Quant à l'épithète de spéculative4 qu'ajoute
également M. Arnaud à cette exposition, il est permis de ne
pas y insister, car on se demande quel peut bien être le rôle de
la spéculation là où il y a révélation non seulement, de l'objet
de la foi mais encore de sa formule. La dogmatique ne peut
plus avoir d'autre objet que d'énumérer, en un bel ordre, les
doctrines extraites par la théologie biblique de l'inépuisable
carrière que l'on sait, et l'on peut une fois encore se demander
s'il y a lieu d'instituer sous le nom de dogmatique une science

qui se réduit aux proportions d'un catalogue. Et si l'on ajoute,
avec M. Arnaud, que la dogmatique n'a pas pour seule tâche
d'exposer les dogmes révélés, mais aussi de les justifier en
faisant appel au raisonnement2, nous demanderons alors en quoi
elle se distingue de l'apologétique et quelle est encore sa raison
d'être comme discipline détachée Tout change avec une
conception plus large du dogme et de la révélation. Dans l'ordre
d'idées que nous défendons, la théologie biblique conserve toute
sa valeur, mais elle n'est plus la seule base de la dogmatique
quoiqu'elle en soit encore la principale. L'histoire et l'expérience
sont appelées à leur tour à fournir au dogmaticien leur contingent

de notions, de sentiments ou d'idées ; et c'est après avoir
soumis ses intuitions à la triple pierre de touche de l'Ecriture,
de l'histoire et de la conscience chrétienne, qu'il essaiera, dans

un bégaiement imparfait mais sincère et vivant, de les exprimer

avec toute la vigueur que comporte le développement
scientifique de son temps. Ainsi conçue, sa tâche est des plus
hautes. Qu'on crie au subjectivisme, à l'individualisme, nous
ne nous en défendrons pas, car nous ne voyons pas le moyen
de contester le caractère subjectif de toute connaissance, encore
moins le caractère individuel de toute expérience chrétienne.
Le rêve que semble avoir caressé M. Arnaud, de nous doter
d'une dogmatique objective, ne sera jamais qu'un rêve dans les
conditions actuelles de l'esprit humain3. Mais, mises en commun,

ces connaissances subjectives et ces expériences indivi-
1 Préliminaires, p. 4.
2 R-éliminaires, p. 4.
3 On peut en dire autant des catéchismes.



14 J.-E. NEEL

duelles présentent un degré suffisant de généralité et d'objectivité

pour prévenir le scepticisme et l'émiettement, pour fonder
l'Eglise et pour entretenir la vie. Toute dogmatique sera donc
nécessairement relative, mais dans ces limites quel champ
d'études que le sien Elle met en jeu toutes les activités du
théologien chrétien qui doit vivre autant que penser, faire sur
lui-même l'épreuve de ses formules, comparer ses expériences
à celles des croyants de tous les temps, donner audience à

toutes les voix, ne négliger aucune source d'information,
retremper sans cesse sa foi dans la source jaillissante, des

Ecritures, contempler, jusqu'à les graver en son être moral tout
entier, les grands faits qu'il s'agit d'analyser et de décrire,
porter en lui-même comme dans une sainte gestation tout ce

qu'il a senti, compris, vécu, de l'Evangile de vie, enfin, dans

un enfantement douloureux peut-être, mais béni, produire au
grand jour le fruit de ce labeur d'une âme travaillée par
l'infini1!

Ce n'est que dans une semblable conception qu'on peut,
sans jouer sur les termes, parler des sources de la dogmatique

2. Lorsqu'on voit en elle la science des dogmes révélés
dans l'Ecriture, il est contradictoire de lui donner une autre
base que la Bible. La tradition, la conscience chrétienne, que
M. Arnaud consent subsidiairement à consulter, tout en
n'usant de la dernière qu'avec de grandes précautions, n'ont
plus rien à nous dire là où la Bible nous dit tout et comment
il faut le dire. Que si M. Arnaud répond que l'une et l'autre
peuvent nous aider à mieux formuler le dogme révélé, nous
lui demanderons encore ce qu'est un dogme sans sa formule,
et si l'on peut encore parler de dogme révélé là où la formule
ne l'est pas. L'Ecriture reste donc « la mine féconde et céleste
où le dogmaticien puisera tous les matériaux dont il a besoin ; »

pour serrer de plus près la pensée de M. Arnaud il serait plus
exact de dire : la carrière où il trouvera les pierres taillées
et polies qui lui serviront à élever l'édifice de sa dogmatique.

1 M. Arnaud critique p. 10 cette notion de la dogmatique, qui est, à peu
de choses près, celle de Schleiermacher.

2 Préliminaires, p. 14.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 15

Les mêmes observations s'appliquent à ce que dit l'auteur
du champ de cette science : toute la Bible, et rien que la
Bible. Elle ne saurait franchir ces limites et s'égarer dans le
dédale de l'histoire, ou se perdre dans les profondeurs de la

conscience et de l'expérience chrétiennes, sans outrepasser
ses droits et franchir des frontières qui doivent rester
inviolables1. Il nous paraît difficile de s'insurger contre la logique
de ces déductions et de ne pas conclure sur ce premier point
que la dogmatique de M. Arnaud, reposant sur sa notion des

dogmes révélés, est irrémédiablement entachée d'un autoritarisme

peu compatible avec la science, et d'un intellectualisme
destructif de la vie. Ces caractères s'offriront à nous avec plus
d'évidence encore si du point de départ nous passons au chemin

à parcourir, je veux dire à la méthode et au plan du
Manuel.

II

En dogmatique, la méthode et le plan sont deux questions
distinctes, quoique connexes. La méthode, c'est la manière

non de disposer les dogmes, mais de les exposer ; elle est donc
subordonnée à l'idée qu'on se fait du dogme, et l'on
comprend, par ce qui précède, que M. Arnaud n'ait pas eu à lui
consacrer de développements nouveaux. La dogmatique
consistant pour lui à exposer méthodiquement et spéculativement
les dogmes révélés, la méthode du dogmaticien est nécessairement

la méthode autoritaire, objective, celle qui part d'en
haut, non la méthode subjective, historique, qui étudie la

doctrine dans sa formation, son développement, son état actuel
et, sur cette triple base de la théologie biblique, de l'histoire

1 On nous permettra de signaler comme une flagrante dérogation à ce

principe la longue digression historique, fort intéressante d'ailleurs, que
M. Arnaud, dans le chapitre de l'Eglise, consacre 'a la question et a l'histoire

de la dissidence (p. 448-475). Nous nous demandons, du reste, de

quel droit une dogmatique biblique connaît des Eglises actuelles, et
traite les questions d'organisation, de recrutement et de discipline. On

comprend, a la rigueur, quelques indications de ce genre dans un
catéchisme. Ici elles sont un véritable hors-d'oeuvre.



16 J.-E. NEEL

des dogmes, et de la symbolique, essaie à son tour de la formuler.

Ces questions ne se posant pas dans le point de vue adopté

par M. Arnaud, la question de la méthode se confond avec
celle du plan à laquelle il consacre d'assez longs développements

qu'il nous faut maintenant examiner1.
Quatre méthodes sont successivement étudiées et repoussées

par M. Arnaud, qui les critique l'une après l'autre avant de

nous exposer celle qu'il a adoptée : la méthode systématique,
la méthode analytique, la méthode génétique, la méthode

historique. Quelques mots sur chacune d'elles.
La méthode systématique1 n'a pas les sympathies de M.

Arnaud. Selon lui, « il est impossible de réduire la dogmatique
en un système » de la ramener « à un principe fondamental, à

une proposition génératrice, posée d'avance, d'où doive et
puisse se déduire tout le reste. » Et voici la double raison de

cette impossibilité : d'une part la dogmatique a affaire non
seulement à des vérités révélées, mais aussi à des faits « qui
ne se prêtent pas à une systématisation véritable, c'est-à-dire
liée et logique. » D'autre part, les dogmes révélés par des

actes libres de Dieu, échappent, en vertu même de cette
liberté, à une coordination logique qui en serait la négation.
Nous avouons ne pas comprendre la portée de ces objections.
Sans doute. Dieu aurait pu agir et parler autrement qu'il ne
l'a fait. Mais cette liberté est-elle synonyme de caprice et de

désordre? Entre les actes et les paroles d'une personnalité
libre n'existe-t-il aucune liaison perceptible, susceptible d'être
découverte et exprimée? La souveraine liberté n'est-elle pas
aussi la souveraine raison et s'il y a quelque part de
l'arbitraire2 n'est-ce pas dans cette conception de la liberté divine
plutôt que dans la systématisation des dogmes chrétiens? Ce

que nous disons des doctrines, nous le disons à fortiori des

faits qu'elles expriment. Ce serait faire peu d'honneur à la

sagesse divine que croire qu'il n'existe pas entre ses actes,
aussi bien qu'entre ses paroles, un rapport organique et vivant,
et s'interdire de ce chef la recherche de cette unité.

1 Préliminaires, p. 11.
2 Préliminaires, p. 12.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 17

La méthode analytique1, « qui étudie séparément les grandes
doctrines de la foi et qui distribue la science en autant de

branches qu'il y a de dogmes, » est celle qui a longtemps prévalu

en dogmatique et à laquelle nous devons les appellations
de: bibliologie, théologie, anthropologie, christologie, etc.,
auxquelles répondent les principales ramifications de cette
discipline. Bien que cette disposition rappelle d'assez près celle

qu'a cru devoir adopter M. Arnaud, elle ne saurait lui agréer

par la raison qu'elle méconnaît « le lien historique et vivant
qui unit les dogmes les uns aux autres, et fait perdre de vue
leur admirable unité. » Voilà qui a tout l'air d'une contradiction

avec ce que l'auteur a déjà dit de la méthode systématique.

Il a, au nom de la liberté divine, contesté la réalité et
interdit la recherche de cette unité, et quand il la voit menacée il
la proclame et la défend Nous avons quelque peine à mettre
ces deux points de vue d'accord. De plus, il ne faut pas oublier
que la méthode analytique, quoiqu'elle semble, par des

désignations scientifiques qui érigent en disciplines distinctes les

diverses parties de la dogmatique, favoriser un endettement
fâcheux, n'établit pourtant pas entre ces branches, issues d'un
même tronc, une séparation aussi complète que semble le dire
M. Arnaud. Preuve en soit l'ordre dans lequel on les dispose
d'ordinaire, ordre qui a le but bien évident d'en marquer
l'enchaînement logique, et qui reproduit, dans ses grandes
lignes, abstraction faite des titres scientifiques qu'il rappelle
d'ailleurs dans ses notes2, l'ordre suivi par le Manuel.

La méthode génétique3, c'est-à-dire celle qui envisage le
christianisme comme une vie pour en étudier les effets et

1 Préliminaires, p. 12.

- Théodicée, p. 57 ; Anthropologie, p. 171 ; Sotériologie, p. 241, etc....
M. Ménégoz a même reproché à M. Arnaud (Témoignage du 13 avril 1891)
son emploi et son explication du mot théodicée. Au point de vue
dogmatique, M. Ménégoz a raison : c'est théologie, non théodicée qu'il fallait
dire. Mais, dans la langue universitaire, le mot théodicée a perdu le
sens étroit qu'il a dans t'œuvre de Leibniz, et se dit officiellement de
toute cette partie de la philosophie classique qui traite de la connaissance

de Dieu.
J Préliminaires, p. 12.

THÉO!.. ET PHIL. 1895. 2



18 J.-E. NEEL

remonter à ses causes, devait naturellement attirer toutes les
critiques de M. Arnaud. Selon lui, cette méthode qui mériterait

le titre de subjective et d'individualiste plus que de
génétique, a le double tort de suivre un ordre inverse de celui de

la révélation, et de faire prédominer le sens intime du dogmaticien

sur les événements de l'histoire biblique et sur leur
signification révélée. Partant d'en bas, non d'en haut, de

l'homme, non de Dieu, du fait, non de l'idée, elle aboutit à la

métaphysique au lieu d'en découler, et met dans la dogmatique
l'ordre de la vie, plutôt que celui de la logique et du
raisonnement. On comprend pourquoi M. Arnaud ne pouvait pas
adopter la méthode génétique.

La méthode historique1, enfin, qui part de l'idée du salut et

groupe tous les éléments de la dogmatique autour de cette

idée, est jugée, par M. Arnaud, exclusive et incomplète. Nous

rencontrons ici une idée chère à l'auteur, qu'il a défendue

ailleurs2, et qu'il ne sera pas inutile de rappeler. Selon lui,
« la notion du salut est loin d'épuiser tout le contenu de la
révélation. » C'est donc l'appauvrir que l'y réduire, et en
faire l'unité du système3. Nous ne demandons pas mieux que
d'enrichir le trésor de nos expériences et de nos connaissances

religieuses, mais nous nous demandons si le meilleur moyen

pour arriver à ce but n'est pas justement de mettre les unes

et les autres en un rapport toujours plus direct et plus étroit
avec l'idée du salut. Comment un penseur chrétien peut-il
faire abstraction de cette idée, ou plutôt de ce fait qui lui est
immédiatement fourni par son expérience personnelle et autour
duquel, bon gré, mal gré, viendront se ranger, s'organiser, ses

expériences ultérieures Après tout, nous dogmatisons pour
nous, pour nous pécheurs qui ne connaissons Dieu que dans

ses rapports avec des pécheurs, c'est-à-dire dans sa volonté de

salut, et pour nous, chrétiens, qui ne connaissons Dieu qu'en
Jésus-Christ, c'est-à-dire dans son amour rédempteur. « Le

1 Préliminaires, p. 12.
5 E. Arnaud, Notice historique sur les deux cathéchismes officiels de

l'Eglise réformée de France, p. 28-30. — Manuel, p. 13.
3 Encore l'idée de système, pourtant écartée par l'auteur.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 19

christianisme est la religion du salut, ou il n'est pas, » dit
excellemment M. Gretillat1, et il ajoute avec non moins de

raison : « La théologie est la science du salut ou elle n'est

pas. » Nous nous demandons ce qu'est la révélation, si elle
n'est pas la révélation du plan de Dieu pour le salut du monde.
Dès le second chapitre de la Genèse c'est la chute et la

promesse du relèvement. C'est donc au nom du premier chapitre
de ce livre et de la seule doctrine de la création qu'on
professe que l'idée de salut n'épuise pas le contenu de l'Ecriture?
Mais, sans parler des hypothèses pour lesquelles la création est
elle-même une conséquence d'une chute antérieure de la créature

primitive, et par conséquent un acheminement vers la

rédemption, ne pouvons-nous pas dire qu'en créant l'homme libre,
c'est-à-dire en l'exposant au hasard de la chute, Dieu
prévoyait en même temps un moyen de le relever, en d'autres
termes que l'idée du salut est contemporaine de celle de la

création2? Il serait facile de raisonner de la même manière en

ce qui concerne la doctrine des anges ou la demonologie, les

uns ou les autres de ces esprits se manifestant à l'homme dans

une relation constante avec la chute et le péché ou avec le
salut et la rédemption. Loin donc de repousser comme incomplète

et exclusive une systématisation qui aurait pour point de

départ l'idée, ou plus exactement l'expérience du salut, nous

croyons que c'est au contraire dans cette direction que doit
de plus en plus s'orienter la pensée théologique contemporaine.
Pour employer un néologisme, sinon un barbarisme expressif,
notre dogmatique doit devenir tous les jours plus chtistocen-
trique 3.

Hâtons-nous de dire que M. Arnaud reconnaît les mérites de

l'ordre historique et qu'il le combine avec l'ordre analytique
1 Gretillat, Exposé de théologie systématique, tom. IV. Dogmatique, II

Sotériologie, p. 1.
2 Cf. 1 Pierre., I, 19, 20, « l'Agneau destiné dès avant la fondation du

monde. » M. Arnaud qui est supralapsaire développe du reste cette
idée au cours de son manuel.

3 Cette pensée est développée par M. G. Meyer dans son compte rendu

bibliographique de l'ouvrage de M. Arnaud. (Voir Le christianisme au

XIX" siècle du 30 janvier 1891.)



20 J.-E. NEEL

dans la disposition qu'il adopte1 et qui suit pas à pas la marche
de la révélation. De là les six parties suivantes : Dieu et la
création (théologie) ; l'homme et le péché (anthropologie) ;

Jésus-Christ et la rédemption (christologie) ; le Saint-Esprit et
la vie chrétienne (sotériologie) ; l'Eglise et les sacrements

(ecclésiologie) ; les choses finales (eschatologie).

L'ordre admis, — et nous avouons que nous lui aurions
préféré, justement parce que l'ouvrage est un manuel, un plan
systématique faisant nettement ressorlir les grandes lignes de

la vérité évangélique en mettant dans les mains du lecteur un
fil conducteur qui ne lui permît pas de s'égarer dans le dédale
des faits et des doctrines qui constituent la matière de la

dogmatique telle que l'entend M. Arnaud, — l'ordre admis, il fallait

rigoureusement s'y tenir et ne pas enlever les enseignements

bibliques à leur cadre historique, quitte à devoir y revenir

à plusieurs reprises et à rompre l'unité et la marche de la
révélation. Voici, par exemple, dans la première partie, avant
la création de l'homme, avant la chute, la personne de Jésus-
Christ, et non seulement sa personne avant l'incarnation, sa
préexistence dans le sein de la Trinité, mais sa personne
historique, son caractère, sa sainteté 2 et c'est dans la troisième
partie seulement que nous arrivons à son incarnation et à son
humanité dont nous avons déjà dû nous occuper avant que
cette incarnation fût nécessaire, puisque, dans la « théologie, »

nous ne savons rien encore ni de l'homme ni du péché. N'est-
ce pas un défi à l'histoire et à la logique qu'un ordre qui
semble la négation de l'ordre? N'est-ce pas accumuler, comme
à plaisir, les obscurités dans l'esprit du lecteur qui, en dépit
de la Kénose, aura quelque peine à établir un rapport d'identité
entre le fils de Dieu de la première partie et le fils de l'homme
de la troisième, et, par un dernier saut, à les retrouver l'un et
l'autre dans le Christ glorifié dont la résurrection, — dont il
n'est question qu'après la justification3, — est un appendice

1 Manuel, p. 14.
2 P. 94, 95.
3 P. 348.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 21

bien plutôt qu'un des éléments constitutifs et organiques du

drame de la rédemption.
Il nous reste à formuler au sujet de la méthode de M. Arnaud

une critique d'une certaine gravité. On aura remarqué que la

doctrine de l'Ecriture sainte, la bibliologie ou la canonique,
comme l'on dit parfois, n'a sa place marquée dans aucune des

six parties qui composent le Manuel de dogmatique. Cette
doctrine est reléguée dans l'introduction dont elle forme le dernier

paragraphe, et c'est justement cela qui nous surprend. Si

l'auteur, sous le titre pleinement justifié de « méthode de la

dogmatique, » avait traité non plus du plan, mais du principe
d'exposition des doctrines chrétiennes et qu'à cette occasion il
eût fait leur procès au sens intime, à la conscience chrétienne,
à l'expérience, à l'individualisme, au subjectivisme, en un mot
à tout ce qui fait pièce à sa méthode objective et autoritaire,

pour proclamer ensuite que l'Ecriture, qui se confond avec la

révélation, est la règle absolue .et la seule source de la
dogmatique, rien de mieux ; son introduction y eût gagné des

proportions plus harmonieuses et le lecteur des explications
décisives sur une question capitale. Mais non ; c'est bien la doctrine
de la Bible qui clôt l'introduction, et cette doctrine au grand
complet: inspiration, autorité1, etc. Mais alors un dilemme
s'impose à nous : ou bien l'inspiration et l'autorité sont des

doctrines, des dogmes, au sens précis que M. Arnaud attache
à ces termes, et dès lors il fallait leur trouver, comme pour
les autres doctrines, pour les autres dogmes, une place
organique dans le corps du traité et ne pas leur infliger cette
humiliation de n'être qu'un simple paragraphe et presque un appendice

de l'introduction ; ou bien, comme la place qu'elles occupent

pourrait le laisser croire, ces doctrines ne sont pas des

doctrines, et dès lors tout l'édifice construit à l'aide de cette
méthode manque de base et croule avec fracas. Nous
n'insisterons pas sur une inconséquence qui est dans la forme plus
que dans le fond des choses. Elle méritait cependant d'être
relevée. Qu'un catéchisme, qui dispose autour de l'idée du salut

1 Manuel, p. 16.



J.-E. NEEL

les éléments principaux de la vérité chrétienne, rejette dans
ses prolégomènes les questions qui ne se rattachent pas
directement à cette idée, entre autres celle de la Bible, passe

encore, mais un traité de dogmatique qui aspire à donner,
même sous une forme élémentaire, une vue d'ensemble de la
doctrine évangélique, a pour premier devoir, comme nous
l'avons déjà fait observer, de systématiser fortement toutes les
parties dont elle se compose et de trouver à chacune d'elles
son rang et sa place dans le tout. Le point de vue de M. Arnaud
sur l'Ecriture lui en faisait le devoir étroit. Mais pour examiner
ses déterminations à cet égard il nous faut aborder le dernier
sujet que nous nous sommes proposé de traiter et arriver aux
conclusions du Manuel de dogmatique.

III

Il ne peut entrer dans notre pensée d'énumérer ici et
d'apprécier même sommairement les résultats obtenus par
M. Arnaud sur chacun des grands problèmes qui sollicitent
l'attention du dogmaticien. Ce sont du reste, à de légères
différences près, les conclusions de l'orthodoxie traditionnelle que
défend M. Arnaud : en théologie, la trinité ; en christologie, la

préexistence du Verbe; en sotériologie, l'expiation juridique;
en eschatologie, les peines éternelles, etc. Discuter chacun de

ces points, ce serait refaire l'œuvre de M. Arnaud dans son

entier, travail au cours duquel, hâtons-nous de le dire, on
pourrait profiter de nombre d'excellentes choses, arguments,
pensées ou citations renfermées dans son Manuel. Nous
devrons donc nous borner à quelques brèves réflexions su run ou
deux points particulièrement importants avant de conclure par
quelques remarques d'un caractère général.

Surla question de l'autorité1, cette croix de la théologie
moderne qui est obligée de reprendre sans cesse un problème

pour lequel elle ne trouve pas de solution de tous points
satisfaisante, M. Arnaud reproduit de gros en gros les affirmations
courantes. Il n'hésite pourtant pas, — et il convient de le rele-

1 Préliminaires, p. 16-55.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 23

ver, — à rejeter le dogme de l'inspiration littérale. Il instruit
tout au long le procès de la théopneustiel et combat au double

point de vue de la raison et des faits la doctrine chère à Gaussen.

Il relève dans la Bible et énumère avec soin des divergences
historiques, des fautes de mémoire, des citations inexactes, des

variantes importantes, des erreurs prophétiques ou scientifiques,

etc., toutes choses qui prouvent avec une irrésistible
évidence que l'inspiration n'est « ni coercitive ni mécanique -, »

qu'elle respecte l'individualité des auteurs sacrés et que, dans

l'Ecriture, l'élément divin et l'élément humain s'unissent de la

façon la plus indissoluble. Il ne faudrait pourtant pas que ces

concessions, — qu'il n'est plus possible aujourd'hui de ne pas
faire, — nous voilassent la pensée personnelle, la théorie très
précise de M. Arnaud au sujet de l'inspiration. C'est bien l'idée
d'une inspiration spécifique, différant non pas quantitativement,
mais qualitativement de l'inspiration du croyant qui a reçu, par
la foi, le don du Saint-Esprit, que défend M. Arnaud. L'inspiration

est un don particulier, un charisme, et c'est elle qui nous
répond de l'infaillibilité de son organe dans tout ce qui est
essentiel à la foi. On le voit, c'est ici la conséquence nécessaire
de la thèse initiale de l'auteur sur les dogmes révélés ; et
l'insistance avec laquelle il réfute les vues de M. de Pressensé3 et
de son école au sujet de l'inspiration, montre clairement que
c'est ici pour lui la question par excellence. Nous ne reviendrons

pas sur ce que nous avons déjà dit à ce sujet; nous nous
bornerons seulement à demander à l'auteur comment l'infaillibilité

des auteurs sacrés est compatible avec ces erreurs
prophétiques qu'il a lui-même relevées dans leurs écrits. Dira-t-il
que ce sont là des questions secondaires? Sans demander qui
effectuera le départ entre les questions essentielles et celles qui

1 Préliminaires, p. 36.
2 P. 34.
3 Nous sera-t-il permis de faire remarquer a l'auteur qu'il est bien

dangereux, sinon étrange, de faire intervenir les questions d'âge (p. 40)

dans les discussions de principes. C'est là un argument qu'il serait par
trop facile de retourner et un procédé de polémique que nous ne
recommandons a personne.



24 J.-E. NEEL

ne le sont pas, nous pourrions répondre que pour nombre de

chrétiens les choses finales sont au contraire de la plus haute

importance, que l'Eglise primitive, y compris les apôtres, a vécu
dans l'attente d'un retour immédiat de Jésus-Christ, que la
notion du salut qui a prévalu aux premiers jours de l'Eglise
semble avoir été essentiellement eschatologique, enfin, et pour
tout dire, qu'il est bien difficile de parler d'infaillibilité là où
manifestement il y a progrès, développement et histoire. La

logique du point de vue de l'auteur aurait dû le conduire à étendre

l'inspiration à tout ce qui est doctrinal dans la Bible et à

admettre que non seulement « dans certaines circonstances1,»
mais dans toutes celles où ils sont les organes de cette révélation

qui est aussi bien dans le document que dans les faits

relatés, l'individualité des écrivains sacrés est « entièrement
dominée » et que l'Esprit leur « dicte des oracles » qu'ils
enregistrent d'une manière exclusivement « passive. » Hors de

cette inspiration, que M. Arnaud n'admet qu'exceptionnellement,

nous avons de la peine à voir quelle garantie on peut
nous donner au sujet de l'infaillibilité des dogmes révélés.

L'inspiration prouvée, M. Arnaud en déduit immédiatement
l'autorité des Ecritures2. On voit qu'il reste fidèle aux
procédés de l'ancienne apologétique, sans trop se demander
s'ils servent ou affaiblissent la cause qu'ils sont destinés à

soutenir. Prouver l'autorité... n'est-ce pas contradictoire, et

uneautorité qui a besoin de faire appel, pour se légitimer, aux
ressources les plus variées de l'histoire, de la critique ou
de la philosophie, est-elle encore cette autorité extérieure et
infaillible sur laquelle on prétend faire reposer tout l'édifice du
dogme et de la foi? De plus, et nous ne devrions pas laisser
au Vicaire Savoyard le soin de nous apprendre ou de nous
rappeler ces choses, cette preuve n'est à la portée que du

petit nombre, de sorte que, pour ceux qui ne peuvent la fournir,
l'autorité reste en question, c'est-à-dire cesse d'être une autorité.

Vous dites, il est vrai, que la preuve interne est en somme
la seule preuve décisive, vous avouez même qu'en dehors de

1 Préliminaires, p. 33.
2 Préliminaires, p. 43.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 25

la foi « on ne saurait parvenir à une pleine persuasion de
l'autorité divine de la Bible1. » A la bonne heure; mais qui ne
voit que cette concession, en apparence si minime, est cependant

la petite pierre qui suffit à renverser le colosse aux pieds
d'argile si laborieusement élevé. Si l'on fait appel, avec les

Réformateurs, au testimonium spiritus sancti2 comme à

l'argument décisif, il faut en conclure qu'il ne peut pas y avoir
d'autorité extérieure et matérielle, que c'est l'inspiration qui
découle de l'autorité et non l'autorité de l'inspiration3, que les

preuves externes tirées des prophéties ou des miracles ne sont

pas des preuves puisqu'elles ont elles-mêmes besoin d'être
prouvées, et que des arguments strictement rationels sont
impuissants à produire une conviction qui doit être religieuse,
qu'enfin il est impossible d'échapper à ce subjectivisme dont
on se croyait délivré à tout jamais, dès l'instant qu'on s'en
remet au jugement de la conscience chrétienne, c'est-à-dire
qu'on reconnaît avec saint Paul que seul « l'homme spirituel
juge de toutes choses1. »

Nous nous étendrons moins longuement sur la question de

la Trinité. Nous ne reviendrons pas non plus sur ce que nous
avons dit déjà de la place accordée à ce dogme dans
l'ensemble des doctrines chrétiennes. M. Arnaud, procédant
méthodiquement, établit d'abord la pluralité des personnes en
Dieu, puis la divinité de chacune d'entre elles. Celle de Jésus-
Christ est prouvée par le témoignage de l'Ancien Testament,
celui du Sauveur lui-même, celui de ses apôtres et celui de ses

ennemis. La perfection de son caractère moral et la démonstration

de sa sainteté achèvent l'argumentation. Nous passons
ensuite au Saint-Esprit dont la personnalité et la procession

1 Préliminaires, p. 54.
2 Confession de la Hochelle, art. 4.
* Voir le développement de cette idée dans les articles consacrés par

M. le pasteur Lortsch dans L'Eglise libre des 23 et 30 janvier 1891 au
Manuel de M. Arnaud. On retiendra avec fruit cette déclaration que
nous faisait le regretté professeur C. O. Viguet: « Il faut aller de
l'autorité à l'inspiration, et non de l'inspiration à l'autorité. >

4 1 Cor. II, 15.



26 J.-E- NEEL

sont définies, et l'auteur conclut en réfutant les objections faites

à la Trinité comme en relevant l'importance pratique de cette
doctrine. La longueur1 des développements consacrés par l'auteur

à cette partie de son sujet montre combien le dogme en

question lui tient à cœur. Il en est du reste qui sont excellents
de tous points : telles les pages consacrées à la perfection et à

la sainteté de Jésus-Christ. Mais cela dit, et sans parler de la
conception métaphysique de Dieu qui est à la base de la théologie

de M. Arnaud, la métaphysique substantialiste des

grands conciles si fort battue en brèche par le criticisme
contemporain, que de détails n'aurions-nous pas à relever dans la

longue argumentation à la fois exégétique et philosophique par
laquelle M. Arnaud cherche à prouver et à définir la Trinité.
Au premier point de vue, que de réserves s'imposent à nous

sur les conclusions tirées par M. Arnaud de l'emploi du pluriel
par le Dieu de la création, sur l'identification de l'ange de

l'Eternel avec la seconde personne delà divinité, sur l'application

à Jésus-Christ de certaines appellations prophétiques
qu'un raisonnement régressif ou plutôt une pétition de principes

peuvent seuls justifier2, sur le prologue de Jean aux

origines philosophiques duquel il était nécessaire de consacrer
au moins quelques lignes, enfin sur les conséquences tirées en
faveur de la personnalité du Saint-Esprit de bien des textes
dans lesquels il est parfaitement loisible de voir une simple
personnification.... Au point de vue spéculatif nous aurions
également bien des détails de l'argumentation de M. Arnaud à relever.

Nous venons de parler de la personnalité du Saint-Esprit
et de rappeler l'objection qui consiste à voir dans les textes
invoqués une simple personnification. Ce n'est pas répondre à

une objection sérieuse que d'écrire comme l'auteur qu'avec
cette méthode «on serait conduit à dire qu'il n'y a pour l'Ecriture

aucune personne ni sur le ciel ni sur la terre.s» Il n'ignore

1 Manuel, p. 71-142.
2 Voir p. 80 l'application à Jésus-Christ de la parole prophétique : Ton

époux est ton créateur... (Esaie LIV : 5.) au nom... du Nouveau Testament

qui représente le Sauveur comme l'époux de l'Eglise!
; Manuel, p. 124.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 27

pourtant pas que c'est une habitude fréquente chez les
écrivains sacrés que de personnifier les choses de la nature ou
même les abstractions, par exemple la sagesse dans le livre des

Proverbes. L'argument méritait autre chose que cette fin de non
recevoir. Que de points nous pourrions relever également dans

la définition i du dogme lui-même qui nous semble impliquer
une contradiction manifeste ; car comment concilier la
subordination2 du Fils et la procession du Saint-Esprit1, que M.
Arnaud admet pleinement, avec les attributs divins dont sont

également douées les trois personnes de la Trinité? Quant à

l'importance pratique de cette doctrine3, nous ne parvenons
pas à comprendre que la sanctification du croyant subsiste ou
périsse avec elle. Le Saint-Esprit en est l'agent, nul ne l'ignore
ou le conteste, mais est-il besoin que cet Esprit soit une
personne pour que l'œuvre divine s'accomplisse en nous; et cette

œuvre sera-t-elle moins profonde ou moins réelle parce que
nous verrons dans le Saint-Esprit, l'Esprit du Christ glorifié
habitant, immanent dans nos âmes, ou, pour parler le langage
de l'école, une hypostase sortant par procession, et non par
génération de la nature divine? Tout cela, c'est de la
métaphysique, et nous ne contestons à personne le droit de faire de
la métaphysique ; mais est-ce bien encore de la religion

Le problème de la Rédemption, auquel nous conduit le

dogme de l'incarnation4 est le problème central et actuel entre
tous de la dogmatique. M. Arnaud commence par établir
longuement, au moyen de nombreuses et intéressantes citations
empruntées à l'antiquité, la réalité d'une préparation
providentielle du salut. Dans l'œuvre même de Jésus-Christ qu'il

1 Manuel, p. 135.
8 Manuel, p. 112.
3 Manuel, p. 137.
4 Manuel, p. 242. M. Arnaud, qui admet tout à la fois la préexistence de

Jésus-Christ et la réalité de son humanité jusque et y compris la
possibilité de la chute, fait cependant ses réserves au sujet de la doctrine de
la Kénose et n'admet pas le dépouillement complet du Verbe divin
(p. 247S.



28 J--E- NEEL

répartit, selon l'usage classique, entre les trois offices prophétique,

royal et sacerdotal1, il distingue successivement la

substitution, l'obéissance parfaite, la rédemption, l'expiation, la

purification et la destruction du péché, la propitiation et la

réconciliation. Nous ne savons jusqu'à quel point ces distinctions

sont fondées en tant qu'éléments constitutifs de cette

œuvre. La rédemption par exemple, qui nous paraît le

plus compréhensif de ces termes, est comprise dans la

satisfaction, ce qui nous paraît le renversement de l'ordre
normal, celle-ci étant le moyen, non le but de celle-là. N'y a-
t-il pas aussi quelque subtilité à distinguer la propitiation
d'avec l'expiation les deux termes ne sont pas identiques, mais

la relation de cause à effet qui les unit est si étroite qu'il nous

paraît excessif d'y voir deux aspects différents de la doctrine du
salut. Mais à quoi bon multiplier ces remarques c'est le
dogme de la rédemption dans son ensemble, et non tel ou tel
point de détail, qui nous paraissent appeler une sérieuse revision.

M. Arnaud s'est approprié la vieille théorie de la satisfaction

formulée au moyen âge par saint Anselme. C'est l'expiation
juridique et pénale qu'il défend, la « théologie du sang2 » dont
il se fait l'apôtre ; et il va courageusement jusqu'au bout de sa

pensée qui ne diffère que par de bien légères nuances de ce

qu'il appelle les théories outrées de l'expiation3. Or, on
a compris de nos jours combien ces représentations
choquaient sur plus d'un point la conscience chrétienne et
essayé sérieusement de les amender par l'introduction, dans le

dogme de l'expiation, de la doctrine, de la solidarité +. Nous
estimons que de sérieux progrès ont été accomplis de ce chef,
et M. Arnaud lui-même n'en fait pas abstraction. Nous

1 II eût été plus logique de traiter de la fonction royale de Jésus-Christ
après avoir traité de sa fonction sacerdotale. Pour citer ici les vieilles
formules de l'école, le status exaltationis suit le status inanitionis- Plus le
Fils de l'homme s'est abaissé, plus aussi Dieu l'a souverainement élevé

(Phil. II, 8.)
2 Manuel, p. 305.
3 Manuel, p. 308.

* Par exemple le regretté doyen Bois dans son beau travail : Expiation
«t solidarité. Revue de Mantauban, 1888.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 29

croyons cependant que ce n'est pas au centre même de la
question que s'est engagé le débat : ou plutôt nous pensons
que ce sont les bases psychologiques et morales de la théorie
de la rédemption qui demanderaient une sérieuse revision.
Toutes nos notions de coulpe, de peine, de châtiment, de

justice, de rétribution, nous viennent en droite ligne du moyen
âge où elles se sont formées sous l'empire des idées du temps.
On parle d'expiation juridique; mais la jurisprudence qui est
le fond de cette doctrine n'est-elle pas empruntée au droit
germanique et au droit romain beaucoup plus qu'aux indications

scripturaires qui ont été singulièrement dépassées
C'est là qu'est pour nous le nœud des problèmes, et nous ne

voyons guère que M. Secrétan qui l'ait vigoureusement attaqué

par ce côté *. C'est aussi le moyen de nous rendre plus
modestes dans notre attitude d'avocats des droits de Dieu. Qui

sommes-nous pour déterminer, légitimer et défendre les

exigences de sa justice Le mot d'Adolphe Monod2 : « Je ne veux
pas être heureux aux dépens de la sainteté divine. Loin de moi
un salut où la gloire de Dieu perdrait. Commencez par sauver sa

loi sainte et vous me sauverez après » est un mot superbe, digne
de cette grande éloquence et de cette grande foi. Mais encore
une fois, laissons à Dieu le soin de protéger ou, s'il en est

besoin, de venger son honneur. La croix est un fait; ce ne
sont pas nos présuppositions métaphysiques, nos postulats
juridiques transcendentaux, ces « il fallait » dont on est si facilement

prodigue dès qu'on aborde la doctrine de l'expiation, qui
l'ont dressée ; ce n'est pas telle ou telle théorie de la croix qui
lui donne sa puissance de salut. « Te crux, deficiente manu,
teneam, » disait un grand croyant. C'est à ses pieds qu'on
apprend la vanité des systèmes, et, qu'en dehors de toute
formule, après avoir fait l'expérience de la grâce de Dieu en
Christ, on résume sa foi dans la parole du Baptiste : «Voilà
l'Agneau de Dieu qui ôte les péchés du monde3. »

1 Voir en particulier : Civilisation et croyance, p. 364, 389 ; Théologie et

religion, p. 50.
2 Manuel, p. 321.
3 Jean 1, 29.



30 J.-E. NEEL

Le chapitre de l'Eglise, — en dépit des hors-d'ceuvre que
nous avons déjà signalés — est un des plus intéressants du
Manuel de M. Arnaud. Les idées qu'y développe l'auteur nous
sont sympathiques à plus d'un titre. Pour lui, « l'Eglise est

essentiellement la société des croyants1. » Il s'approprie le

mot célèbre d'un père de l'Eglise, de Tertullien : « Nascuntur
homines, fiunt Christiani, » et prend toutes les precautions
désirables pour que la société religieuse soit nettement distinguée

d'avec la société naturelle2. Sur la question du
recrutement de l'Eglise, les préférences de M. Arnaud vont
directement aux Eglises de professants. Nous nous demandons
seulement pourquoi l'auteur, qui reconnaît avec Vinet que l'union
de l'Eglise avec l'Etat est un obstacle à la sincérité et à la

spontanéité de la profession3, ne repousse pas plus énergique-
ment, mais au contraire admet comme avantageux à certains

égards4, un système dont il a cependant énuméré les lacunes et

montré les dangers. Même contradiction en ce qui concerne
les sacrements. M. Arnaud s'élève contre le baptême des petits
enfants, mais ne croit pas les temps mûrs pour cette réforme5;
contre les premières communions, mais ne se sent pas disposé
à tenter une pareille révolution6. Nous nous demandons
seulement si Dieu fera jamais à l'Eglise « la grâce d'entrer dans

une période de spiritualité et de foi6 » qui rendront ces
améliorations possibles, si ceux de ces conducteurs spirituels qui
en attendent « le soulagement de leur conscience0» ne
commencent pas eux-mêmes à élever la voix, et ne hâtent pas,
par la parole at par l'exemple, l'avènement des temps
nouveaux que nous sommes unanimes à espérer. Ne serait-ce pas
ici le cas de répéter le proverbe populaire: « Aide-toi, le ciel
t'aidera? »

Il n'est que temps de terminer cette analyse déjà trop
longue, mais dont la longueur et l'impartialité sont un hommage au
volumineux et consciencieux travail de M. Arnaud. S'il a quelque
peu malmené la théologie indépendante, il a bien dû s'attendre

1 Manuel, p. 421. — 2 Manuel, p. 427. — 3 Manuel, p. 455. — 4 Manuel,
p. 430. — 5 Manuel, p. 503. - s Manuel, p. 513.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 31

à ce que celle-ci ne restât pas bouche close. Après tout, les
sérieuses réserves que nous avons été obligé de faire au cours
de notre étude ne peuvent pas nous empêcher de reconnaître la
valeur religieuse de l'œuvre de M. Arnaud. Nous ne reviendrons

pas sur ce que nous avons déjà dit à cet égard du
Manuel de dogmatique. En dépit d'inévitables divergences le
fondement posé reste le même. Nous comprenons qu'après un
ministère de quarante années, M. Arnaud, — sans rien renier
de ses convictions au sujet de l'importance de la doctrine, —
n'hésite pourtant pas à s'approprier cette déclaration d'un
théologien vaudois: « Nous mettons la vie fort au-dessus du

dogme1. » Et quel est, en effet, de l'aveu même de l'auteur, le
but du dogme, si ce n'est d'engendrer la vie Pas plus que
nous, M. Arnaud ne se contenterait d'une orthodoxie morte
et formaliste qui prendrait la correction de la croyance pour
le synonyme de la vie. Les vérités chrétiennes qu'il développe
avec amour au cours de son ouvrage ont fait l'aliment de sa

foi et la base de son enseignement2. Nous ne pouvons que
souhaiter sincèrement que le témoignage qu'il a éprouvé le besoin
de leur rendre conduise ses lecteurs à la source divine de

toute vie. Il ne saurait désirer une meilleure récompense de

ses efforts ni espérer un plus doux fruit de son travail.

1 R. Clément, p. 456.
'2 Introduction, p. X.


	Un manuel de dogmatique

