Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1895)

Artikel: Un manuel de dogmatique

Autor: Neel, J.-E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN MANUEL DE DOGMATIQUE

PAR

J.-E. NEEL

Au soir d’une vie bien remplie, M. le pasteur Eugéne Arnaud,
connu dans nos Eglises pour ses nombreux travaux historiques,
et, dans le domaine exégétique, pour sa traduction du Nouveau
Testament (1858), a voulu rendre un supréme témoignage aux
vérités éternelles qui, au cours d’un ministére de quarante ans,
ont fait « ’aliment de sa vie, le fondement de ses espérances et
I'objet de ses enseignements, » en dotant notre théologie de
langue francaise d’'un Manuel de dogmatique! (1890). Frappé
du caractére incomplet, fragmentaire de la foi chrétienne a
notre époque, persuadé que l'anémie religieuse dont nous
souffrons provient en droite ligne du discrédit dans lequel est
tombé le dogme, M. Arnaud a voulu opposer 4 ces convic-
tions vagues, mal définies, aux contours fuyants, aux angles
arrondis, un exposé complet et systématique de la vérité chré-
tienne, destiné & proclamer en face du dilettantisme pour ne
pas dire du scepticisme dogmatique « ces doctrines du chris-
tianisme qui ont autant de droits a étre crues que ses devoirs
& étre pratiqués. »

D’autre part, M. Arnaud a nettement précisé son dessein.

! Manuel de dogmatigue ou exposition méthodique et raisonnée des doc
trines chrétiennes, par E. Arnaud, pasteur, président du Consistoire de
I'Eglise réformée de Crest. Un grand vol. in-8°, X1 et 600 pages. Paris
1890. Fischbacher. Prix: 12 francs.



4] J.-E. NEEL

Bien que le nombre des traités scientifiques de dogmatique
soit chez nous trés restreint, —- on ne peut guére citer que les
ouvrages de Martensen et de Gretillat, — ce n’est pas « pour
les savants et les théologiens de profession 1 » qu’il écrit. Son
ambition est plus modeste ; son Manuel est une ceuvre de vul-
garisation. Il s’adresse au public religieux tout entier, et, sans
oublier les pasteurs, aux laiques pieux et éclairés. De la une
simplicité d’allures qui répond bien au but que se propose I’au-
teur. Son livre est d’une lecture facile, par 14 méme attrayante ;
le style en est clair, limpide et bien francais. L’appareil scien-
tifique est réduit au strict minimum ; les citations sont nom-
breuses, bien choisies, et témoignent de lectures étendues et
variées, en particulier d’'une connaissance approfondie des
Ecritures. L’ordre, quoique trés discutable, est réel, le raison-
nement lucide sinon toujours probant, les conclusions netles
et précises, 'ouvrage enfin animé tout entier d’'un souffle bien-
faisant de piété.

Ces qualités méritaient d’étre relevées. Mais cet hommage
rendu & I'’ceuvre de M. Arnaud, nous avons & nous demander
jusqu’a quel point elle justifie non plus la premiére, mais la
seconde partie de son titre. Le Manuel est appelé a rendre de
reels services & ceux auxquels Pauteur 'a destiné et dédié. Que
penser maintenant de la dogmatique qu’il expose ? C’est & son
examen que sont consacrées les pages suivantes. Est-il besoin
de dire que notre étude sera forcément trés générale? La
masse de questions soulevées par une dogmatique compleéte est
telle qu'on est contraint ou bien de se limiter 4 une ou deux
v’entre elles pour les analyser & fond, ou bien « d’effleurer
dans une course rapide les principaux sommets.» Pour mettre
quslque ordre dans nos remarques, nous examinerons briéve-
ment le point de départ, la route suivie et le but atteint. En
d’autres termes, la notion de la dogmatique, la méthode de la
dogmatique, les résultats de la dogmatique fixeront successi-
vement notre attention.

Introd., p. X.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE T

1

Il n’est guére de traité de dogmatique!, ni méine d’histoire
des dogmes 2 qui ne débutent par une définition du dogme.
L’idée qu'on se fait de 'une ou de l'autre de ces disciplines
théologiques, qui sont étroitement liées entre elles, est évidem-
ment déterminée par le sens qu'on attache au mot dogme. Si
Pon entend par la la formule adéquate de la vérité chrétienne,
que cette formule, selon qu’on est protestant ou catholique,
soit empruntée & I’autorité biblique ou &4 l'autorité ecclésiasti-
que, la tiche du dogmaticien sera singulierement facilitée et
simplifiée. Il n’aura vraisemblablement qu’a cataloguer, coor-
donner et exposer ces dogmes que la théologie biblique d’une
part, la symbolique de 'autre, lui fourniront dans leur immua-
ble teneur. A dire vrai, ces deux sciences absorberont la
dogmatique et la réduiront & n’étre plus qu'une table des ma-
tieres. Tout change si 'on voit dans le dogme effort soutenu,
incessant de la conscience ou de I'Eglise chrétiennes, essayant
de saisir, de préciser, de définir I'objet de leur foi, renouvelant
de siécle en siécle ces généreuses tentatives, reprenant sans se
lasser ce labeur cyclopéen, revisant continuellement ces for-
mules nécessairement imparfaites et transitoires et se rappro-
chant-peu & peu, par cette lente et laborieuse élaboration, de
cette vérité objective qui seule posséde l'autorité qu’on vou-
drait attribuer 4 son expression. La tiche du dogmaticien est
dés lors aussi élevée que délicate puisqu’il doit tout d’abord
recevoir, c’est-a-dire saisir en lui-méme et expérimenter per-
sonnellement 'objet du message évangélique, mais aussi créer,
c’est-a-dire donner & ses expériences une formule rigoureuse-
ment exacte dans la description qu’elle en fait et dans les con-
séquences qu’elle en tire, formule qui sera, nous l'accordons,
éminemment personnelle et subjective, mais qui n’en sera pas
moins une nouvelle pierre ajoutée 4 cette grandiose construc-
tion que les sidcles défont et refont sans se lasser jamais.

! Martensen, Dogmatique, p. 1.
" Bonifas, Histoire des dogmes, p. 1-6.



8 J.-E. NEEL

Quel est le point de vue de M. Arnaud au sujet du dogme ?
Qu’est-ce pour lui que la dogmatique ?

Aprés avoir rappelé I’étymologie du mot dogme et le sens
qu’a ce mot dans le grec classique, chez les philosophes, dans
la version des LXX et le Nouveau Testament, enfin chez les
Péres de I'Eglise, M. Arnaud établit une distinction, selon lui
capitale, entre les deux sighifications que la tradition a succes-
sivement attachées & ce mot. Il écarte résolument son emploi
pour les déterminations de la foi qui sont I’ceuvre de ’Eglise et
le réserve aux seuls enseignements de la Révélation. Il rejette
donc le dogme ecclésiastique pour retenir le dogme biblique
qu’il définit comme suit : « la vérité révélée par Dieu aux hom-
mes, soit que cette vérité ait pour fondement un fait historique,
soit qu’elle serve d’enveloppe 4 cette idée?. » De 14 une double
conséquence : au point de vue théorique, le dogme biblique
est « immuable! » et « ne peut pas plus avoir d’histoire que
Dieu lui-méme dont il émane?; » au point de vue pratique, le
dogme réclame « lacquiescement et 'obéissance?; » il fait
autorité.

La dogmatique est dés lors « la science des dogmes bibli-
ques ou révélés2,» leur exposition méthodique, « dialectique et
spéculative 2. »

Ces définitions ont le mérite de la netteté. Le point de départ
de 'auteur est tres clair ; la base qu’il établit est précise et il
ne lui sera pas difficile d’élever sur ce fondement un édifice
dont les matériaux sont tout préts. Quelques réserves que nous
ayons 2 faire sur le sens attribué par M. Arnaud au mot dogme,
et sur sa notion des dogmes bibliques, il n’entre dans la pensée
d’aucun théologien évangélique de mettre sur le méme pied
ces soi-disant dogmes bibliques avec les formules de I'Eglise,
les enseignements de saint Paul avec les canons de Nicée.
L’Ecriture reste pour nous la source et la norme de la connais-
sance religieuse. Mais cela veut-il dire que cette connaissance
soit renfermée dans la Bible sous cette forme particuliére
de dogmes que M. Arnaud n’hésite pas & lui attribuer? En

1 Préliminaires, p. 3.
2 Préliminaires, p. 4.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 9

d’aulres termes, la Bible contient-elle des dogmes, c¢’est-a-dire,
selon la définition du dictionnaire de I'Académie gue s’appro-
prie M. Arnaud, « des points de doctrine, des propositions ou
principes établis ou regardés comme des vérités incontesta-
bles1?» et n’est-elle pour le croyant gu’un véritable « manuel
de dogmatique, » le seul possible, le seul utile? Mais qui ne
voit que la conséquence de ces prémisses est une conception
fonciérement intellectualiste du christianisme ? La Bible devient,
a ce point de vue, un code de doctrines, I'Evangile un ensei-
gnement, la piété une connaissance plutét qu'une vie. M. Ar-
naud proteste d’avance contre cette accusation 2, Il nous parait
cependant qu’il lui sera bien difficile de s’en disculper. Il ne
suffit pas pour cela de dire que le dogme n’est pas seulement
Pidée révélée, mais aussi le fait chrétien qui sert de véhicule &
cette idée. Quelque étranges que paraissent cette proposition et
Passimilation d’un fait historique, c¢’est-a-dire apparemment
d’un fait susceptible de vérification et justiciable des procédés
ordinaires de l'histoire, &4 une doctrine révélée qui échappe
4 celte vérification et réclame, tout comme le fait, « acquies-
cement et obéissance, » nous ne voyons pas que l'intellectua-
lisme perde rien & cette distinction, puisque la connaissance
et la démonstration de ces faits relévent en droite ligne de
nos facultés théoriques. Nous n’entendons pas nier que ces
faits et leur explication biblique ne soient la cause, & tout le
moins occasionnelle, de la vie chrétienne en 'dme du croyant,
nous disons simplement qu’accentuer, comme le fait M. Arnaud,
le caractére dogmatique de la Bible, c’est tomber dans un
rationalisme qui peut étre orthodoxe, mais aussi le contraire,
et favoriser la correction de la croyance au détriment de I'in-
tensité de la vie. M. Arnaud ne pouvait pas, avec un semblable
point de départ, échapper a un intellectnalisme auquel, dans le
cours de son Manuel, il a payé un large tribut 3, non moins que
dans son travail sur les Catéchismes ou, & la suite du vieil Os-

t Préliminaires, p. 3.

2 Id., p. 4.

3 Voir en particulier p. 383 Pacceptation du dogme juxtaposé a la pra-
tique de la morale, comme éléments de la foi justifiante.



10 J~E. NEEL

terwald, il a énergiquement défendu la distinction des vérités
a croire et des devoirs & pratiquer.

Mais encore faudrait-il prouver, textes en mains, que la Bible
contient ces dogmes immuables et définitifs qui sont au-dessus
de toute revision et jouissent d’'une autorité absolue. Or, si
PEvangile contient des faits dont les auteurs sacrés restent
pour nous les seuls témoins autorisés, et dont ils tirent des con-
séquences religieuses qui font également autorité pour nous
par la raison que les apotres ont vécu dansl’intimité immédiate
du Christ, soit deson vivant par la vue, soit aprés son départ par
la foi, nous ne voyons nulle part de formules fixant d’'une ma-
niere précise et quasi mathématique les vérités ou les dogmes
qui sont de foi. Ou est celle de I'expiation ? o1 celle de l'inspi-
ration ? ou celle de la trinité 7 Qui ne sait, au contraire, pour
nous arréter un instant au premier de ces exemples, que si la
croix est un fait, — le fait central de I'histoire!, — la significa-
tion de ce fait est si multiple, ses aspects sont si complexes,
son role et sa porlée sont décrits dans ’enseignement évan-
gelique et apostolique avec une telle surabondance d'images, un
tel luxe de comparaisons, une telle profusion de symboles, que
c’est I'éternel supplice du théologien que de faire rentrer dans
les cadres étroits d’une formule cette richesse et cette diver-
sité qui sont celles de la vie. L’ceuvre de la théologie biblique
doit ici, de toute rigueur, précéder celle de la dogmatique. Or,
dans le point de vue de M. Arnaud, ces deux disciplines,
cornme nous 'avons déja dit, n’ont, en dépit des déclarations,
de l'auteur?, pas de raison bien décisive a alléguer en faveur
de leur distinction. A dire vrai, il se défie de la premiére, et
s’il en reconnait pourtant la légitimité, s’il concéde qu’il y a
entre les é&crivains sacrés des divergences de détail, il voit dans
I'importance attachée de nos jours 4 cette branche de la théo-
logie un danger véritable pour 'unité de la foi. Nous n’avons
pas a décider si oui, ou non, on a fait des excés de théologie
biblique lesquels peuvent du reste s’expliquer en tant que réac-
tion contre les anciennes méthodes qui ne tenaient aucun

! De Pressensé, L’ancien monde, p. 659.
2 Préliminaires, p. 4.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 11

compte du caractére historique et progressif de la révélation.
Nous voulons senlement relever ce fait, ¢’est que le point de vue
de M. Arnaud ne differe que trés légérement de ces méthodes
et n’est que difficilement conciliable avec une théologie biblique
vraiment digne de ce nom. Cette science cesse en effet d’avoir
sa raison d’étre et sa place légitime dans I’encyclopédie théo-
logique dés I'instant ou 'on n’admet pas, je ne dis pas seule-
ment la persistance de I'individualité chez I’auteur inspiré, —
M. Arnaud ne le conteste pas, — mais encore la possibilité d’un
développement de sa pensée religieuse, ce qui est la négation
du dogme immuable et sans histoire tel que I'’entend le Manuel
que nous examinons. Mais qui ne sait, pour prendre un exem-
ple classique, que le dogme eschatologique a eu son histoire
chez saint Paul, qui, en présence des faits, & di modifier son
point de vue sur le retour de Jésus-Christ. Comment M. Ar-
naud, qui constate cette « erreur de prophétie! » (ce sont ses
propres expressions), parvient-il & la concilier avec sa concep-
tion des dogmes révélés? On peut en dire autant du dogme de
Puniversalité du salut qui a eu son histoire chez saint Pierre,
lors de la conversion de Corneille, et de celui de I'incarnation
qui a eu la sienne chez saint Jean dans la théorie du Logos.
Comment s’insurger contre ces faits? Comment concilier ces
résultats, qui semblent pourtant des résultats acquis de la
science chrétienne, avec cette idée d’une dogmatique révélée
et de droit divin qui est évidemment I'idée inspiratrice du Ma-
nuel de M. Arnaud?

Nous ne voulons certainement pas oublier le caractére
volontairement élémentaire de l'ouvrage qui nous occupe.
Nous ne saurions donc faire un crime a auteur de ne pas
nous donner les discussions philosophiques et critiques qu’il
ne nous a pas promises, I'examen des textes controverseés,
I'histoire particuliére de chaque doctrine, des notions sur la
formation du canon, ou des arguments en faveur de 'authenti-
cité de tel écrit. Mais ce qui ne saurait nous échapper, c’est la
défiance, sinon I'hostilité de 'auteur pour tout ce courant de

' Manuel, p. 32.



12 J.-E. NEEL

la théologie évangélique qui, formé & la double école de la cri-
tique et de la foi, pense que loin de contenir une dogmatique
révélée, immuable etéternelle, la Bible nous place directement
sur le roc des faits chrétiens, nous met en présence des expé-
riences faites par les témoins de ces faits, et nous provoque &
répéter pour notre propre compte, afin de les formuler au
mieux de notre développement intellectuel et religieux, ces
expériences des disciples deJésus. La critique insistante et per-
sistante que fait M. Arnaud des doctrines de M. de Pressensé et
de son école!, est un exemple frappant de 1'esprit de réaction
orthodoxe qui semble avoir présidé & la composition de son
Manuel. Et cependant, sans nier qu’il n’y ait entre les deux
tendances, surtout en ce qui concerne la methode, de pro-
fondes distinctions, qui ne sait que la nouvelle théologie, —
si 'on tient & ce nom, — n’est pas moins respectueuse que
I’ancienne de la révélation elle-méme qu’elle ne confond pas
avec son document pour mieux la sauvegarder? Quinesait que
cette école, si violemment incriminée, dénoncée 4 la foi des
simples comme un véritable péril, représentée comme subver-
sive de toute Eglise, et aussi dangereuse, sinon plus, que le
rationalisme d’autrefois, batit sur le roc du fait chrétien dont
elle proclame bien haut I'autorité 2, et ne se croit pas moins
respectueuse de I’Evangile parce qu’elle va de Jésus-Christ a
la Bible au lieu d’aller de la Bible & Jésus-Christ, fondant I'au-
torité de eelle-ci sur 'autorité de celui-la. Point n’est besoin
de professer la théorie du dogme révélé pour croire a une
révélation dont on a commencé par faire une expérience
intime et directe contre laquelle rien ne saurait prévaloir.

Que si du dogme, ainsi défini, nous passons a la science des
dogmes, c’est-a-dire 4 la dogmatique, il est facile de prévoir
quelle conception étriquée de I'une sera la résultante d’une
notion aussi fermée de l'autre. La tiche du dogmaticien se
réduit, on I'a vu, 4 exposer méthodiquement et dialectiquement

1 Voir en particulier p. 36 pour l'autorité; p. 317 pour !'expiation;
p- 342 pour la justification.
2 Léopold Monod, Le probléme de Vautorité, p. 21-29.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 13

la vérité révélée. Quant & I'épithéte de spéculative! qu’ajoute
également M. Arnaud & cette exposition, il est permis de ne
pas v insister, car on se demande quel peut bien étre le role de
la spéculation la ou il y a révélation non seulement. de I'objet
de la foi mais encore de sa formule. La dogmatique ne peut
plus avoir d’autre objet que d’énumérer, en un bel ordre, les
doctrines extraites par la théolugie biblique de I'inépuisable
carriére que 'on sait, et 'on peutune fois encore se demander
8’il y alieu d’instituer sous le nom de dogmatique une science
qui se réduit aux proportions d’un catalogue. Et si 'on ajoute,
avec M. Arnaud, que la dogmatique n’d pas pour seule tiche
d’exposer les dogmes révélés, mais aussi de les justifier en fai-
sant appel au raisonnement?, nous demanderons alors en quoi
elle se distingue de I'apologétique et quelle est encore sa raison
d’étre comme discipline détachée ? Tout change avec une con-
ception plus large du dogme et de la révélation. Dans 'ordre
d’idées que nous défendons, la théologie biblique conserve toute
sa valeur, mais elle n’est plus la seule base de la dogmatique
quoiqu’elle en soit encore la principale. L'histoire et I’expérience
sont appelées a leur tour & fournir au dogmaticien leur contin-
gent de notions, de sentiments ou d’idées; et c’est aprés avoir
soumis ses intuitions a la triple pierre de touche de I'Ecriture,
de I'histoire et de la conscience chrétienne, qu'il essaiera, dans
un bégaiement imparfait mais sincére et vivant, de les expri-
mer avec toute la vigueur que comporte le développement
scientifique de son temps. Ainsi congue, sa tiche est des plus
hautes. Qu’on crie au subjectivisme, & l'individualisine, nous
ne nous en défendrons pas, car nous ne voyons pas le moyen
de contester le caractére subjectif de toute connaissance, encore
moins le caractére individuel de toute expérience chrétienne.
Le réve que semble avoir earessé M. Arnaud, de nous doter
d’'une dogmatique objective, ne sera jamais qu’un réve dans les
conditions actuelles de I'esprit humain3. Mais, mises en com-
mun, ces connaissances subjectives et ces expériences indivi-

t Préliminaires, p. 4.
2 Préliminaires, p. 4.
3 On peut en dire antant des catéchismes.



14 J.-E. NEEL

duelles présentent un degré suffisant de généralité et d’objecti-
vité pour prévenir le scepticisme et I’émiettement, pour fonder
I’Eglise et pour entretenir la vie. Toute dogmatique sera donc
nécessairement relative, mais dans ces limites quel champ
d’études que le sien! Elle met en jeu toutes les activités du
théologien chrétien qui doit vivre autant que penser, faire sur
lui-méme Vépreuve de ses formules, comparer ses expériences
a celles des croyants de tous les lemps, donner audience a
toutes les voix, ne négliger aucune source d’information, re-
tremper sans cesse sa foi dans la source jaillissante. des Ecri-
tures, contempler, jusqu’d les graver en son étre moral tout
entier, les grands faits qu’il s’agit d’analyser et de décrire,
porter en lui-méme comime dans une sainte gestation tout ce
qu’il a senti, compris, vécu, de I'Evangile de vie, enfin, dans
un enfantement douloureux peut-étre, mais béni, produire au
grand jour le fruit de ce labeur d’'une 4me travaillée par l'in-
finit!

Ce n’est que dans une semblable conception qu’on peut,
sans jouer sur les termes, parler des sources de la dogma-
tique 2. Lorsqu’on voit en elle la science des dogmes révélés
dans I'Ecriture, il est contradictoire de lui donner une autre
base que la Bible. La tradition, la conscience chrétienne, que
M. Arnaud consent subsidiairement & consulter, tout en
n'usant de la derniére qu’avec de grandes précautions, n’ont
plus rien a nous dire la ol la Bible nous dit tout et comment
il faut le dire. Que si M. Arnaud répond que I'une et P'autre
peuvent nous aider a mieux formuler le dogme révélé, nous
lui demanderons encore ce qu’est un dogme sans sa formule,
et si 'on peut encore parler de dogme révélé la ol la formule
ne l'est pas. L’Ecriture reste donc « la mine féconde et céleste
ou le dogmaticien puisera tous les matériaux dontil a besoin; »
pour serrer de plus pres la pensée de M. Arnaud il serait plus
exact de dire : la carriére ol il trouvera les pierres taillées
et polies qui lui serviront & élever I'édifice de sa dogmatique.

1 M. Arnaud critique p. 10 cette notion de la dogmatique, qui est, a peu
de choses pres, celle de Schleiermacher.
2 Préliminaires, p. 14.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 15

Les mémes observalions s’appliquent & ce que dit Pauteur
du champ de celte science : toute la Bible, et rien que la
Bible. Elle ne saurait franchir ces limites et s’égarer dans le
dédale de I'histoire, ou se perdre dans les profondeurs de la
conscience et de V’expérience chrétiennes, sans outrepasser
ses droits et franchir des frontiéres qui doivent rester invio-
lables 1. Il nous parait difficile de s’insurger contre la logique
de ces déductions et de ne pas conclure sur ce premier point
que la dogmatique de M. Arnaud, reposant sur sa notion des
dogmes révélés, est irrémédiablement entachée d’un autorita-
risme peu compatible avec la science, el d’un intellectualisme
destructif de la vie. Ces caractéres s’offriront & nous avec plus
d’évidence encore si du point de départ nous passons au che-
min & parcourir, je veux dire & la méthode et au plan du
Manuel.

11

En dogmatique, la méthode et le plan sont deux questions
distinctes, quoique connexes. La méthode, c¢’est la maniére
non de disposer les dogmes, mais de les exposer ; elle est donc
subordonnée a l'idée qu’on se fait du dogme, et 'on com-
prend, par ce qui précéde, que M. Arnaud n’ait pas eu a lui
consacrer de développements nouveaux. La dogmatique con-
sistant pour lui & exposer méthodiquement et spéculativement
les dogmes révélés, la méthode du dogmaticien est nécessaire-
ment la méthode autoritaire, objective, celle qui part d’en
haut, non la méthode subjective, historique, qui étudie la
doctrine dans sa formation, son développement, son état actuel
et, sur cette triple base de la théologie biblique, de I'histoire

! On nous permettra de signaler comme une flagrante dérogation a ce
principe la longue digression historique, fort intéressante d’ailleurs, que
M. Arnaud, dans le chapitre de I'Eglise, consacre i la question et & 'his-
toire de la dissidence (p. 448-475). Nous nous demandons, du reste, de
quel droit une dogmatique biblique connait des Eglises actuelles, et
traite les questions d'organisation, de recrutement et de discipline. On
comprend, & la rigueur, quelques indications de ce genre dans un caté-
chisme. Icl elles sont un véritahle hors-d’ceuvre.



16 J.-E. NEEL

des dogmes, et de la symbolique, essaie a son tour de la formu-
ler. Ces questions ne se posant pas dans le point de vue adopté
par M. Arnaud, la question de la méthode se confond avec
celle du plan a laquelle il consacre d’assez longs développe-
ments qu’il nous faut maintenant examiner 1.

Quatre méthodes sont successivement étudiées et repoussées
par M. Arnaud, qui les critique 'une aprés l'autre avant de
nous exposer celle qu’il a adoptée : la méthode systématique,
la méthode analytique, la méthode génétique, la méthede
historique. Quelques mots sur chacune d’elles.

La méthode systématique! n’a pas les sympathies de M. Ar-
naud. Selon lui, « il est impossible de réduire la dogmatique
en un systéme » de la ramener « 4 un principe fondamental, a
une proposition génératrice, posée d’avance, d’ou doive et
puisse se déduire tout le reste. » Et voici la double raison de
cette impossibilité : d’'une part la dogmatique a affaire non
seulement & des vérilés révélées, mais aussi & des faits « qui
ne se prétent pas & une systématisation véritable, c'est-a-dire
liée et logique. » D’autre part, les dogmes révélés par des
actes libres de Dieu, échappent, en vertu méme de cette
liberté, & une coordination logique qui en serait la négation.
Nous avouons ne pas comprendre la portée de ces objections.
Sans doute, Dieu aurait pu agir et parler autrement qu'il ne
T'a fait. Mais cette liberté est-elle synonyme de caprice et de
désordre ? Entre les actes et les paroles d'une personnalité
libre n’existe-t-il aucune liaison perceptible, susceptible d’étre
découverte et exprimée? La souveraine liberté n’est-elle pas
aussi la souveraine raison? et s’il y a quelque part de larbi-
traire? n'est-ce pas dans cette conception de la liberté divine
plutdt que dans la systématisation des dogmes chrétiens? Ce
que nous disons des doctrines, nous le disons & fortiori des
faits qu’elles expriment. Ce serait faire peu d’honneur i la
sagesse divine que croire qu’il n’existe pas entre ses actes,
aussi bien qu’entre ses paroles, un rapport organicue et vivant,
et s’interdire de ce chef la recherche de cette unité.

! Préliminaires, p. 11.
2 Préliminaires, p. 12.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 17

La méthode analytiquel, « qui étudie séparément les grandes
doctrines de la foi et qui distribue la science en autant de
branches qu’il y a de dogmes, » est celle qui a longtemps pré-
valu en dogmatique et & laguelle nous devons les appellations
de : bibliologie, théologie, anthropologie, christologie, etc.,
auxquelles répondent les principales ramifications de cette dis-
cipline. Bien que cette disposition rappelle d’assez prés celle
qu’a cru devoir adopter M. Arnaud, elle ne saurait lui agréer
par la raison qu’elle méconnait « le lien historique et vivant
qui unit les dogmes les uns aux autres, et fait perdre de vue
leur admirable unité. » Voild qui a tout I'air d’'une contradic-
tion avec ce que l'auteur a déja dit de la méthode systéma-
tique. Il a, au nom de la liberté divine, contesté la réalité et in-
terdit la recherche de cette unité, et quand il la voit menacée il
la proclame etla défend ! Nous avons quelque peine & mettre
ces deux points de vue d’accord. De plus, il ne faut pas oublier
que la méthode analytique, quoiqu’elle semble, par des dési-
gnations scientifiques qui érigent en disciplines distinctes les
diverses parties de la dogmatique, favoriser un émiettement
facheux, n’établit pourtant pas entre ces branches, issues d’un
méme tronc, une séparation aussi compléte que semble le dire
M. Arnaud. Preuve en soit 'ordre dans lequel on les dispose
d’ordinaire, ordre qui a le but bien évident d’en marquer
I'enchainement logique, et qui reproduit, dans ses grandes
lignes, abstraction faite des titres scientifiques qu’il rappelle
d’ailleurs dans ses notes?2, 'ordre suivi par le Manael.

La méthode génétique3, c’est-4-dire celle qui envisage le
christianisme comme une vie pour en étudier les effets et

! Préliminaires, p. 12.

* Théodicée, . 57 ; Anthropologie, p. 171 ; Sotériologie, p. 241, etec....
M. Ménégoz a méme reproché i M. Arnaud (Témoignage du 13 avril 1891)
son emploi et son explication du mot théodicée. Au point de vue dog-
matique, M. Ménégoz a raison : c’est théologie, non théodicée qu’il fallait
dire. Malis, dans la langue universitaire, le mot théodicée a perdu le
sens étroit qu'il a dans 'euvre de Leibniz, et se dit officiellement de

toute cette partie de la philosophie classique qui traite de la connais-
sance de Dieu.

3 Préliminaives, p. 12.

THEOL. ET PHIL. 1895. 2



18 J.-E. NEEL

remonter 4 ses causes, devait naturellement attirer toutes les
critiques de M. Arnaud. Selon lui, cette méthode qui mérite-
rait le titre de subjective et d’individualiste plus que de géné-
tique, a le double tort de suivre un ordre inverse de celui de
la révélation, et de faire prédominer le sens intime du dogma-
ticien sur les événements de l'histoire biblique et sur lear
signification révélée. Partant d’en bas, non d’en haut, de
I’homme, non de Dieu, du fait, non de 'idée, elle aboutit a la
métaphysique au lien d’en découler, et mel dans la dogmatique
I'ordre de la vie, plutot que celui de la logique et du raison-
nement. On comprend pourgquoi M. Arnaud ne pouvait pas
adopter la méthode génétique.

La méthode historique !, enfin, qui part de l'idée du salut et
groupe tous les éléments de la dogmatique autour de cette
idée, est jugée, par M. Arnaud, exclusive el incompléte. Nous
rencontrons ici une idée chére & l'auteur, qu’'il a défendue
ailleurs?, et qu’il ne sera pas inutile de rappeler. Selon lui,
« la notion du salut est loin d’épuiser tout le contenu de la
révélation. » C’est donc lappauvrir que 'y réduire, et en
faire 'unité du systéme3. Nous ne demandons pas mieuxX que
d’enrichir le trésor de nos expériences et de nos connaissances
religieuses, mais nous nous demandons si le meilleur moyen
pour arriver 4 ce but n’est pas justement de mettre les unes
et les autres en un rapport toujours plus direct et plus étroit
avec l'idée du salut. Comment un penseur chrétien peut-il
faire abstraction de cette idée, ou plutot de ce fait qui lui est
immeédiatement fourni par son expérience personnelle et autour
duquel, bon gré, mal gré, viendront se ranger, s’organiser, ses
expériences ultérieures ? Aprés tout, nous dogmatisons pour
nous, pour nous pécheurs qui ne connaissons Dieu que dans
ses rapports avec des pécheurs, c’est-a-dire dans sa volonté de
salut, et pour nous, chrétiens, qui ne connaissons Dieu qu’en
Jésus-Christ, c’est-a-dire dans son amour rédempteur. « Le

1 Préliminaires, p. 12.

2 E. Arnaud, Notice historique sur les deux cathéchismes officiels de
P Eglise réformée de France, p. 28-30. -— Manuel, p. 13.

3 Encore 1'idée de systeme, pourtant éeartée par 'auteur.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 19

christianisme est la religion dua salut, ou il n’est pas, » dit
excellemment M. Gretillat1, et il ajoute avec non moins de
raison : « La théologie est la science du salut ou elle n’est
pas. » Nous nous demandons ce qu’est la révélation, si elle
n’est pas la révélation du plan de Dieu pour le salut du monde.
Dés le second chapitre de la Genése c’est la chute et la pro-
messe du relevement. C'est donc au nom du premier chapitre
de ce livre et de la seule doctrine de la création qu'on pro-
fesse que I'idée de salut n’épuise pas le contenu de I’Ecriture ?
Mais, sans parler des hypothéses pour lesquelles la création est
elle-méme une conséquence d’une chute antérieure de la créa-
ture primitive, et par conséquent un acheminement vers la ré-
demption, ne pouvons-nous pas dire qu’en créant ’homme libre,
c’est-a-dire en I’exposant au hasard de la chute, Dieu pré-
voyait en méme temps un moyen de le relever, en d’autres
termes que I'idée du salut est contemporaine de celle de la
création?? Il serait facile de raisonner de la méme maniére en
ce qui concerne la doctrine des anges ou la démonologie, les
uns ou les autres de ces esprits se manifestant & 'homme dans
une relation constante avec la chute et le péché ou avec le
salut et la rédemption. Loin donc de repousser comme incom-
pléte et exclusive une systématisation qui aurait pour point de
départ I'idée, ou plus exactement ’expérience du salut, nous
croyons que c’est au contraire dans cette direction que doit
de plus en plus s’orienter la pensée théologique contemporaine.
Pour employer un néologisme, sinon un barbarisme expressif,
notre dogmatique doit devenir tous les jours plus christocen-
trique s,

Hatons-nous de dire que M. Arnaud reconnait les mérites de
I'ordre historique et qu’il le combine avec Pordre analytique

1 Gretillat, Exposé de théologie systématique, tom. [V. Dogmatique, 11
Sotériologie, p. 1.

2 Cf. 1 Pierre., I, 19, 20, < I'Agneaun destiné dds avant la fondation du
monde. » M. Arnaud qui est supralapsaire développe du reste cette
idée au cours de son manuel.

3 Cette pensée est développée par M. G. Meyer dans son compte rendu
bibliographique de l'ouvrage de M. Arnmaud. (Voir Le christianisme au
XIXe sidcle du 20 janvier 1891,)



30 J~E. NEEL

dans la disposition qu’il adopte! et qui suit pas & pas la marche
de la révélation. De 14 les six parties suivantes : Dieu et la
création (théologie); 'homme et le péché (anthropologie);
Jésus-Christ et la rédemption (christologie) ; le Saint-Esprit et
la vie chrétienne (sotériologie); I'Eglise et les sacrements
(ecclésiologie) : les choses finales (eschatologie).

L’ordre admis, — et nous avouons que nous lui aurions pré-
féré, justement parce que I'ouvrage est un manuel, un plan
systématique faisant nettement ressorlir les grandes lignes de
la vérité évangélique en mettant dans les mains du lecteur un
fil conducteur qui ne lui permit pas de s’égarer dans le dédale
des faits et des doctrines qui constituent la matiére de la dog-
matique telle que I’'entend M. Arnaud, — l'ordre admis, il fal-
lait rigoureusement s’y tenir et ne pas enlever les enseigne-
ments bibliques & leur cadre historique, quitte & devoir y reve-
nir & plusieurs reprises et 4 rompre 'unité et la marche de la
révélation. Voici, par exemple, dans la premiére partie, avant
la création de I’homme, avant la chute, la personne de Jésus-
Christ, et non seulement sa personne avant I'incarnation, sa
préexistence dans le sein de la Trinité, mais sa personne his-
torique, son caractere, sa sainteté 2! et c’est dans la troisiéme
partie seulement que nous arrivons & son incarnation et 3 son
humanité dont nous avons déja dd nous occuper avant que
cette incarnation fut nécessaire, puisque, dans la « théologie, »
nous ne savons rien encore ni de I’homme ni du péché. N'est-
ce pas un défi & Uhistoire et & la logique qu'un ordre qui
semble la négation de 'ordre? N’est-ce pas accumuler, comme
& plaisir, les obscurités dans I'esprit du lecteur qui, en dépit
de la Kénose, aura quelque peine a établir un rapport d’identité
entre le fils de Dieu de la premiére partie et le fils de I’homme
de la troisiéme, et, par un dernier saut, & les retrouver I’un et
l'autre dans le Christ glorifié dont la résurrection, — dont il
r’est question qu’aprés la justification3, — est un appendice

1 Manuel, p. 14.

2 P. 94, 9.
2 P. 348.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE "

bien plutot qu’un des éléments constitutifs et orgauiques du
drame de la rédemption.

Il nous reste a formuler au sujet de la méthode de M. Arnaud
une critique d’une certaine gravité. On aura remarqué que la
doctrine de I’Ecriture sainte, la bibliologie ou la canonique,
comme l'on dit parfois, n’a sa place marquée dans aucune des
six parties qui composent le Manuel de dogmatique. Cette doc-
trine est reléguée dans l'introduction dont elle forme le der-
nier paragraphe, et c’est justement cela qui nous surprend. Si
Pauteur, sous le titre pleinement justifié de « méthode de la
dogmatique, » avait traité non plus du plan, mais du principe
d’exposition des doctrines chrétiennes et qu’a cette occasion il
elt fait leur proceés au sens intime, & 1a conscience chrétienne,
a 'expérience, a 'individualisme, au subjectivisme, en un mot
a tout ce qui fait piece & sa méthode objective et autoritaire,
pour proclamer ensuite que ’Ecriture, qui se confond avec la
révélation, est la régle absolue et la seule source de la dog-
matique, rien de mieux ; son introduction y eit gagné des pro-
portions plus harmonieuses et le lecteur des explications déci-
sives sur une question capitale. Mais non ; c’est bien la doctrine
de la Bible qui cldt lintroduction, et cette doctrine au grand
complet : inspiration, autorité!, etc. Mais alors un dilemme
s’impose & nous : ou bien linspiration et 'autorité sont des
doctrines, des dogmes, au sens précis que M. Arnaud attache
a ces termes, et dés lors il fallait leur trouver, comme pour
les autres doctrines, pour les autres dogmes, une place orga-
nique dans le corps du traité et ne pas leur infliger cette humi-
liation de n’étre qu’un simple paragraphe et presque un appen-
dice de I'introduction ; ou bien, comme la place qu’elles occu-
pent pourrait le laisser croire, ces doctrines ne sont pas des
doctrines, et dés lors tout I’édifice construit 4 I'aide de cette
méthode manque de base et croule avec fracas. Nous n’in-
sisterons pas sur une inconséquence qui est dans la forme plus
que dans le fond des choses. Elle méritait cependant d’étre
relevée. Qu’un catéchisme, qui dispose autour de 'idée du salut

1 Manwel, p. 16.



24 J.-E. NEEL

les éléments principaux de la vérité chrétienne, rejette dans
ses prolégomenes les questions qui ne se rattachent pas direc-
ternent & cette idée, entre autres celle de la Bible, passe
encore, mais un traité de dogmatique qui aspire a donner,
méme sous une forme élémentaire, une vue d’ensemble de la
doctrine évangélique, a pour premier devoir, comine nous I'a-
vons déja fait observer, de systématiser fortement toutes les
parties dont elle se compose et de trouver a chacune d’elles
son rang et sa place dans le tout. Le point de vue de M. Arnaud
sur I'Ecriture lui en faisait le devoir étroit. Mais pour examiner
ses déterminations a cet égard il nous faut aborder le dernier
sujet que nous nous sommes proposé de traiter et arriver aux
conclusions du Manuel de dogmatique.

I

Il ne peut entrer dans notre pensée d’énumérer ici et d’ap-
précier , méme sommairement , les résultats obtenus par
M. Arnaud sur chacun des grands problémes qui sollicitent
I'attention du dogmaticien. Ce sont du reste, & de légéres diffé-
rences preés, les conclusions de 'orthodoxie traditionnelle que
défend M. Arnaud: en théologie, la trinité ; en christologie, la
préexistence du Verbe; en sotériologie, I’expiation juridique;
en eschatologie, les peines éternelles, etc. Disculer chacun de
ces points, ce serait refaire I'ceuvre de M. Arnaud dans son
entier, travail au cours duquel, hatons-nous de le dire, on
pourrait profiter de nombre d’excellentes choses, arguments,
pensées ou citations renfermées dans son Manuel. Nous de-
vrons donc nous borner a quelques bréves réflexions surun ou
deux points particulierement importants avant de conclure par
quelques remarques d’un caractére géncéral.

Sur la question de l'autorité?l, cette croix de la théologie
moderne qui est obligée de reprendre sans cesse un probléeme
pour lequel elle ne trouve pas de solution de tous points satis-
faisante, M. Arnaud reproduit de gros en gros les affirmations
courantes. Il n’hésite pourtant pas, — et il convient de le rele-

t Préliminaires, p. 16-55.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 23

ver, — a rejeter le dogme de Vinspiration littérale. Il instruit
tout au long le proces de la théopneustie ! et combat au double
point de vue de la raison et des faits la doctrine chére & Gaus-
sen. Il releéve dans la Bible et énumeére avec soin des divergences
historiques, des fautes de mémoire, des citalions inexactes, des
variantes importantes, des erreurs prophétiques ou scientifi-
ques, etc., toutes choses qui prouvent avec une irrésistible évi-
dence que l'inspiration n’est « ni coercitive ni mécanique 2, »
qu’elle respecte l'individualité des anteurs sacrés et que, dans
I'Ecriture, 'élément divin et I’élément humain s’unissent de la
facon la plus indissoluble. Il ne faudrait pourtant pas que ces
concessions, — qu’il n’est plus possible aujourd’hui de ne pas
faire, — nous voilassent la pensée personnelle, la théorie trés
précise de M. Arnaud au sujet de 'inspiration. C'est bien I'idée
d’uneinspiration spécifique, différant non pas quantitativement,
mais qualitativement de I'inspiration du croyant qui a recu, par
la foi, le don du Saint-Esprit, que défend M. Arnaud. L'inspira-
tion est un don particulier, un charisme, et c¢’est elle qui nous
répond de linfaillibilité de son organe dans tout ce qui est
essentiel & la foi. On le voit, ¢’est ici la conséquence nécessaire
de la theése initiale de l'auteur sur les dogmes révélés; et I'in-
sistance avec laquelle il réfute les vues de M. de Pressensé 3 et
de son école au sujet de I'inspiration, montre clairement que
c’est ici pour lui la question par excellence. Nous ne revien-
drons pas sur ce que nous avons déja dit & ce sujet; nous nous
bornerons seulement &4 demander & I'auteur comment linfailli-
bilité des auteurs sacrés est compatible avec ces erreurs pro-
phétiques qu’il a lui-méme relevées dans leurs écrits. Dira-t-il
que ce sont la des questions secondaires ? Sans demander qui
effectuera le départ entre les questions essentielles et celles qui

v Préliminaires, p. 36.

2P, 34

3 Nous sera-t-il permis de faire remarquer & lauteur qu'il est bien
dangereux, sinon étrange, de faire intervenir les questions d'age (p. 40)
dans les discussions de principes. C'est 1a un argument qu'il serait par
trop facile de retourner et un procédé de polémique gue nous ne recom-
mandons 4 personne.



24 J.-E. NEEL

ne le sont pas, nous pourrions répondre que pour nombre de
chrétiens les choses finales sont au contraire de la plus haute
importance, que I’Eglise primitive, y compris les apbtres, a vécu
dans Vattente d’un retour immeédiat de Jésus-Christ, que la
notion du salut qui a prévalu aux premiers jours de ’Eglise
semble avoir été essentiellement eschatologique, enfin, et pour
tout dire, qu’il est bien difficile de parler d’infaillibilité 1a ol
manifestement il y a progrés, développement et histoire. La
logique du point de vue de 'auteur aurait da le conduire 4 éten-
dre 'inspiration & tout ce qui est doctrinal dans la Bible et &
admettre que non seulement « dans certaines circonstances!,»
mais dans toutes celles ou ils sont les organes de cette révéla-
tion qui est aussi bien dans le document que dans les faits
relatés, 'individualité des écrivains sacrés est « entierement
dominée » et que I’Esprit leur « dicte des oracles » qu’ils enre-
gistrent d'une maniére exclusivement « passive. » Hors de
cette inspiration, que M. Arnaud n’admet gu’exceptionnelle-
ment, nous avons de la peine a4 voir quelle garantie on peut
nous donner au sujet de P'infaillibilité des dogmes révélés.
L’inspiration prouvée, M. Arnaud en déduit immédiatement
lautorité des Ecritures2, On voit qu’il reste fidele aux
procédés de l'ancienne apologétique, sans trop se demander
s'ils servent ou affaiblissent la cause qu’ils sont destinés i
soutenir. Prouver lautorité... n’est-ce pas contradictoire, et
une autorité qui a besoin de faire appel, pour se légitimer, aux
ressources les plus variées de l'histoire, de la crilique ou
de la philosophie, est-elle encore cette autorité extérieure et
infaillible sur laquelle on prétend faire reposer tout I'édifice du
dogme et de la foi? De plus, et nous ne devrions pas laisser
au Vicaire Savoyard le soin de nous apprendre ou de nous
rappeler ces choses, cette preuve n’est 4 la portée que du
petit nombre, de sorte que, pour ceux qui ne peuvent la fournir,
Pautorité reste en question, c’est-a-dire cesse d’étre une auto-
rité. Vous diles, il est vrai, que la preuve interne est en somme
la seule preuve décisive, vous avouez msme qu’en dehors de

! Préliminaires, p. 33.
2 Préliminaires, p. 43.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 25

la foi « on ne saurait parvenir & une pleine persuasion de
Pautorité divine de la Bible!. » A la bonne heure; mais qui ne
voit que cette concession, en apparence si minime, est cepen-
dant la petite pierre qui suffit a renverser le colosse aux pieds
d’argile si laborieusement élevé. Sil'on fait appel, avec les Ré-
formateurs, au testimonium spiritus sancti? comme a l'ar-
gument décisif, il faut en conclure qu’il ne peut pas y avoir
d’autorité extérieure et matérielle, que c’est l'inspiration qui
découle de 'autorité et non l'autorité de 'inspiration3, que les
preuves externes tirées des prophéties ou des miracles ne sont
pas des preuves puisqu’elles ont elles-mémes besoin d’étre
prouvées, et que des arguments strictemeunt rationels sont im-
puissants i produire une conviction qui doit étre religieuse,
qu’enfin il est impossible d’échapper a4 ce subjectivisme dont
on se croyait délivré & tout jamais, dés l'instant qu’on s’en
remet au jugement de la conscience chrétienne, c’est-a-dire
qu’on reconnait avec saint Paul que seul « I’homme spirituel
juge de toutes choses®*, »

Nous nous étendrons moins longuement sur la question de
la Trinité. Nous ne reviendrons pas non plus sur ce que nous
avons dit déja de la place accordée & ce dogme dans I'en-
semble des doctrines chrétiennes. M. Arnaud, procédant mé-
thodiquement, établit d’abord la pluralité des personnes en
Dieu, puis la divinité de chacune d’entre elles. Celle de Jésus-
Christ est prouvée par le témoignage de I’Ancien Testament,
celui du Sauveur lui-méme, celui de ses apodtres et celui de ses
ennemis. La perfection de son caractére moral et la démons-
tration de sa sainteté achévent l'argumentation. Nous passons
ensuite au Saint-Esprit dont la personnalité et la procession

1 Préliminaires, p. 54.

2 Confession de la Rochelle, art. 4.

¥ Voir le développement de cette idée dans les articles consacrés par
M. le pasteur Lortsch dans L'Eglise libre des 23 et 30 janvier 1891 au
Manuet de M. Arnaud. On retiendra avec fruit cette déclaration que
nous faisait le regretté professeur C. O. Viguet: « i faut aller de l'au-
torité & P'inspiration, et non de I'inspiration & l'autorité. »

£1Cor. 11, 15,



20 J.-E. NEEL

sont définies, et 'auteur conclut en réfutant les objections faites
4 la Trinité comme en relevant I'importance pratique de cette
doctrine. La longueur ! des développements consacrés par l'au-
teur & cette partie de son sujet montre combien le dogme en
question lui tient & cceur. Il en est du reste qui sont excellents
de tous points : telles les pages consacrées & la perfection et &
la sainteté de Jésus-Christ. Mais cela dit, et sans parler de la
conception métaphysique de Dieu qui est & la base de la théo-
logie de M. Arnaud, la métaphysique substantialiste des
grands conciles si fort battue en bréche par le criticisme con-
temporain, que de détails n’aurions-nous pas a relever dans la
longue argumentation & la fois exégétique et philosophique par
laquelle M. Arnaud cherche & prouver et & définir la Trinité.
Au premier point de vue, que de réserves s’imposent & nous
sur les conclusions tirées par M. Arnaud de 'emploi du pluriel
par le Dieu de la création, sur l'identification de l'ange de
I’Eternel avec la seconde personne de la divinité, sur 'applica-
tion & Jésus-Christ de certaines appellations prophétiques
gu’un raisonnement régressif ou plutét une pétition de prin-
cipes peuvent seuls justifier?, sur le prologue de Jean aux
origines philosophiques duquel il était nécessaire de consacrer
au moins quelques lignes, enfin sur les conséquences tirées en
taveur de la personnalité du Saint-Esprit de bien des textes
dans lesquels il est parfaitement loisible de voir une simple
personnification.... Au point de vue spéculatif nous aurions éga-
lement bien des détails de 'argumentation de M. Arnaud i rele-
ver. Nous venons de parler de la personnalité du Saint-Esprit
et de rappeler 'objection qui consiste a voir dans les textes
invoqués une simple personnification. Ce n’est pas répondre &
une objection sérieuse que d’écrire comme lauteur qu'avec
cette méthode «on serait conduit & dire qu’il n'y a pour I'Ecri-
ture aucune personne ni sur le ciel ni sur la terre. ?» Il n’ignore

U Manuel, p. 71-142.

? Voir p. 80 I'application & Jésus-Christ de la parole prophétique: Ton
époux est ton créateur... (Ksaie LIV :5.) au nom... du Nouveau Testa-
ment qui représente le Sauveur comie U'époux de 'Eglise!

3 Manuel, p. 124.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 27

pourtant pas que c’est une habitude fréquente chez les écri-
vains sacrés que de personnifier les choses de la nature ou
méme les abstractions, par exemple la sagesse dans le livre des
Proverbes. L’argument méritait autre chose que cettefin denon
recevoir. Que de points nous pourrions relever également dans
la définition 1 du dogme lui-méme qui nous semble impliquer
une contradiction manifesie ; car comment concilier la subor-
dination 2 du Fils et la procession du Saint-Espritt, que M. Ar-
naud admet pleinement, avec les attributs divins dont sont
également douées les trois personnes de la Trinité ? Quant &
I'importance pratique de cette doctrine3, nous ne parvenons
pas a comprendre que la sanctification du croyant subsiste ou
périsse avec elle. Le Saint-Esprit en est ’agent, nul ne I'ignore
ou le conteste, mais est-il besoin que cet Esprit soit une per-
sonne pour que I'ceuvre divine s’accomplisse en nous; et cette
ceuvre sera-t-elle moins profonde ou moins réelle parce que
nous verrons dans le Saint-Esprit, I'Esprit du Christ glorifié
habitant, immanent dans nos ames, ou, pour parler le langage
de I'école, une hypostase sortant par procession, et non par
génération de la nature divine? Tout cela, c’est de la méta-
physique, et nous ne contestons 4 personne le droit de faire de
la métaphysique ; mais est-ce bien encore de la religion ?

I.e probléme de la Rédemption, auquel nous conduit le
dogme de 'incarnation# est le probléme central et actuel entre
tous de la dogmatique. M. Arnaud commence par établir lon-
guement, au moven de nombreuses et intéressantes citations
empruntées a 'antiquité, la réalité d’une préparation provi-
dentielle du salut. Dans ',euvre méme de Jésus-Christ qu’il

' Manuel, p. 135.

2 Manuel, p. 112.

3 Manuel, p. 137.

* Manuel, p. 242. M. Arnaud, qui admet tout i la fois la préexistence de
Jésus-Christ et la réalité de son humanité jusque et y compris la pos-
sibilité de la chute, fait cependant ses réserves au sujet de la doctrine de
la Kénose et n'admet pas le dépouillement complet du Verbe divin
(p. 247).



28 J.-E. NEEL

répartit, selon I'usage classique, entre les trois oftices prophé-
tique, royal et sacerdotal !, il distingue successivement la
substitution, 'obéissance parfaite, la rédemption, I’expiation, la
purification et la destruction du péché, la propitiation et la
réconciliation. Nous ne savons jusqu’a quel point ces distinc-
tions sont fondées en tant qu’éléments constitutifs de cette
ceuvre. La rédemption, par exemple, qui nous parait le
plus compréhensif de ces termes, est comprise dans la
satisfaction, ce qui nous parait le renversement de l'ordre
normal, celle-ci étant le moyen, non le but de celle-13. N'y a-
t-il pas aussi quelque subulité & distinguer la propitiation
d’avec 'expiation ? les deux termes ne sont pasidentiques, mais
la relation de cause 2 effet qui les unit est si étroite qu’il nous
parait excessif d’y voir deux aspects différents dela doctrine du
salut. Mais 4 quoi bon multiplier ces remarques ? c’est le
dogme de la rédemption dans son ensemble, et non tel ou tel
point de détail, qui nous paraissent appeler une sérieuse revi-
sion. M. Arnaud s’est approprié la vieille théorie de la satisfac-
tion formulée au moyen 4ge par saint Anselme. C’est I’expiation
juridique et pénale qu’il défend, la « théologie du sang?» dont
il se fait I’apdtre; et il va courageusement jusqu’au bout de sa
pensée qui ne différe que par de bien légéres nuances de ce
qu'il appelle les théories outrées de l’expiation3. Or, on
a compris de nos jours combien ces représentations cho-
quaient sur plus d’un point la conscience chrétienne et es-
sayé sérieusement de les amender par l'introduction, dans le
dogme de 'expiation, de la doctrine, de la solidarité 4. Nous
estimons que de sérieux progrés ont été accomplis de ce chef,
et M. Arnaud lui-méme n’en fait pas abstraction. Nous

1 11 elit été plus logique de traiter de la fonction royale de Jésus-Christ
apres avoir traité de sa fonction sacerdotale. Pour citer ici les vieilles
formules de I'école, le status exaltationis suit le status inanitionis. Plus le
Fils de I'homme s’est abaissé, plus aussi Dien I'a souverainement élevé
(Phil. 11, 8.)

2 Manuel, p. 305.

3 Manuel, p.308.

4 Parexemple le regretté doyen Bois dans son beau travail : Expiation
et solidarité. Revue de Mantauban, 1888.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE 29

croyons cependant que ce n’est pas au centre méme de la
question que s’est engagé le débat: ou plutdt nous pensons
que ce sont les bases psychologiques et morales de la théorie
de la rédemption qui demanderaient une sérieuse revision.
Toutes nos notions de coulpe, de peine, de chéatiment, de jus-
tice, de rétribution, nous viennent en droite ligne du moyen
Age ou elles se sont formées sous I'empire des idées du temps.
On parle d’expiation juridique; mais la jurisprudence qui est
le fond de cette doctrine n’est-elle pas empruntée au droit
germanique et au droit romain beaucoup plus qu’aux indica-
tions scripturaires qui ont été singuliérement dépassées ?
C’est 14 qu’est pour nous le nceud des problémes, et nous ne
voyons guere que M. Secrétan qui l'ait vigoureusement atta-
qué par ce cotét. C’est aussile moven de nous rendre plus mo-
destes dans notre attitude d’avocats des droits de Dieu. Qui
sommes-nous pour déterminer, légitimer et défendre les exi-
gences de sa justice ? Le mot d’Adolphe Monod?: « Je ne veux
pas étre heureux aux dépens de la sainteté divine. Loin de moi
un salui ot la gloire de Dieu perdrait. Commencez parsauver sa
loi sainte et vous me sauverez apres» est un mot superbe, digne
de cette grande éloquence et de cette grande foi. Mais encore
une fois, laissons a4 Dieu le soin de proléger ou, s’il en est
besoin, de venger son honneur. La croix est un fait; ce ne
sont pas nos présuppositions métaphysiques, nos postulats ju-
ridiques transcendentaux, ces « ¢l fallait » dont on est si facile-
ment prodigue dés qu’on aborde la doctrine de I'expiation, qui

Pont dressée; ce n’est pas telle ou telle théorie de la croix qui
lui donne sa puissance de salut. « Te cruzx, deficiente manu,

teneam, » disait un grand croyant. C’est & ses pieds qu’on
apprend la vanité des systemes, et, qu’en dehors de toute for-
mule, aprés avoir fait 'expérience de la grice de Dieu en
Christ, on résume sa foi dans la parole du Baptiste : « Voila
I’Agneau de Dieu qui ote les péchés du monde3. »

1 Voir en particulier : Civilisation et croyance, p. 364, 389 ; Théologie et
religion, p. 50.

2 Manuel, p. 321.

3 Jean 1, 29.



30 J.-E. NEEL

Le chapitre de I'Eglise, — en dépit des hors-d’ceavre que
nous avons déja signalés — est un des plus intéressants du
Manuel deM. Arnaud. Les idées qu’y développe l'auteur nous
sont sympathiques 4 plus d’un titre. Pour lui, « 'Eglise est
essentiellement la société des croyantsi. » Il s’approprie le
mot célebre d’un pére de I’Eglise, de Tertullien: « Nascuntur
homines, fiunt Christiant, » et prend toutes les précautions de-
sirables pour que la société religieuse soit nettement distin-
guée d’avec la société naturelle2. Sur la queslion du recru-
tement de I’Eglise, les préférences de M. Arnaud vont direc-
tement aux Eglises de professants. Nous nous demandons seu-
lement pourguoi 'auteur, qui reconnait avec Vinet que 'union
de V'Eglise avec I'Etat est un obstacle a la sincérité et a la
spontanéité de la profession3, ne repousse pas plus énergique-
ment, mais au contraire admet comme avantageux a certains
égards 4, un systéme dont il acependant énuméreé les lacunes et
montré les dangers. Méme contradiction en ce qui concerne
les sacrements. M. Arnaud s’éléve contre le baptéme des petits
enfants, mais ne croit pas les temps mirs pour cette réforme?;
contre les premiéres communions, mais ne se sent pas disposé
A tenter une pareille révolutionb. Nous nous demandons seu-
lement si Dieu fera jamais 4 I'Eglise « la grice d’entrer dans
une période de spiritualité et de foi® » qui rendront ces amé-
liorations possibles, si ceux de ces conducteurs spirituels qui
en attendent « le soulagement de leur conscience®» ne com-
mencent pas eux-mémes a élever la voix, et ne hatent pas,
par la parole et par I’exemple, 'avénement des temps nou-
veaux (ue nous sommes unanimes a espérer. Ne serait-ce pas
ici le cas de répéter le proverbe populaire: « Aide-toi, le ciel
t’aidera? »

Il n’est que temps de terminer cette analyse déja trop lon-
gue, mais dont lalongueuret I'impartialité sont un hommage au
volumineux et consciencieux travail de M. Arnaud. S'il a quelque
peu malmené la théologie indépendante, il a bien da s’attendre

1 Manuel, p- 421. — 2 Manuel, p. 427. — 3 Manuel, p. 455. — & Manuel,
p. 480. — 5 Manuel, p. 503. — ¢ Manuel, p. 513.



UN MANUEL DE DOGMATIQUE a1

4 ce que celle-ci ne restdt pas bouche close. Apres tout, les
sérieuses réserves que nous avons été obligé de faire au cours
de notre élude ne peuvent pas nous empécher de reconnaitre la
valear religicuse de ’ceuvre de M. Arnaud. Nous ne revien-
drons pas sur ce que nous avons déja dit & cet égard du Ma-
nuel de dogmatique. En dépit d’inévitables divergences le
fondement posé reste le méme. Nous comprenons qu’aprés un
ministére de quarante années, M. Arnaud, — sans rien renier
de ses convictions au sujet de l'importance de la doctrine, —
n’hésite pourtant pas & s’approprier cette déclaration d’un
théologien vaudois: « Nous mettons la vie fort au-dessus du
dogme!. » Et quel est, en effet, de 'aveu méme de 'auteur, le
but du dogme, si ce n’est d’engendrer la vie 7 Pas plus que
nous, M. Arnaud ne se contenterait d’une orthodoxie morte
et formaliste qui prendrait la correction de la croyance pour
le synonyme de la vie. Les vérités chrétiennes qu’il développe
avec amour au cours de son ouvrage ont fait I'aliment de sa
foi et la base de son enseignement 2. Nous ne pouvons que sou-
haiter sincérement que le témoignage qu’il a éprouvé le besoin
de leur rendre conduise ses lecteurs a la source divine de
toute vie. Il ne saurait désirer une meilleure récompense de
ses efforts ni espérer un plus doux fruit de son travail.

P R. Clément, p. 456.
2 Introduction, p. X.



	Un manuel de dogmatique

