
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La preuve du christianisme d'après Julius Kaftan [suite]

Autor: Favre, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PREUVE Dû CHRISTIANISME

D'APRÈS JULIUS KAFTAN

PAR

CHARLES FAVRE

VI

La spéculation théorique est le produit d'une fausse combinaison

du savoir expérimental et de la raison pratique: telle
est la thèse que nous avons maintenant à établir.

Quel est le propre de la méthode spéculative c'est, — avons

nous dit, — qu'il y a dans notre esprit une force capable
d'étendre notre connaissance au-delà de l'expérience et d'arriver
à l'absolu; cette force, prétend-on, en outre, n'a besoin que
d'être éveillée par le contact de notre esprit avec les choses.

Mais, — est-il encore besoin de le dire?— cette supposition
gratuite ne trouve aucunement sa confirmation dans le travail
scientifique. En réalité, voici ce qui se passe : on attribue à la
raison expérimentale ce qui relève de la raison pratique ou,

pour parler d'une façon plus concrète, on prête à l'intelligence
les besoins du cœur. Cette recherche d'un bien suprême,
absolu, — qui est le fait de l'être tout entier, mais du cœur tout
d'abord, — on l'attribue à l'intelligence seule. La méthode

spéculative est donc issue d'une fausse combinaison. Dès lors
la recherche d'un bien suprême devient celle d'un savoir par-

1 Voir Revue de théologie, numéro de janvier.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 237

fait; l'absolu, en face duquel nous place la conscience, se

transforme en un savoir parfait qu'il appartiendrait à

l'intelligence de démontrer. On en conclut ainsi que la connaissance

est ce qu'il y a de supérieur en l'homme ; telle est bien

la conception platonicienne.
Il résulte de cet intellectualisme deux erreurs fondamentales.

Tout d'abord le penseur attribue aux mathématiques une
valeur normative dans le domaine du savoir ; celui-ci trouve
son expression suprême dans le syllogisme. Prouver de la sorte
l'existence de Dieu, telle était la plus grande ambition des

docteurs du moyen âge, les fidèles disciples de Platon. Une
autre erreur découlant de cette conception, c'est la tendance

que prend l'esprit à chercher à ramener toutes choses à un

concept supérieur, qui lui n'a pas besoin d'être démontré. Cette

idée-là va, de Platon à Schelling, à travers l'idéalisme de

tous les âges; c'est la grande sirène enchanteresse vers
laquelle se précipitent tous les systèmes dits monistiques, ou
panthéistes, — qu'on nous pardonne ces grands mots

Or, cette tendance-là n'a rien à voir dans le domaine du
savoir. Sa vraie racine est la volonté, son expression authentique

le témoignage de la conscience; enfin sa patrie véritable
est le domaine religieux. Là, et là seulement, se trouve ce désir
d'un bien suprême et absolu, se donnant à l'être tout entier....

Peut-être dira-t-on que les prétentions de la spéculation
théorique trouvent un point d'appui dans la théorie de la

connaissance. Il faudrait donc examiner celle-ci pour rejeter
ou accepter celle-là. Outre que la théorie de la connaissance
doit être étudiée dans le grand ensemble que nous avons vu, —
il nous sera, sans doute, permis de croire qu'ici c'est le système

préconçu qui crée la théorie... et non l'inverse.
La conséquence de cette méthode platonicienne c'est qu'on

demande à l'homme de savoir à l'endroit où seule la foi devrait
intervenir : nous voulons dire dans la question du savoir
suprême. Par contre, on demande à l'homme de croire au
point où le savoir est possible, bien plus nécessaire, ainsi dans
la question du savoir expérimental. Nous l'avons indiqué : pour
arriver à la connaissance du bien suprême, le savoir ordinaire



238 CHARLES FAVRE

ne suffit pas : il faut une idée basée sur la raison pratique.
Bien plutôt, cette prétention de la méthode spéculative, —
de vouloir élever la foi à la connaissance, — entraîne la
religion à une conception fausse du bien suprême.

VII

Les conséquences de cette combinaison pour la science et le

savoir suprème.
Au reste, non seulement nous arrivons au résultat que la

méthode spéculative est fausse en elle-même, nous constatons
de plus qu'elle produit des conséquences fâcheuses et pour la
science et pour la recherche du savoir suprême.

Conséquences fâcheuses pour la science disons-nous tout
d'abord. En un sens, la philosophie idéaliste a été un avantage.

Car, en faisant planer un idéal, — irréalisable c'est vrai,
— elle a donné par là aux Grecs une impulsion unique ;

jamais ils n'auraient tant osé sans cela. Mais, d'autre part, le
but de la science n'est pas d'arriver à un tout fermé, c'est de

découvrir de nouveaux faits, de nouvelles relations. Dès lors
la philosophie idéaliste, avec ses résultats tout faits, coupe
court à tout développement ultérieur.

Chose plus importante encore: dans la philosophie idéaliste
les critères de la vérité sont méconnus. Ceux-ci sont au nombre

de deux. Tout d'abord le critère matériel, à savoir l'accord
des propositions avancées avec les faits de l'expérience (ou les

documents de l'histoire). Puis le critère formel, ou l'accord
des concepts entre eux. Or, dans l'idéalisme, l'ordre des

critères est renversé. Car la concordance des notions entre
elles prime l'accord, — pourtant fondamental, — des concepts
avec les faits. Dans la mesure où cela se passe, la science est

faussée. La dernière conséquence de cette erreur c'est que, au

lieu de voir dans les faits la loi du savoir, on tire de la pensée
les lois du monde réel. Il est clair qu'une telle conception est

l'inverse de la tâche actuelle de la science.
Le malheur est que la réaction contre cette tendance idéaliste

a dépassé les limites du légitime ; à ce point que les

sciences physiques sont portées à regarder leur domaine



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 239

comme le seul scientifique, c'est-à-dire objectif et réel. Fait
étrange I les sciences naturelles qui ont rejeté, avec raison, la

méthode spéculative, souffrent encore des restes du
platonisme. Ne se prennent-elles pas souvent pour la vérité absolue
et même ne veulent-elles pas imposer leurs lois aux autres
domaines du savoir? Que de fantaisies dogmatiques, — pour
ne citer qu'un exemple, — les partisans du transformisme se

sont permises! et cela au plus grand détriment des sciences

physiques elles-mêmes.
Le tort de la tendance idéaliste se fait remarquer également

dans le domaine de la morale. Ainsil'accord des concepts entre
eux est trop souvent, ici aussi, le seul critère de la vérité. Au
lieu de présenter les faits, — tel celui de l'obligation morale, —
on s'imagine que la tâche du moraliste est de les ramener
artificiellement à des catégories toutes faites. Celles-ci les enferment

dans un corset de fer et les déforment.
Enfin, ces conséquences sont fâcheuses pour le savoir

suprême lui-même.
La spéculation théorique cherche la solution de ce grand

problème en se donnant pour une science à l'instar de celles de
la nature. C'est-à-dire qu'elle ravale sa méthode au niveau de

celle des sciences physiques. Voilà sa grande faiblesse. En

prenant pour seul critère l'évidence rationnelle (de la méthode

expérimentale) la raison théorique abdique! Ne possède-t-elle

pas cet autre critère de la décision personnelle, nous voulons
dire de la conviction morale? Aussi la spéculation, qui s'appuie
sur le premier ordre de critères seulement, se trouve-t-elle
dans l'impossibilité de prouver ses assertions.

Il y a comme un interdit pesant sur la philosophie moderne

cherchant à s'appuyer sur les sciences de la nature. Qu'elle le

fasse, en une certaine mesure, en psychologie, en morale même,
rien de plus légitime. Mais qu'elle le fasse quand il s'agit de

cette question du savoir suprême, oh non Elle renie ainsi ses

lettres de noblesse. En recourant, ici, aux béquilles de la

méthode expérimentale des sciences naturelles, la philosophie
perd son vrai caractère; elle renie la tâche qui lui incombe, en

propre, celle du savoir suprême Oui, les sciences particu-



240 CHARLES FAVRE

lières ont eu raison de s'émanciper du joug de la philosophie,
et l'histoire des sciences est, au demeurant, celle de leur
émancipation du joug de la philosophie. Mais vouloir transformer

la philosophie elle-même en une science, telle que celles
de la nature, c'est en réalité prétendre l'émanciper d'elle-
même ; c'est la vider de son contenu propre et l'annuler. Car
les sciences sont toutes relatives; la philosophie, elle, est la

science de l'absolu ou elle n'est pas. Sit ut est aut non sit. Si

le positivisme était le dernier mot de la philosophie, ce serait
le chant du cygne, rien de plus.

Nous venons d'appeler la philosophie la science de l'absolu.
Et pourtant le fait est que, dans le domaine du savoir, aucun
chemin ne se présente pour nous conduire du relatif à l'absolu1.
Pour rester ce qu'elle est, la philosophie doit donc viser la
totalité de l'être humain et considérer, à côté de la connaissance,
les idées morales et religieuses. Alors seulement, se constate
le contact de l'homme avec l'absolu. Le problème fondamental
de la philosophie ne se trouve donc pas dans le domaine où la

contrainte des faits décide; mais bien dans celui de la liberté
intérieure. La contrainte apparaît là sous une forme nouvelle,
celle, du devoir.

VIII

Il découle de la fausse combinaison relevée ci-dessus que
plusieurs problèmes ont été mal posés ; or il s'agit des

problèmes fondamentaux de la philosophie.
C'est, en partant des idées relevées plus haut, que doit être

étudiée la question, — épineuse entre toutes, — du rapport de

la pensée à l'être.
Nous ne voulons pas résumer, même sommairement, l'état

de la question. Rappelons uniquement les principaux noms.
Pour Platon les phénomènes sont les apparitions de l'être

caché. Toutefois comme nous ne voyons pas les choses telles

1 Nous disons en effet aucun. Car si on nous objectait qu'on peut arriver

à un tel savoir en partant de la conscience psychologique, nous
répondrions : on ne peut séparer celle-ci de la conscience morale. Dè3

lors la voie qu'on nous engage a suivre est tout autre que celle du savoir.
La conscience du moi est corrélative de la conscience morale.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES J0L1US KAFTAN 241

qu'elles nous apparaissent, on est obligé de chercher ailleurs
une concordance entre l'être et la pensée. On le fait au nom de

la raison théorique. La pensée, dit-on. postule l'unité de l'être
et de la pensée. Telle est la conception adoptée par plusieurs
théologiens modernes, Schleiermacher en premier lieu.

Le dommage de cette explication, dit Kaftan, est qu'on
postule une chose qu'il appartiendrait justement à la raison de

démontrer.
Ou bien, on prend un point de vue intermédiaire avec

Herbart et Lotze. On distingue dans les phénomènes ce qui
appartient à l'être, et ce qui vient de nous. Ce compromis, —
répond Kaftan, — se soutient encore moins que l'explication
platonicienne. Car le monde est ou complètement objectif, ou

tout subjectif. Il ne sert à rien d'appeler à son secours la

psychologie et de faire un départ entre tous les phénomènes. On

n'arrive ainsi qu'à des difficultés inextricables. Ou bien

encore, on prend le point de vue de Kant. La connaissance

théorique, dit-on, a toujours affaire à un monde phénoménal;
toutefois le domaine de la religion est reconnu. On le désigne
comme celui de l'idéal (Lange) ou de la connaissance subjective

(Hermann). Mais, — dit Kaftan, — on ne résout pas un
problème en élevant son insolubilité prétendue au rang de

principe.
En réalité, ce problème ne se pose pas ni dans la vie pratique,

ni dans les sciences exactes : il est issu de la théorie idéaliste
seulement. Celle-ci, en effet, cherche dans le savoir le but
suprême de l'homme. Dès lors la question du rapport de la

pensée à l'être devient une question brûlante. Il s'agit de savoir
comment dépasser les bornes subjectives de notre connaissance

et atteindre la vraie connaissance objective, celle qui
nous unira avec l'être éternel des choses. A mesure que la

question est ainsi posée, elle est préjugée dans le sens de

l'idéalisme. En d'autres termes : si l'on met ainsi en vedette le
problème de la connaissance, c'est qu'on a confondu l'ordre
relatif des connaissances expérimentales avec celui absolu du
savoir suprême. Or celui-ci repose sur des considérations
d'ordre pratique ; c'est dire que son organe sera la foi.



242 CHARLES FAVRE

Ce problème là n'est, encore une fois, ni le premier, ni le plus
important. Si, en effet, une philosophie veut embrasser les
données de la religion et celles de morale, la première question
à résoudre est celle du bien suprême. C'est là, avons-nous
affirmé, le problème fondamental de la philosophie.

L'examen de la méthode spéculative nous prouve que
celle-ci fait fausse route en laissant de côté, dans son champ
d'observations, les considérations de la religion et celles de la

morale: en un mot celles du bien suprême. Elle confisque au

profit de l'intelligence seule ce qui appartient à l'être tout
entier. Nous sommes donc non seulement en droit de dire : la

question du bien suprême est le problème fondamental de la

philosophie; nous pouvons ajouter maintenant: il ne doit pas

en être autrement.
Quant au problème de la relation de la pensée à l'être, il ne

se présente même pas pour nous. Nour avons pris, — on s'en

souvient, — notre point de départ dans la position pratique de

l'homme vis-à-vis du monde. Que le monde existe réellement,
nous en avons une garantie directe dans notre volonté. Comment

cela? Nous avons vu que notre savoir provient de la

contrainte exercée par les faits sur nous (savoir expérimental).
Or cette contrainte-là est une expérience journalière de la

volonté1. Ainsi, dit Kaftan, le monde est aussi réel que notre
volonté, c'est-à-dire que nous-mêmes. Et nous n'avons aucune
raison de demander une réalité différente de celle-là Nous ne
demanderons donc pas un autre monde que celui de la volonté,
c'est-à-dire celui où le sujet connaissant et l'objet connu sont
unis dans une inséparable unité.

Ce monde qui nous apparaît avec ses brillantes couleurs, qui
retentit en ondes sonores à nos oreilles, est réel. En dehors de

cela nous n'avons plus qu'un élément isolé de la réalité. Ou

bien, demandera-t-on encore ce qu'est le monde en dehors de

toute conscience Nous dirons dans ce cas que la réponse

appartient à la philosophie de la nature telle que nous l'avons

1 Ici la théorie de Kaftan rejoint celle de Maine de Biran. Le penseur
français à développé cette idée fécondante avec toute l'envergure qu'elle
méritait. Kaftan la suppose connue ou plutôt reconnue.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 243

définie précédemment. Or celle-ci répondrait : le monde est,
à travers ses phases multiples, un acheminement progressif
vers l'homme.

Nos conclusions, dans cette question du rapport de la pensée
à l'être, sont donc celles du commun sens, à la condilion que
les prétentions du rationalisme et celles de l'idéalisme soient

également écartées.
Ou bien, ceux qui ont gardé foi en la philosophie spéculative

viendront-ils dire ici : Ce que vous proclamez de la relativité
du savoir est vrai; mais c'est la première étape du savoir. Car

l'esprit humain cherche justement une réalité qui dépasse celle
de la réalité ordinaire?

A cela nous répondrons : Ce besoin de s'élever au-dessus de

la réalité, est avant tout pratique, — bien qu'on en puisse dire.
En deux mots, ce qui perce dans cette tendance — consciemment

ou non — c'est le besoin religieux. Or celui-ci està
double face. D'un côté l'homme cherche — comme nous
verrons tout à l'heure — le salut ; de l'autre, il faut à l'homme
une foi rationnelle de Dieu, de ses rapports avec l'humanité et
le monde. Ainsi, ce qui importe tout d'abord c'est le salut, la
communion avec Dieu. Mais, il faut, en second lieu, que
l'homme voie toutes choses sous un nouveau jour ; qu'il
apprenne à connaître les rapports que les êtres soutiennent avec
Dieu.

Nous prétendons maintenant que cette recherche d'un savoir

suprême, absolu, est seulement à sa place quand l'homme se

met dans sa situation réelle. Si l'homme cherche tout d'abord

un savoir suprême pour trouver ce bien suprême que revendique

son être tout entier, sa conscience et son cœur, alors
de ce savoir suprême saisi, embrassé parla conscience, pourra
jaillir une lumière sur tous les autre objets. Non pas que
l'homme trouve ici une connaissance surnaturelle des objets
de l'expérience. Mais ceux-ci seront désormais tous sous leur
vrai jour, à la place réelle qu'ils occupent dans l'échelle des

êtres. Cela signifie que le savoir suprême ne tiendra lieu ni de

géologie, ni d'histoire naturelle. Mais en même temps cela

signifie que toutes les découvertes faites dans ces domaines se-



244 CHARLES FAVRE

ront jugées au point de vue d'un tout harmonique, et mises

en rapport avec un but pratique1.
Passons maintenant au second et grand problème de la

philosophie, à celui de la Liberté. Sur ce point, également, la
philosophie idéaliste soulève des difficultés très grandes.

Le problème-de la liberté est le problème fondamental de la

philosophie pratique. Or, d'après la méthode idéaliste, ce qui
fait l'essence des choses, ce sont les lois, c'est-à-dire les
notions nécessaires. Maintenant qu'entendons-nous par liberté
si non ce quelque chose en vertu duquel nous sommes
soustraits à la loi de causalité Dès lors en partant des prémisses

idéalistes, il ne reste ou bien qu'à nier la liberté, ou à lui
concéder le droit à l'existence, comme étant exception à la règle
générale. L'homme romprait ainsi, — lui seul, — cette loi
inexorable sous laquelle tout le reste de l'univers viendrait
se plier.

Qui ne voit que soutenir ainsi la liberté, dit Kaftan, c'est en
réalité abandonner cette cause à la merci de tous les assauts?
Car si l'essence des choses consiste dans la détermination
universelle, comment y aurait-il une exception? S'il y a loi, il ne

peut y avoir d'exception.
Il s'agit donc de trouver à la liberté une autre base ou de

l'abandonner. Il ne suffit pas non plus d'en appeler au consensus

universel, au sentiment que nous avons de cette liberté.
Seuls les faits de la vie morale protestent avec assez d'autorité
contre la négation de la liberté. Le fait moral de la responsabilité

est celui qui nous contraint d'admettre et de proclamer la

liberté.
La théorie de l'idéalisme est donc condamnée sans appel.

IX

Nous venons d'esquisser à grands traits les méthodes dont
on s'est servi pendant de longs siècles pour défendre le
christianisme ; nous avons vu quelles étaient les conséquences de

1 Ainsi on verra, avec M. Gaston Frommel, dans la Morphologie l'effort
toujours plus accentué vers l'individualisme. Revue chrétienne, février
1894.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 245

ces méthodes. A la vérité l'ancienne apologétique —¦ celle du

moyen âge en particulier—n'avait que celles-là sous la main :

il était naturel qu'elle s'en servît. Mais la science positive s'est
actuellement affranchie de ces méthodes. L'apologétique
chrétienne doit donc étudier à nouveau la méthode dont elle a à se

servir. Et la question est la suivante : ou bien l'ancienne
conception de la science est vraie, elle qui décidait de la vérité
d'après les lois de l'esprit... ou bien il faut accepter les vues
de la science moderne ; or, pour elle, ce sont les faits, — avec
lesquels l'expérience nous met en rapport, — qui décident, en
dernier ressort, sur la vérité. Soutient-on encore la première
alternative, alors la méthode de l'apologétique traditionnelle

sera conservée. On prendra comme point de départ les

lois de l'esprit, comme pouvant nous conduire au delà du
savoir expérimental. Dans le second cas, on partira du caractère
relatif du savoir ; on reconnaîtra ensuite que la vérité de la foi
chrétienne se trouve dans un autre domaine que celui de la
science dite positive.

Or, déclare Kaftan, nous reconnaissons en plein que la
conception moderne de la science correspond à la vérité. Il s'agit
donc de conformer l'apologétique à ces exigences légitimes.
C'est dire qu'il s'agit de défendre la thèse que voici : le savoir
suprême apparaît comme une foi guidée par des motifs tout
pratiques. L'apologétique a donc à montrer que, — formellement,

-— la foi chrétienne est seule ce que doit être le savoir
suprême. En partant de cette base, on prouvera que la foi
chrétienne est le seul savoir suprême raisonnable ; parce que seule
elle correspond à la place de l'homme dans l'univers. Si l'homme
doit arriver à posséder un savoir suprême, ce ne peut être que
par la foi.

Nous avons à montrer maintenant dans quelles limites une
telle preuve devra se renfermer, ou si l'on veut, quelles sont les

conditions de la preuve.
1° Nous appellerons la première de ces limites : la décision

personnelle. Si nous devons chercher le savoir suprême sur le
chemin indiqué, nous rencontrons ici une difficulté devant
laquelle il convient de s'arrêter. En effet, il s'agit d'une part de



246 CHARLES FAVRE

démontrer un savoir suprême valable pour tous; et d'autre
part, cette vérité, pour être acceptée, réclame l'adhésion de
la volonté.

La décision personnelle — ou la foi, — avons-nous dit, entre
en ligne de compte à mesure que l'homme passe du domaine
de la nature à celui de l'histoire; la chose est encore plus
évidente lorsque nous abordons la sphère religieuse ou morale.
Nier cela, ce serait, tout d'abord nier dans leur essence les
données morales. Celles-ci ne se démontrent pas, elles s'imposent

à la conscience et ne tombent aucunement sous l'expérience

sensible. Il est donc vrai de dire, — en tenant déjà

compte de ce seul fait, — que la décision personnelle entre en

ligne de compte dans la question du savoir suprême.
Nous avons constaté également, d'autre part, que cette

décision intervient aussi souvent dans les sciences exactes ; à un

degré moindre, il est vrai. En effet, lorsque, dans ce domaine,
la preuve n'est pas convaincante, (nötigend) on attribue cela

aux moyens insuffisants dont on dispose. Il appartient souvent
à de mieux informés de résoudre un problème que les devanciers

avaient laissé en suspens, faute d'informations
suffisantes.

Eh bien en serait-il ainsi du savoir suprême Appartiendrait-il

à de mieux informés de résoudre —¦ par la raison —¦ ces

problèmes dont nous disons : ils ressortent du domaine de la

foi On dit de divers côtés aux chrétiens : « Vos preuves ne
forcent pas la raison ; vous manquez de moyens et voilà pourquoi
vous vous rélugiez dans ce domaine de la foi. Telle l'autruche,
voyant venir le chasseur et ne pouvant lui échapper, cache sa

tête sous ses ailes, pour ne pas voir le danger.... »Ce raisonnement-là

serait-il vrai On nous dit encore : « Vous prétendez
nous conduire au savoir suprême, mais au moment où il s'agirait

de prouver,... vous faites un plongeon dans le domaine de

la foi; vous en appelez à la décision personnelle à l'instant
même où la raison devrait avoir des arguments sérieux à

invoquer. Ces limites tracées par la science positive aux preuves
convaincantes sont des imperfections. Il appartient à une
science mieux informée de s'approcher toujours plus des faits,



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 247

sans plus recourir à aucune décision personnelle... tenant lieu
de preuve. »

A cela nous répondrons :

A la vérité, dans les sciences positives, lorsque la preuve, ne

contraint pas c'est, apparemment, qu'il y a encore des faits

ignorés; que ceux-ci viennent à être mis au jour, alors la

preuve sera faite. Aussi exact cela est-il dans le domaine de la

science, aussi certain est-il que dans la question du savoir
suprême la preuve ne peut ni ne doit contraindre l'intelligence,

au sens d'un théorème de mathématiques. Cela tient
à la nature même de l'objet et ne vient pas du manque de

raison suffisante. La preuve ne contraint pas, car il s'agit
d'une décision de la liberté intérieure. Or, dans cette sphère-
là, aucun homme ne peut être contraint par des motifs tels

que ceux amenant avec eux la nécessité logique, partant la

contrainte.
Nous pouvons donc dire à bon droit : ceux qui renoncent à

chercher un savoir suprême et s'en tiennent aux données de

la science expérimentale s'arrêtent à mi-chemin. Ils s'imaginent

cheminer avec nous jusqu'au point où nous, nous
continuons notre voie, — disent-ils, — dans le domaine de la
fantaisie et de l'imagination. Mais cette conception repose sur une
idée erronée de la science. Car toute science étant, en dernière
instance, soumise aux buts pratiques de la vie ; il ne s'agit pas
de savoir si, oui ou non, la science peut s'élever grâce à ses

propres ressources jusqu'au savoir suprême. La question se

poserait-elle ainsi, il faudrait répondre non. Il s'agit bien plutôt
de savoir s'il est raisonnable de chercher un savoir suprême,
en partant de la situation toute pratique occupée par l'homme
dans l'univers. Nous avons constaté que tout le savoir, dit
exact, résultait de cette situation-là. Or donc, est-il bon de
s'arrêter là? ou faut-il continuer le chemin — suivi déjà par la

science — jusqu'à la fin La raison répond oui, de la façon la

plus péremptoire.
On vient de le voir : la preuve du christianisme devra se

tenir dans cette limite de la décision personnelle. Il ne peut
être ici question d'une contrainte, au sens rigoureux, comme



248 CHARLES FAVRE

dans les sciences dites exactes. Et pourtant nous devons ajou
ter maintenant : cette contrainte-là... si elle ne se manifeste

pas toujours chez l'individu, se montre constamment dans la
vie de la société. C'est en vain que les uns balayeront ce qu'ils
appellent l'illusion du savoir suprême; ces défis jetés au
savoir suprême nous prouveront seulement une chose : c'est que
si les individus peuvent s'en passer pour eux-mêmes...
l'humanité, elle, ne peut en être privée. Ce que l'homme isolément

peut faire, méconnaître les besoins de la conscience, la

société ne le peut pas. Et même, dirons-nous, si l'homme peut
s'élever, dans sa superbe, au-dessus de toutes ces aspirations
vers un bien suprême, s'il peut se déclarer satisfait, s'enfermer

dans le cercle de ses considérations étroites et de ses biens

éphémères... c'est qu'il vit dans une société où ce bien
suprême est recherché ; que disons-nous où il est déclaré être

saisi, possédé... en espérance et en partie, il est vrai. Cette foi
viendrait-elle à disparaître complètement, c'en serait fait de la

société moderne enfantée par la foi vive et ardente— bien que
confuse — du moyen âge. Ces voix niant le savoir suprême
auraient beau s'enfler comme la tempête, il n'en reste pas
moins ce fait acquis : la société s'est fondée et élevée sur cette

foi-là; même elle a souvent tout sacrifié pour cette foi-là.
L'histoire de notre race nous prouve que nous sommes poussés

à bon droit à chercher ce bien suprême ; elle nous montre
que cette recherche a comme point de départ, un fait
imprescriptible : celui de l'obligation morale.

Quel est le résultat obtenu jusqu'à maintenant nous avons
cherché à répondre aux objections qui repoussaient tout savoir

suprême ; nous avons montré que c'était notre devoir de le
chercher. En disant cela nous avons mis à nu les racines
morales de la certitude. Nous avons également montré que ce

savoir suprême — supposé — devrait être une loi pour la
direction de notre vie toute entière.

2° La seconde limite en dedans de laquelle devra se mouvoir
la preuve du christianisme nous est fournie par l'histoire. Dès

lors, pour être accessible à la preuve du christianisme, il faut
avoir atteint un certain degré de développement historique.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 249

Ici, nous avons une analogie avec les sciences exactes. Car,

pour les comprendre, il faut acquérir une somme d'instruction

; ici ce qu'il faut avoir c'est un minimum d'éducation.
Nous déclarons tout d'abord que cette idée d'un savoir

suprême sera la plus raisonnable ; en elle les différents courants
d'idées dont fait mention l'histoire1 arriveront à leur jonction

; les aspirations qui ont rempli le cœur des hommes
trouveront leur plein épanouissement. Il faut en outre que la

preuve soit telle qu'il soit impossible pour l'homme de concevoir

un bien plus grand, de dépasser jamais ce but-là2. Quel
est donc ce bien suprême ressortant de l'histoire de l'humanité

et se donnant à elle comme tel Le christianisme nous
répond : l'idée du royaume de Dieu, entrant dans l'histoire en
la personne du Christ, se donne à nous comme la plus haute

qui se puisse concevoir.
Personne ne s'attendra ici à quelque chose de nouveau, car

il s'agit de vérités contenues dans l'Ecriture sainte, vérités
faisant le fond de toute la chrétienté évangélique. Il appartient

à la dogmatique de les exposer. Il faut, tout simplement,
montrer comment ces vérités trouvent des points d'attache

1 Nous rappelons ici que lorsque Kaftan fait non de l'apologétique,
mais de la dogmatique, c'est-à-dire lorsqu'il expose, non le côté formel
de ce bien, mais son contenu, alors l'histoire devient le simple véhicule
de la Révélation. Aux yeux de l'ancienne école de Tubingue, la Révélation

n'était qu'une façon particulière de concevoir une histoire, profane
comme toute autre en elle-même. Aux yeux du parti évangélique, l'histoire

du peuple de Dieu est le théâtre d'une action directe, profonde et
vivante de Dieu. A la vérité, nous avons à faire plus loin une critique
sur la manière dont Kaftan conçoit cette action.

2 En entrant ici dans le courant d'idées de Kaftan, nous lui dirions
qu'il est lui-même inconséquent avec cette thèse-là. Car le Christ qu'il
nous présente ailleurs, est sans attaches avec l'Absolu ; et le Christ
auquel on enlève la préexistence pourrait bien, à un moment donné, être
surpassé par une révélation plus parfaite. Si Christ n'est pas rattaché à
Dieu par une relation d'essence, alors le procès reste ouvert et il sera
toujours loisible à l'histoire de produire un bien plus excellent encore.
Si, par contre, Dieu nous donne son fils unique, il est alors bien évident
que Dieu ne peut se surpasser lui-même. Alors seulement Christ devient
ce médiateur définitif, voulu de toute éternité par Dieu, dans son dessein
d'amour.

THÉOL. ET PHIL. 1894- 17



250 CHARLES FAVRE

nouveaux avec le reste de nos connaissances; c'est-à-dire avec
la vie psychique à laquelle tous les hommes ont part. Et pourtant,

bien que la question soit réduite à ces termes, elle n'en
est pas moins de grande valeur. Car, au fond, clans l'apologétique,

il s'agit uniquement des rapports nouveaux, que l'on
cherche à établir, entre les données du christianisme et le
contenu de la vie psychique.

S'agit-il de désigner en deux mots la différence entre
l'ancienne méthode et celle que préconise Kaftan, nous dirons :

Kaftan prend son point de départ dans l'histoire au lieu de le

chercher dans la psychologie ou la métaphysique.
Toujours l'humanité a recherché un tel bien, quoiqu'il ne soit

pas possible d'en trouver un tel dans le monde.

Ici nous relèverons brièvement les objections principales
faites à cette assertion.

La première de celles-ci est celle fournie par la théorie
philosophique du pessimisme. Celui-ci se condamne lui-même en

laissant de côté le point de vue moral. Or il importe avant
tout autre dans une théorie qui se place au point de vue de la
volonté. Si l'homme veut se prononcei sur la question des

biens, il faut que l'élément moral entre en ligne de compte
dans la balance des biens et des maux1.

Une seconde objection est celle de l'optimisme. Celui-ci se

condamne également en prétendant trouver dans le monde le

' Lacordaire a exprimé cette pensée d'une manière saisissante que
nous ne pouvons nous empêcher de rappeler : « Vous pouvez,
messieurs, vous plaindre de la vie et ne pas estimer qu'elle soit un si

grand don. Mais, sachez-le, la vie dont vous vous plaignez n'est pas
celle que Dieu vous a faite ; c'est la vie que vous vous faites vous-mêmes.
Vous en avez retranché Dieu et vous vous étonnez qu'elle ne soit plus
rien. Vous avez produit le vide dans votre âme et vous vous étonnez que
l'infini vous manque. Vous avez couru après toutes les misères, et vous
vous étonnez de n'être plus que doutes, ténèbres, amertume, afflictions.
Revenez à la vie, reprenez vos droits dans la création par le courage de

la foi, par la sainteté de l'e3pérance ei alors, reportés à votre place et
à votre gloire dans les harmonies universelles, vous redirez avec tous
les mondes le témoignage que Dieu s'est rendu à lui-même après qu'il eut
achevé son œuvre : Dieu vit tout ce qu'il avait fait et tout était bon. »

Conférences de Notre-Dame, III, 325.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 251

bien suprême. Car, — et c'est là la part devrai du pessimisme,
— le bien suprême ne se trouve pas dans ce monde. Il faut ou
le trouver en dehors du monde.... ou y renoncer totalement1.

Une autre objection encore est celle du déisme ; mais
personne ne regardera une aussi misérable abstraction pour une
explication quelconque.

Vient enfin le mysticisme qui provient d'une illusion
immense sur la nature de l'homme. Dans tous les systèmes
mystiques, la vie historique est considérée comme n'ayant aucune
valeur; c'est tout au plus la scène sur laquelle apparaît, —
semblable à un feu follet, dirons-nous, — la vie individuelle,
seule tenue pour avoir une valeur réelle.

Il est facile de répondre à toutes les prétentions du
mysticisme, en montrant que la vie psychique est, dans son essence
même et son contenu véritable, liée aux relations multiples de

l'humanité; de plus elle est dans un rapport intime avec le
monde sensible. Le mysticisme, — qui nie ces choses, — est

une négation de l'histoire : et partant une négation de la
raison.

Nous sommes donc, une fois de plus, autorisés à dire : le
bien suprême devra être conçu comme le produit du développement

historique; l'histoire sera le moyen positif de sa
réalisation2.

X

Montrons maintenant que le développement moral est le

noyau de l'histoire.
Avant tout il faut défendre contre les systèmes utilitaires le

1 Rappelons ici le nom de Martensen. Ce théologien a fait, dans sa

Morale chrétienne, une réfutation magistrale des deux tendances ci-dessus. 11

l'a fait en montrant que l'Evangile est à la fois plus pessimiste qu'un
Schopenhauer puisqu'il parle constamment de péché et de condamnation...

et plus optimiste qu'un Leibnitz puisqu'il proclame le salut. Ou

plutôt l'Evangile concilie la part de vérité de ces deux tendances dans

une unité supérieure admirable.
2 Nous n'avons pas besoin, sans doute, A» faire remarquer que

l'apologétique visée par Kaftan est celle qui s'adresse au public non croyant et

non cette apologétique interne faite à l'usage des chrétiens.



252 CHARLES FAVRE

caractère propre des faits de l'ordre moral; il faut écarter toute
explication qui tendrait à voir dans la conscience la simple
résultante des forces psychiques, des idées morales d'une
génération. On a vu dans la conscience le produit de la lutte
entre les instincts sociaux et individuels. Mais non, il y a dans

la conscience une action directe de l'Absolu sur l'homme;
d'autre part, il y a dans les jugements moraux un élément
social incontestable. Nous dirons donc que la conscience bien

que témoignant de l'action de l'absolu, ne se développe que
sur le terrain de la vie historique. Or nous avons dit que ce

développement-là est le noyau de l'histoire.
Ou bien faudrait-il donner la prééminence à la culture?

Assurément elle n'est pas sans importance pour l'épanouissement
des idées morales, et pourtant sa valeur est bien secondaire ;

en effet, la civilisation peut amener de grands dangers avec

elle; un peuple peut se trouver à l'apogée de sa culture et

avoir en lui les germes de sa décomposition. Aucun peuple ne

peut subsister, lorsque sa vie morale a totalement disparu, et

que les derniers vestiges se sont effacés. Etiam periere ruinx
Il est donc vrai que la vie morale est le noyau de l'histoire.

Et pourtant nous devons constater que le développement de

l'histoire n'est pas celui que réclame la raison; les hommes
ont usé de leur liberté dans le sens du mal ; le mot de
conscience avvdhatç est dans son origine le témoignage de la
conscience qui accuse.

Le bien suprême devra donc être dans le monde sans être
du monde; en d'autres termes ce bien suprême devra être un
don d'en haut, ou ne pas être.

XI

Le christianisme nous donne comme bien suprême Vidée du

royaume des cieux, ou du royaume de Dieu.
Relevons ses deux traits caractéristiques : son universalité

et sa plénitude. Son universalité tout d'abord, car tous sont
appelés à en faire partie ; sa plénitude ensuite. Ce royaume
s'étend tout d'abord dans le cœur par le règne de la justice,
d'une justice inaccessible à l'homme naturel, et par le règne



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 253

de l'amour. Puis il se développe à travers les sphères de la

famille, de l'Eglise, de la patrie, jusqu'au jour où il embrassera

tout l'univers. Christ est le fondateur de ce royaume, préparé
de toute éternité par Dieu ; le Saint-Esprit est Celui qui le réalise.

Non seulement cela, mais Christ est lui-même le bien

suprême.

Voilà ce qui seul donne à cet idéal sa force, sa plénitude de vie.

Il appartient à la dogmatique et à la morale de développer
toutes ces choses.

Nous concluons donc en disant : la foi chrétienne est ce
savoir suprême correspondant à la raison ; dès lors l'idée
chrétienne du royaume de Dieu est cette idée raisonnable du bien

suprême.
Il est évident qu'on ne peut avoir part à un tel savoir sans

en vivre, sans rester constamment vis-à-vis de lui dans le

rapport d'une obéissance intérieure réelle.

XII

Ce bien suprême existe-t-il bien réellement quelque part?
Jusqu'à présent nous avons le droit d'en parler comme d'un
postulat, uniquement. Si nous ne pouvions pas aller plus loin,
notre certitude atteindrait la limite du vraisemblable, rien de

plus.
Dès lors, il découle de là un autre postulat, celui de la

Révélation de Dieu aux hommes. Aucun autre chemin n'est
possible. Ainsi le postulat d'un bien suprême n'est autre que celui
de la révélation spéciale de Dieu dans l'histoire. Non pas que
Dieu devait en aucune manière se révéler, mais nous disons :

Si l'humanité doit arriver à posséder le bien suprême, ce ne
sera que sur le chemin de la Révélation de Dieu. Celle-ci reste
le fait de sa liberté et de son amour gratuit.

Cette Révélation est celle dont témoigne l'Ecriture sainte, et

que confesse l'Eglise chrétienne.
S'il n'y avait pas de révélation, le savoir suprême serait à

toujours un postulat, une hypothèse. La confirmation du
savoir suprême se trouve non dans la raison théorique, mais
dans la révélation.



254 CHARLES FAVRE

La raison théorique et la révélation historique de Dieu en

Jésus-Christ culminent dans la même pensée d'un bien suprême;
la raison le réclame comme le principe d'une conception juste
du monde, sans pouvoir y atteindre par elle-même; la Révélation

proclame ce bien comme une réalité éternelle.
Cette preuve a besoin d'être précisée sur un dernier point.

Le Royaume des cieux a été indiqué comme le contenu de la
Révélation. A la vérité, c'est là l'idée synthétique par excellence
de la religion chrétienne. A une condition toutefois : C'est que
l'idée de la Rédemption et de la Réconciliation soit aussi
contenue dans l'idée directrice. Car le christianisme est la religion
delà Rédemption. Or cette idée est impliquée dans la
première. Car le royaume de Dieu ne serait pas pour les hommes
tels qu'ils sont. Il faut que Christ efface tout d'abord la dette
de l'humanité avant de réconcilier celle-ci à Dieu son Père.

Si donc le royaume de Dieu doit se réaliser sur la terre, la

rédemption de l'humanité doit s'opérer ; celle-ci reste un décret
de l'amour insondable de Dieu. Ici, comme ailleurs, le fait
historique de la révélation, — qui a ce contenu-là, —¦ est la

présupposition de la preuve.
La preuve du christianisme est la preuve de la raison d'être

de la foi chrétienne; par elle nous ne nous mettons pas en

opposition avec la raison théorique, mais, au contraire, nous
atteignons ainsi l'unité de notre vie personnelle, et arrivons
au couronnement, à l'épanouissement delà raison.

XIII
Nous ne voulons pas ici faire une critique détaillée des divers

points de cet exposé de Kaftan, dans ce qu'ils ont d'incomplet.
Nous rendons hommage à la conception profonde et philosophique

de l'histoire dont témoigne l'exposition de Kaftan.
Notre critique de fond portera sur la conception que Kaftan

nous propose de la révélation.
Son horreur de l'intellectualisme l'a fait aller trop loin dans

sa réaction ; ce que prouve son rejet de la notion de la préexistence.

De plus Kaftan oublie que la révélation est double ;

révélation de faits, puis révélation de paroles. Il est certain que



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 255

jes deux ordres ne s'excluent pas l'un l'autre et qu'à côté de

la révélation des faits (relevée presque exclusivement par Kaftan)

il y a place pour une révélation verbale. L'erreur de
l'ancienne orthodoxie était de présenter ces deux révélations
comme séparées, sans un point de contact. Il faut bien plutôt
les ramener à l'unité en les reportant à leur racine commune.
En effet, partout, clans l'Ancien Testament déjà, la Parole de

Dieu est considéré comme puissante et efficace : « Ma parole
n'est-elle pas comme un feu, dit l'Eternel, et comme un mar-
seau qui brise le roc? » (Jérémie XXIII, 29.) Action et parole,
ce sont là deux effets de la même énergie divine, énergie une
dans son essence; c'est l'énergie du Dieu rédempteur.

Parole et action, ce sont là deux modes d'un même être,
comme la lumière et la vie ; toutes deux tendent à la formation
de ce royaume de Dieu ou au salut de l'humanité L'Ecriture
tainte, elle, est le document écrit de ces deux révélations :

celle des faits et celle des paroles.
C'est là ce qu'exprimait déjà le prophète Esaïe 'disant, au

nom de Dieu : « Ainsi en est-il de ma parole qui sort de ma

bouche; elle ne retourne pas à moi sans effet, sans avoir fait
ce que j'ai voulu, et accompli l'œuvre pour laquelle je l'ai
envoyée. » (Esaïe LV, 11.)

Enfin, cette union-là de la Parole de Dieu et de son action,
nous pouvons nous en rendre compte directement; nous pouvons

la saisir dans son essence même, dans le fait de la

régénération à une vie nouvelle. C'est là ce qu'exprime l'apôtre
Pierre en disant : « Etant régénérés non par une semence
corruptible, mais par une semence incorruptible, par la Parole de

Dieu qui vit et qui demeure éternellement. » (1 Pierre I, 23.)


	La preuve du christianisme d'après Julius Kaftan [suite]

