Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La preuve du christianisme d'aprés Julius Kaftan [suite]
Autor: Favre, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PREUVE DU CHRISTIANISME'

D'APRES JULIUS KAFTAN

PAR

CHARLES FAVRE

VI

La spéculation théorique est le produit d'une fausse combi-
naison du savoir expérimental et de la raison pratique: telle
est la thése que nous avons maintenant & établir.

Quel est le propre de la méthode spéculative ? c’est, — avons
nous dit, — qu’il y a dans notre esprit une force capable d’é-
tendre notre connaissance au-deld de I’expérience et d’arriver
4 l’absolu; cette force, prétend-on, en outre, n’a besoin que
d’étre éveillée par le contact de notre esprit avec les choses.
Mais, — est-il encore besoin de le dire ? — cette supposition
gratuite ne trouve aucunement sa confirmation dans le travail
scientifique. En réalité, voici ce qul se passe: on attribue i la
raison expérimentale ce qui reléve de la raison pratique ou,
pour parler d’une fagon plus concrete, on préte 4 'intelligence
les besoins du cceur. Cette recherche d’'un bien supréme, ab-
solu, — qui est le fait de I’étre tout entier, mais du cceur tout
d’abord, — on l'attribue & Iintelligence seule. La méthode
spéculative est donc issue d’une fausse combinaison. Dés lors
la recherche d’un bien supréme devient celle d’un savoir par-

t Voir Revue de théologie, numéro de janvier.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 237

fait; 1’absolu, en face duquel nous place la conscience, se
transforme en un savoir parfait qu’il appartiendrait & l'intel-
ligence de démontrer. On en conclut ainsi que la connais-
sance est ce qu’il y a de supérieur en I'’homme ; telle est bien
la conception platonicienne.

Il résulte de cet intellectualisme deux erreurs fondamentales.
Tout d’abord le penseur attribue aux mathématiques une
valeur normative dans le domaine du savoir; celul-ci trouve
son expression supréme dans le syllogisme. Prouver de la sorte
Iexistence de Dieu, telle était la plus grande ambition des
docteurs du moyen Aage, les fidéles disciples de Platon. Une
autre erreur decoulant de cette conception, c’est la tendance
que prend ’esprit & chercher & ramener toutes choses & un
concept supérieur, quilui n’a pas besoin d’étre démontré. Cette
1dée-14 va, de Platon & Schelling, & travers lidéalisme de
tous les 4ges; c’est la grande siréne enchanteresse vers
laquelle se précipitent tous les systémes dils monistiques, ou
panthéistes, — qu’on nous pardonne ces grands mots !

Or, cette tendance-la n’a rien 4 voir dans le domaine du
savolr. Sa vraie racine est la volonté, son expression authenti-
que le témoignage de la conscience; enfin sa patrie véritable
est le domaine religieux. La, et 1a seulement, se trouve ce désir
d’'un bien supréme et absolu, se donnant 4 I’étre tout entier....

Peut-étre dira-t-on que les prétentions de la spéculation
théorique trouvent un point d’appui dans la théorie de la
connaissance. Il faudrait donc examiner celle-ci pour rejeter
ou accepter celle-14. Outre que la théorie de la connaissance
doit étre étudiée dans le grand ensemble que nous avons vu, —
il nous sera, sans doute, permis de croire qu’ici c’est le systé-
me préconcgu qui crée la théorie... et non I'inverse.

La conséquence de cette méthode platonicienne c’est qu’on
demande 4 'homme de savoir & I’endroit ol seule la foi devrait
intervenir: nous voulons dire dans la question du savoir
supréme. Par contre, on demande & 'homme de croire au
point ol le savoir est possible, bien plus nécessaire, ainsi dans
la question du savoir expérimental. Nous I'avons indiqué : pour
arriver & la connaissance du bien supréme, le savoir ordinaire



238 CHARLES FAVRE

ne suffit pas : il faut une idée basée sur la raison pratique.
Bien plutot, cette prétention de la méthode spéculative, —
de vouloir élever la foi & la connaissance, — entraine la reli-
gion & une conception fausse du bien supréme.

VII

Les conséquences de cette combinaison pour la science et le
savoir supréme.

Au reste, non seulement nous arrivons au résuitat que la
meéthode spéculative est fausse en elle-méme , nous constatons
de plus qu’elle produit des conséquences ficheuses et pour la
science et pour la recherche du savoir supréme.

Conséquences ficheuses pour la science disons-nous tout
d’abord. En un sens, la philosophie idéaliste a été un avan-
tage. Car, en faisant planer un idéal, — irréalisable c’est vrai,
— elle a donné par la aux Grees une impulsion unique ; ja-
mais ils n’auraient tant osé sans cela. Mais, d’autre part, le
but de la science n’est pas d’arriver & un tout fermé, c’est de
découvrir de nouveaux faits, de nouvelles relations. Dés lors
la philosophie 1déaliste, avec ses résultats tout faits, coupe
court & tout développement ultérieur.

Chose plus importante encore: dans la philosophie idéaliste
les critéres de la vérité sont méconnus. Ceux-ci sont au nom-
bre de deux. Tout d’abord le eritere matériel, & savoir ’accord
des propositions avancées avec les faits de 'expérience (ou les
documents de I'histoire). Puis le critére formel, ou 'accord
des concepts entre eux. Or, dans l'idéalisme, 'ordre des
criteres est renversé. Car la concordance des notions entre
elles prime I'accord, — pourtant fondamental, — des concepts
avec les faits. Dans la mesure ol cela se passe, la science est
faussée. La derniere conséquence de cette erreur c¢’est que, au
lieu de voir dans les faits la loi du savoir, on tire de la pensée
les lois du monde reéel. Il est clair qu'une telle conception est
I'inverse de la tiche actuelle de la science.

Le malheur est que la réaction contre cette tendance idéa-
liste a dépassé les limites du légitime ; & ce point que les
sciences physiques sont portées a regarder leur domaine



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 239

comme le seul scientifique, c¢’est-2-dire objectif et réel. Fait
étrange | les sciences naturelles qui ont rejeté, avec raison, la
méthode spéculative, souffrent encore des restes du plato-
nisme. Ne se prennent-elles pas souvent pour la vérité absolue
et méme ne veulent-elles pas imposer leurs lois aux autres
domaines du savoir? Que de fantaisies dogmatiques, — pour
ne citer qu’un exemple, — les partisans du transformisme se
sont permises! et cela au plus grand détriment des sciences
physiques elles-mémes.

Le tort de la tendance idéaliste se fait remarquer également
dans le domaine de la morale. Ainsil’accord des concepts entre
eux est trop souvent, ici aussi, le seul critere de la vérité. Au
lieu de présenter les faits, — tel celui de 'obligation morale, —
on s’imagine que la tiche du moraliste est de les ramener
artificiellement & des catégories toutes faites. Celles-ci les enfer-
ment dans un corset de fer et les déforment.

Enfin, ces conséquences sont ficheuses pour le savoir
supréme lul-méme.

La spéculation théorique cherche la solution de ce grand
probléme en se donnant pour une science a I'instar de celles de
la nature. C’est-a-dire qu’'elle ravale sa méthode au niveau de
celle des sciences physiques. Voild sa grande faiblesse. En
prenant pour seul critére I’évidence rationnelle (de la méthode
expérimentale) la raison théorique abdique! Ne posséde-t-elle
pas cet autre critére de la décision personnelle, nous voulons
dire de la conviction morale? Aussi la spéculation, qui s’appuie
sur le premier ordre de critéres seulement, se trouve-t-elle
dans 'impossibilité de prouver ses assertions.

Il y a comme un interdit pesant sur la philosophie moderne
cherchant & s’appuyer sur les sciences de la nature. Qu’elle le
fasse, en une certaine mesure, en psychologie, en morale méme,
rien de plus légitime. Mais qu’elle le fasse quand il s’agit de
cette question du savoir supréme, oh non ! Elle renie ainsi ses
lettres de noblesse. En recourant, ici, aux béquilles de Ila
méthode expérimentale des sciences naturelles, la philosophie
perd son vrai caractére; elle renie la tiche qui lui incombe, en
propre, celle du savoir supréme! Ouil, les sciences particu-



240 CHARLES FAVRE

liéres ont eu raison de s’émanciper du joug de la philosophie,
et I'histoire des sciences est, au demeurant, celle de leur
émancipation du joug de la philosophie. Mais vouloir transfor-
mer la philosophie elle-méme en une science, telle que celles
de la nature, c’est en réalité prétendre I'émanciper d’elle-
méme ; c’est la vider de son contenu propre et I'annuler. Car
les sciences sont toutes relatives; la philosophie, elle, est la
science de I'absolu ou elle n’est pas. Sit ut est aut non sit. Si
le positivisme était le dernier mot de la philosophie, ce serait
le chant du cygne, rien de plus. '

Nous venons d’appeler la philosophie la science de 'absolu.
Et pourtant le fait est que, dans le domaine du savoir, aucun
chemin ne se présente pour nous conduire du relatif 4 'absolu 1.
Pour rester ce qu’elle est, la philosophie doit donc viser la
totalité de I’étre humain et considérer, 4 coté de la connaissance,
les 1dées morales et religieuses. Alors seulement, se constate
le contact de 'homme avec I’absolu. Le probléme fondamental
de la philosophie ne se trouve donc pas dans le domaine ou la
contrainte des faits décide; mais bien dans celui de la liberté
intérieure, La contrainte apparait 12 sous une forme nouvelle,
celle du devoir.

VIII

Il décovle de la fausse combinaison relevée ci-dessus que
plusieurs probléemes ont été mal posés; or il s'agit des pro-
blemes fondamentaux de la philosophie.

(Vest, en partant des idées relevées plus haut, que doit étre
étudiée la question, — épineuse entre toutes, — du rapport de
la pensée a Uétre.

Nous ne voulons pas résumer, méme sommairement, 1'état
de la question. Rappelons uniquement les principaux noms.

Pour Platorn les phénomeénes sont les apparitions de 1'étre
caché. Toutefois comme nous ne voyons pas les choses telles

! Nous disons en effet aucun. Car si on nous objectait qu'on peut arri-
ver & un tel savoir en partant de la conscience psychologigue, nous
répondrions: on ne peul séparer celle-ci de la conscience morale. Des
lorsla voie qu'on nous engage & suivre est tout autre que celle du savoir.
La conscience du moi est corrélative de la conscience morale.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 241

qu’elles nous apparaissent, on est obligé de chercher ailleurs
une concordance entre I'étre et la pensée. On le fait au nom de
la raison théorique. La pensée, dit-on, postule I'unité de I'étre
et de la pensée. Telle est la conception adoptée par plusieurs
théologiens modernes, Schleiermacher en premier lieu.

Le dommage de cette explication, dit Kaftan, est qu’on
postule une chose qu'il appartiendrait justement & la raison de
démontrer.

Ou bien, on prend un point de vue intermédiaire avec
Herbart et Lotze, On distingue dans les phénoménes ce qui
appartient & I’étre, et ce qui vient de nous. Ge compromis, —
repond Kaftan, — se soutient encore moins que I'explication
platonicienne. Car le monde est ou complétement objectif, ou
tout subjectif. Il ne sert & rien d’appeler & son secours la psy-
chologie et de faire un départ entre tous les phénoménes. On
n'arrive ainsi qua des difficultés inextricables. Ou bien
encore, on prend le point de vue de Kant. La connaissance
théorique, dit-on, a toujours affaire & un monde phénoménal ;
toutefois le domaine de la religion est reconnu. On le désigne
comme celui de I'idéal (Lange) ou de la connaissance subjec-
tive (Hermann). Mais, — dit Kaftan, — on ne résout pas un
probléme en élevant son insolubilité prétendue au rang de
principe.

En réalité, ce probléme ne se pose pas ni dans la vie pratique,
ni dans les sciences exactes: il est issu de la théorie idéaliste
seulement. Celle-ci, en effet, cherche dans le savoir le but
supréme de I'homme. Dés lors la question du rapport de la
pensée al’étre devient une question briilante. Il s’agit de savoir
comment dépasser les bornes subjectives de notre connais-
sance et atteindre la vraie connaissance objective, celle qui
nous unira avec l'étre éternel des choses. A mesure que la
question est ainsi posée, elle est préjugée dans le sens de
I'idéalisme. En d’autres termes : si I'on met ainsi en vedette le
probléme de la connaissance, c’est qu'on a confondu l'ordre
relatif des connaissances expérimentales avec celui absolu du
savoir supréme. Or celui-ci repose sur des considérations
d’ordre pratique ; c’est dire que son organe sera la foi.



42 CHARLES FAVRE

Ce probleme l& n’est, encore une fois, nile premier, nile plus
important. Si, en effet, une philosophie veut embrasser les
données de la religion et celles de morale, 1a premiére question
a résoudre est celle du bien supréme. C’est 13, avons-nous
affirmé, le probléeme fondamental de la philosophie.

L’examen de la méthode spéculative nous prouve que
celle-ci fait fausse route en laissant de coté, dans son champ
d’observations, les considérations de la religion et celles de la
morale: en un mot celles du bien supréme. Elle confisque au
profit de l'intelligence seule ce qui appartient & l'étre tout
entier. Nous sommes donc non seulement en droit de dire: la
question du bien supréme est le probléeme fondamental de la
philosophie; nous pouvons ajouter maintenant: il ne doit pas
en étre autrement.

Quant au probléme de la relation de la pensée a ’étre, il ne
se présente méme pas pour nous. Nour avons pris, —ons’en
souvient, -— notre point de départ dans la position pratique de
I’homme vis-2-vis du monde. Que le monde existe réellement,
nous en avons une garantie directe dans notre volonté. Com-
ment cela? Nous avons vu que notre savoir provient de la
contrainte exercée par les faits sur nous (savoir expérimental).
Or cette contrainte-la est une expérience journaliére de la
volonté 1. Ainsi, dit Kaftan, le monde est aussi réel que notre
volonté, c’est-aA-dire que nous-mémes. Et nous n’avons aucune
raison de demander une réalité différente de celle-la! Nous ne
demanderons donc pas un autre monde que celuide la volonté,
¢’est-a-dire celui ol le sujet connaissant et 'ohjet connu sont
unis dans une inséparable unité.

Ce monde qui nous apparait avec ses brillantes couleurs, qui
retentit en ondes sonores 4 nos oreilles, est réel. En dehors de
cela nous n’avons plus qu'un élément isolé de la réalité. Ou
bien, demandera-t-on encore ce qu’est le monde en dehors de
toute conscience ? Nous dirons dans ce cas que la réponse
appartient & la philosophie de la nalure telle que nous ’avons

1 Tci la théorie de Kaftan rejoint celle de Maine de Biran. Le penseur

francais b développé cette idée fécondante avec toute I'envergure qu’elle
méritait. Kaftan la suppose connue ou plutdt reconnue.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 243

définie précédemment. Or celle-ci répondrait : le monde est,
d travers ses phases multiples, un acheminement progressif
vers I’homme.

Nos conclusions, dans cette question du rapport de la pensée
a I’étre, sont donc celles du commun sens, & la condilion que
les prétentions du rationalisme et celles de l'idéalisme soient
¢galement écartées.

Ou bien, ceux qui ont gardé foi en la philosophie spéculative
viendront-ils dire ici : Ce que vous proclamez de la relativité
du savoir est vrai; mais c’est la premiére étape du savoir. Car
I'esprit humain cherche justement une réalité qui dépasse celle
de la réalité ordinaire?

A cela nous répondrons : Ce besoin de s’élever au-dessus de
la réalité, est avant tout pratique, — bien qu’on en puisse dire.
En deux mots, ce qui perce dans cette tendance — consciem-
ment ou non — c'est le besoin religieux. Or celui-ci est i
double face. D’un coté 'homme cherche — comme nous ver-
rons tout & I’heure — le salut ; de lautre, il faut & 'homme
une foi rationnelle de Dieu, de ses rapports avec 'humanité et
le monde. Ainsi, ce qui importe tout d’abord c’est le salut, la
communion avec Dieu. Mais, il faut, en second lieu, que
'homme voie toutes choses sous un nouveau jour; qu’il ap-
prenne & connaitre les rapports que les étres soutiennent avec
Dieu.

Nous prétendons maintenant que cette recherche d’un savoir
supréme, absolu, est seulement a sa place quand ’homme se
met dans sa situation réelle. Si ’homme cherche tout d’abord
un savoir supréme pour trouver ce bien supréme que reven-
dique son étre tout entier, sa conscience et son coeur, alors
de ce savoir supréme saisi, embrassé par la conscience, pourra
jaillir une lumiére sur tous les autre objets. Non pas que
homme trouve ici une connaissance surnaturelle des objets
de 'expérience. Mais ceux-ci seront désormais tous sous leur
vrai jour, a la place réelle qu’ils occupent dans I’¢chelle des
étres. Cela signifie que le savoir supréme ne tiendra lieu ni de
géologie, ni d’histoire naturelle. Mais en méme temps cela si-
gnifie que toutes les découvertes faites dans ces domaines se-



244 CHARLES FAVRE

ront jugées au point de vue d’un tout harmoniqgue, et mises
en rapport avec un but pratique 1.

Passons maintenant au second et grand probléme de la phi-
losophie, & celui de la Liberté. Sur ce point, également, la phi-
losophie idéaliste souléve des difficultés trés grandes.

Le probléeme-de la liberté est le probleme fondamental de la
philosophie pratique. Or, d’aprés la méthode idéaliste, ce qui
fait I’essence des choses, ce sont les lois, ¢’est-a-dire les no-
tions nécessaires. Maintenant qu’entendons-nous par liberté
si non ce quelque chose en vertu duquel nous sommes sous-
traits & la loi de causalité ? Dés lors en partant des prémisses
idéalistes, il ne reste ou bien qu’a nier la liberté, ou a lui con-
céder le droit & I'existence, comme étant exception & la régle

générale. L’homme romprait ainsi, — lul seul, — cette loi
inexorable sous laquelle tout le reste de l'univers viendrait
se plier.

Qui ne voit que soutenir ainsi la liberté, dit Kaftan, c’est en
réalité abandonner cette cause & la merci de tous les assauts?
Car si 'essence des choses consiste dans la détermination uni-
verselle, comment y aurait-il une exception? §’il y a loi, il ne
peut y avoir d’exception.

Il s’agit donc de trouver & la liberté une autre base ou de
Iabandonner. Il ne suffit pas non plus d’en appeler au consen-
sus universel, au sentiment que nous avons de cette liberté.
Seuls les faits de la vie morale protestent avec assez d’autorité
contre la négation de la liberté. Le fait moral de la responsabi-
lité est celui qui nous contraint d’admettre et de proclamer la
liberté.

La théorie de I'idéalisme est donc condamnée sans appel.

IX

Nous venons d’esquisser 4 grands traits les méthodes dont
on s’est servi pendant de longs siécles pour défendre le chris-
tianisme ; nous avons vu (uelles étaient les conséquences de

! Ainsi on verra, avec M. Gaston Frommel, dans la Morphologie 'effort

toujours plus accentué vers 'individualisme. Revue chrétienne, février
1894.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 245

ces méthodes. A la vérité I'ancienne apologétique — celle du
moyen Age en particulier— n’avait que celles-14 sous la main :
il était naturel qu’elle s’en servit. Mais la science positive s’est
actuellement affranchie de ces méthodes. L’apologétique chré-
tienne doit donc étudier & nouveau la méthode dont elle a & se
servir. Et la question est la suivante : ou bien I’ancienne con-
ception de la science est vraie, elle qui décidait de la vérité
d’apreés les lois de 'esprit... ou bien il faut accepter les vues
de la science moderne ; or, pour elle, ce sont les faits, — avec
lesquels I'expérience nous met en rapport, — qui décident, en
dernier ressort, sur la vérité. Soutient-on encore la premiére
alternative, alors la méthode de l’apologétique tradition-
nelle sera conservée. On prendra comme point de départ les
lois de I’esprit, comme pouvant nous conduire au deld du sa-
voir expérimental. Dans le second cas, on partira du caractére
relatif du savoir; on reconnaitra ensuite que la vérité de la fot
chrétienne se trouve dans un autre domaine que celui de la
science dite positive.

Or, déclare Kaftan, nous reconnaissons en plein que la con-
ception moderne de la science correspond & la vérité. Il s’agit
donc de conformer l'apologétique & ces exigences légitimes.
C’est dire qu’il s’agit de défendre la thése que voici : le savoir
supréme apparait comme une foi guidée par des motifs tout
pratiques. L’apologétique a donc & montrer que, — formelle-
ment, — la fol chrétienue est seule ce que doit étre le savoir
supréme. En partant de cette base, on prouvera que la foi chré-
tienne est le seul savoir supréme raisonnable ; parce que seule
elle correspond & la place de’homme dans I'univers. Si 'homme
doit arriver & posséder un savoir supréme, ce ne peut étre que
par la foi.

Nous avons a montrer maintenant dans quelles limites une
telle preuwve devra serenfermer, ou si Uon veut, quelles sont les
conditions de la preuve.

1° Nous appellerons la premiére de ces limites : la décision
personnelle. Si nous devons chercher le savoir supréme sur le
chemin indiqué, nous rencontrons ici une difficulté devant la-
quelle il convient de s’arréter, En effet, il s’agit d’une part de



246 CHARLES FAVRE

démontrer un savoir supréme valable pour tous; et d’autre
part, cette vérité, pour étre acceptée, réclame l'adhésion de
la volonté.

La décision personnelle — ou la foi, — avons-nous dit, entre
en ligne de coropte & mesure que I’homme passe du domaine
de la nature a celui de I'histoire; la chose est encore plus évi-
dente lorsque nous abordons la sphére religieuse ou morale.
Nier cela, ce serait, tout d’abord nier dans leur essence les
données morales. Celles-ci ne se démontrent pas, elles s’impo-
sent & la conscience et ne tombent aucunement sous l'expé-
rience sensible. Il est donc vrai de dire, — en tenant déja
compte de ce seul fait, — que la décision personnelle entre en
ligne de compte dans la question du savoir supréme.

Nous avons constaté également, d’autre part, que cette dé-
cision intervient aussi souvent dans les sciences exactes ; &4 un
degré moindre, il est vrai. En effet, lorsque, dans ce domaine,
la preuve n’est pas convaincante, (ndétigend) on attribue cela
aux moyens insuffisants dont on dispose. Il appartient souvent
4 de mieux informés de résoudre un probleme que les devan-
ciers avaient laissé en suspens, faute d’informations suffi-
santes.

Eh bien! en serait-il ainsi du savoir supréme ? Appartien-
drait-il & de mieux informés de résoudre — par la raison — ces
problémes dont nous disons : ils ressortent du domaine de la
foi ? On dit de divers cotés aux chrétiens : « Vos preuves ne for-
cent pas la raison ; vous manquez de moyens et voild pourquoi
vous vous rétugiez dans ce domaine de la foi. Telle autruche,
voyant venir le chasseur et ne pouvant lui échapper, cache sa
téte sous ses ailes, pour ne pas voir le danger.... » Ge raisonne-
ment-l14 serait-il vrai ? On nous dit encore : « Vous prétendez
nous conduire au savoir supréme, mais au moment ol il s’agi-
rait de prouver,... vous faites un plongeon dans le domaine de
la foi; vous en appelez a la décision personnelle & l'instant
meéme ol la raison devrait avoir des arguments sérieux a in-
voquer. Ces limites tracées par la science positive aux preuves
convaincantes sont des imperfections. Il appartient & une
science mieux informée de s’approcher toujours plus des faits,



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 247

sans plus recourir a aucune décision personnelle... tenant licu
de preuve. »

A cela nous répondrons :

A la vérité, dans les sciences positives, lorsque la preuve ne
contraint pas c’est, apparemment, qu'il y a encore des faits
ignorés; que ceux-ci viennent a étre mis au jour, alors la
preuve sera faite. Aussi exact cela est-il dans le domaine de la
science, aussi certain est-il que dans la question du savoir
supréme la preuve ne peut ni ne doit contraindre !’intelli-
gence, au sens d’un théoréme de mathématiques. Gela tient
4 la nature méme de l'objet et ne vient pas du manque de
raison suffisante. La preuve ne contraint pas, car il s’agit
d'une décision de la liberté intérieure. Or, dans cette sphére-
la, aucun homme ne peut étre contraint par des motifs tels
(que ceux amenant avec eux la nécessité logique, partant la
contrainte.

Nous pouvons donc dire & bon droit : ceux qui renoncent &
chercher un savoir supréme et s’en tiennent aux données de
la science expérimentale s’arrétent & mi-chemin. Ils s’imagi-
nent cheminer avec nous jusqu’au point oll nous, nous conti-
nuons notre voie, — disent-ils, — dans le domaine de la fan-
taisie et de I'imagination. Mais cette conception repose sur une
idée erronée de la science. Car toute science étant, en derniéere
instance, soumise aux buts pratiques de la vie ; il ne s’agit pas
de savoir si, oul ou non, la science peut s'élever gréce a ses
propres ressources jusqu’au savoir supréme. La question se po-
serait-elle ainsi, il faudrait répondre non. Il s’agit bien plutot
de savoir s’il est raisonnable de chercher un savoir supréme,
en partant de la situation toute pratique occupée par 'homme
dans l'univers. Nous avons constaté que tout le savoir, dit
exact, résultait de cette situation-la. Or donc, est-il bon de s’ar-
réter 14? ou faut-il continuer le chemin — suivi déja par la
science — jusqu’a la fin ? La raison répond oui, de la facon la
plus péremptoire.

On vient de le voir : la preuve du christianisme devra se
tenir dans cette limite de la décision personnelle. Il ne peut
étre ici question d’une contrainte, au sens rigoureux, comme



248 CHARLES FAVRE

dans les sciences dites exactes. Et pourtant nous devons ajou
ter maintenant : cette contrainte-la... si elle ne se manifeste
pas toujours chez l'individu, se montre constamment dans la
vie de la société. C’est en vain que les uns balayeront ce qu’ils
appellent l'illusion du savoir supréme; ces défis jetés au sa-
voir supréme nous prouveront seulement une chose: c’est que
si les individus peuvent s’en passer pour eux-mémes... ’hu-
manité, elle, ne peut en étre privée. Ce que I’homme isolé-
ment peut faire, méconnaitre les besoins de la conscience, la
société ne le peut pas. Et méme, dirons-nous, si ’homme peut
s'élever, dans sa superbe, au-dessus de toutes ces aspirations
vers un bien supréme, s’il peut se déclarer satisfait, s’enfer-
mer dans le cercle de ses considérations étroites et de ses biens
éphéméres... c’est qu’il vit dans une société ou ce bien su-
préme est recherché ; que disons-nous! ou il est déclaré étre
saisi, possédé... en espérance et en partie, il est vrai. Cette foi
viendrait-elle & disparaitre complétement, c’en serait fait de la
société moderne enfantée par la foi vive et ardente — bien que
confuse — du moyen &4ge. Ces voix niant le savoir supréme
auraient beau s’enfler comme la tempéte, il n’en reste pas
moins ce fait acquis : la société s’est fondée et élevée sur cette
foi-la; méme elle a souvent tout sacrifié pour cette foi-la.
[’histoire de notre race nous prouve que nous sommes pous-
sés & bon droit & chercher ce bien supréme ; elle nous montre
que cette recherche a comme point de départ, un fait impres-
criptible : celul de I'obligation morale.

Quel est le résultat obtenu jusqu’a maintenant ? nous avons
cherché & répondre aux objections qui repoussaient tout savoir
supréme ; nous avons montré que c’était notre devoir de le
chercher. En disant cela nous avons mis & nu les racines mo-
rales de la certitude. Nous avons également monire que ce
savoir supréme — supposé — devrait étre une loi pour la di-
rection de notre vie toute entiere.

20 La seconde limite en dedans de laquelle devra se mouvoir
la preuve du christianisme nous est fournie par Uhistoire. Dés
lors, pour étre accessible & la preuve du christianisme, il faut
avoir atteint un certain degré de développement historique.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRBES JULIUS KAFTAN 249

Ici, nous avons une analogie avec les sciences exactes. Car,
pour les comprendre, il faut acquérir une somme d’instruc-
tion ; ici ce qu’il faut avoir c’est un minimum d’éducation.

Nous déclarons tout d’abord que cette idée d’un savoir su-
préme sera la plus raisonnable ; en elle les différents courants
d’idées dont fait mention I’histoire? arriveront i leur jonc-
tion ; les aspirations qui ont rempli le coeur des hommes trou-
veront leur plein épanouissement. Il faul en outre que la
preuve soit telle qu’il soit impossible pour 'homme de conce-
voir un bien plus grand, de dépasser jamais ce but-1a2. Quel
est donc ce bien supréme ressortant de I’histoire de ’huma-
nité et se donnant & elle comme tel 7 Le christianisme nous
répond : 'idée du royaume de Dieu, entrant dans I’histoire en
la personne du Christ, se donne & nous comme la plus haute
qui se puisse cOncevoir.

Personne ne s’attendra ici & quelque chose de nouveau, car
il s’agit de vérités contenues dans I’Ecriture sainte, vérités
faisant le fond de toute la chrétienté évangélique. Il appar-
tient & la dogmatique de les exposer. Il faut, tout simplement,
montrer comment ces vérités trouvent des points d’attache

! Nous rappelons ici que lorsque Kaftan fait non de 'apologétique,
mais de la dogmatique, c’est-a-dire lorsqu'il expose, non le c6té formel
de ce bien, mais son contenu, alors I’histoire devient le simple véhicule
de la Révélation. Aux yeux de 'ancienne école de Tubingue, la Révéla-
tion n'était qu'une fagon particulidre de concevoir une histoire, profane
comme toute autre en elle-méme. Aux yeux du parti évangélique, I'his-
toire du peuple de Dieu est le thédtre d'une action directe, profonde et
vivante de Dieu. A la vérité, nous avons & faire plus loin une critique
sur la manitre dont Kaftan congoit cette action.

2 En entrant ici dans le courant d'idées de Kaftan, nous lui dirions
qu'il est lui-méme inconséquent avec cette these-la. Car le Christ qu'il
nous présente ailleurs, est sans attaches avec I'Absolu ; et le Christ au-
quel on enleve la préexistence pourrait bien, & un moment donné, &tre
surpassé par une révélation plus parfaite. Si Christ n’est pas rattaché i
Dieu par une relation d’essence, alors le procks reste ouvert et il sera
toujours loisible & I’histoire de produire un bien plus excellent encore.
Si, par contre, Dieu nous donne son fils unique, il est alors bien évident
que Dieu ne peut se surpasser lui-méme. Alors seulement Christ devient
ce médiateur définitif, voulu de toute éternité par Dieu, dans son dessein
d'amour. '

THEOL. ET PHIL. 1894. 17



250 CHARLES FAVRE

nouveaux avec le reste de nos connaissances; c¢’est-a-dire avec
la vie psychique a laquelle tous les hommes ont part. Et pour-
tant, bien que la question soit réduite & ces termes, elle n’en
est pas moins de grande valeur. Car, au fond, dans 'apologé-
tique, il s’agit uniquement des rapports nouveaux, que l’on
cherche & établir, entre les données du christianisme et le
contenu de la vie psychique.

S’agit-il de désigner en deux mots la différence entre I’an-
cienne méthode et celle que préconise Kaftan, nous dirons :
Kaftan prend son point de départ dans 'histoire au lieu de le
chercher dans la psychologie ou la métaphysique.

Toujours ’humanité a recherché un tel bien, quoiqu’il ne soit
pas possible d’en trouver un tel dans le monde.

Ici nous reléverons brievement les objections principales
faites & cette assertion.

La premiére de celles-ci est celle fournie par la théorie phi-
losophique du pessimisme. Celui-ci se condamne lui-méme en
laissant de coté le point de vue moral. Or il importe avant
tout autre dans une théorie qui se place au point de vue de la
volonté. Si 'homme veut se prononcer sur la question des
biens, il faut que I'élément moral entre en ligne de compte
dans la balance des biens et des maux1.

Une seconde objection est celle de loptimisme. Celui-ci se
condamne également en prétendant trouver dans le monde le

! Lacordaire a exprimé cette pensée d'une manieére saisissante que
nous ne pouvons nous empécher de rappeler : « Vous pouvez, mes-
sieurs, vous plaindre de la vie et ne pas estimer qu’elle soit un si
grand don. Mais, sachez-le, la vie dont vous vous plaignez n’est pas
celle que Dieu vous a faite ; ¢’est la vie que vous vous faites vous-mémes.
Vous en avez retranché Dieu et vous vous étonnez qu’elle ne soit plus
rien. Vous avez produit le vide dans votre &me et vous vous étonnez que
I'infini vous manque. Vous avez couru apres toutes les miseres, et vous
vous étonnez de n'étre plus que doutes, ténthres, amertume, afflictions.
Revenez & la vie, reprenez vos droits dans la création par le courage de
la fol, par la sainteté de V’espérance ei alors, reportés & votre place et
a volre gloire dans les harmonies universelles, vous redirez avec tous
les mondes le témoignage que Dieu s'est rendu & lui-méme apres qu'il eut
achevé son ceuvre: Dieu vit tout ce qu'il avait fait et tout était bon. »
Conférences de Notre-Dame, 111, 325.



LA PREUVE DU CGHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 251

bien supréme. Car, — et c’est1a la part de vrai du pessimisme,
— le bien supréme ne se trouve pas dans ce monde. Il faut ou
le trouver en dehors du monde.... ouy renoncer totalement i,

Une autre objection encore est celle du déisme ; mais per-
sonne ne regardera une aussi misérable abstraction pour une
explication quelconque.

Vient enfin le mysticisme qui provient d’une illusion im-
mense sur la nature de 'homme. Dans tous les systemes mys-
tiques, la vie historique est considérée comme n’ayant aucune
valeur; c’est tout au plus la scéne sur laquelle apparait, —
semblable & un feu follet, dirons-nous, — la vie individuelle,
seule tenue pour avoir une valeur réelle.

Il est facile de répondre a toutes les prétentions du mysti-
cismie, en montrant que la vie psychique est, dans son essence
méme et son contenu véritable, liée aux relations multiples de
I'humanité ; de plus elle est dans un rapport intime avec le
monde sensible. Le mysticisme, — qui nie ces choses, — est
une négation de Uhistoire: et partant une négation de la
raison.

Nous sommes donc, une fois de plus, autorisés & dire : le
bien supréme devra étre concu comme le produit du dévelop -
perient historique ; I’histoire sera le moyen positif de sa réa-
lisation 2.

X

Montrons maintenant que le développement moral est le
noyaw de I’histoire. '
Avant tout il faut défendre contre les systémes utilitaires le

! Rappelons ici le nom de Martensen. Ce théologien a fait, dans sa Mo-
rale chrétienne, une réfutation magistrale des deux tendances ci-dessus. 11
’a fait en montrant que I'Evangile est a la fois plus pessimiste qu'un
Schopenhauer puisqu'il parle constamment de péché et de condamna-
tion.... et plus optimiste qu’un Leibnitz puisqu’il proclame le salut. Ou
platoét PEvangile concilie la part de vérité de ces deux tendances dans
une unité supérieure admirable.

2 Nous n'avons pas besoin, sans doute, de faire remarquer que T'apolo-
gétique visée par Kaftan est celle qui s'adresse au public non croyant et
non cette apologétique interne faite i 'usage des chrétiens.



252 CHARLES FAVRE

caractére propre des faits de I'ordre moral; il faut écarter toute
explication qui tendrait & voir dans la conscience la simple
résultante des forces psychiques, des idées morales d'une gé-
nération. On a vu dans la conscience le produit de la lutte
entre les instincts sociaux et individuels. Mais non, il y a dans
la conscience une action directe de I’Absolu sur 'homme;
d’autre part, il y a dans les jugements moraux un élément so-
cial incontestable. Nous dirons donc que la conscience bien
que témoignant de I'action de !’absolu, ne se développe que
sur le terrain de la vie historique. Or nous avons dit que ce
développement-1a est le noyau de I’histoire.

Ou bien faudrait-il donner la prééminence a la culture ? As-
surément elle n’est pas sans importance pour I’épanouissement
des idées morales, et pourtant sa valeur est bien secondaire ;
en effet, la civilisation peut amener de grands dangers avec
elle; un peuple peut se trouver & ’apogée de sa culture et
avoir en lui les germes de sa décomposition. Aucun peuple ne
peut subsister, lorsque sa vie morale a totalement disparu, et
que les derniers vestiges se sont effacés. Etiam periere ruine!
Il est donc vrai que la vie morale est le noyau de I’histoire.

Et pourtant nous devons constater que le développement de
I'’histoire n’est pas celui que réclame la raison; les hommes
ont usé de leur liberté dans le sens du mal ; le mot de con-
science ocuveidno est dans son origine le témoignage de la con-
science qui accuse.

Le bien suprénie devra donc étre dans le monde sans étre
du monde; en d'autres termes ce bien supréme devra étre un
don d’en haut, ou ne pas étre.

XI

Le christianisme nous donne comme bien supréme Uidée du
royoume des cieux, ou du royaume de Dieu.

Relevons ses deux traits caractéristiques : son universalité
et sa plénitude. Son universalité tout d’abord, car tous sont
appelés & en faire partie; sa plénitude ensuite. Ce royaume
g’étend tout d’abord dans le cceur par le régne de la justice,
d’une justice inaccessible & ’homme naturel, et par le régne



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES JULIUS KAFTAN 203

de ’amour. Puis il se développe a travers les sphéres de la fa-
mille, de 'Eglise, de la patrie, jusqu’au jour ol il embrassera
tout 'univers. Christ est le fondateur de ce royaume, préparé
de toute éternité par Dieu; le Saint-Esprit est Celui qui le réa-
lise. Non seulement cela, mais Christ est lui-méme le bien su-
préme.

Voila ce qui seul donne & cet idéal sa force, sa plénitude de vie.

Il appartient & la dogmatique et &4 la morale de développer
toutes ces choses.

Nous concluons donc en disant : la foi chrétienne est ce sa-
voir supréme correspondant & la raison; dés lors I'idée chre-
tienne du royaume de Dieu est cette idée raisonnable du bien
supréme.

Il est évident qu'on ne peut avoir part & un tel savoir sans
en vivre, sans rester constamment vis-d-vis de lui dans le
rapport d’'une obéissance intérieure réelle.

XII

(e bien supréme existe-t-il bien réellement quelque part?
Jusqu’a présent nous avons le droit d’en parler comme d’un
postulat, uniquement. Si nous ne pouvions pas aller plus loin,
notre certitude atteindrait la limite du vraisemblable, rien de
plus.

Dés lors, il découle de la un autre postulat, celui de la Ré-
velation de Dieu aux hommes. Aucun autre chemin n’est pos-
sible. Ainsi le postulat d’un bien supréme n’est autre que celui
de la révélation spéciale de Dieu dans ’histoire. Non pas que
Dieu devait en aucune maniére se révéler, mais nous disons :
Si 'humanité doit arriver & posséder le bien supréme, ce ne
sera que sur le chemin de la Révélation de Dieu. Celle-ci reste
le fait de sa liberté et de son amour gratuit.

Cette Révélation est celle dont témoigne UEcriture sainte, et
que confesse I'Eglise chrétienne.

S’il n'y avait pas de révélation, le savoir supréme serait i
toujours un postulat, une hypothése. La confirmation du sa-
voir supréme se trouve non dans la raison théorique, mais
dans la révélation. |



254 CHARLES FAVRE

La raison théorique et la révélation historique de Dieu en
Jésus-Christ culminent dans la méme pensée d’un bien supréme;
la raison le réclame comme le principe d’une conception juste
du monde, sans pouvoir y atteindre par elle-méme; la Révéla-
tion proclame ce bien comme une réalité éternelle.

Cette preuve a besoin d’étre précisée sur un dernier point.
Le Royaume des cieux a été indiqué comme le contenu de la
Révélation. A la vérité, c’est 12 I'idée synthétique par excellence
de la religion chrétienne. A une condition toutefois : (Cest que
I'idée de la Rédemption et de la Réconciliation soit aussi con-
tenue dans l'idée directrice. Car le christianisme est la religion
de la. Rédemption. Or cette idée est impliquée dans la pre-
miere. Car le royaume de Dieu ne serait pas pour les hommes
tels qu'’ils sont. Il faut que Christ efface tout d’abord la dette
de ’humanité avant de réconcilier celle-ci & Dieu son Peére.

Si donc le royaume de Dieu doit se réaliser sur la terre, la
rédemption de I’humanité doit s’opérer; celle-ci reste un décret
de 'amour insondable de Dieu. Ici, comme ailleurs, le fait his-
torique de la révélation, — qui a ce contenu-l4, — est la pré-
supposition de la preuve.

La preuve du christianisme est la preuve de la raison d’étre
de la foi chrétienne; par elle nous ne nous mettons pas en op-
position avec la raison théorique, mais, au contraire, nous
atteignons ainsi I’'unité de notre vie personnelle, et arrivons
au couronnement, a ’épanouissement de la raison.

XIIT

Nous ne voulons pas ici faire une critique détaillée des divers
points de cet exposé de Kaftan, dans ce qu’ils ont d’incomplet.
Nous rendons hommage 2 la conception profonde et philoso-
phique de 'histoire dont témoigne 1’exposition de Kaftan.

Notre critique de fond portera sur la conception que Kaftan
nous propose de la révélation.

Son horreur de lintellectualisme !’a fait aller trop loin dans
sa réaction ; ce que prouve son rejet de la notion de la préexis-
tence. De plus Kaftan oublie que la révélation est double ; ré-
vélation de faits, puis révélation de paroles. Il est certain que



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 2955

res deux ordres ne s’excluent pas 'un l'autre et qu’a coté de
la révélation des faits (relevée presque exclusivement par Kaf-
tan) il y a place pour une révélation verbale. L’erreur de l'an-
cienne orthodoxie était de présenter ces deux révélations
comme séparées, sans un point de contact. Il faut bien plutot
les ramener & 1'unité en les reportant & leur racine commune.
En effet, partout, dans I’Ancien Testament déja, la Parole de
Dieu est considéré comme puissante et efficace : « Ma parole
n’est-elle pas comme un fea, dit 'Eternel, et comme un mar-
seau qui brise le roc? » (Jérémie XXIII, 29.) Action et parole,
ce sont 14 deux effets de la méme énergie divine, énergie une
dans son essence; c’est I’énergie du Dieu rédempteur.

Parole et action, ce sont 14 deux modes d’un méme étre,
comme la lumiére et la vie; toutes deux tendent & la formation
de ce royaume de Dieu ou au salut de I’humanité ! L’Ecriture
tainte, elle, est le document écrit de ces deux révélations :
celle des faits et celle des paroles.

(’est 1a ce qu’exprimait déja le prophéte Esaie ’disant, au
nom de Dieu : « Ainsi en est-il de ma parole qui sort de ma
bouche; elle ne retourne pas & moi sans effet, sans avoir fait
ce que j'ai voulu, et accompli 'ceuvre pour laquelle je I’ai en-
voyée. » (Esaie LV, 11.)

Enfin, cette union-la de la Parole de Dieu et de son action,
nous pouvons nous en rendre compte directement; nous pou-
vons la saisir dans son essence méme, dans le fait de la rége-
nération 4 une vie nouvelle. C’est 14 ce qu’exprime l'apotre
Pierre en disant : « Etant régénérés non par une semence cor-
ruptible, mais par une semence incorruptible, par la Parole de
Dieu qui vit et qui demeure éternellement. » (1 Pierre I, 23.)




	La preuve du christianisme d'après Julius Kaftan [suite]

