Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLKETIN

THEOLOGIE

Evuc. MENEGOZ. — LA THEOLOGIE DE L’EPITRE AUX HEBREUX 1.

Le remarquable ouvrage que M. Ménégoz a consacré a la théo-
logie de 1’épitre aux Hébreux, ouvrage qui a valu 4 son auteur le
grade de docteur en théologie, a été signalé et discuté, des sa publi-
cation, par la plupart de nos feuilles religieuses. Il ne saurait étre
passé sous silence par les revues plus spécialement théologiques,
caril est autre chose qu'une ceuvre éphémere, destinée 4 disparaitre
ou & tomber sous peu dans 'oubli. Il marque un sérieux et heureux
effort de notre théologie de langue francaise et, pour user d’un
cliché qui est dans le cas présent une vérité, il comble une impor-
tante lacune.

M. M. ne s’applique pas, comme l'a fait Riehm dans une volu-
mineuse monographie, a4 rechercher toutes les idées théologiques
de D'épitre aux Hébreux; il s’en tient uniquement aux doctrines
spéciales que l'écrivain sacré s’est proposé de mettre en lumiére.
En suivant cette marche, M. M. se conforme aux indications de
I’épitre elle-méme et reste fidéle a4 l'inspiration maitresse de l'au-
teur biblique qui ne traite & fond qu'un seul sujet, auquel se rat-
tachent toutes ses autres pensées: I'idée du sacrifice rédempteur
de Jésus-Christ (VI, 1-3; VIII, 1).

Cependant, en placant au cceur méme de son travail la doctrine
centrale de la rédemption, le savant interpréte ne l'isole pas de ses
tenants et aboutissants. Il embrasse le sujet dans toute son am-

1 La théologie de Vépitre aux Hébreux, par Eug. Ménégoz, professeur  la
Faculté de théologie de Paris. Un fort volume de 298 pages. Paris, Fisch-
bacher 18%4.



THEOLOGIE 593

pleur; il met les lecteurs en état de se former eux-mémes une opi-
nion, de contréler les assertions de leur guide, de connaltre et d’ap-
précier les essais de solution auxquels I'épitre a donné naissance.

A cet effet, M. M. examine, dans une introduction substantielle,
I'épitre elle-méme en ce qui concerne son but, ses lecteurs, sa date,
son auteur, les faits saillants de son histoire (p. 9-76). Passant
au contenu théologique de I'épitre, il expose successivement, dans
leur relation organicue, les idées de l'auteur sur le Christ, sur le
sacrifice du Sauveur, sur la foi, sur la loi, sur les choses finales
(77-175). Il recherche ensuite les sources de cette théologie (176-219)
et il en étudie l'influence sur la dogmatique chrétienne (220-252).
Dans un chapitre final, il essaye de déterminer la valeur perma-
nente de cette remarquable conception théologique,en la dégageant
de la forme contingente et transitoire qu’elle a revétue (220-289).
Par ces deux derniers chapitres, qui forment la partie la plus neuve
de Pouvrage de M. M., cette étude sort des limites plus étroites ue
s’étaient tracées les interprétes précédents et apporte une contribu-
tion précieuse non seulement a la théologie biblique, mais aussi a
la dogmatique chrétienne,

Suivant M. M., I'épitre aux Hébreux a un caractére essentielle-
ment ecclésiastique. L’auteur se sert d’'un exposé théorique pour
atteindre un but pratique: il s’applique 4 prouver théoriquement
la supériorité du christianisme pour retenir pratiquement Ies
fidéles dans I'Eglise. S’adressant a d’anciens Juifs convertis au
christianisme, il s’efforce de combattre le prestige du culte lévi-
tique, de repousser les assauts du judaisme, d’'empécher le retour &
la religion de l'ancienne alliance. L’hypothése récemment émise
d’aprés laquelle I’épitre serait adressée a4 des pagano-chrétiens,
est discutée avec soin par M. M. qui, se fondant sur des argu-
ments qui nous semblent décisifs, la repousse résolument. Nous
serions moins affirmatif quant a la date de la composition :
M. M. la place entre l'an 64 et l'an 67. L’autor ad Hebraos s’est
parfailement révélé a nous dans son écrit (p. 45-48, G5) ; cependant
s’il nous est possible de reconstruire sa physionomie morale et
religieuse, les données positives nous manquent pour retrouver son
nom. Un apercu sur lhistoire de 1l'épitre clot l'introduction de
M. M. (65-76).

L’exposé de la theéologie de I'épitre aux Hébreux forme le corps
principal de 'ouvrage de M. M. Cet exposé s’ouvre par une étude
sur la christologie. La christologie de 1’épitre est manifestement



594 BULLETIN

Pessal d'un philonien cherchant & se rendre compte, avec ses pro-
misses philosophiques, de la personnalité mystérieuse du Christ
(p. 100). Le savant et judicieux exégéte note avec autant de péné-
tration que d'indépendance les divergences qui distinguent la cliris-
tologie officielle et celle de I'épitre aux Hébreux. Peut-élre pour-
rait-on reprocher & M. M. d’avoir trop isolé les idées de l'auteur
concernant la personne du Christ de celles qui se rapportent &
I'ceuvre rédemptrice du Sauveur. Christ étant le révélateur de Dieu
et, par-dessus tout, le sacrificateur supréimne, il est impossible de
séparer la personne du Christ et son ceuvre. — Le point le plus
important et en méme temps le plus difficile et le plus discuté de la
conception religieuse de I’épitre, le ncend central de sa théologie, est
la notion du sacrifice. M. M. s’y est arrété longuement. Il nous
paralt avoir prouvé, d’une fagon péremptoire, et contrairement a
l'opinion de quelques exégétes contemporains, que l'auteur de
I'épitre n'a pas vu dans la mort du Christ un chatiment substitutif .
il assimile le sacrifice du Christ aux sacrifices lévitiques. « Abstrac-
tion faite de sa valeur intrinséque, la mort du Christ n’a pas un
autre sens que la mort des victimes immolées a Dien dans le temple
de Jérusalem. La différence n’est pas dans la notion méme du sacri-
fice, mais dans la valeur respective des victimes. » (p. 118).— L’ana-
lyse de la notion de la foi se distingue, dans l'exposé de M. M.
par les qualités de perspicacite et de vigueur que nous rencontrons
dans ses précédents chapitres. J'y signalerai principalement les
pages consacrées a la différence entre la foi et la croyance, et I'inter-
prétation si lumineuse et si concluante des deux passages famenx
(VI, 4-8; XII, 16-17) qui scandalisaient Luther et qui ont donné
tant de mal aux exégétes et aux dogmaticiens : M. M. montre par-
faitement qu’il s’agit, dans ces déclarations, non pas des chutes
morales du chrétien, mais de I'apostasie du fidéle abandonnant
I'Eglise (p. 145, 150-156). Des denx chapitres suivants sur la loi
(157-165) et les choses finales (166-175), ¢’est le dernier qui renferme
les apercus les plus importants pour lintelligence de notre épitre.
Le chapitre sur les origines de la théologie de I'épitre aux
Hébreux comprend quelques-uns des problémes les plus inteéres-
sants que souléve notre écrit. A quelle école I'aunteur s’est-il formé ?
Quelle a été son éducation religiense et théologique ? M. M. écarte
ou réduit a fort pen de chose influence des écoles palestiniennes
et celle du paulinisme. A la question des rapports de notre épitre
avec le paulinisme, M. M. donne une réponse qui ne manquera



THEOLOGIE 595

pas de provoquer bien des critiques et qui, je I'avoue, ne m’a pas
convaincu non plus. Je ne saurais admettre, comme mon éminent
collégue, que les passages paralléles signalés entre les épitres de
saint Panl et la nétre ne sont autre chose que des coincidences
fortuites et des analogies s’expliquant sans peine par le type
commun de l'enseignement religieux dans les synagogues, par
I'¢tude des mémes docunents sacrés et par la communauté de la foi
chrétienne (p. 182). Sans doute quelques-uns des rapprochements
invogués par les critiques peuvent paraitre problématiques, d’autres
méme invraisemblables ; mais le probléme de la dépendance litté-
raire de nos documents ne forme qu’un des éléments de la question
plus générale: la théologie de I'épitre aux Hébreux s’explique-t-elle,
dans son ensemble et dans ses détails, sans qir’on soit obligé de
recourir au paulinisme comme & l'un de ses facteurs essentiels ?
Répondre affirmativement & la uestion ainsi posée, ¢’est A mon sens
se heurter & des difficultes insolubles et méconnaitre le caractere
du paulinisme ct celui de notre épitre, dont je suis loin de contester
Ioriginalité relative. Aprés celu, je m’empresse de reconnailtre que
les pages sonsacrées a la comparaison de la théologie des « Hébreux »
avec celle de I'apdtre Paul appartiennent aux plus ingénieuses et
aux plus suggestives du volume. Je citerai en premiére ligne les
remarquables développements concernant les notions respectives
des deux écrivains concernant la mort du Christ; la plupart des
critiques ont eu le tort d’expliquer la théorie de notre auteur
a l'aide des catégories pauliniennes, et ont prété & l'épitre aux
Hébreux des opinions particuliéres a I'apdtre des Gentils, M. M. a
soigneuservent évité cette erreur.

C’est dans le philonisme que M. M. trouve avec raison le moule
dans lequel l'auteur de 'épitre aux Hébreux a coulé la substance
religieuse de sa foi. Tout ce que le savant interpréte a écrit sur
les rapports de notre épitre avec le philonisme est excellent, et
je ne vois pas comment on pourrait réfuter ou méme entamer les
déductions rigoureuses et lumineuses de M. M. C’est tout au plus
8i I'on peut regretter que l'analyse minutieuse et précise des ana-
logies entre les deux auteurs n’ait pas été complétée ou soutenue
par une synthése embrassant la conception dominante el l'idée
malitresse de Philon et de lautor ad Hebrceos: le dualisme qui
régne entre le »iopng oparos et le #iopos vovtos, dualisme qui est 4 la
base de la christologie et de la sotériologie de I'épitre aux Hébreux,
disparait un peu ou s’efface sous I'accumulation des détails donnés



296 BULLETIN

par le commentateur, qui ne fait pas saillir les grandes lignes avec
la rigueur qu’il apporte & I'examen des points particuliers.

J’ai déja releveé 'importance du chapitre sur la part qui revient &
la théologie de l'épitre aux Hébreux dans lhistoire des dogmes:
c’est, si je ne me trompe, 'une des parlies les plus originales de
Vouvrage entier. Sans prétendre a étre complet, M. M. a esquissé
de main de maitre les traits généraux d’une histoire qui n’a pas
encore eteé écrite. Kn appliquant ces procédes et cette méthode
aux aulres types doctrinaux dua Nouveau Testament, on éclaire-
rait la théologie biblique et 1'histoire des dogmes d'un jour pré-
cieux autant qu’inattendu. Que l'on suive, par exemple, les re-
marques de M. M. sur la confusion opérée par les docteurs entre
le sens propre et le sens figuré du mot sacrifice, et I'on débrouil-
lera quelques-unes des principales difficultés que présente 1'his-
toire des dogmes. Faut-il noter encore quelques points de dé-
tail ? Il me semble que 'influence de l'épitre aux Hébreux sur la
conception sovinienne n’a pas été relevée avec assez de force, bien
qu'elle soit pour le moins aussi décisive que l'action exercée par
notre auteur sur la théologie arminienne. Par contre, je souscris
completement aux observations critiques que suggére a M. M.
I'exégése de Ritschl; il y a bon nombre d’années, en suivant a
Geettingue le cours de Ritschl sur I'exégese de 1'épitre aux Hébreux,
javais été frappé par « les tours de force exeégétiques vraiment
extraordinaires au moyen desquels Ritschl essaye de ramener la
doctrine de I'expiation substitutive de Paul a la doctrine du sacri-
fice de l'epitre aux Hébreux. » (p. 245-240).

Les conclusions de l'ouvrage de M. M. dépassent le cadre
d’une simple étude de théologie biblique. Elles seront lues avec
intérét et avee fruit par tous ceux qui estiment que notre dogma-
tique a besoin d'étro revisée sans cesse et vivifiee au contact de
plus en plus approfondi des documents bibliques. Les résultats
formulés par M. M. portent sur quelques-uns des problémes les
plus importants de la doctrine chrétienne: la personne du Christ,
Yeeuvre rédemptrice du Sauveur, 'appropriation subjective du
salut. Les qualités qui caractérisent les essais de solution proposés
par M. M. sont I'indépendance et la circonspection. Il sait a la
fois rompre le joug de préjugés séculaires et ignorer 14 ou, & ses
yeux, les éléments d’une réponse claire et définitive nous font
défaut. Distinguant entre I'idée qui se trouve 2 la base du sacrifice
rituel et la forme dont ’épitre a revétu cetle idée, il maintient pieu-



THEOLOGIE 597

sement la vérité religieuse tout en n’hésitant pas a sacrifier I'expres-
sion théologique: le Christ a offert a Dieu ee qu’il avait de plus
précieux, sa propre vie. A cet égard, la mort du Christ traduit effec-
tivement 'idée génératrice du sacrifice rituel. I’essai de conciliation
tenté par le dogmaticien entre I’épitre aux Hébreux et la conception
paulinienne mérite d’éire pris en sérieuse considération, bien que
M. M. se garde d’aller au dela d'une formule tout a fait géné-
rale. L.es pages consacrées a la christologic m’ont moins satisfait
que celles qui traitent de I'ceuvre rédemptrice, mais ¢'est moins
au dogmaticien qu'a l'exégéte que s’adressent mes objections.
Est-il bien sar que toute idée d’assimiler le Christ & Jéhovah est
etrangere aux écrivains bibliques ? Comment rendre compte de la
substitution du Seigneur a Dieu dans une série de citations emprun-
tées a 'Ancien Testament ? Comment affirmer que l'adoration du
Seigneur était complétement inconnue a ceux qui s’appellent fré.
quemment les fidéles « invoquant le nom du Seigneur? » Voir
2 Cor. XII, 9; Apoc. XXII, 20 ; Act. I, 24-25; VII, 59 ; Jean XX, 28.
Les réflexions finales de 'auteur sur le salut par la foi, sur la dis-
tinction entre la foi et la croyance, sur la part de vérité et d’er-
reur que renferment l'orthodoxie et le libéralisme, reproduisent la
substance d’une brochure publiée par M. M. il y a quinze ans et
vivement discutée par ses adversaires de droite et de gauchel. Il
nous semble que ces réflexions n’ont rien perdu de leur vérité et de
leur force.

Le présent article ne donne qu’une faible idée de la richesse de
Pouvrage que j'annonce. Le lecteur y recueillera maintes observa-
tions fines et judicieuses ; ailleurs, il sera arrété par des considéra-
tions qui, si elles appellent la eritique, stimulent la réflexion. Quoi
de plus juste que les remarques sur l'esprit pédagogique de notre
auteur (p. 17-45), sur 'art des transitions ou il excelle (p. 52), sur
le rapport de la notion de la préexistence et de I'idée de la naissance
miraculeuse qui, combinées dans le dogme ecclésiastique, s’excluent
primitivement et partent de prémisses opposées (p. 91)? D’autre
part, il est difficile de ne pas faire ses réserves en présence d’asser-
tions comme celle-ci : I'apéire Paul est dogmaticien, 'auteur de
I’épltre aux Hébreux est purement bibliciste (47, 52, 53). N’est-il pas
certain que Paul est théopneuste aussi convaincu que l'autor ad
Hebreeos, et celui-ci n’a-t-il pas & plusieurs reprises hasardé des

1 Réflexions sur U'dvangile du salut. Paris 1879.



598 BULLETIN

preuves spéculatives et dogmatiques? (Voir par exemple 1I, 10 :
émpemev.)  Ajouterai-je que jai ¢té surpris de rencontrer sous la
plume érudite et compétente de M. M. les étranges malentendus
auxquels la notion ritschlienne des jugements de valeur a trop
souvent donné lieu (129) ? Sans doute Ritschl est en partie respon-
sable des méprises qu’a fait naitre son style entortillé, mais M. M.
est assez versé dans les arcanes de la théologie allemande pour
déchiffrer legrimoire du maitre de Goettingue.

Quoi qu’il en soit de ces querelles de détail, nous ne saurions
trop recommander 'ouvrage de M. M. aux jeunes théologiens en
quéte d’une méthode de travail. lls trouveront ici un guide sur,
éclairé, possédant avec une érudition nourrie et précise la sympa-
thie pour le sujet traité et I'indépendance & I’égard des idées regues.
1ls apprendront surtout une chose qu’oublient de plus en plus les
théologiens de nos jours, et qui cependant est I'un des signes les
plus manifestes de esprit vraiment scientifique : 'intelligence
claire et forte de la limite qui sépare les assertions démontrables et
celles qui ne sont que vraisemblables ou simplement possibles.

P. LossTEIN.

UN NOUVEAU LIVRE SUR LE SYMBOLE DES APOTRES 1.

On sait qu’en Allemagne des débats récents ont remis & l'ordre
du jour la question des origines, de 1'histoire et de la valeur du
symbole dit apostolique. Une nuée de brochures se sont abattues
sur le probléme et l'ont rendu parfois plus obscur encore et plus
difficile a4 déchiffrer. L’animosité des partis, les querelles du jour,
la politique ecclésiastique, le préjugé dogmatique, les préoccupa-
tions liturgiques ou purement pratiques, ont passionné la discussion
et ont trop zouvent fail dégénérer en controverse ecclésiastique ou
doctrinale un débat aucuel il importe de conserver la sévérite
d’une recherche purement objective et historique. La plupart des

1 Das apostolische Symbol. Seine Entstehung, sein geschichtlicher Sinn
und seine urspriingliche Stellung im Cultus und in der Theologie der
Kirche. Ein Beitrag zur Symbolik und Dogmengeschichte von D. Ferdi-
nand KartenBuscH, ordentlichem Professor der Theologie in Giessen.
Erster Band : Die Urgestalt des Taufsymbols. P. XIV. 410. — Leipzig,
J.-C. Hinrichsche Buchhandlung 1894. — Prix : 14 marcs (17 fr. 50).



THEOLOGIE 299

innombrables études quisurgirent dans ces derniércs années n'ont
guére vécu plus d’'un jour, et leur durée éphémére se justifie par
leur insignifiance. Quelques travaux cependant resteront, sinon
comme des monuments impérissables et definitifs, du moins comme
des pierres numéraires, maiquant un tournant du chemin parcouru,
une étape importante et décisive du progrés réalisé. Qu’il me soit
permis de signaler sans relard le livre qui représente avec une
compétence magistrale I’élat actuel des recherches sur le symbole
apostolique. M. F. Kattenbusch, professeur & Giessen, connu déja
par une série de travaux qui font de lui I'un des rénovateurs de la
symbolique usuelle, vient de publier le premier volume d’'un ou-
vrage, danslequel il se propose de raconter les origines du Credo,
d’en déterminer le sens originel et historique, d’en marquer la
place primitive dans le cuite et la théologie de I'Eglise. Le volume
paru ne réalise jusqu’ici qu’une part du programme que s’est im-
posé I'historien. L’auteur aborde, dans le livre que j’annonce, la
tache la plus compliquée, la plus ardue et, il faut bien I'ajouter, la
moins attrayante du probléme que souléve le symbole apostolique,
M. Kattenbuch essaye de fixer la forme primitive du symbole
baptismal. Il reprend et refait, avec une précision et une érudition
merveilleuses, la vaste et minuticuse enquéte que ses prédécesseurs
avaient ouverte surla matiere; il contrdle leurs travaux, vérifie leurs
assertions, compare leurs procédés et leurs résultats, remontant par-
tout aux sources, dépouillant tous les documents, suivant toutes les
pistes, recueillant tous les textes dont il fait la critique, apprécie la
valeur et mesure la portée. Son livre se divise en deux parties,
dont la premiére est consacrée aux formules occidentales, (p. 59 a
215) et la seconde aux formules orientales (216 4 392). Un supplé-
ment (392 & 410) renferme une série de pidces justificatives et d’é-
claircissements, Je me réserve de parler en détail des résultats et
de I'importance de ce bel ouvrage lorsque le second volume aura
été publié; il paraitra dans un ou deux ans. Pour le moment il
suffisait d’annoncer ce livre qui fournit & toute étude sur le sym-
bole sa base indispensable, la collection compléte et scrupuleuse
des textes. Un ouvrage de cette nature suppose chez son auteur et
exige de lui non seulement une science étendue et scrupuleuse, une
connaissance approfondie des sources et des documents, mais aussi
une série de qualités morales qui sont 'ornement et la force du
vrai savant: le désintéressement et 'abnégation qui s’effacent et
s'oublient en présence de la tAche & fournir et qui s’attachent aux



600 BULLETIN

sujets les plus ingrats et en apparence les plus arides, la persévé-
rance qui tend invariablement vers le but a atteindre et ne se laisse
arrdter par aucun obstacle, la probité intellectuelle que n’altérent
point les passions du moment et qui seule sait inspirer et mériter
la confiance, enfin et surtout la vertu qui est la source derniére de
toutes les autres, je veux dire l'amour incorruptible et la poursuite
infatigable de la vérité. L’auteur du présent livre a rempli, dans
la plus large mesure, toutes ces conditions si rares et si difficiles;
nous lui souhaitons la force et le courage nécessaires pour mener a
bonne fin une ceuvre qui, une fois achevée, fera honneur a la
théologie contemporaine et dont nous serons heureux d’entretenir

plus longuement nos lecteurs.
P. LossTEIN.

R. FAVRE. — LES PRINCIPES PHILOSOPHIQUES DE LA THEOLOGIE
DE RITSCHL!.

Ce petit ouvrage fait honneur a M. Favre qui en est 'auteur et &
la Faculté de théologie & laquelle il a été présenté comme these de
licence. Malgré le grand nombre d’articles, d’études et méme de
gros livres qui ont paru déja sur 'ceuvre de Ritschl, il reste beau-
coup d’équivoques a dissiper et beaucoup de points & éclaircir
pour que nous soyons au clair sur la pensée de cet éminent théo-
logien. Cela est surtout vrai du public de langue frangaise. Non
seulement nous sommes accoutumés a une précision que nous ne
retrouvons guére dans les auteurs allemands, mais encore notre
langage, méme philosophique, est plus concret que le leur, et nous
sommes obligés pour les comprendre de faire constamment une
sorte de transposition et de nous imaginer par des exemples ce
qu’ils expriment en formules générales. M. Favre, dont l'ouvrage
représente une somme de travail considérable, n’aurait-il pas pu,
ayant réussi le plus, entreprendre le moins, et faire pour nous
cette transposition nécessaire ? A-t-il assez « repensé » 4 la
maniére frangaise, la pensée des auteurs allemands qu’il a etudiés
avec tant de soin ? Il me pardonnera ceite observation, que je fais
surtout en vue de ses publications futures.

' Les principes philosophiques de la théologie de Ritschl, par Robert
Favre. — Vevey, Klausfelder, 1894, 186 pages.



THEOLOGIE 601

Du reste, si le style de cet ouvrage est abstrait, c’est aussi que
la pensée en est trés serrée. M. Favre a voulu examiner de prés la
théorie de la connaissance dont Ritschl s’est servi pour établir sa
dogmatique; plus encore, le jeune théologien a voulu déméler chez
Kant et chez Lotze les linéaments de la philosophie de Ritschl. Il
résume d’abord sommairement, mais avec beaucoup d’exactitude,
la théorie kantienne de la connaissance, et celie Lotze, puis il étu-
die la théorie de la connaissance que Ritschl s’est formée en s’ins-
pirant de ces deux philosophes. Le dernier chapitre, le plus inté-
ressant, parce qu'il est le plus personnel, nous montre comment
le théologien de Géttingue, appliquant sa théorie de la connais-
sance aux principales notions du christianisme, est arrivé & con-
cevoir ces doctrines qui ont excité, on peut le dire, tant de scan-
dale chez certains esprits et tant d’admiration chez d’autres.

M. Favre a prévu 'une des critiques qu’'on pourrait lui faire et
a déclaré lui-méme qu’il ne résume que pour mémoire les théories
de Kant. Si 'excellente analyse qu'’il en donne a pu lui paraitre &
lui-méme superflue, ce n’est point, certes, qu’elle le soit en réalité,
mais c'est qu’elle ne fait pas assez corps avec le reste de 'ouvrage.
Nous avons le résumé des doctrines de trois auteurs, plutdt
qu'une étude comparative qui nous fasse voir avec netteté ce qu'’ils
tiennent 'un de I'autre, et par ou ils différent. Mais ce qui aurait
ajouté notablement 4 D'intérét de cette étude, c’etit été une conclu-
sion plus développée. Les critiques trés sérieuses, trés graves que
T'auteur fait dans les derniéres pages au systéme de Ritschl pré-
taient a une ample discussion.

M. Favre démontre, si j’ai bien compris, que Ritschl dépasse son
maitre Kant dans le sens de 1'idéalisme subjectif, nie la réalité du
nouméne, n'admet que le phénoméne et n’accorde de réalité au
phénoméne qu’'autant qu’il est per¢u par la conscience. Et voici la
critique : Nous ne savons plus, dés lors, si les choses existent hors
de nous, si Dieu, par exemple, est autre chose que la représentation
que je m’en fais, Dés lors aussi le critére des opinions religieuses
est tout subjectif, d’autant plus que Ritschl distingue entre la
connaissance religieuse et la connaissance théorique jusqu’a les
opposer 'une 4 'autre, et que, d’aprés lui, « les appréciations reli-
gieuses reposent uniquement sur les sentiments de plaisir ou de
déplaisir éprouvés par l'individu. »

Cette critique parait trés forte au premier moment. Réflexion
faite, on se demande si nous connaissons autre chose, en définitive,

' THEOL. ET HpIL. 1894 39



602 REVUES

que nos impressions, sinous pouvonsavoirune représentation quel-
conque d’un étre en so7, autrement que par les impreéssions que nous
éprouvons, et s'il est nécessaire, dés lors, de raisonner sur ce qu’est
I'dtre en soi, ¢'est-a-dire sur ce que nous ne pouvons précisément
pas connaitre. Est-il vrai qu’une pareille doctrine dte 4 la théologie
tout caractére scientifique? Ne serait-ce pas plutdt le contraire ?
Ne serait-ce pas lui donner une méthode plus sure, plus positive,
que de reporter l'attention des théologiens vers les faits, vers les
manifestations religieuses de I'humanité dans leur ensemble et dans
leur évolution, en les considérant comme la source de la connais-
sance religieuse, et ce sentiment de plaisir et de déplaisir dont parle
Ritschl n’est-il pas un critére suffisant si ’on entend par la le re-
mords, l'adoration, tout ce qui constitue en réalité la vie religieuse,
surtout si ce sentiment est sans cesse épuré par 'exemple et l'in-
fluence du Christ historique?

Poser le probléme en ces termes, c’est peut-étre le simplifier vio-
lemment. Le définir seulement est impossible en quelques pages. Je
regrette d’autant plus que M. Favre ne s’y soit point engagé. Les
qualités de logicien, l’exactitude, la sureté dont il fait preuve
donnent & présumer qu’il Paurait discuté avec bonheur. Félicitons-
le de la solide étude qu’il vient de publier et souhaitons que sa

plume ne reste pas longtemps au repos.
M. M.

REVUES

NEUE KIRCHLICHE ZEITSCHRIFT
Septieme Lvraison.

Braune : Diaconesse et sceur de charité. — G. Schnedermann :
Les discussions modernes sur la notion du régne de Dieu dans le
N. T. — Tilemann : Essai d’'une nouvelle division de l'épitre de
Jacques.

Huitieme lvraison.

Gaupp : L'originalité d'Ezéchiel. — Petri : L’album du colloque

de Lichtenberg sur I'Elbe (1576), conservé dans la bibliothéque de

Zillerfeld dans le Harz.— Neelsen : Le Seigneur Jésus a-t-il cru ?
— Freybe : Le repas de funérailles chez les Allemands.



	Théologie

