
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Eug. Ménégoz, — La théologie de l'épître aux Hébreux1.

Le remarquable ouvrage que M. Ménégoz a consacré à la théologie

de l'épître aux Hébreux, ouvrage qui a valu à son auteur le
grade de docteur en théologie, a été signalé et discuté, dès sa
publication, par la plupart de nos feuilles religieuses. Il ne saurait être
passé sous silence par les revues plus spécialement théologiques,
car il est autre chose qu'une oeuvre éphémère, destinée à disparaître
ou à tomber sous peu dans l'oubli. Il marque un sérieux et heureux
effort de notre théologie de langue française et, pour user d'un
cliché qui est dans le cas présent une vérité, il comble une importante

lacune.
M. M. ne s'applique pas, comme l'a fait Riehm dans une

volumineuse monographie, à rechercher toutes les idées théologiques
de l'épître aux Hébreux ; il s'en tient uniquement aux doctrines
spéciales que l'écrivain sacré s'est proposé de mettre en lumière.
En suivant cette marche, M. M. se conforme aux indications de

l'èpltre elle-même et reste fidèle à l'inspiration maîtresse de l'auteur

biblique qui ne traite à fond qu'un seul sujet, auquel se

rattachent toutes ses autres pensées : l'idée du sacrifice rédempteur
de Jésus-Christ (VI, 1-3; VIII, 1).

Cependant, eu plaçant au cœur même de son travail la doctrine
centrale de la rédemption, le savant interprète ne l'isole pas de ses

tenants et aboutissants. Il embrasse le sujet dans toute son am-

1 La théologie de l'épître aux Hébreux, par Eug. Mtnégoz, professeur U la
Faculté de théologie de Paris. Un fort volume de 298 pages. Paris, Fisch-
bacher 1894.



théologie 593

pleur ; il met les lecteurs en état de se former eux-mêmes une
opinion, de contrôler les assertions de leur guide, de connaître et

d'apprécier les essais de solution auxquels l'épître a donné naissance.
A cet effet, M. M. examine, dans une introduction substantielle,

l'épître elle-même en ce qui concerne son but, ses lecteurs, sa date,
son auteur, les faits saillants de son histoire (p. 9-76). Passant
au contenu théologique de l'épître, il expose successivement, dans
leur relation organique, les idées de l'auteur sur le Christ, sur le
sacrifice du Sauveur, sur la foi, sur la loi, sur les choses finales
(77-175). Il recherche ensuite les sources de cette théologie (176-219)
et il en étudie l'influence sur la dogmatique chrétienne (220-252).
Dans un chapitre final, il essaye de déterminer la valeur permanente

de cette remarquable conception théologique,en la dégageant
de la forme contingente et transitoire qu'elle a revêtue (220-289).

Par ces deux derniers chapitres, qui forment la partie la plus neuve
de l'ouvrage de M. M., cette étude sort des limites plus étroites que
s'étaient tracées les interprètes précédents et apporte une contribution

précieuse non seulement à la théologie biblique, mais aussi à

la dogmatique chrétienne.
Suivant M. M., l'épître aux Hébreux a un caractère essentiellement

ecclésiastique. L'auteur se sert d'un exposé théorique pour
atteindre un but pratique : il s'applique à prouver théoriquement
la supériorité du christianisme pour retenir pratiquement les

fidèles dans l'Eglise. S'adressant à d'anciens Juifs convertis au
christianisme, il s'efforce de combattre le prestige du culte
lévitique, de repousser les assauts du judaïsme, d'empêcher le retour à

la religion de l'ancienne alliance. L'hypothèse récemment émise

d'après laquelle l'épître serait adressée à des pagano-chrétiens,
est discutée avec soin par M. M. qui, se fondant sur des

arguments qui nous semblent décisifs, la repousse résolument. Nous

serions moins afïïrmatif quant à la date de la composition :

M. M. la place entre l'an 64 et l'an ö7. L'autor ad Hebrœos s'est

parfaitement révélé à nous dans son écrit (p. 45-48, 05) ; cependant
s'il nous est possible de reconstruire sa physionomie morale et
religieuse, les données positives nous manquent pour retrouver son

nom. Un aperçu sur l'histoire de l'épître clôt l'introduction de

M. M. (65-76).

L'exposé de la théologie de l'épître aux Hébreux forme le corps
principal de l'ouvrage de M. M. Cet exposé s'ouvre par une étude

sur la christologie. La christologie de l'épître est manifestement



594 bulletin
l'essai d'un philonien cherchant à se rendre compte, avec ses
prémisses philosophiques, de la personnalité mystérieuse du Christ
(p. 100). Le savant et judicieux exégète note avec autant de
pénétration que d'indépendance les divergences qui distinguent la
christologie officielle et celle de l'épître aux Hébreux. Peut-être
pourrait-on reprocher à M. M. d'avoir trop isolé les idées de l'auteur
concernant la personne du Christ de celles qui se rapportent à

l'œuvre rédemptrice du Sauveur. Christ étant le révélateur de Dieu
et, par-dessus tout, le sacrificateur suprême, il est impossible de

séparer la personne du Christ et son œuvre. — Le point le plus
important et en même temps le plus difficile et le plus discuté de la

conception religieuse de l'épître, le nœud central de sa théologie, est

la notion du sacrifice. M. M. s'y est arrêté longuement. Il nous
parait avoir prouvé, d'une façon péremptoire, et contrairement à

l'opinion de quelques exégètes contemporains, que l'auteur de

l'épître n'a pas vu dans la mort du Christ un châtiment substitutif
il assimile le sacrifice du Christ aux sacrifices lévitiques. « Abstraction

faite de sa valeur intrinsèque, la mort du Christ n'a pas un
autre sens que la mort des victimes immolées à Dieu dans le temple
de Jérusalem. La différence n'est pas dans la notion même du sacrifice,

mais dans la valeur respective dos victimes. » (p. 118).— L'analyse

de la notion de la foi se distingue, dans l'exposé de M. M.

par les qualités de perspicacité et de vigueur que nous rencontrons
dans ses précédents chapitres. J'y signalerai principalement les

pages consacrées à la différence entre la foi et la croyance, et

l'interprétation si lumineuse et si concluante des deux passages fameux

(VI, 4-8 ; XII, 16-17) qui scandalisaient Luther et qui ont donné

tant de mal aux exégètes et aux dogmaticiens : M. M. montre
parfaitement qu'il s'agit, dans ces déclarations, non pas des chutes

morales du chrétien, mais de l'apostasie du fidèle abandonnant

l'Eglise (p. 145, 150-150). Des deux chapitres suivants sur la loi
(157-165) et les choses finales (160-175), c'est le dernier qui renferme
les aperçus les plus importants pour l'intelligence de notre épître.

Le chapitre sur les origines de la théologie de l'épître aux
Hébreux comprend quelques-uns des problèmes les plus intéressants

que soulève notre écrit. A quelle école l'auteur s'est-il formé
Quelle a été son éducation religieuse et théologique M. M. écarte

ou réduit à fort peu de chose l'influence des écoles palestiniennes
et celle du paulinisme. A la question des rapports de notre épître
avec le paulinisme, M. M. donne une réponse qui ne manquera



théologie 595

pas de provoquer bien des critiques et qui, je l'avoue, ne m'a pas
convaincu non plus. Je ne saurais admettre, comme mon eminent
collègue, que les passages parallèles signalés entre les épitres de
saint Paul et la nôtre ne sont autre chose que des coïncidences
fortuites et des analogies s'expliquant sans peine par le type
commun de l'enseignement religieux dans les synagogues, par
l'étude des mêmes documents sacrés et par la communauté de la foi
chrétienne (p. 182). Sans doute quelques-uns des rapprochements
invoqués par les critiques peuvent paraître problématiques, d'autres
même invraisemblables ; mais le problème de la dépendance littéraire

de nos documents ne forme qu'un des éléments de la question
plus générale: la théologie de l'épître aux Hébreux s'explique-t-elle,
dans son ensemble et dans ses détails, sans qu'on soit obligé de

recourir au paulinisme comme à l'un de ses facteurs essentiels?
Répondre affirmativement à la question ainsi posée, c'est à mon sens
se heurter à des difficultés insolubles et méconnaître le caractère
du paulinisme et celui de notre épître, dont je suis loin de contester

l'originalité relative. Après cela, je m'empresse de reconnaître que
les pages jonsacrées à la comparaison de la théologie des « Hébreux »

avec celle de l'apôtre Paul appartiennent aux plus ingénieuses et

aux plus suggestives du volume. Je citerai en première ligne les

remarquables développements concernant les notions respectives
des deux écrivains concernant la mort du Christ ; la plupart des

critiques ont eu le tort d'expliquer la théorie de notre auteur
à l'aide des catégories pauliniennes, et ont prêté à l'épître aux
Hébreux des opinions particulières à l'apôtre des Gentils. M. M. a

soigneusement évité cette erreur.
C'est dans le philonisme que M. M. trouve avec raison le moule

dans lequel l'auteur de l'épître aux Hébreux a coulé la substance

religieuse de sa foi. Tout ce que le savant interprète a écrit sur
les rapports de notre épître avec le philonisme est excellent, et

je ne vois pas comment on pourrait réfuter ou même entamer les

déductions rigoureuses et lumineuses de M. M. C'est tout au plus
si l'on peut regretter que l'analyse minutieuse et précise des

analogies entre les deux auteurs n'ait pas été complétée ou soutenue

par une synthèse embrassant la conception dominante et l'idée
maltresse de Philon et de l'autor ad Hebrœos : le dualisme qui
règne entre le v.óopo; òparòs et le v.ôopos vo-r-oç, dualisme qui est à la
base de la christologie et de la sotériologie de l'épître aux Hébreux,
disparait un peu ou s'efface sous l'accumulation des détails donnés



590 BULLETIN

par le commentateur, qui ne fait pas saillir les grandes lignes avec
la rigueur qu'il apporte à l'examen des points particuliers.

J'ai déjà relevé l'importance du chapitre surla part qui revient à

la théologie de l'épître aux Hébreux dans l'histoire des dogmes:
c'est, si je ne me trompe, l'une des parlies les plus originales de

l'ouvrage entier. Sans prétendre à être complet, M. M. a esquissé
de main de maître les traits généraux d'une histoire qui n'a pas
encore été écrite. En appliquant ces procédés et cette méthode

aux antres types doctrinaux du Nouveau Testament, on éclairerait

la théologie biblique et l'histoire des dogmes d'un jour
précieux autant qu'inattendu. Que l'on suive, par exemple, les

remarques de M. M. sur la confusion opérée par les docteurs entre
le sens propre et le sens figuré du mot sacrifice, et l'on débrouillera

quelques-unes des principales difficultés que présente l'histoire

des dogmes. Faut-il noter encore quelques points do
détail t II nie semble que l'influence de l'épître aux Hébreux sur la
conception soeinienne n'a pus été relevée avec assez de force, bien

qu'elle soit pour le moins aussi décisive que l'action exercée par
notre auteur sur la théologie arminienne. Par contre, je souscris

complètement aux observations critiques que suggère à M. M.
l'exégèse de Ritschl ; il y a bon nombre d'années, en suivant à

Gœttingue le cours tie Ritschl sur l'exégèse de l'épître aux Hébreux,
j'avais été frappé par « les tours de force exégétiques vraiment
extraordinaires au moyen desquels Ritschl essaye de ramener la
doctrine de l'expiation substitutive de Paul à la doctrine du sacrifice

de l'épître aux Hébreux. » (p. 245-246).
Les conclusions de l'ouvrage de M. M. dépassent le cadre

d'une simple étude de théologie biblique. Elles seront lues avec
intérêt et avec fruit par tous ceux qui estiment que notre dogmatique

a besoin d'ètro revisée sans cesse et vivifiée au. contact de

plus en plus approfondi des documents bibliques. Les résultats
formulés par M. M. portent sur quelques-uns des problèmes les

plus importants de la doctrine chrétienne : la personne du Christ,
l'œuvre rédemptrice du Sauveur, l'appropriation subjective du
salut. Les qualités qui caractérisent les essais de solution proposés

par M. M. sont l'indépendance et la circonspection. Il sait à la
fois rompre le joug de préjugés séculaires et ignorer là où, à ses

yeux, les éléments d'une réponse claire et définitive nous font
défaut. Distinguant entre l'idée qui se trouve à la base du sacrifice
rituel et la forme dont l'épître a revêtu cette idée, il maintient pieu-



THÉOLOGIE 597

sèment la vérité religieuse tout en n'hésitant pas à sacrifier l'expression

théologique : le Christ a offert à Dieu ce qu'il avait de plus
précieux, sa propre vie. A cet égard, la mort du Christ traduit
effectivement l'idée génératrice du sacrifice rituel. L'essai de conciliation
tenté par le dogmaticien entre l'épître aux Hébreux et la conception
paulinienne mérite d'être pris en sérieuse considération, bien que
M. M. se garde d'aller au delà d'une formule tout à fait générale.

Les pages consacrées à la christologie m'ont moins satisfait

que celles qui traitent de l'œuvre rédemptrice, mais c'est moins
au dogmaticien qu'à l'exègète que s'adressent mes objections.
Est-il bien sûr que toute idée d'assimiler le Christ à Jéhovah est

étrangère aux écrivains bibliques Comment rendre compte de la
substitution du Seigneur à Dieu dans une série de citations empruntées

à l'Ancien Testament Comment affirmer que l'adoration du

Seigneur était complètement inconnue à ceux qui s'appellent
fréquemment les fidèles « invoquant le nom du Seigneur?» Voir
2 Cor. XII, 9 ; Apoc. XXII, 20 ; Act. I, 24-25; VII, 59 ; Jean XX, 28.

Les réflexions finales de l'auteur sur le salut par la foi, sur la
distinction entre la foi et la croyance, sur la part de vérité et d'erreur

que renferment l'orthodoxie et le libéralisme, reproduisent la
substance d'une brochure publiée par M. M. il y a quinze ans et
vivement discutée par ses adversaires de droite et de gauche1. Il
nous semble que ces réflexions n'ont rien perdu de leur vérité et de

leur force.

Le présent article ne donne qu'une faible idée de la richesse de

l'ouvrage que j'annonce. Le lecteur y recueillera maintes observations

fines et judicieuses ; ailleurs, il sera arrêté par des considérations

qui, si elles appellent la critique, stimulent la réflexion. Quoi
de plus juste que les remarques sur l'esprit pédagogique de notre
auteur (p. 17-45), sur l'art des transitions où il excelle (p. 52), sur
le rapport de la notion de la préexistence et de l'idée de la naissance

miraculeuse qui, combinées dans le dogme ecclésiastique, s'excluent
primitivement et partent de prémisses opposées (p. 91) D'autre
part, il est difficile de ne pas faire ses réserves en présence d'assertions

comme celle-ci : l'apôtre Paul est dogmaticien, l'auteur de

l'épître aux Hébreux est purement bibliciste (47, 52, 53). N'est-il pas
certain que Paul est théopneuste aussi convaincu que l'autor ad
Hebrœos, et celui-ci n'a-t-il pas à plusieurs reprises hasardé des

1 Réflexions sur l'évangile du salut. Paris 1879.



598 BULLETIN

preuves spéculatives et dogmatiques? (Voir par exemple II, 10 :

zirpzirzv.) Ajouterai-je que j'ai été surpris de rencontrer sous la

plume erudite et compétente de M. M. les étranges malentendus

auxquels la notion ritschlienne des jugements de valeur a trop
souvent donné lieu (129) Sans doute Ritschl est en partie responsable

des méprises qu'a fait naître son style entortillé, mais M. M.

est assez versé dans les arcanes de la théologie allemande pour
déchiffrer legrimoire du maître de Gœttingue.

Quoi qu'il en soit de ces querelles de détail, nous ne saurions

trop recommander l'ouvrage de M. M. aux jeunes théologiens en

quête d'une méthode de travail. Ils trouveront ici un guide sûr,
éclairé, possédant avec une érudition nourrie et précise la sympathie

pour le sujet traité et l'indépendance à l'égard des idées reçues.
Ils apprendront surtout une chose qu'oublient de plus en plus les

théologiens de nos jours, et qui cependant est l'un des signes les

plus manifestes de l'esprit vraiment scientifique : l'intelligence
claire et forte de la limite qui sépare les assertions démontrables et
celles qui ne sont que vraisemblables ou simplement possibles.

P. Lobstein.

Un nouveau livre sur le symbole des apôtres1.

On sait qu'en Allemagne des débals récents ont remis à l'ordre
du jour la question des origines, de l'histoire et de la valeur du
symbole dit apostolique. Une nuée de brochures se sont abattues

sur le problème et l'ont rendu parfois plus obscur encore et plus
difficile à déchiffrer. L'animosité des partis, les querelles du jour,
la politique ecclésiastique, le préjugé dogmatique, les préoccupations

liturgiques ou purement pratiques, ont passionné la discussion
et ont trop souvent fait dégénérer en controverse ecclésiastique ou
doctrinale un débat auquel il importe de conserver la sévérité
d'une recherche purement objective et historique. La plupart des

1 Das apostolisthe Symbol. Seine Entstehung, sein geschichtlicher Sinn
und seine ursprüngliche Stellung im Quitus und in der Theologie der
Kirche. Ein Beitrag zur Symbolik und Dogmengeschichte von D. Ferdinand

Kattenbusch, ordentlichem Professor der Theologie in Giessen.
Erster Band : Die Urgestalt des Taufsymbols. P. XIV. 410. — Leipzig,
J.-C. Hinrichsche Buchhandlung 1894. — Prix : 14 marcs (17 fr. 50).



THÉOLOGIE 599

innombrables études qui surgirent dans ces dernières années n'ont
guère vécu plus d'un jour, et leur durée éphémère se justifie par
leur insignifiance. Quelques travaux cependant resteront, sinon
comme des monuments impérissables et définitifs, du moins comme
des pierres numéraires, mai quant un tournant du chemin parcouru,
une étape importante et décisive du progrès réalisé. Qu'il me soit
permis de signaler sans retard le livre qui représente avec une
compétence magistrale l'état actuel des recherches sur le symbole
apostolique. M. F. Kattenbusch, professeur à Giessen, connu déjà

par une série de travaux qui font de lui l'un des rénovateurs de la
symbolique usuelle, vient de publier le premier volume d'un
ouvrage, dans lequel il se propose de raconter les origines du Credo,
d'en déterminer le sens originel et historique, d'en marquer la
place primitive dans le culte et la théologie de l'Eglise. Le volume

paru ne réalisejusqu'ici qu'une part du programme que s'est
imposé l'historien. L'auteur aborde, dans le livre que j'annonce, la
tâche la plus compliquée, la plus ardue et, il faut bien l'ajouter, la
moins attrayante du problème que soulève le symbole apostolique.
M. Kattenbuch essaye de fixer la forme primitive du symbole
baptismal. Il reprend et refait, avec une précision et une érudition
merveilleuses, la vaste et minutieuse enquête que ses prédécesseurs
avaient ouverte surla matière; il contrôle leurs travaux, vérifie leurs
assertions, compare leurs procédés et leurs résultats, remontant partout

aux sources, dépouillant tous les documents, suivant toutes les

pistes, recueillant tous les textes dont il fait la critique, apprécie la
valeur et mesure la portée. Son livre se divise en deux parties,
dont la première est consacrée aux formules occidentales, (p. 59 à

215) et la seconde aux formules orientales (216 à 392). Un supplément

(392 à 410) renferme une série de pièces justificatives et

d'éclaircissements. Je me réserve de parler en détail des résultats et
de l'importance de ce bel ouvrage lorsque le second volume aura
été publié; il paraîtra dans un ou deux ans. Pour le moment il
suffisait d'annoncer ce livre qui fournit à toute étude sur le symbole

sa base indispensable, la collection complète et scrupuleuse
des textes. Un ouvrage de cette nature suppose chez son auteur et

exige de lui non seulement une science étendue et scrupuleuse, une
connaissance approfondie des sources et des documents, mais aussi

une série de qualités morales qui sont l'ornement et la force du
vrai savant : le désintéressement et l'abnégation qui s'effacent et

s'oublient en présence de la tâche à fournir et qui s'attachent aux



600 BULLETIN

sujets les plus ingrats et en apparence les plus arides, la persévérance

qui tend invariablement vers le but à atteindre et ne se laisse
arrêter par aucun obstacle, la probité intellectuelle que n'altèrent
point les passions du moment et qui seule sait inspirer et mériter
la confiance, enfin et surtout la vertu qui est la source dernière de

toutes les autres, je veux dire l'amour incorruptible et la poursuite
infatigable de la vérité. L'auteur du présent livre a rempli, dans
la plus large mesure, toutes ces conditions si rares et si difficiles ;

nous lui souhaitons la force et le courage nécessaires pour mener à

bonne fin une œuvre qui, une fois achevée, fera honneur à la
théologie contemporaine et dont nous serons heureux d'entretenir
plus longuement nos lecteurs.

P. Lobstein.

R. Favre. — Les principes philosophiques de la théologie
DE RITSCHL1.

Ce petit ouvrage fait honneur à M. Favre qui en est l'auteur et à

la Faculté de théologie à laquelle il a été présenté comme thèse de

licence. Malgré le grand nombre d'articles, d'études et même de

gros livres qui ont paru déjà sur l'œuvre de Ritschl, il reste beaucoup

d'équivoques à dissiper et beaucoup de points à éclaircir

pour que nous soyons au clair sur la pensée de cet eminent
théologien. Cela est surtout vrai du public de langue française. Non
seulement nous sommes accoutumés à une précision que nous ne
retrouvons guère dans les auteurs allemands, mais encore notre
langage, même philosophique, est plus concret que le leur, et nous
sommes obligés pour les comprendre de faire constamment une
sorte de transposition et de nous imaginer par des exemples ce

qu'ils expriment en formules générales. M. Favre, dont l'ouvrage
représente une somme de travail considérable, n'aurait-il pas pu,
ayant réussi le plus, entreprendre le moins, et faire pour nous
cette transposition nécessaire A-t-il assez « repensé » à la
manière française, la pensée des auteurs allemands qu'il a étudiés
avec tant de soin Il me pardonnera cette observation, que je fais
surtout en vue de ses publications futures.

1 Les principes philosophiques de la théologie de Ritschl, par Robert
Favre. — Vevey, Klausfelder, 1894, 186 pages.



THÉOLOGIE 601

Du reste, si le style de cet ouvrage est abstrait, c'est aussi que
la pensée en est très serrée. M. Favre a voulu examiner de près la
théorie de la connaissance dont Ritschl s'est servi pour établir sa

dogmatique; plus encore, le jeune théologien a voulu démêler chez

Kant et chez Lotze les linéaments de la philosophie de Ritschl. Il
résume d'abord sommairement, mais avec beaucoup d'exactitude,
la théorie kantienne de la connaissance, et celle Lotze, puis il étudie

la théorie de la connaissance que Ritschl s'est formée en

s'inspirant de ces deux philosophes. Le dernier chapitre, le plus
intéressant, parce qu'il est le plus personnel, nous montre comment
le théologien de Göttingue, appliquant sa théorie de la connaissance

aux principales notions du christianisme, est arrivé à

concevoir ces doctrines qui ont excité, on peut le dire, tant de scandale

chez certains esprits et tant d'admiration chez d'autres.
M. Favre a prévu l'une des critiques qu'on pourrait lui faire et

a déclaré lui-môme qu'il ne résume que pour mémoire les théories
de Kant. Si l'excellente analyse qu'il en donne a pu lui paraître à

lui-même superflue, ce n'est point, certes, qu'elle le soit en réalité,
mais c'est qu'elle ne fait pas assez corps avec le reste de l'ouvrage.
Nous avons le résumé des doctrines de trois auteurs, plutôt
qu'une étude comparative qui nous fasse voir avec netteté ce qu'ils
tiennent l'un de l'autre, et par où ils diffèrent. Mais ce qui aurait
ajouté notablement à l'intérêt de cette étude, c'eût été une conclusion

plus développée. Les critiques très sérieuses, très graves que
l'auteur fait dans les dernières pages au système de Ritschl
prêtaient à une ample discussion.

M. Favre démontre, si j'ai bien compris, que Ritschl dépasse son
maître Kant dans le sens de l'idéalisme subjectif, nie la réalité du

noumène, n'admet que le phénomène et n'accorde de réalité au

phénomène qu'autant qu'il est perçu par la conscience. Et voici la
critique : Nous ne savons plus, dès lors, si les choses existent hors
de nous, si Dieu, par exemple, est autre chose que la représentation
que je m'en fais. Dès lors aussi le critère des opinions religieuses
est tout subjectif, d'autant plus que Ritschl distingue entre la
connaissance religieuse et la connaissance théorique jusqu'à les

opposer l'une à l'autre, et que, d'après lui, « les appréciations
religieuses reposent uniquement sur les sentiments de plaisir ou de

déplaisir éprouvés par l'individu. »

Cette critique parait très forte au premier moment. Réflexion
faite, on se demande si nous connaissons autre chose, en définitive,

THÉOL. ET HPIL. 1894 39



602 REVUES

que nos impressions, si nous pouvons avoir une représentation
quelconque d'un être en soi, autrement que par les impressions que nous
éprouvons, et s'il est nécessaire, dès lors, de raisonner sur ce qu'est
l'être en soi, c'est-à-dire sur ce que nous ne pouvons précisément

pas connaître. Est-il vrai qu'une pareille doctrine ôte à la théologie
tout caractère scientifique? Ne serait-ce pas plutôt le contraire
Ne serait-ce pas lui donner une méthode plus sûre, plus positive,
que de reporter l'attention des théologiens vers les faits, vers les

manifestations religieuses de l'humanité dans leur ensemble et dans
leur évolution, en les considérant comme la source de la connaissance

religieuse, et ce sentiment de plaisir et de déplaisir dont parle
Ritschl n'est-il pas un critère suffisant si l'on entend par là le
remords, l'adoration, tout ce qui constitue en réalité la vie religieuse,
surtout si ce sentiment est sans cesse épuré par l'exemple et
l'influence du Christ historique?

Poser le problème en ces termes, c'est peut-être le simplifier
violemment. Le définir seulement est impossible en quelques pages. Je

regrette d'autant plus que M. Favre ne s'y soit point engagé. Les

qualités de logicien, l'exactitude, la sûreté dont il fait preuve
donnent à présumer qu'il l'aurait discuté avec bonheur. Félicitons-
le de la solide étude qu'il vient de publier et souhaitons que sa

plume ne reste pas longtemps au repos.
M. M.

REVUES

Neue kirchliche Zeitschrift
Septième livraison.

Braune : Diaconesse et sœur de charité. — G. Schnedermann :
Les discussions modernes sur la notion du règne de Dieu dans le
N. T. — Tilemann : Essai d'une nouvelle division de l'épître de
Jacques.

Huitième livraison.

Gaupp : L'originalité d'Ezéchiel. — Petri : L'album du colloque
de Lichtenberg sur l'Elbe (1576), conservé dans la bibliothèque de
Zillerfeld dans le Harz.— Neelsen : Le Seigneur Jésus a-t-il cru
— Freybe : Le repas de funérailles chez les Allemands.


	Théologie

