
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

J. Benzinger. — Manuel d'Archéologie hébraïque.1

Ce volume fait partie d'une collection de manuels théologiques
en cours de publication sous le titre général de Grundriss der
Theologischen Wissenschaften. (Voir dans cette Revue année 1891,

page 622.) Parmi les volumes déjà parus figurent, par ordre de

date : l'Introduction à l'Ancien Testament du professeur Cornili,
de Königsberg, laquelle a déjà eu les honneurs d'une nouvelle
édition ; le premier volume d'une Histoire de F Eglise par C. Müller,
professeur à Breslau ; un précis de l'Histoire des dogmes du docteur
Ad. Harnack, à Berlin (traduit en français par M. Eugène Choisy);
une Encyclopédie théologique de M. Heinrici, actuellement à

Leipzig, et un manuel de Théologie pratique par M. Achelis de

Marbourg.
L'auteur du volume que nous annonçons, répétiteur au Séminaire

théologique de Tubingue, était particulièrement qualifié pour traiter

la matière qui en fait l'objet. Il y était préparé non seulement

par d'excellentes études philologiques et historiques, mais par un
séjour qu'il a fait naguère en Orient. C'est à lui qu'on doit la
troisième édition du Manuel de Bädecker à l'usage du voyageur en

Palestine et en Syrie, dont la première édition (1875, traduite en

français en 1882) avait été rédigée par l'un de ses maîtres, le
professeur Albert Socin, de Bâle, alors professeur à Tubingue, au-

1 Grundriss der theologischen Wissenschaften, Sechste Abtheilung :

Hebräische Archceologie, von Dr. J. Benzinger, Repetent am evangelisch-theologischen

Seminar in Tübingen. — Freiburg i. B. und Leipzig 1894.

J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). - XX et 515 pages.
THÉOL. ET PHIL. 1894. 19



<!öa BULLETIN

jourd'hui à Leipzig. C'est lui également qui rédige depuis quelque
temps les revues bibliographiques annuelles que publie l'organe
bien connu de la Société allemande pour l'exploration de la
Palestine.

L'Archéologie hébraïque dont M. Benzinger vient de nous doter
est certainement ce que nous possédons de meilleur sur la matière.
Ceci soit dit sans méconnaître la très réelle valeur des ouvrages
plus anciens d'un De Wette et d'un Ewald, auxquels nous n'hésitons

pas à associer la « Palestine j de S. Munk, et sans vouloir
faire tort aux mérites respectifs d'un Keil ou d'un Haneberg, d'un
Kinzler ou d'un F. W. Schultz. Nous ne prétendons pas non plus
que l'ouvrage de M. Benzinger échappe à tous égards à la critique
et que sur plus d'un point il ne renferme des assertions hasardées

et contestables. Mais ce qui lui assigne une place à part, ce qui
fait à nos yeux son incontestable supériorité, c'est d'abord, au point
de vue de la forme, qu'il se lit avec un véritable agrément. Ce n'est

pas seulement un ouvrage à consulter avec profit, c'est une lecture
réellement intéressante à faire. Les matériaux sont choisis avec
discernement et clairement disposés, et le style n'a rien de la
sécheresse ou de la lourdeur ordinaire d'un compendium scientifique.

C'est d'ailleurs une justice à rendre à la théologie allemande
moderne que, sous le rapport littéraire, nombre de ses représentants

aspirent à rompre avec les antiques errements, que leur
langage s'humanise, s'il se peut dire, et qu'ils s'entendent mieux

que la plupart de leurs devanciers à faire ce qui s'appelle un
livre.

Mais le mérite de forme que je viens de relever lient en partie
à la façon même dont l'auteur a conçu le but et la méthode de la
discipline connue sous le nom d'archéologie biblique. Il ne s'agissait

pas seulement pour lui de donner un exposé plus ou moins

systématique des « antiquités » domestiques, politiques, sacrées, etc.

des Hébreux, mais de retracer d'une manière vivante et organique
l'origine, les développements et le caractère distinctif de la
civilisation hébraïque. Il s'agissait, en d'autres termes, de faire à

l'archéologie l'application intelligente et conséquente du principe
historique. Or cela n'était guère possible que sur la base des travaux
critiques qui ont renouvelé toutes les études relatives à l'Ancien
Testament. Aussi est-ce sur ce terrain que s'est placé M. Benzinger.
Il marche résolument sur les traces des Reuss, des Wellhausen et

des Stade, sans aliéner pourtant son indépendance et sans suivre



THÉOLOGIE 283

ces pionniers de la science historique, en particulier celui que
nous venons de nommer en dernier lieu, dans toutes les directions
où ils se sont avancés, pour ne pas dire aventurés.

Après les prolégomènes obligés: objet, méthode et division,
sources, histoire et littérature de la discipline, l'auteur divise sa
matière en quatre parties. Dans la première, intitulée Pays et
habitants, il donne en 70 pages un fort bon résumé de géographie
physique et d'ethnographie de la Palestine, avec une topographie
de Jérusalem. — La seconde partie traite, sous le titre d'Antiquités

privées, de la nourriture, de l'habillement et des habitations ; de
la famille et de ses coutumes; de la vie sociale; des monnaies et

mesures ; des différentes professions, des beaux-arts et enfin de

l'écriture. — Les Antiquités politiques font le sujet de la troisième
partie. Elle comprend trois chapitres : Constitution et administration

(organisation par tribus, gouvernement royal, régime postexi-
lique); droit et justice; organisation militaire. — La quatrième
et dernière partie a pour objet les Antiquités sacrées, c'est-à-dire
les lieux de culte, les prêtres (et autres personnages consacrés), les

offrandes (et autres actes de culte), les fêtes ou temps sacrés, et la

pureté rituelle.
C'est dans cette dernière partie surtout que se fait sentir

l'influence du principe historique. L'auteur commence chaque fois par
esquisser les institutions et usages primitifs, pour autant que les

sources historiques permettent de le faire, en tenant grand compte
des analogies qu'offre l'antiquité sémitique et, en particulier, des

renseignements que l'on possède sur les Sémites nomades. Ensuite
il montre le développement et les transformations qui se sont
opérés dans le culte de Jahwéh par le fait de l'établissement du

peuple en Canaan et du passage à la vie sédentaire et agricole,
puis sous l'influence de la centralisation du culte au sanctuaire

royal de Jérusalem, et enfin dans la législation sacerdotale.
Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans une critique de détail et de

noter les réserves que nous aurions à faire sur tel ou tel point, par
exemple en ce qui concerne l'histoire du sacerdoce. Nous ne nous
arrêterons pas non plus à signaler les quelques lacunes qui nous
ont frappés, entre autres le fait qu'à propos des fêtes, celle des

Pourîm est passée sous silence. Il n'est que juste, cependant, de

rendre expressément hommage à la sobriété dont l'auteur fait
preuve en matière de symbolisme et à l'indépendance qu'il montre
à l'égard de certaines théories dogmatiques, non seulement ancien-



284 BULLETIN

nés mais modernes, au sujet des sacrifices et spécialement au sujet
de la notion de la propitiation.

Disons enfin qu'il serait fort à souhaiter que cet ouvrage pénétrât
dans le monde des juristes non moins que dans celui des théologiens.

Il serait particulièrement propre à leur ouvrir de nouveaux
jours sur l'histoire du droit en Israël. On ne les verrait plus, comme
ils le font trop souvent aujourd'hui, sur la foi de certaines
monographies surannées concernant le « Droit mosaïque,!» prendre
pour authentiquement mosaïques des dispositions qui datent d'une
époque récente, de l'exil peut-être, si ce n'est même de l'époque
talmudique. Un de nos collègues de la faculté de droit, à qui nous
avions indiqué le traité de M. Benzinger comme ouvrage à

consulter sur une question de droit matrimonial, n'a pu assez nous
dire avec quel intérêt, quelle jouissance même il avait lu les

chapitres relatifs à l'évolution du droit et de la juridiction chez les

Hébreux. Il y avait retrouvé, clairement exposées et documentées,
des idées concernant le développement successif des institutions
judiciaires que l'instinct juridique et historique lui avait déjà fait
entrevoir auparavant, mais qui ne se rencontraient dans aucun
des traités à lui connus.

N'oublions pas d'ajouter que le volume est orné de plus de 150

gravures insérées dans le texte, d'une table des anciens alphabets
sémitiques, d'une carte de la Palestine (de MM. Fischer et Guthe)
et d'un plan de Jérusalem. Trois tables, l'une des passages bibliques

cités dans le cours de l'ouvrage, les deux autres, alphabétiques,

des matières traitées et des mots hébreux employés, achèvent

d'en faciliter l'usage. H. V.

W. Bousset. — L'enseignement de Jésus dans son
opposition AU JUDAÏSME1.

L'auteur de cette dissertation, sérieuse, serrée, savante et persuasive

voudra bien nous pardonner de ne pas avoir consacré plutôt
quelques pages à l'exameu plus ou moins complet et compétent de

1 Jesu Predigt in ihrem Gegensatz zum Judentum. Ein religions^eschicht-
licher Vergleich von Lie. W. Bousset, Privatdocent in Göttingen.
Göttingen, Vandenhceck und Ruprecht's Verlag, 1892,130 p- (2 m. 40 pf.).



THÉOLOGIE 285

son travail, et les lecteurs de la Revue s'assureront de leur côté

que ce retard ne saurait nuire à l'appréciation de cet intéressant

écrit qui conservera longtemps encore toute son actualité.
La question traitée par M. Bousset, dans un style châtié et avec

des élans d'éloquence, est de celles qui, de nos jours, s'imposent
d'elles-mêmes.

Après tant de travaux sur l'histoire du peuple juif avant et pendant

le premier siècle de notre ère, après tant de recherches exégétiques

et critiques sur les livres de l'Ancien et du Nouveau Testament,

après tant d'études sur la littérature juive qu'on semblait
vouloir jadis ignorer, après tant d'ouvrages sur la vie de Jésus,
surtout après celui de M. Baldensperger sur la Conscience messianique
de Jésus, il était inévitable qu'on se demandât si l'œuvre voulue et

accomplie par le charpentier de Nazareth est une œuvre nouvelle,
originale, une création divine, le commencement et l'origine d'un
monde nouveau, d'une impulsion morale et religieuse imprimée à

l'humanité, une révolution en un mot, ou bien une simple évolution

produite, dominée et conditionnée par le milieu intellectuel et
social où elle s'accomplit.

L'opinion bien pondérée et motivée de l'auteur est, qu'à tout
prendre, l'œuvre de Jésus est à la fois une révolution et une évolution;

car le vrai révolutionnaire, et Jésus fut un divin
révolutionnaire, est en môme temps un vrai conservateur, discernant
d'un coup d'œil assuré ce qu'il y a de durable, de permanent dans
les institutions établies et les idées de son époque, et ne rejetant
que ce qui est temporaire, imparfait, vieilli et caduc.

L'idée fondamentale de M. Bousset, celle qu'il met en œuvre dans

tout le cours de son travail pour démontrer la nouveauté de l'œuvre

de Jésus et son opposition au judaïsme, cette idée est exprimée
à la page 41 avec citations à l'appui, de Wellhausen et de Lagarde.
« Ce qu'il y a, dit-il, de parfaitement original et vraiment créateur
dans l'enseignement de Jésus, se manifeste de la façon la plus forte
et la plus pure dans sa doctrine de Dieu le père qui est aux cieux.
C'est ici un terrain entièrement sûr. Jésus vivait et respirait dans la

foi â la paternité de Dieu. Il ne s'empara pas de cette foi uniquement

en suite d'un enthousiasme divinateur et prophétique. Elle
est plutôt le ton qui domine et pénètre toute sa vie sainte. Et c'est

en même temps un fait qui lui appartient en propre. « C'est à la
lumière de ce fait capital qu'il importe d'examiner tous les autres
enseignements de Jésus pour en saisir le sens, la portée et l'unité, et



286 BULLETIN

surtout pour en comprendre la supériorité sur les doctrines et les

pratiques du judaïsme.
Certes, Jésus ne songea pas à réduire en un système bien ordonné

toutes ses pensées sur Dieu, sur l'homme et sa destinée, mais
néanmoins il y a de l'unité et une unité admirable, un principe
fécond et régulateur de toute sa vie et de tous ses discours dans ce

grand précepte : i Soyez parfaits comme votre Père céleste est parfait,

» ou dans celui de l'amour du prochain, dont la plus haute
manifestation est l'amour de nos ennemis eux-mêmes. Certes il
était un ascète véritable, en ce sens qu'il était maître de lui-même
et inaccessible aux suggessions mondaines, fuyant tout ce qui
aurait troublé sa constante communion avec son Père; mais il n'était

pas ennemi du monde, dans lequel il admirait l'œuvre de Dieu
bien que contrariée par celle de Satan.

Pénétré du sentiment de sa filialité divine, rien n'égale la sérénité,
l'harmonie de son âme, l'abandon confiant et enfantin (die Unmittelbarkeit)

de son cœur. Il trouve son bonheur à faire du bien, à

consoler, à relever les petits, les pauvresses déshérités et les méprisés.
Sans attaquer directement les lois et les institutions en vigueur, il
réunit autour de lui un cercle de disciples qu'il prépare, non pour
l'isolement, mais pour former une communauté morale fondée sur
l'amour, et pose ainsila base d'une société nouvelle. «L'Evangile
de Jésus est aussi complet en ce sens qu'il unit, avec une parfaite
clarté et une admirable simplicité, la vraie piété avec la vraie
bienfaisance ; qu'il enseigne comment la vraie piété ne subsiste que
dans la société humaine, et qu'il établit ainsi le principe du respect
dû au travail personnel et moral sur la terre. »

Les pages 78 à 104 sont consacrées à l'examen de l'enseignement
de Jésus sur le règne de Dieu ou royaume des cieux. Tout créateur
et original que fût le génie de Jésus, il ne pouvait pas ne pas avoir
recours aux formes que la pensée de ce règne avait revêtues chez

ses contemporains ; mais il anima ses formes d'un esprit nouveau.
La principale difficulté que présente ce sujet se trouve dans une
certaine contradiction des passages qui nous décrivent ce règne
tantôt comme une existence ultra-terrestre, et tantôt comme un bien,
un état de choses réalisable et en principe déjà réalisé ici-bas par
Jésus et ses disciples.

Un examen attentif de ces passages produit la conviction que
Jésus, sans tomber dans les rêveries apocalyptiques d'un judaïsme
fatigué et désabusé du monde, ni surtout s'associer aux zélotes



THÉOLOGIE 287

rêvant une glorieuse victoire de la nation juive sur ses ennemis,
regarde le règne de Dieu, ou plutôt sa domination, aussi bien dans
cette vie que dans le ciel, comme le don, le bien le plus précieux

que l'homme puisse désirer, mais comme étant intimement lié à la

poursuite de la sainteté. L'opposition entre le monde et le Dieu
saint se perpétuant, ce n'est pas le bien-être matériel, un paradis
terrestre que Jésus promet à ses disciples, mais bien la félicité qu'on
trouve dans le sentiment de la filialité, dans l'aspiration constante

à la perfection morale, à la sainteté; sentiment et aspiration
qui trouveront leur pleine satisfaction dans la vie à venir. A cet

égard, Jésus nous présente un idéal bien différent de celui
qu'affectionnent certains théologiens modernes qui voient dans le règne de

Dieu une idée semblable ou identique à celle d'un progrès indéfini
de l'humanité par ee que l'on appelle la culture. M. Bousset prétend
même qu'on ne saurait accepter ou approuver une dogmatique où

l'idée du règne de Dieu ainsi conçue serait à la base d'une doctrine
qu'on voudrait concilier avec la science pour la rendre plus acceptable

aux personnes cultivées.
Les dernières pages (104-130) s'occupent de la signification du

terme de Fils de l'homme que les évangiles mettent si fréquemment
dans la bouche de Jésus. La théologie rabbinique voyait dans le
Fils de l'homme dont parle Daniel, tantôt le Messie libérateur du

peuple d'Israël, tantôt l'être supérieur et divin qui présiderait au
jugement dernier lors de la destruction du monde et de la fondation
de la Jérusalem céleste. A l'époque de Jésus les idées et les
espérances à cet égard variaient selon les idées qu'on se faisait de la
nature du règne de Dieu. Dès le début de son ministère Jésus se

sentit appelé à être le Messie el se comporta comme tel. Il modifia
comme tel la signification du titre de Fils de l'homme qu'il réclamait

pour lui, non comme étant l'homme idéal, ainsi qu'on l'a
expliqué, mais comme étant revêtu d'un droit divin. Comme Fils de

l'homme i! exerce ici-bas une autorité qui le rend maître du sabbat
même et lui assujettit les cœurs. Comme Fils de l'homme, et malgré
son abaissement volontaire, il se sait appelé à la possession de la
gloire, à la dignité déjuge à la fin du monde. Sa conscience
messianique n'avait pas un caractère transcendant exclusivement
eschatologique, mais un caractère pratique, vivant et accomplissant jour-
par jour sur la terre la volonté de son Père, dans la communion
duquel il trouvait la vie qu'il est venu apporter aux hommes.

M. Bousset combat le point de vue de M. Baldensperger, d'après



288 BULLETIN

lequel le judaïsme contemporain de Jésus (Spätjudentum) aurait
renfermé tous les éléments de piété qui expliquent celle de Jésus.
Une telle manière de voir n'est pas justifiée par l'histoire et ne fait
que diminuer la dignité, la richesse, la beauté, l'originalité de la
personne de Jésus. C'est ce que l'auteur croit avoir démontré dans
le cours de son travail, qui est comme résumé et quintessencié dans
cette citation de Wellhausen par laquelle il termine : « L'Evangile
développe des germes renfermés dans l'Ancien Testament, mais il
proteste contre la tendance dominante du judaïsme. »

Mars 1894.
J.-J. Parander.

E. Scharfe. — Le courant pétrinien dans la littérature
du Nouveau Testament1.

C'est ainsi que nous traduirions le titre de l'ouvrage, si l'adjectif

auquel le nom de Pierre a donné naissance avait droit de cité
dans nos pays de langue française, comme c'est le cas de paulinien
et de johannique. Quoi qu'il en soit, ce qualificatif rend bien
compte des intentions de l'écrivain, ainsi qu'il a pris soin, d'ailleurs,
de s'expliquer dans son sous-titre : ce sont des recherches sur les

particularités littéraires de la première épître de Pierre, de l'évangile

de Marc et des discours de Pierre dans le livre des Actes des

apôtres. Le fond en avait déjà paru dans un article de la revue
théologique Studien und Kritiken, en 1889, sur la Ir8 lettre de Pierre.
L'auteur reprend ce travail et applique sa méthode harmonistique
au second évangile et aux discours que la première partie des

Actes attribue à Pierre. A cet effet, au travers d'une exposition
soignée, dans une matière clairement distribuée en sections et

chapitres, il relève la parenté des trois groupes d'écrits, leur style
concret, pittoresque ; leur façon de citer ou de reproduire l'Ancien
Testament d'après les Septante ; leur note personnelle, qui laisse

l'impression d'un témoin immédiat de Jésus-Christ ; leur concep-

1 Die petrinische Strömung der neutestamentlichen Literatur.
Untersuchungen über die schriftstellerische Eigenthtimlichkeit des ersten
Petrusbriefes, des Marcusevangeliums und der petrinischen Reden der
Apostelgeschichte von Ernst Scharfe, Pastor in -trassfurt. — Berlin,
Verlag von Reuther & Reicliard. 1893. VIII et 187 pages. Prix: 4 marcs.



THÉOLOGIE 289

tion des choses du salut enfin, qui argumente moins qu'elle n'appuie
sur tel ou tel fait de la vie et de la résurrection du Christ, fondement

de toutes nos espérances. Il va de soi que M. Scharfe ne place

pas ces trois rédactions sur la même ligne. Il estime que l'épître a

été écrite ou dictée par Pierre lui-même ; dans le second évangile
un de ses disciples a reproduit ses récits; ce même Marc,de
Jérusalem, aurait pareillement recueilli les discours de Pierre dans une
composition que le rédacteur du livre des Actes a utilisée. — La
marche serait-elle moins scientifique si l'on commençait par un
essai sur la personne, le rôle et la pensée de Pierre, étudiés en
dehors des trois écrits en question, et puis, avec ce résultat, si l'on
continuait en se demandant jusqu'à quel point on retrouve le dit
apôtre dans l'évangile de Marc, dans les premiers discours du livre
des Actes et dans la première épître de Pierre

E. C.

Alb. Jahn. — Anecdota graeca theologica1.

M. le Dr Jahn, bien connu par de savants travaux patristiques et

historiques, nous donne ici les fruits de ses recherches dans les

bibliothèques de Munich, Heidelberg et Berne. C'est dans cette
dernière qu'il a trouvé les deux écrits du patriarche de Constantinople,
nommé Gennade en religion et, avant sa nomination par les

Turcs, Grégoire dit scholarien ou jurisconsulte. L'éditeur donne ces

deux écrits inédits comme preuve de la culture hellénique qui se

trouvait encore dans les dernières années de Byzance. Ayant déjà

publié en 1842 des notices sur Basile le Grand, il a pu illustrer son
dernier ouvrage de notes critiques et philologiques tirées de sa longue

expérience des auteurs classiques et ecclésiastiques.
Mais à quel propos le patriarche se défend-il plutôt contre les

Juifs que contre les Mahométans, qui seuls pouvaient paraître
dangereux pour les chrétiens? C'est que les Juifs, enhardis par la

1 Anecdota graeca theologica cum prolegomenis. Gennadii archiep. C. P.

dialogue chrisiiani cum Judaeo sive refutatio erroris Judaici, ejusdem
delectus prophetlarum de Christo, e codice Bernensi primtim edidit Albertus
Jahnius Bernas Helvetius, Dr phil. honorarius. academiae literarum et
scientiaxum regiae Monacensis soc ord. cet. Accedunt analecta Miscellanea

theol. e codicibus MSS, cum adnotatione. Lipsiae apud Deicherti
successorem, 1893 XXVII et 144 p.



290 BULLETIN

défaite de ces derniers, levaient de nouveau la tête, de môme qu'ils
le font de nos jours, en s'appuyant sur la philosophie panthéistique
ou matérialiste qui règne actuellement dans la littérature, comme le
grand Turc régnait dans le monde politique il y a quatre siècles et
demi.

D'ailleurs le patriarche grec rappelle à son interlocuteur la liberté
religieuse que les Turcs laissaient aux Grecs en les protégeant contre
les envahissements de l'Eglise romaine ; ce qu'il ne dit pas expressément

mais donne à sousentendre. Du reste sous le judaïsme,
l'Islam est tacitement réfuté, puisque les deux natures du Christ,
d'après notre apologète, ne devaient pas être révélées à Moïse, ne

pouvant être encore comprises. Ainsi, sans scandaliser les Mahométans

et provoquer la persécution, les chrétiens pouvaient être
défendus contre eux aussi bien que contre les Juifs.

Celui qui figure comme Juif s'efface plutôt et se tient sur la
défensive au lieu d'attaquer le chrétien, ce qui aurait mieux
convenu au caractère de ce peuple dont la modestie n'est pas la plus
grande vertu. Pourtant le Juif se risque une fois à demander
comment l'immutabilité de Dieu pouvait s'accorder avec la
variété de ses révélations. Le chrétien pouvant lui montrer que la
variété existait déjà dans le judaïsme entre la Loi et les

prophètes et les autres livres (ce qui était le plan pédagogique de Dieu,
signalé par Lessing, c'est-à-dire celui de l'éducation de l'humanité),
cette difficulté ne devait point arrêter l'apologète chrétien. Celui-
ci insiste d'ailleurs : 1° sur ce que Dieu ne demande à chacun que
de rester fidèlement attaché aux révélations qu'il a pu recevoir et

2° qu'il a accordé à l'homme le libre arbitre et ne veut point lui
faire violence, mais lui dispense ses grâces librement et sans
contrainte.

Gennade s'appuie encore contre les Juifs sur l'autorité des livres
Sibyllins, en quoi il a payé sa dette aux opinions de son siècle. De
même les calculs astrologiques sur la fin du monde n'appartiennent
qu'au chiliasme que les chrétiens admettaient à l'instar des Juifs.
Gennade cherche toujours le point d'union entre eux dans l'idée
d'une loi, moins large et plus restrictive pour les Juifs, évangélique
et libérale par le développement de cette même loi dans le Nouveau
Testament. C'est la notion synoptique et celle de l'épître de Jacques

plutôt que la conception johannique ou même paulinienne. Mais

que dit-il des trois grands griefs que les Juifs font valoir contre le

christianisme, savoir : la trinité, la Mariolâtrie et le culte des images,



THÉOLOGIE 291

ce dernier encore plus grave dans l'Eglise grecque que dans l'Eglise
latine où il se produit plutôt comme culte des saints Quant au
premier point, l'apologète s'applique à soutenir la divinité de Jésus

plutôt qu'à justifier la trinile essentielle des personnes. La condamnation

perpétuelle des Juifs incrédules est représentée comme
servant d'apologie à leurs adversaires.

Les prophéties de VAncien Testament que Gennade cite pour
convertir les Juifs ne commencent pas avec le Protévangile du
paradis, mais avec la prédiction de Jacob sur son fils Juda. Ensuite
il cite Michée V, 2, 3; Ps. CIX. 4 et Esaïe LIV, 1 ; II, 1-4 ; VII, 13,

14; IX, 5, 6; LU, 6-10, 13-LIII, 12 ; Hab. Ill, 2 ; Esaïe VI, 9. A cette

prophétie évangélique l'apologète joint celle de JérémieXXXI, 31-36

sur la nouvelle Alliance et celles de Daniel IX, 23-25, 27; XII, 11,12
sur les septante semaines, comptées depuis la reconstruction de la
ville sous Artaxerxès (444, ce qui ferait 46 ans après Jésus-Christ).
Mais il ne s'occupe pas de l'application des types de l'Ancien
Testament contenus dans les livres historiques et dans les psaumes.

Les Analectes byzantins servent à l'éditeur de preuves delà
culture classique qui existait encore à Byzance dans les XIV« et XVe
siècles. Le patriarche Nicèphore Grègoras (f avant 1360) exhibe
dans ses hagiographiques des études sur Platon. Plusieurs autres
écrits qui, dans le même codex de Munich, suivent ces fragments,
doivent être attribués à d'autres écrivains, tel le necrologue du
patriarche Antoine 1389-1397.

Symèon, surnommé le nouveau théologien, écrivit vers 1091 des

« chapitres pratiques et théologiques. » Bessarion, nommé cardinal
en 1439, chercha à réfuter Marc d'Ephèse, adversaire de l'union, de

môme que les adversaires de Platon. George Pachymère écrivit
vers 1308 des traités mystiques sur l'union avec Dieu. Michel Pselle

parla vers 1071 des nombres de Pythagore. Manuel Philes composa
en vers politiques un dialogue de l'homme avec son âme, publié
par Em. Miller. La condamnation de Barlaam en 13'i7 est contenue
dans le fragment d'un « tome synodique. » Polychronius écrivit un
commentaire sur l'Ecclesiaste. Isaac, évêque de Ninus en Syrie, un
discours d'admonestation. M Jahn a tiré encore des manuscrits
de Munich des Vies des saints; Jean Climax, commenté; Jean de

Carpathus; Pallade, historia Lausiaca ou vie des pères du désert,
scholies inédites; Philippe le solitaire, Dioptra, vers commentés par
Psellus,et des traités prosaïques de ce dernier; Nicèphore Grègoras,
dialogue avec Palamas devant Jean Paléologue.



292 BULLETIN

Quant à la bibliothèque palatine de Heidelberg, il en a tiré des

traités anonymes de philosophie, des discours de Nicèphore
Grègoras, des traités de S. Athanase et de Symèon Sethus et des

articles stratégiques de Héron; enfin, de celle de Berne, les tétras-

tiques de Zonaras sur S. Grégoire le théologien.
L'éditeur plus qu'octogénaire a prouvé par ces publications qu'on

peut être aussi bon philologue que savant théologien, l'une de ces

qualités ne nuisant pas à l'autre, au contraire ; mais aussi, que la
culture de la langue hellénique a été en honneur à Constantinople
jusqu'à la prise de cette ville par les Turcs, et que de là elle s'est

répandue dans l'Occident pour préparer la renaissance et la
réformation.

E. de Muralt.

Julius Köstlin. — Le fondement de notre conviction
religieuse et morale1.

L'éminent théologien de Halle, bien connu par ses œuvres magistrales

sur la vie de Luther et sur sa théologie, n'aborde pas aujourd'hui

seulement les questions qui font le sujet de cet opuscule. Il
les a traitées déjà, il y a plus de trente ans, dans une importante
monographie sur « la foi, sa nature, son fondement, son objet. »

(Gotha, 1859.) Il y est revenu à diverses reprises dans des articles
approfondis et substantiels, publiés la plupart dans les Studien
und Kritiken, dont il est l'un des directeurs. Ce n'est donc pas
quelque chose d'essentiellement nouveau qu'il nous offre dans cette

nouvelle publication. Mais, à l'occasion de certaines vues qui se

sont l'ait jour ces dernières années, en présence de certaines
tendances, intellectualistes en théologie, positivistes ou eudemoniques
en morale, ainsi que de l'évolution qui s'est accomplie sous
l'influence de Ritschl et de son école, M. Köstlin a éprouvé le besoin

d'exposer une fois de plus sa conception à lui, sous la forme qui lui
parait la plus exacte, la plus adéquate à son objet. Cette conception
ne diffère pas, pour l'essentiel, de celle qui tend à se généraliser de

plus en plus dans la théologie évangélique actuelle.

L'ouvrage se compose de trois chapitres. Dans le premier, l'au-

1 Die Begründung unserer sittlich-religiösen Veberzeug ung. Berlin,
Heather & Reicliard, 1893, 124 pages in-8°



THÉOLOGIE 293

teur caractérise la position prise par Luther et les réformateurs en
face de cette question: comment naît la foi et quel est le fondement
de sa certitude? Il montre que, selon eux, ce n'est pas dans la tête

qu'elle a son berceau. Sans doute l'assensus est indissolublement
uni à la fiducia, mais c'est bien celle-ci qui est à la base, et c'est

sur elle que repose l'accent.
La seconde étude est consacrée à l'examen des preuves que la

dogmatique et l'apologétique postérieures à l'âge de la Réforme ont
essayé de donner, soit de l'existence de Dieu, soit de la vérité de la
religion chrétienne. Cette revue critique part de Grotius et de son

petit traité de 1627, pour aboutir à M. Ed. König, professeur à

Rostock, qui dans plusieurs écrits récents, notamment dans L'acte
de foi du chrétien (1891), n'a guère fait que rèpristiner l'argumentation

vieillie de Grotius et celle de l'ancien supranaturalisme de

Storr. M. Köstlin n'a pas de peine à montrer ce que ce genre de

démonstration a d'insuffisant. Le paragraphe relatif aux preuves
de l'existence de Dieu reproduit en substance les articles publiés
dans les Studien und Kritiken de 1875 et 1876, librement traduits
dans cette Revue-ci en 1878, par M. William Rivier; mais l'auteur
tient compte de quelques travaux plus récents, en particulier de
celui de J.-H. Kennedy. Les preuves rationnelles en question, de

même que les arguments historiques à l'appui de la crédibilité des
écrivains sacrés, ont bien leur valeur, sans doute. Mais il s'en faut
de beaucoup qu'ils aient pour la foi chrétienne l'importance décisive

qu'on leur a trop longtemps supposée.
Le vrai fondement de la certitude religieuse et morale doit se

chercher dans l'expérience interne. C'est à expliquer et justifier
cette thèse que l'auteur emploie tout le troisième chapitre, qui
remplit à lui seul la plus forte moitié de sa brochure.

Il y traite d'abord de l'origine de la religion et de la conscience
morale en général. Le résultat auquel il arrive, par opposition à

certaines théories positivistes renouvelées de Hobbes, c'est que
l'une et l'autre procèdent d'une perception immédiate (ein
unmittelbares Innewerden) du divin et de son autorité morale. Il
établit ensuite qu'il n'en est pas autrement de la naissance de la
foi chrétienne, d'après les données mêmes du Nouveau Testament.
Puis, après avoir passé en revue les différentes formes que la théorie
de l'expérience intérieure, comme fondement de notre foi, a revêtues

dans la théologie moderne (piétisme, Vinet, p. 85-88, Schleiermacher,

J.-T. Beck, von Hofmann et Frank, Dorner, Lipsius,



294 BULLETIN

Ritschl, etc.), il en vient à exposer la même théorie de la manière
qui répond le mieux à son propre sentiment. Il cherche en particulier

à déterminer la relation qui existe entre l'expérience personnelle

et la révélation objective. La foi, au sens évangélique du mot,
prend naissance quand s'opère au-dedans de nous la rencontre entre
nos besoins moraux et la révélation historique de Dieu, telle avant
tout qu'elle est donnée dans la personne de Jésus-Christ. Cette
révélation seule est capable de satisfaire nos besoins. Et non seulement

cela : souvent c'est elle qui commence par réveiller en nous
le sentiment de ces besoins et nous en donner la vraie intelligence.

Conclusion (p. 124) : « Pas de certitude, de quelque ordre de
réalités qu'il s'agisse, qui en fin de compte ne repose sur une
expérience externe ou interne, sur une perception par les sens ou palle

sens intime. Il se peut que l'expérience sensible des choses de ce

monde paraisse la plus sûre parce qu'elle s'impose également et

involontairement à chacun, sans qu'il ait sujet ou motif d'en
soumettre les données à la critique. Il n'en est pas moins vrai que,
seule, la révélation de Dieu, qui s'atteste elle-même au-dedans de

nous, apporte avec soi une réelle et ferme certitude, et cela par le

fait qu'avec ses exigences sans réserve et ses offres divines, elle

atteint le tréfonds de notre être, met en mouvement notre
volonté, satisfait pleinement et rend à jamais bienheureux tous ceux
qui s'ouvrent à elle. » V. R.

Richard Preiswerk. — Les espérances des socialistes et
la révélation divine1.

Dans un opuscule in-8°, de 32 pages bien remplies, et pour le

prix de 60 centimes, M. le pasteur Preiswerk, d'Umiken, canton
d'Argovie, a publié ce qu'on peut considérer comme une
apologétique in nuce, adaptée aux circonstances du jour ou plutôt de

l'époque sérieuse où nous vivons. Il s'est proposé d'étudier, avec et
après tant d'autres écrivains, la question sociale dont la solution
passionne les esprits et sera la tâche aussi difficile que périlleuse
du vingtième siècle. Son but est d'exposer avec une parfaite impar-

1 Die sozialistischen Zukunftshoffnungen unserer Zeit im LAchte der
göttlichen Offenbarung, von R. Preiswerk, Pfarrer in Umiken. Basel, 1893.



THÉOLOGIE 290

tialité, avec une certaine bienveillance même, les visées, les

espérances, les doctrines des socialistes, mais aussi de les juger à la
lumière de la révélation pour l'instruction et l'édification des

chrétiens.

J'estime que l'auteur a parfaitement élucidé la question soit au

point de vue scientifique et théorique, soit au point de vue moral
et religieux. Son travail peut tenir lieu de longues recherches
spéciales sur le socialisme et mérite par conséquent d'être lu, médité
et répandu. Au mérite du fond il joint celui de la forme, dont la
simplicité, qui n'exclut pas la profondeur, ne laisse rien à désirer.

M. Preiswerk ne s'occupe pas des anarchistes, des nihilistes, des

partageux et révolutionnaires de profession, bien que les événe

ments contemporains démontrent assez tristement les excès possibles

de ces gens aussi coupables que malheureux et dangereux.
Il ne veut tenir compte que du caractère scientifique, raisonné de

ce qu'on a nommé l'évangile socialiste, de cet évangile qui, tout en

s'opposant avec audace à l'Evangile du royaume de Dieu, appelle
aussi à lui ceux qui sont travaillés et chargés et réunit sous son
drapeau les masses déshéritées, dans l'intention de renverser si
possible, et au plus tôt, l'ordre de choses actuel et d'y substituer
un ordre nouveau, une société socialiste de justice et de paix,
embrassant tous les peuples et faisant régner le bonheur dans l'humanité.

A ses yeux le représentant le plus autorisé de cet évangile
socialiste, c'est le célèbre Auguste Bebel dans son ouvrage La
femme et le socialisme. Bebel ignore encore par quels moyens
la grande réforme sociale s'effectuera, mais il en proclame la nécessité

et l'inévitable triomphe dans le courant du prochain siècle. Il
ne lui en coûte rien de retracer, dans son imagination et dans son
cabinet, le tableau de la félicité dont jouira le genre humain vers
l'an 2000. Mais l'auteur, tout en respectant la sincérité, la naïve
confiance de Bebel, relève avec une douce ironie tout ce qui est

propre à ébranler cette confiance, toutes les restrictions qui ressor-
tent des paroles mêmes du fameux réformateur socialiste.

C'est avant tout à son matérialisme athée qu'il s'attaque ; car
s'il faut avouer que, dans leurs espérances d'un avenir plus
heureux, les socialistes sont meilleurs que certains chrétiens, il
importe avant tout d'examiner la base sur laquelle ils font, ou plutôt,
ils s'imaginent pouvoir faire surgir le bel édifice de l'universelle
félicité. Or, cette base n'étant ni morale ni religieuse, puisque dans



296 BULLETIN

cette société nouvelle la religion est devenue un objet de luxe inutile

et que les hommes y vivent en paix comme des animaux bien

repus qui ne songent plus à se haïr et se dévorer les uns les autres,
il ne reste plus à l'auteur qu'à retracer en quelques pages le plan
de la rédemption qui nous révèle, depuis la Genèse jusqu'à
l'Apocalypse et dans tous les siècles, la préparation, les destinées et le

triomphe final du règne de Dieu, du vrai bonheur, auquel sont
appelés tous les fidèles, c'est-à-dire tous ceux qui connaissent,
acceptent et exécutent la volonté divine.

C'est à démontrer l'importance, le sérieux et l'heureuse influence
des vertus et des devoirs inhérents à la profession du christianisme

que l'auteur consacre les sept dernières pages de son opuscule.
Travailler comme enfants de Dieu et ses collaborateurs à l'établissement

de son règne parmi les hommes, en donnant au monde

l'exemple d'une vraie liberté, du désintéressement, de la sympathie
pour toutes les souffrances de la société actuelle, reconnaître et

admettre ce que le socialisme a de bon, rompre avec l'immobilisme
des satisfaits, voir la main de Dieu même dans les grandes révolutions

: voilà en peu de mots la tâche des chrétiens de nos jours en

face du socialisme envahissant.
J.-J. Parander.


	Théologie

