
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Johannes Weiss. — La prédication de Jésus relative au
règne de Dieu L

M. Jean Weiss, professeur extraordinaire de théologie à

Göttingen, a publié, il y a tantôt deux ans, une dissertation de 67 pages,
sur le très important sujet indiqué par le titre.

Dans une courte préface, il indique en peu de mots son intention

d'ajouter quelques points de vue et des éclaircissements
nouveaux à la thèse défendue par les récents écrits (1891) de Issel et
surtout de Schmoller sur la matière -.

Cette thèse, qu'il développe dans une introduction de trois pages
et dans dix points qui terminent son exposition, a pour but de

clairement établir le caractère apocalyptique et eschatologique de

la pensée de Jésus.

L'introduction démontre que la dogmatique actuelle a raison de

ne plus mettre à sa base la doctrine paulinienne de la justification,
et de s'appliquer .à faire de la pensée fondamentale de Jésus et de

sa prédication du règne de Dieu le point de départ et le centre de

son travail. La prédication même gagnera de nos jours en efficacité
en se pénétrant de la pensée de Jésus au lieu d'insister sur une
doctrine qui fait abstraction du fait de l'éducation religieuse et des

1 Die Predigt Jesu vom Reiche Gottes, von Lie Johannes Weiss, a. o'
Professor der Theologie in Göttingen. Göttingen 1892, Vandenhoeck und
Ruprecht. In-8 de 67 pages. Prix: Mk. 1.40.

2 Voir sur ces deux ouvrages les articles de feu M. van Goens, Revue de

théologie et de philosophie, 1892.



190 BULLETIN

moyens divers de l'action divine, pour réclamer de chaque individu
un changement complet, instantané, opéré par un acte extraordinaire

de la grâce divine, par une âtm'uoiç subite que chacun
doit ressentir.

• Mais la prédication ne faillira pas à sa mission si elle
invite avec sérieux et enthousiasme les hommes à entrer dans le

royaume de Dieu, dans la société de ceux qui se confient en Dieu
comme étant leur roi et l'ordonnateur de leur existence et qui
mettent leurs forces à son service. »

« Elle ne manquera pas son but en sachant montrer combien
elles sont du même coup limitées et riches, simples et immensément

difficiles, sérieuses mais sublimes, les tâches que Dieu
impose à ses serviteurs dans ce royaume, et comment elles ne
sauraient être accomplies que par l'homme qui nourrit son âme des

forces d'En-Haut, par l'homme qui, étant roi lui-même, mais
humble et joyeux comme un enfant, abandonne à son Dieu la
direction et les vicissitudes de son existence.»

Telle est la substance de la prédication que réclament les
besoins de notre époque, avant de s'occuper des sujets les plus grands
et les plus difficiles du christianisme, qui ne sont accessibles qu'aux
personnes délicates et disposées à croire. La foi comprise dans son
sens le plus élevé, le plus héroïque, doit être le résultat, et non le

point de départ, de la vie morale et religieuse de la communauté
chrétienne.

Tout en reconnaissant que la théologie actuelle a raison de mettre
en œuvre la pensée dominante de Jésus et d'en faire ie centre de

la religion et d'une dogmatique inséparable de l'éthique, il importe
de saisir et de comprendre historiquement cette pensée de Jésus et
de nous rendre compte de l'application comme de l'explication qui
ont cours de notre, temps.

Au lieu de suivre pas à pas les développements exégétiques,
critiques et historiques dont l'auteur étaye sa thèse favorite et résout
à sa manière les questions relatives à la conscience messianique de

Jésus et au règne de Dieu (p. 8-61) Je traduirai de mon mieux les
résultats ou conclusions de son travail tels qu'ils sont exposés et
numérotés aux pages 61-63.

« 1° L'activité de Jésus est dominée par le sentiment puissant et
inébranlable que l'époque messianique est toute proche. Dans
certains moments d'inspiration et de pénétration prophétique il voit
déjà le commencement de la défaite et de la ruine du règne de



THÉOLOGIE 191

Satan opposé au règne de Dieu et parle alors, avec la hardiesse du
croyant, de la manifestation de ce règne comme d'un fait réel.

» 2" Mais en général l'avènement du règne de Dieu est encore à
venir. Surtout, Jésus ne songe nullement à reconnaître dans la
nouvelle piété du cercle de ses disciples la réalisation do ce règne
et ne distingue pas deux stades, l'un provisoire et l'autre, celui de
la perfection. Les disciples ne sont appelés qu'à prier pour que ce

règne vienne. Il n'est pas au pouvoir des hommes de l'établir.
» 3° Jésus lui-même ne peut pas amener, établir et fonder ce

règne. C'est Dieu qui doit s'emparer de la domination. Jésus n'a
que le pouvoir de combattre, par la vertu de l'Esprit saint dont il
est revêtu, l'empire de Satan, et de réunir autour de lui un certain
nombre de disciples qui attendent l'avènement de ce règne, en
s'appliquant à une justice nouvelle, à la repentance, à l'humilité et
au renoncement.

» 4° La conscience messianique de Jésus est l'assurance que, lors
de rétablissement du règne de Dieu par Dieu lui-même, il sera
revêtu du droit de juger et de gouverner. Dieu l'élèvera à la
dignité de Fils de l'homme, titre auquel il a droit (Jean V, 27 ;

III, 14), et le fera Seigneur et Christ (Act. Il, 36).
» 5° Si, au début de sa carrière, Jésus espère être témoin de

l'établissement du règne de Dieu, il arrive ensuite peu à peu à la
conviction qu'il lui faudra mourir pour contribuer par sa mort à

l'établissement de ce règne, aussi en Israël. Après quoi il reviendra
sur les nuées établir le règne, et cela du vivant de la génération
qui l'a rejeté. Jésus s'abstient de préciser l'époque de son retour
puisqu'on ne saurait reconnaître d'avance cet événement en consultant

les signes du ciel et en. se livrant à des calculs.
» 6° Quand ce règne viendra, Dieu détruira ce vieux monde

dominé et corrompu par le Diable et créera un monde nouveau. Les
hommes prendront aussi part à cette transformation et deviendront
semblables aux anges.

» 7° En même temps aura lieu le jugement, non seulement pour
ceux qui seront en vie lors de la venue du Fils de l'homme, mais
aussi pour ceux qui alors ressusciteront, tant les justes que les
injustes, tant les juifs que les gentils.

» 8° Alors la Palestine, rétablie dans l'éclat d'une nouvelle gloire,
formera le centre du nouveau ro3raume ; les peuples ne connaîtront
plus de domination que celle de Dieu. Il n'y aura plus de deuil, ni
de péché. Les sujets du royaume verront Dieu et le serviront
éternellement, dans la justice, l'innocence et la félicité.

» 9° Jésus et ses fidèles (disciples) régneront sur cet Israel renouvelé

qui recueillera aussi les Gentils.
» 10° Par la domination du Messie, celle de Dieu n'est pas abolie,

mais réalisée, soit que ces deux dominations s'exercent
simultanément, soit que Jésus gouverne sous la domination suprême de
Dieu. •



192 BULLETIN

L'auteur consacre les quatre dernières pages de sa dissertation à

relever les points dans lesquels la théologie moderne s'écarte, selon

lui, de la conception que Jésus et la primitive église se faisaient
du règne de Dieu. Il prend à partie Kaftan et Baldensperger lui-
même, comme obéissant encore à des vues dogmatiques dans leurs
définitions du souverain bien et de la nature spirituelle intime du
règne de Dieu.

Il reproche à la théologie d'être thétique, c'est-à-dire d'admettre
la possibilité d'une réalisation du royaume de Dieu parmi les

hommes et dans ce monde-ci, tandis que la conception de Jésus

était antithétique, c'est-à-dire opposait d'une manière absolue le
siècle présent au siècle à venir.

A ce reproche il rattache celui d'être trop peu eschatologique.
« Ce qui, dans la prédication de Jésus, a une valeur permanente

et doit former le noyau de notre théologie systématique, ce n'est

pas l'idée de Jésus relative au règne de Dieu, mais celle de la filialité

divine sous le rapport religieux et moral. Cela ne veut pas dire
qu'il faille renoncer à se servir du concept du règne de Dieu. Il
semble plutôt que ce doive être là le mot d'ordre de la théologie
moderne. Seulement il faut avouer que nous l'employons dans un
autre sens que Jésus. »

Ce en quoi nous nous rapprochons de la conception eschatologique

de Jésus et des apôtres (témoins la parabole de Lazare, le

brigand converti et aussi Act. XIV, 22) c'est l'espérance de participer

au royaume céleste si nous vivons ici-bas comme des êtres qui
savent qu'ils mourront, et c'est dans ce sens que nous pouvons
répéter la demande : « Que ton règne vienne » Ce qui d'ailleurs
n'exclut pas l'idée du retour du Fils de l'homme.

M. Weiss me pardonnera d'avoir si imparfaitement résumé son

travail et de m'abstenir de toute critique. Je ne pourrais que répéter

à son adresse les questions que je posais (Revue de théologie et
de philosophie 1888, p. 627) à M. Baldensperger lui-même en
résumant son travail: Das Selbstbewusstsein Jesu, etc., travail qui a

suscité tant de rumeur dans le camp des théologiens.

J'ajouterai pourtant que l'auteur a laissé dans l'ombre ou du
moins trop atténué les déclarations de Jésus qui nous autorisent à

comprendre dans un sens bien différent la conception du règne de

Dieu. D'autres critiques prouveront cela mieux que je ne saurais

le faire. Pour moi, je ne saurais me contenter du Jésus auquel on

attribue un langage reproduisant plutôt les idées courantes et les



THÉOLOGIE 193

rêves de ses disciples, dont il a souvent déploré l'ignorance et

l'ambition, plutôt que ces discours pleins de sagesse, d'autorité et
de divine profondeur qui ont traversé les siècles. Le disciple n'est

pas plus que le maitre dont les paroles sont esprit et vie. Ce que
l'on donne comme le transcendantalisme de Jésus ressemble trop
à du matérialisme religieux pour qu'on puisse l'accepter comme la
pensée essentielle de Celui qui est la lumière du monde.

J.-J. Parander.
Luserna San-Giovanni, janvier 1894.

Ad. Deiss.mann. — L'Expression Iv Xptorû lyaev dans le
nouveau testament1.

Sous cette forme, avec ces mots grecs dans le titre, nous aurions
tout de suite le sentiment de nous trouver en face d'une thèse
théologique. Car c'en est une, à tout prendre, d'après la préface, qui nous
en avertit, et d'après le corps du travail, qui est celui d'un érudit
armé de textes pour une dissertation inaugurale et une licence
professorale. Le problème ne semble d'abord qu'une question de

grammaire ; bientôt il se discute sur le terrain de l'histoire, de la
culture des divers écrivains du Nouveau Testament ; alors apparaît
sa valeur religieuse, chrétienne, à partir de Paul, qui, le premier, a

formulé cette devise pas excellence de la vie apostolique. Mais
notre auteur ne procède pas aussi prestement. Il ne néglige rien,
ni le grec profane depuis Homère jusqu'à Aelius Aristide du second
siècle de notre ère, ni les influences sémitiques dans l'Ancien
Testament ou chez les Septante, rendant le plus généralement l'hébreu
3- Il considère avec raison l'importance de l'emploi de la préposition

h dans le sens local, puis avec un datif de personne, et finalement

avec "X//10TW \yao\t pour régime dans les lettres pauliniennes.
Paul, par cette formule originale, traduit le rapport psychologique,
la communion intime, unique, dans laquelle il vit en son divin
Seigneur désormais, son mieüj/.«, son élément personnel et vital,
si l'on peut ainsi parler, localisé dans son Christ Jésus réellement

1 Die neutcstamentliche Formel « in Christo Jesu, » untersucht von Lie.
theol. G. Adolf Deissmann, Privatdo/enten und Repetenten an der

Universität Marburg. — Marburg, N. G. Elwert'sche Verlagsbuchhandlung.

1892. — VI et 136 pages. Prix: Mk. 2.5Q.



194 BULLETIN

existant. Il se sent un S.vBpa-Koç h> Xpiazä (2 Cor. XII, 2). Comme tel

il peut tout èv ™ evSuv«po-jvTt aÙTÔv (Phil. IV, 13). Il faudrait citer en

entier ces pages 118 à 124 qui retracent, au moyen des termes grecs,
ce que sont en Jésus et la personnalité consciente de Paul et les

Eglises et le salut, en sorte que dans la sphère du Christ s'épanouit
toute l'histoire du monde renouvelé : rà navra iv aura eruvÉVnjxsv

(Col. I, 17). sic oiy.ovop.iav toO irlypâparoç twv -y.aipâv, àvuy.ê'faluidjoaaBai

râ Tcy.-na èv ™ Kpiarôi (Eph. I, 10). Jean reprendra ces formules et les

amplifiera dans son évangile, où le àvoa iv Xpiorû rappelle le pdvan
iv ipoi (XV, 4) de Jésus lui-même. — A qui prétendrait que la philologie

du Nouveau Testament ne sert de rien, je conseillerai de

prendre au sérieux le volume de M. Deissmann, qui se lit sans

trop de peine, malgré tels et tels détails scolastiques inévitables
eu ces matières. E. C.

E. Egli. — Histoire ecclésiastique de la suisse jusqu'à
CHARLEMAGNE1.

M. le Dr Egli enseigne depuis une douzaine d'années l'histoire
ecclésiastique de la Suisse à la Faculté de théologie de Zurich. De

là sont nées, sur les origines et les premiers développements du

christianisme en Helvétie, les études réunies dans le présent
volume, et qui ont paru d'abord dans la Theologische Zeitschrift aus
der Schioeiz, année 1892.

Ce n'est pas la première fois qu'on entreprend de retracer dans

un ouvrage spécial les origines et les destinées du christianisme
en Suisse. Le XVIIe siècle, déjà, a produit plus d'une histoire de

l'Eglise ou des Eglises helvétiques. Il suffit de rappeler celles de

Lang, curé de Frauenfeld, et du professeur zuricois J.-J. Hot-

tinger. Mais ces premiers travaux étaient encore essentiellement
au service de la polémique confessionnelle. L'intérêt historique,
dégagé de ces préoccupations dogmatiques, commence à s'éveiller au
XVIIIe siècle. On voit paraître alors, sur les parties les plus an-

1 Kirchengeschichte der Schweiz bis auf Karl den Grossen. Mit
Abbildungen zeitgenössischer Denkmäler. Von Emil Egli, Doctor u. Prof. der
Theol. in Zurich. — Zurich, in Commission bei A. Frick 1893.— 145 pages.



THÉOLOGIE 195

ciennes de cette histoire, quelques monographies de valeur, celles

entre autres du bibliothécaire genevois Léonard Baulacre1.
Dans notre siècle, l'histoire ecclésiastique des territoires compris

dans l'enceinte de le Suisse actuelle a trouvé un explorateur
distingué dans la personne du professeur Gelpke, de Berne. Les deux
volumes de sa Kirchengeschichte der Schweiz, allant jusqu'au
milieu du XIe siècle (incorporation du royaume de Bourgogne à l'empire

d'Allemagne), ont paru en 1856 et en 1861. Le premier de ces

substantiels volumes a été mis à profit, dans la Suisse française,

par M. le pasteur et professeur Célestin Dubois dans son petit
ouvrage sur « l'Histoire des origines et de l'établissement du christianisme

en Suisse, » publié à Neuchâtel en 1859. L'oeuvre considérable

du savant bernois fait le plus grand honneur à son érudition et
a la sincérité de son désir d'envisager les choses d'un point de vue
vraiment scientifique. On peut lui reprocher cependant de s'être
laissé encore trop influencer par une tradition souvent incertaine
el d'avoir trop morcelé son exposition en traitant diocèse après
diocèse. D'ailleurs, depuis l'époque où il publiait son histoire,
l'intérêt pour ces questions s'est généralisé et a provoqué de
nombreuses recherches de détail dont les fruits demandaient à être
recueillis et coordonnés dans un nouveau travail d'ensemble.

C'est la tâche que s'est donnée M. le professeur Egli. Profitant
des investigations et des découvertes faites par d'autres, en même

temps que du résultat de ses propres études aussi pénétrantes
qu'étendues, son ambition a été de remonter en toutes choses, dans
la mesure du possible, aux sources premières. Le principal mérite
de sa publication est, en effet, de constituer le premier essai d'une
histoire strictement documentaire de la période qui s'étend jusque
vers l'an 800. Cette période se divise en deux sections : l'une traite
des origines du christianisme et de la fondation des premières églises

dans l'Helvétie romaine et burgunde, jusqu'à fa domination des

Francs et à l'invasion des Alémans ; l'autre raconte la suite et la fin
de la i christianisation » par la conversion de ces derniers, la
fondation des monastères d'origine iro-écossaise, l'éducation religieuse
du peuple et l'organisation ecclésiastique sous les premiers carolingiens.

L'auteur fait parler le plus possible les documents, pour autant

1 M. Egli cite aussi occasionnellement les Mémoires critiques de Loys
de Bochat, l'ami de Rnchat, dont il lait à tort (page 26) un savant
genevois.



196 BULLETIN

qu'ils sont aujourd'hui accessibles : inscriptions, chartes, lois et

décrets de concile, monuments littéraires du temps, chroniques et

vies des saints. Les légendes relatives à ces derniers ne sont utilisées,

cela va sans dire, que sous bénéfice d'inventaire, conformément

aux principes de la critique historique. A ce propos, nous
signalons à ceux que le sujet intéresse la nouvelle et ingénieuse
hypothèse concernant les origines de la fameuse légende de la

légion thébéenne.- elle reposerait sur une légende de martyrs venue

peut-être de l'orient chrétien et qui se serait greffée sur un souvenir

local, celui d'un massacre, près de St-Maurice (Agaunum), des

patriotes valaisans vaincus dans la bataille d'Octodurum (Martigny)
par le lieutenant de César, Servius Galba, en 56 avant Jésus-Christ.
« Sous l'influence de conceptions chrétiennes, ces martyrs de la
liberté sont devenus dès le IVe siècle des martyrs de la foi » (p. 31).
M. Egli consacre à la discussion de ce sujet un excursus spécial et,

en appendice, il reproduit in-extenso l'intéressant mémoire rédigé
à son intention, sur la dite bataille, par M. le colonel divisionnaire
Rothpletz, professeur des sciences militaires à l'Ecole polytechnique

fédérale de Zurich.
Ajoutons que l'auteur a joint au texte un certain nombre

d'illustrations, parmi lesquelles diverses inscriptions et le fac-similé d'une
charte du VIIIe siècle, tirée du cartulaire de St-Gall ; et que parmi
les notes plus ou moins développées qui font suite à l'exposé
historique, figurent des notices sur le prétendu évêché de Nyon, les

origines de Romainmôtier, l'évéché d'Aventicum-Lausanne, ainsi

que des listes d'églises (et couvents) et d'évêques jusque vers l'an 800.

Etant donnés la méthode critique rigoureuse de M. Egli, son

principe de s'en tenir strictement aux sources, sans prétendre en

savoir au delà de ce qui en découle directement, il s'ensuit que son
Histoire offre de ces temps reculés une image très fragmentaire. Il
n'a voulu ni prolonger les lignes, ni combler les nombreuses lacunes

en recourant à l'histoire générale de l'Eglise de ces temps-là.
Peut-être a-t-il poussé le scrupule à l'excès. Mais l'excès contraire
est si fréquent qu'il faut lui savoir gré de sa scientifique résignation.

Grâce à elle, nous savons du moins exactement ce qu'on peut
connaître, pour le moment, de ce lointain passé à l'aide des

documents contemporains el de la tradition sévèrement contrôlée.
Son ouvrage crée ainsi une base solide pour d'ultérieures recherches.

Puisse-t-il lui être donné avant longtemps de poursuivre son
histoire à travers le moyen-âge V. R.


	Théologie

