
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Un traité de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Le problème de la volonté suprême élucidé,

examinons deux objections qu'on adresse, d'ordinaire, à la
prédestination :

a) Cette doctrine doit, logiquement, s'appliquer à la chute,
car si la réprobation vient de Dieu, le motif en est le péché, et
le péché découle de la faute d'Adam ;

b) cette doctrine partage l'humanité en catégories fixées
d'une manière arbitraire, puisque les uns sont sauvés, les

autres, perdus, sans plus ample explication. Beprenons.

a) Calvin a rencontré le premier argument et nous avons dit
comment il y répond. En général, nous sommes d'accord avec
'ui ; seulement, quant à la chute d'Adam, nous ne l'isolons pas
et nous pensons qu'elle n'a été ce qu'elle a été qu'en vertu de

ses relations avec la rédemption ; quant à l'état d'Adam, nous
ne nous représentons pas qu'il renfermât, avant le péché, tout
ce qui pouvait mener à la vie éternelle : « Adam pouvoit
demeurer debout s'il eust voulu, dit Calvin (lnst. chrét. I, XV, 8),

veu qu'il n'est trébuché que de sa volonté propre : mais pource
que sa volonté estoit ployable au bien et au mal, et que la

constance de persévérer ne lui estoit pas donnée, voylà pour-

1 Voir le premier article dans la livraison de septembre, p. 453 sq.



572 D. TISSOT

quoy il est si tost et si légèrement tombé. » Qu'il n'eût pas la
constance de persévérer ou qu'il n'eût pas l'impeccabilité,
quelle différence y aurait-il?

Aussi bien, préférons-nous placer, au point de départ, non
un exemplaire parfait, détérioré ensuite, mais un exemplaire
imparfait, complété ensuite.

Notre nature n'était pas achevée en Adam ; elle ne l'a été

qu'en Jésus, le premier de la seconde création. C'est en lui
qu'il faut contempler la perfection ; ce n'est pas dans l'homme
le plus ancien, où nous ne la trouvons que par des hypothèses.
Cette manière de voir lève beaucoup de difficultés. Sans doute,
une créature incapable de pécher eût été d'ordre supérieur,
mais « de plaider précisément contre Dieu, dit Calvin, et le

contreroller, comme s'il eust été tenu de douer l'homme de

telle vertu, cela est plus que desraisonnable, veu qu'il pouvoit
lui donner tant peu qu'il y eust place. » (lnst. chrét. I, XV, 8).
A quoi Augustin ajoute que nous avons appris, par la nature
d'Adam mieux que par un autre moyen, et la puissance de la
liberté et la puissance de la grâce. Nous comprenons alors que
l'espèce, organisée d'une manière assez analogue à l'ensemble
des choses créées, ait été prédestinée, sans recourir à de

vaines distinctions.

b) La seconde critique formule un reproche contre lequel

personne n'a protesté plus que Calvin1. Il faut l'entendre
écarter la volonté absolue, c'est-à-dire arbitraire, et défendre
la providence, qui ne fait que ce qui est « bon et droit ». Il n'a

qu'un but : mettre en évidence que Dieu ne se dirige jamais
d'après les mérites de l'individu. Et c'est bien ce que le
luthéranisme suppose: si le salut vient de la foi, si la foi vient de

Dieu seul, si elle est offerte parla prédication, qui n'arrive pas

aux oreilles de tous ou n'y arrive qu'en des circonstances qui
ne sont point également favorables, il ne reste, pour raison
dernière, que le choix de l'Etre souverain, selon la thèse
réformée.

1 Voir en particulier lnst. chrét. L XVII, 2.



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 573

Le monde n'aurait pas été complet sans l'espèce humaine.
Qui le conteste? Dès lors, on ne saurait soutenir que Dieu l'ait
créée arbitrairement, bien qu'il ait prévu le péché et la chute,
car cette partie de la destinée rentre dans l'ensemble fixé par
l'acte premier. Demander qu'il en eût été autrement, serait
demander que l'Eternel nous eût élevés à la vie des anges ou
rabaissés à celle des animaux. Soulever de telles questions
c'est se jouer du problème, car il n'est posé que dans le fait,
et le fait, c'est la nature humaine.

Ajoutez que l'individu n'étant point isolé, mais partie constitutive

de l'humanité, le tout devait renfermer des éléments
divers : ici, de plus susceptibles du bien ; là, de moins susceptibles,

afin que la variété produisît le développement indispensable

à l'espèce. Si l'on nous a suivi jusqu'à ce moment, le
débat est simplifié. Il ne reste guère à tenir compte que d'une

remarque : vous n'avez pas expliqué pourquoi Dieu a choisi

précisément mon prochain, pour le doter de certains avantages,
et moi, pour l'en priver. Eh répondrons-nous, mettez le
prochain à la place de moi ; moi à la place du prochain, gagnerez-
vous quelque chose? Que voudriez-vous que tous fussent

égaux et que la moralité, — l'expérience le prouve, — restât
cependant différente. C'est alors qu'il faudrait recourir, pour
expliquer ce phénomène, ou à un arbitraire divin encore plus
incompréhensible que le précédent, ou à une liberté de la créature

incompatible avec sa condition. Non, chacun est ce qu'il
est, sous peine de ne pas être, et si Dieu l'a fait tel, ce n'est

pas un caprice. Cela est vrai, dira-t-on; néanmoins, le point
de vue que vous critiquez rend mieux compte, à tout prendre,
des difficultés que l'opinion ordinaire: d'après cette dernière,
l'égalité des hommes est accidentelle, provenant de la chute,
dont ils sont tous également les victimes et, malgré ce malheur

commun, le Tout-Puissant établit, entre eux, l'inégalité, en

donnant la foi à l'un, en la refusant à l'autre. Cette observation

porte sur le centre du dogme et atteint autant le luthéranisme

que le calvinisme. Les deux confessions y sont intéressées.

Examinons-la.
Luther et Calvin affirment qu'on ne saurait, dans l'état actuel



574 D. TISSOT

de péché, ni connaître, ni aimer Dieu de son propre mouvement,

et que si l'on conserve une volonté libre, à. d'autres
égards, elle ne l'est pas, à cet égard. Cette thèse sous-entend

que le pécheur n'est plus une personne en religion, quoiqu'il
le soit encore, en d'autres domaines. Sera-t-on surpris de cette
pensée? Mais qu'est-ce qui accuse la personne, sinon la
volonté? la volonté, sinon la liberté? La pierre et la plante vivent
de la vie de la terre ; l'animal subit sa nature ou la nature ; la

personne apparaît quand l'être tire, de son propre fonds, son

développement, et s'étend aussi loin que sa volonté fait usage
de sa liberté. Répéter, comme on le fait, que le pécheur est

mort spirituellement, c'est avouer qu'il ne se sent pas en
communion avec Dieu et que, s'il éprouve de la piété, elle est, en

quelque sorte, imprimée en lui par des causes extérieures.
C'est l'enseignement de la Confession d'Augsbourg, quand elle
soutient que l'homme, sans l'Esprit, n'est pas libre dans les

choses de l'Esprit. C'est du mysticisme, dira-t-on. La doctrine
se justifie, au contraire, par le témoignage du bon sens. Qu'ap-

pelle-t-on une personne morale, si ce n'est un phénomène
analogue? Elle n'est formée que parle sacrifice d'une partie des

individualités qui s'en réclament, chacune conservant, en
dehors, sa valeur. Et l'enfant est-il une personne, dans toutes les

sphères? et le serf? Ce dernier peut l'être, au sens le plus
vrai, dans l'ordre religieux, tandis qu'il ne le devient, dans

l'ordre civil, que par l'affranchissement. De même, le pécheur,
homme ébauché ou achevé, n'importe, dans les autres cercles
de l'existence, modifié déjà dans celui du christianisme par des

influences diverses, n'arrive réellement à l'être que si la foi,
œuvre de la grâce, l'amène à Christ, « fontaine de vie, » selon
le mot de Calvin. La nouvelle créature s'éveille alors; sa

carrière a commencé. Jusqu'à cette heure, l'homme appartenait
à la massa perditionis, c'est-à-dire à ce monde obscur que la

lumière d'en haut n'a pas éclairé, ou à la multitude réprouvée,
c'est-à-dire à cette foule que l'Esprit n'a pas visitée, mais qu'il
visite sans cesse, en évoquant, de jour en jour, des âmes qui se

joignent aux phalanges des croyants. Eu présence se rangent
les élus qui ont passé par la naissance chrétienne et ne peuvent



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 575

l'oublier, car si une personne n'abdique pas, une personne
religieuse ne saurait disparaître quand elle a été créée. Dira-t-on

que Dieu distribue arbitrairement la vie spirituelle, en l'éveillant,

ici et là, du sein de l'humanité? Mais il en est comme
dans l'existence matérielle, où des germes se perdent sans
avoir été fécondés, et d'autres périssent, à peine éclos. L'analogie

fait comprendre qu'il ne saurait y avoir un décret divin
concernant chaque individu et le vouant au salut ou à la
condamnation ; non, il n'y a, dans cet ordre, comme dans l'univers,

qu'un décret de la toute-puissance, qui embrasse tout et
fixe l'ordre selon lequel chaque élément arrive à l'existence.
C'est la magistrale pensée de Calvin, répondant à chaque
objection : « La volonté ou la justice de Dieu a prononcé. » Et
l'on a accusé cet argument de proclamer le règne de l'arbitraire

C'était en méconnaître le sens et employer la méthode

scolastique qui détache les questions de la question et, à force
de séparer les éléments d'un problème, le rend insoluble. Elle
n'a que trop régné : il est temps que la théologie s'en débarrasse.

Mais voyez plutôt: quand on demande, par exemple, si

celui qui est prédestiné au salut, le reste toujours, quelle que
soit sa conduite, on oublie que la foi et ses effets sont compris
dans la prédestination. Impossible de la supposer sans eux.
L'individu dont il s'agit tombera, dès lors, très bas; mais la

force qui demeure en lui, n'est-elle pas susceptible de le

relever? Les deux confessions l'affirment : elles sont d'accord

sur le principe et ne diffèrent que sur le mode. Autre exemple :

un homme, ajoute-t-on inversement, continue-t-il à être
prédestiné à la mort, malgré la pratique de la vertu? L'orthodoxie

réplique unanimement : la foi sauve, non les œuvres1;
supposer une prédestination qui perde un croyant, c'est une hypothèse

qui se réfute de soi ; supposer que la moralité engendre
un disciple du Seigneur, c'est ignorer la méthode par laquelle
le chrétien se forme. 11 n'est pas besoin de prolonger. On

l'aperçoit suffisamment : ces critiques, et d'autres, se dissipent

1 Chercher si quelqu'un sera sauvé, sans que Dieu l'y ait prédestiné,
c'est chercher si quelqu'un sera sauvé, sans que Dieu ait préparé les

circonstances qui préparent le salut.



576 D. TISSOT

dès qu'on entre dans le point de vue du dogme attaqué. En
veut-on une dernière et frappante preuve?

Reinhard reproche, dans sa Dogmatique (§120), à la
prédestination, d'offenser la majesté de Dieu, car le principe de ses

actes n'est plus la raison, mais sa volonté (stat pro ratione
voluntas). Adressée à l'homme, la remarque serait juste, parce
qu'il a une nature et que son devoir est de la respecter : elle le
domine de ses lois et il ne s'en écarte qu'à son détriment;
mais adressée à Dieu, que signifie-t-elle? L'abîme de son être
est la source de tout. Le raisonnement qui distingue, en lui,
une ratio et une voluntas, des conditions et la manière dont
il en tient compte, en un mot, un décret et un état, ce
raisonnement s'écroule sur sa base. Il oublie que la volonté créatrice
n'est point une volonté créée.

Retournons à K. G. Bretschneider.
Nous avons examiné ses principales observations ; il en est

deux, pourtant, qui méritent encore d'arrêter l'attention.
1° Calvin devrait, écrit-il, conclure que Dieu est l'auteur du

péché, puisque la chute n'est pas arrivée sans la prédestination.
La conséquence est logique. Autant nous sommes convaincu

que le réformateur a réussi à mettre en pleine lumière la
puissance du Tout-Puissant et, dans l'ombre, le manichéisme,
autant nous avouons qu'il n'est pas aussi heureux à l'égard de

cette nouvelle difficulté. Seulement, le luthéranisme ne l'est

pas davantage, car si Dieu a, selon lui, voulu la liberté et prévu
qu'il en sortirait le mal, comment n'y est-il pour rien Augustin
et Calvin ne veulent, à aucun prix, que l'Eternel soit, l'auteur
du mal : ils le rejettent sur Satan ou sur l'homme, « jusques
à ce qu'en se perdant et ruinant, il a corrompu tous ses biens. »

(lnst. chrét., I, XV, 8.) La réponse ne suffit pas. On pense en

trouver une en revenant à la liberté, dernière explication du

problème du mal ; mais la liberté étant l'effet d'une cause,
les effets doivent remonter à la cause. Il est certain que
si Dieu eût décidé que le péché n'apparût pas, le monde

eût été organisé dans ce but ; si, au contraire, il a déposé,
dans l'univers, une force, la liberté, d'où il a connu que le
mal s'échapperait, il a organisé les choses en vue de cette



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 577

éventualité; donc, il n'est pas possible de prétendre qu'il
n'a pas voulu que le mal existât. Répétera-t-on qu'il l'a
seulement permis? Pauvre distinction, qui n'a de sens que

pour nous, êtres finis, mais n'en a point pour l'Etre infini.
Eh bien, s'écrie-t-on, il valait encore mieux une liberté dont on

abuserait, que l'absence de liberté. En ce cas, on se fait un

dieu, qui, de deux maux, a choisi le moindre. Est-ce le Tout-
Puissant? Sur cette voie, on ne rencontrera pas de solution.
Il faut prendre une autre voie. Laquelle? Maintenez deux assertions:

le Créateur n'est pas l'auteur du péché; la réalité seule
émane du Créateur. Vous ne les concilierez qu'en prouvant
que, pour Lui, le péché n'existe pas. Mais cette thèse,
comment l'établir? On pourrait, je suppose, montrer que le péché
tient à la sensibilité, qui se rapporte sans difficulté à Dieu,
puisqu'elle n'est ni mauvaise en soi, ni le contraire du bien.
On pourrait encore partir de cet enseignement de l'Ecriture :

sans la loi, il n'y a pas de péché (Rom. IV, 15 ; V, 13; VII, 8).
Dès lors, la différence entre permission et prédestination
tomberait de soi, et la question de la prédestination au mal ne se

poserait plus.
2° K.-G. Bretschneider reproche, à la doctrine calviniste,

d'interdire toute recherche à l'égard du décret suprême et
d'enfermer ainsi l'intelligence dans une prison. On nous

dispensera de revenir au luthéranisme, car nous avons assez

démontré qu'il conduit, avec plus d'inconséquence, à la même

conséquence que le calvinisme. Demandons tout de suite : le

dogme réformé écarté, la raison pénètre-t-elle mieux le
mystère? 11 ne le paraît pas, qu'elle interroge l'histoire ou la nature.
Vous cherchez pourquoi Dieu a donné telle grâce à l'un et l'a
refusée à l'autre, cherchez donc pourquoi il a fait naître celui-
ci dans cette contrée et celui-là, ailleurs; pourquoi il a placé,
au nord, des montagnes; au sud, des déserts, et que sais-je?
Questions oiseuses, également insolubles. On se rejette sur les

causes efficientes, en ne prenant pas garde, que c'est différer
la réponse, car ces causes, pour réelles qu'elles soient, ont été

constituées par le Maître souverain, de manière à laisser

échapper ce qu'elles produisent.



578 D. TISSOT

Prenons instruction de l'analogie : ce qui nous est caché

dans l'ordre naturel, l'est dans l'ordre spirituel. Au lieu de

répéter de stériles pourquoi et de stériles parce que, il vaut
mieux observer comment la sagesse d'en haut fait, du cœur le
plus endurci, un enfant de Jésus, tandis que l'homme le plus
honnête ne trouve point la paix. Cette étude devient féconde à

mesure qu'on entre dans le détail. Veut-on s'en tenir au
général? On aboutit à l'optimisme ou au principe du meilleur:
mais qu'est-ce que le meilleur? De quelle manière les événements

particuliers y conduisent-ils Nous donnerons alors une

réponse théorique, c'est-à-dire abstraite, ou concrète, c'est-
à-dire pratique. L'une sera aussi peu satisfaisante que l'autre.
Comment démontrer que, dans chaque cas, chaque fait a été,
au moment, le plus excellent? et comment le rattacher, par un
rapport qui mérite le même qualificatif, à un ensemble digne
de la même estime?

On a beau émettre hypothèse après hypothèse pour expliquer

que la grâce appelle celui-ci et néglige celui-là, on ne

trouve rien de supérieur au mot de Calvin : Dieu l'a voulu, —
à la condition que cette formule n'implique aucun arbitraire et

ne prétende pas localiser l'absolu en un point du temps ou de

l'espace. Le luthéranisme n'en sait pas davantage ; le pélagia-
nisme non plus, à moins d'étendre tellement la liberté de la

créature qu'elle prenne la place de la volonté du Créateur. Le
calvinisme conserve le mérite de détourner des vaines théories

pour ramener la question àia question. Ne proclame-t-il pas

que la volonté de Dieu, que nous pouvons toujours constater,
est la règle dernière? ne la présente-t-il pas comme une force

qui, dans le domaine spirituel, évoque l'être du non-être, et

cela avec ordre et mesure? Eclairée par la grâce, la raison se

met à chercher les lois qui président à celte œuvre. Nous
travaillons alors selon la bonne méthode : il faut partir, non d'un
décret pour l'individu isolé, mais d'un décret unique fixant le

réveil des âmes qui sortiront peu à peu du sommeil. C'est le principe

du monde invisible, régissant tous et chacun. N'est-ce pas

en vertu de lui que la Parole a été faite chair? que l'Esprit a

été répandu sur les disciples? qu'il est devenu l'énergie qui en-



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 579

gendre les enfants de Dieu, les développe, selon leurs besoins
et selon les circonstances? Elevons-nous à cette hauteur, où
les causes efficientes et les causes finales se confondent. Ainsi
pensait Jésus, quand il laissa tomber ces mots : « Je ne suis

pas venu appeler les justes à la repentance, mais les pécheurs;
ce ne sont pas les gens en santé qui ont besoin de médecin,
mais les malades» (Mat. IX, 13; Marc II, 17; Luc V, 31, 32),
c'est-à-dire j'agis spécialement où, avec le mal, a grandi le
sentiment du mal. Ainsi l'entendait Paul, dans les Romains :

« L'aveuglement... d'une partie d'Israël durera jusqu'à ce que
la masse des Gentils soit entrée, et alors tout Israël sera sauvé »

(Rom. XI, 26), en d'autres termes, quand ceux qui souffraient
seront guéris, ils feront naître, chez les bien portants, la
conscience d'un malaise qu'ils ne soupçonnaient guère. Ainsi
Origene expliquait que l'Esprit s'adresse aux intelligents, plus
près de lui que les stupides, et que si les Juifs n'ont pas compris,

il s'est tourné vers les sages pour les sortir de la folie du
monde. Ainsi — c'est le résumé, — le détail rentre dans le
tout et n'a de sens que par lui. Dieu, en concevant le monde,
a conçu l'humanité comme devant être délivrée du péché, par
son Fils ; c'est une partie de son plan ; d'où résulte qu'il était
nécessaire que notre race manifestât, préalablement, ses

facultés, mais aussi son impuissance. Cette période préparatoire
accomplie, Christ, incarnation de la vie supérieure, a paru;
dès lors, sortant de lui, elle a donné sa forme, l'Eglise, qui
continue à semer, tantôt ici, tantôt là, partout où Dieu a rendu
le sol favorable, j'entends partout où le besoin de la rédemption

qui persiste en la nature, est arrivé à maturité. S'il n'en est

pas encore ainsi, la vie supérieure ne se manifeste pas, mais

n'en est pas moins en travail, jusqu'à un autre moment de

l'avenir. Le royaume de Dieu avance, de cercle en cercle, à

travers les âges, s'étendant toujours, parce que chaque âme

conquise devient un ouvrier; triomphant toujours plus des

résistances, parceque ses moyens d'influence se multiplient;
laissant entrevoir le jour de la victoire, où le dernier ennemi
sera transformé en ami. Voilà comment se déploie ce décret

unique de l'élection et de la réprobation, car ceux que la Parole



580 D. TISSOT

atteint et renouvelle, à l'heure et selon le mode fixés, sont les

élus; ceux qu'elle laisse insensibles ou qui n'ont point l'occasion

de l'entendre, sont repoussés ou oubliés, mais n'échappent
pas à la prescience ou à la prédestination de l'Etre absolu,

pour lequel les deux idées n'en font qu'une. En saisissant cette

pensée, pleine de grandeur, on ne saurait rien objecter à Calvin :

son art est d'avoir dégagé, des causes apparentes, la cause
essentielle et d'avoir expliqué les destinées par la volonté qu'
les a créées et les crée sans cesse. Seulement, il faut bien
entendre ce point capital : il n'y a pas deux décrets, il
n'y en a qu'un relatif au salut de l'humanité ; l'élection
et la réprobation n'en sont que des faces opposées, aperçues
non dans l'éternité, mais dans le temps ; non dans la réalité,
mais dans les manifestations passagères et nécessairement
variées. Ce décret est l'expression de l'amour du Père,

que le réformateur ne sépare pas de la volonté, et qu'il ne
cesse de donner pour réponse à toutes les questions sur l'origine

des choses. Si nous disons que l'Esprit agit par la Parole,
à l'instar d'une force de la nature, dont la marche est réglée,
nous traduisons simplement l'ancienne formule : « Comme il
plaist à Dieu. » (lnst. chrét., III, XXIV, 10.) Dieu n'a pas
voulu faire, dès le commencement, des êtres, mais un monde ;

pas des esprits, mais un monde de l'Esprit où tout s'enchaîne,
selon les lois de la sagesse.

Noire plaidoyer serait achevé, s'il ne restait un point à

examiner. C'est l'horribile du calvinisme : les réprouvés condamnés

aux peines éternelles. Nous avons, jusqu'ici, évité et le mot et
la chose; mais nous n'esquiverons pas la difficulté. Avouons-
le, les peines éternelles sont inconciliables avec l'amour de

Dieu. Laissons le côté théorique de la question, bornons-nous
à demander: pourquoi reprocher, spécialement, à l'Eglise
réformée, la doctrine dont il s'agit Le luthéranisme aussi n'en
est-il pas coupable? a-t-il réussi, avec sa distinction entre la

prescience et la prédestination, à sauver la charité divine?
n'est-il pas permis de lui objecter que la miséricorde céleste

n'avait qu'à ne pas créer ceux dont elle a prévu la condamnation

aux siècles des siècles? que la distance des fautes de celui



UN TRAITÉ DE SCHLEIERMACHER 581

qui est devenu croyant, aux fautes de celui qui ne l'est point
devenu, n'est pas assez grande pour justifier la distance du
bonheur infini au malheur infini? Mais ne répétons pas des

lieux communs. Revenons au rapport sur lequel nous avons
insisté, de la raison humaine à la préordination suprême, et

remarquons que l'important, pour élucider le problème, est de

savoir si l'état qui motive le châtiment ressort des conditions
mêmes de notre nature ou s'il dérive d'un individu de l'espèce.
En ce dernier cas, luthériens et calvinistes n'ont qu'à clore le

débat par un mot : le décret de Dieu est incompréhensible et

impénétrable. Dans le premier cas, au contraire, les
circonstances qui appellent la condamnation, sont voulues dans
l'ensemble des choses ; d'où suit qu'elle est, elle aussi, un fait
nécessaire et que ceux qui le subissent ne sauraient être exclus
de l'amour de Celui qui est amour. Tout ce qui concourt à

l'ordre de l'univers dépend du Maître de l'univers. On nous
arrêtera, sous prétexte que nous transportons la question dans
le domaine spéculatif ; mais à qui la faute? A ceux qui accusent
la théorie de Calvin de se concilier moins facilement avec l'idée
d'un Dieu compatissant que la théorie de Luther. Hâtons-nous
de redescendre sur le terrain théologique et de constater que
les deux confessions nous placent en présence d'un dilemme :

ou maintenir l'éternité des peines, en renonçant à expliquer le

plan du Créateur, ou aboutir à une réconciliation et à une
restauration finales, en résolvant l'antinomie entre la justice et

l'amour suprêmes.
Ceux que la mort surprend dans la foi et ceux qu'elle

surprend loin de la foi sont, en définitive, ceux qui entrent plus
tôt et ceux qui entreront plus tard dans le royaume du Fils.
Cette différence n'était-elle pas inévitable avec un monde qui
se développe dans le temps? Nous l'affirmons. La doctrine qui
proclame le triomphe de l'amour a toutes nos sympathies, et
cela pour bien des raisons. Le sort de ceux qui s'en vont sans

avoir passé par la nouvelle naissance n'est-il pas, dès lors, plus
facile à comprendre la félicité des bienheureux n'est-elle pas
mieux établie, à moins qu'on ne la suppose plus complète
quand ils n'éprouveraient aucune commisération pour leurs



582 D. TISSOT

semblables malheureux L'Ecriture plaide, plutôt, dans notre
sens. Ce n'est pas l'heure de fournir les preuves exégétiques;
disons seulement que toutes les difficultés s'entassent contre le

point de vue opposé, tandis que l'hypothèse du rétablissement

procure la paix à la raison, en permettant d'admettre la diversité

des individus et leur dépendance de la grâce, la puissance
de la rédemption et la résistance de l'homme, le châtiment des

réprouvés et la victoire du pardon. Pour donner une dernière

preuve de notre impartialité, dans cette controverse, nous
reconnaissons que le calvinisme ne mène pas plus à cette solution

que le luthéranisme.
En résumé : la dogmatique doit renoncer à une conciliation

impossible entre la formule de Luther et celle de Calvin; mais

choisir, de préférence, cette dernière. La première n'est propre
qu'à ramener des luttes stériles, parce qu'elle manque de clarté
et de rigueur, qu'elle s'accorde mal avec l'incapacité delà créature

et qu'elle oppose, sans issue, la cause divine à la cause
humaine. La théologie de l'Eglise réformée subordonne, au

contraire, celle-ci à celle-là, de telle manière qu'il n'y a plus
chance de conflit, et que le péché de notre race est, en même

temps, suffisamment accentué. Il faut seulement débarrasser la
doctrine de Calvin des superfétations et la mettre à l'abri des

malentendus. Alors les débats s'apaiseront, la science achèvera

son œuvre, à la condition qu'elle comprenne qu'une personne
finie n'a jamais une liberté infinie et que si Dieu règne, il
gouverne toujours en Dieu.


	Un traité de Schleiermacher

