Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Un traité de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER !

D. TISSOT

Le probléme de la volonté supréme élucidé,

examinons deux objections qu’on adresse, d’ordinaire, a la pré-
destination :

a) Cette doctrine doit, logiquement, s’appliquer a la chute,
car st la réprobation vient de Diew, le motif en est le péché, et
le péché découle de la faute d' Adam ;

b) cette doctrine partage U'hwmanité en catégories fixées
d’'une maniere arbitraive, puisque les uns sont sauvés, les
autres, perdus, sans plus ample explication. Reprenons.

a) Calvin a rencontré le premier argument et nous avons dit
comment il y répond. En général, nous sommes d’accord avec
Lui ; seulement, quant a la chute d’Adam, nous ne isolons pas
et nous pensons qu’elle n’a été ce qu’elle a été qu’en vertu de
ses relations avec la rédemption ; quant & I’état d’Adam, nous
ne nous représentons pas qu’il renfermat, avant le péché, tout
ce qui pouvait mener a la vie éternelle : « Adam pouvoit de-
meurer debout s’il eust voulu, dit Calvin (Inst. chrét. I, XV, 8),
veu qu’il n’est trébuché que de sa volonté propre : mais pource
(que sa volonté estoit ployable au bien et au mal, et que la
constance de persévérer ne lui estoit pas donnée, voyla pour-

! Voir le premier article dans la livraison de septembre, p. 453 sq.



572 D. TISSOT

quoy il est si tost et si [égérement tombé. » Qu’il n’edt pas la
constance de persévérer ou qu’il n'efit pas l'impeccabilité,
quelle différence y aurait-il?

Aussi bien, préférons-nous placer, au point de départ, non
un exemplaire parfait, détérioré ensuite, mais un exemplaire
imparfait, complété ensuite.

Notre nature n’était pas achevée en Adam ; elle ne I'a été
qu’en Jésus, le premier de la seconde création. C’est en lui
qu’il faut contempler la perfection; ce n’est pas dans ’homme
le plus ancien, olt nous ne la trouvons que par des hypotheéses.
Cette maniére de voir léve beaucoup de difficultés. Sans doute,
une créature incapable de pécher elit été d'ordre supérieur,
mais « de plaider précisément contre Dieu, dit Calvin, et le
contreroller, comme s’il eust été tenu de douer 'homme de
telle vertu, cela est plus que desraisonnable, veu qu’il pouvoit
lui donner tant peu qu’il y eust place. » (Inst. chrét. I, XV, 8).
A quoi Augustin ajoute que nous avons appris, par la nature
d’Adam mieux que par un autre moyen, et la puissance de la
liberté et la puissance de la grace. Nous comprenons alors que
I’espéce, organisée d’une maniére assez analogue 4 'ensemble
des choses créées, ait été prédestinée, sans recourir & de
vaines distinctions.

b) La seconde critique formule un reproche contre lequel
personne n’a protesté plus que Calvini, Il faut I’entendre
écarter la volonté absolue, c’est-a-dire arbitraire, et défendre
la providence, qui ne fait que ce qui est « bon et droit ». Il n’a
qu'un but: mettre en évidence que Dieu ne se dirige jamais
d’aprés les mérites de l'individu. Et c’est bien ce que le luthé-
ranisme suppose: si le salut vient de la foi, sila foi vient de
Dieu seul, si elle est offerte par la prédication, qui n’arrive pas
aux oreilles de tous ou n’y arrive qu’en des circonstances qui
ne sont point également favorables, il ne reste, pour raison
derniére, que le choix de 'Etre souverain, selon la thése ré-
formée.

1 Voir en particulier Inst. chrét. I, XVII, 2.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 573

Le monde n’aurait pas été complet sans I'espéce humaine.
Qui le conteste ? Dés lors, on ne saurait soutenir que Dieu lait
créée arbitrairement, bien qu’il ait prévu le péché et la chute,
car cette partie de la destinée rentre dans I’ensemble fixé par
I'acte premier. Demander qu’il en elit été autrement, serait
demander que I'Eternel nous et élevés a la vie des anges ou
rabaissés & celle des animaux. Soulever de telles questions
c’est se jouer du probléme, car il n’est posé que dans le fait,
et le fait, c’est la nature humaine.

Ajoutez que l'individu n’étant point isolé, mais partie consti-
tutive de l'humanité, le tout devait renfermer des éléments
divers: ici, de plus susceptibles du bien ; 14, de moins suscep-
tibles, afin que la variété produisit le développement indispen-
sable & I’espéce. Si I'on nous a suivi jusqu'a ce moment, le
débat est simplifié. 1l ne reste guére & tenir compte que d’une
remarque : vous n’avez pas expliqué pourquoi Dieu a choisi
précisément mon prochain, pour le doter de certains avantages,
et moi, pour ’en priver. Eh! répondrons-nous, mettez le pro-
chain & la place de moi; moi a la place du prochain, gagnerez-
vous quelque chose? Que voudriez-vous ? que tous fussent
¢gaux et que la moralité, — U'expérience le prouve, — restat
cependant différente. C’est alors qu’il faudrait recourir, pour
expliquer ce phénoméne, ou & un arbitraire divin encore plus
incompréhensible que le précédent, ou & une liberté de la créa-
ture incompatible avec sa condition. Non, chacun est ce qu’il
est, sous peine de ne pas étre, et si Dieu 'a fait tel, ce n’est
pas un caprice. Cela est vrai, dira-t-on; néanmoins, le point
de vue que vous critiquez rend mieux compte, & lout prendre,
des difficultés que V'opinion ordinaire: d’aprés cette derniere,
I’égalité des hommes est accidentelle, provenant de la chute,
dont ils sont tous également les victimes et, malgré ce malheur
commun, le Tout-Puissant établit, entre eux, l'inégalité, en
donnant la foi & I'un, en la refusant & l'autre. Cette observation
porte sur le centre du dogme et atteint autant le luthéranisme
que le calvinisme. Les deux confessions y sont intéressées.
Examinons-la.

Luther et Calvin affirment qu’on ne saurait, dans I’état actuel



574 D. TISSOT

de péché, ni connaitre, ni aimer Dieu de son propre mouve-
ment, et que si 'on conserve une volonté libre, &, d’autres
égards, elle ne 'est pas, &4 cet égard. Cette thése sous-entend
gue le pécheur n’est plus une personne en religion, quoiqu’il
le soit encore, en d’autres domaines. Sera-t-on surpris de cette
pensée? Mais qu’est-ce qui accuse la personne, sinon la vo-
lonté ? la volonté, sinon la liberté? La pierre etla plante vivent
de la vie de la terre ; 'animal subit sa nature ou la nature ; la
personne apparait quand Pétre tire, de son propre fonds, son
développement, et s’étend aussi loin que sa volonté fait usage
de sa liberté. Répéter, comme on le fait, que le pécheur est
mort spirituellement, c’est avouer qu’il ne se sent pas en com-
munion avec Dieu et que, s’1l éprouve de la piété, elle est, en
quelque sorte, imprimée en lul par des causes extérieures.
('est I'enseignement de la Confession d’Augsbourg, quand elle
soutient que 'homme, sans I'Esprit, n’est pas libre dans les
choses de I'Esprit. G’est du mysticisme, dira-t-on. La doctrine
se justifie, au contraire, par le témoignage du bon sens. Qu’ap-
pelle-t-on une personne morale, si ce n’est un phénoméne ana-
logue ? Elle n’est formée que par le sacrifice d’une partie des
individualités qui s’en réclament, chacune conservant, en de-
hors, sa valeur. Et I’enfant est-il une personne, dans toutes les
sphéres? et le serf? Ce dernier peut I'étre, au sens le plus
vrai, dans lordre religieux, tandis qu’il ne le devient, dans
I'ordre civil, que par Vaffranchissement. De méme, le pécheur,
homme ébauché ou achevé, n’importe, dans les autres cercles
de 'existence, modifié déja dans celui du christianisme par des
influences diverses, n’arrive réellement a I'étre que si la foi,
ceuvre de la grice, 'amene & Christ, « fontaine de vie, » selon
le mot de Calvin. La nouvelle créature s'éveille alors; sa car-
riere a commencé. Jusqu’'a cette heure, I’homme appartenait
a la massa perditionis, c’est-d-dire & ce monde obscur que la
lumiére d’en haut n’a pas éclairé, ou a la multitude réprouvée,
c’est-d-dire & cette foule que I’Esprit n’a pas visitée, mais qu’il
visite sans cesse, en évoquant, de jour en jour, des Ames qui se
joignent aux phalanges des croyants. En présence se rangent
les élus qui ont passé par la naissance chrétienne et ne peuvent



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 575

Poublier, car si une personne n’abdique pas, une personne re-
ligieuse ne saurait disparaitre quand elle a été créée. Dira-t-on
que Dieu distribue arbitrairement la vie spirituelle, en I'éveil-
lant, ici et la, du sein de I'humanité ? Mais il en est comme
dans l’existence matérielle, ol des germes se perdent sans
avoir été fécondés, et d’autres périssent, & peine éclos. L’ana-
logie fait comprendre qu’il ne saurait y avoir un décret divin
concernant chaque individu et le vouant au salut ou a la con-
damnation ; non, il n’y a, dans cet ordre, comme dans l'uni-
vers, qu'un décret de la toute-puissance, qui embrasse tout et
fixe 'ordre selon lequel chaque élément arrive i I'existence.
(’est la magistrale pensée de Calvin, répondant & chaque ob-
jection : « La volonté ou la justice de Dieu a prononcé. » Et
I'on a accusé cet argument de proclamer le régne de l'arbi-
traire ! C’était en méconnaitre le sens et employer la méthode
scolastique qui détache les questions de la question et, & force
de séparer les éléments d’un probléme, le rend insoluble. Elle
n’a que trop régné: il est temps que la théologie s’en débar-
rasse. Mais voyez plutot: quand on demande, par exemple, si
celul qui est prédestiné au salut, le reste toujours, quelle que
soit sa conduite, on oublie que la foi et ses effets sont compris
dans la prédestination. Impossible de la supposer sans eux.
L’individu dont il s’agit tombera, dés lors, trés bas; mais la
force qui demeure en lui, n’est-elle pas susceptible de le re-
lever? Les deux confessions l'affirment : elles sont d’accord
sur le principe et ne different que sur le mode. Autre exemple:
un homme, ajoute-t-on inversement, continue-t-il a étre pré-
destiné a la mort, malgré la pratique de la vertu? L’orthodoxie
réplique unanimement : la foi sauve, non les ceuvres?!; sup-
poser une prédestination qui perde un croyant, ¢’est une hypo-
thése qui se réfute de soi; supposer que la moralité engendre
un disciple du Seigneur, c’est ignorer la méthode par laquelle
le chrétien se forme. 1l n’est pas besoin de prolonger. On
Papercoit suffisamment : ces critiques, et d’autres, se dissipent

t Chercher si quelqu'un sera sauvé. sans que Dieu I'y ait prédestiné,
c'est chercher si quelqu'un sera sanvé, sans que Dieu ait préparé les cir-
constances qui préparent le salut.



576 D. TISSOT

dés qu’on entre dans le point de vue du dogme attaqué. En
veut-on une derniére et frappante preuve ?

Reinhard reproche, dans sa Dogmatique (§120), & la prédes-
tination, d’offenser la majesté de Dieu, car le principe de ses
actes n’est plus la raison, mais sa volonté (stat pro ratione
voluntas). Adressée a ’homme, la remarque serait juste, parce
qu’il a une nature et que son devoir est de la respecter : elle le
domine de ses lois et il ne s’en écarte qu’d son détriment;
mais adressée & Dieu, que signifie-t-elle ? L’abime de son étre
est la source de tout. Le raisonunement qui distingue, en lui,
une ratio et une voluntas, des conditions et la maniére dont
il en tient compte, en un mot, un décret et un état, ce raison-
nement s’écroule sur sa base. Il oublie que la volonté créatrice
n’est point une volonté créée.

Retournons & K. G. Bretschneider.

Nous avons examiné ses principales observations; il en est
deux, pourtant, qui méritent encore d’arréter I’attention.

1o Calvin devrait, écrit-il, conclure que Dieu est 'auteur du
péché, puisque la chute n’est pas arrivée sans la prédestination.
La conséquence est logique. Autant nous sommes convaincu
que le réformateur a réussi & mettre en pleine lumiére la puis-
sance du Tout-Puissant et, dans 'ombre, le manichéisme,
autant nous avouons qu’il n’est pas aussi heureux & I’égard de
cette nouvelle difficulté. Seulement, le luthéranisme ne lest
pas davantage, car si Dieu a, selon lui, voulu la liberté et prévu
gu’il en sortirait le mal, comment n’y est-il pour rien ? Augustin
et Galvin ne veulent, & aucun prix, que I'Eternel soit 'auteur
du mal: ils le rejettent sur Satan ou sur I’homme, « jusques
a ce qu’en se perdant et ruinant, il a corrompu tous ses biens. »
(Inst. chreét., I, XV, 8.) La réponse ne suffit pas. On pense en
trouver une en revenant a la liberté, derniére explication du
probléme du mal; mais la liberté étant l'effet d’une cause,
les effets doivent remonter & la cause. Il est certain que
si Dieu elt décidé que le péché n’appariit pas, le monde
ett été organisé dans ce but; si, au contraire, 1l a déposé,
dans l'univers, une force, la liberté, d’olt il a connu que le
mal s’échapperait, 1l a organisé les choses en vue de cette



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 577

éventualité : donc, 1l n’est pas possible de prétendre qu’il
n'a pas voulu que le mal existdl. Répétera-t-on qu’il I'a
seulement permis? Pauvre distinction, qui n’a de sens que
pour nous, étres finis, mais n'en a point pour 'Etre infini.
Eh bien, s’écrie-t-on, il valait encore mieux une liberté dont on
abuserait, que !'absence de liberté. En ce cas, on se fait un
dieu, qui, de deux maux, a choisi le moindre. Est-ce le Tout-
Puissant ? Sur cette voie, on ne rencontrera pas de solution.
Il faut prendre une autre voie. Laquelle ? Maintenez deux asser-
tions : le Créateur n’est pas l'auteur du péché; la réalité seule
émane du Créateur. Vous ne les concilierez qu'en prouvant
que, pour Lui, le péché n’existe pas. Mais cette these, com-
ment I’établir? On pourrait, je suppose, montrer que le péché
tient & la sensibilité, qui se rapporte sans difficulté & Dieu,
puisqu’elle n’est ni mauvaise en soi, ni le contraire du bien.
On pourrait encore partir de cet enseignement de I’Ecriture :
sans la loi, il n'y a pas de péché (Rom. IV, 15; V, 13; VII, 8).
Dés lors, la différence entre permission et prédestination tom-
berait de sot, et la question de la prédestination au mal ne se
poserait plus.

20 K.-G. Bretschneider reproche, & la doctrine calviniste,
d’interdire toute recherche a I'égard du décret supréme et
d’enfermer ainsi I'intelligence dans une prison. On nous dis-
pensera de revenir au luthéranisme, car nous avons assez
démontré qu’il conduit, avec plus d’inconséquence, & la méme
conséquence que le calvinisme. Demandons tout de suite : le
dogme réformé écarté, la raison pénétre-t-elle mieux le mys-
tere ? [l ne le parait pas, qu’elle interroge I'histoire ou la nature.
Vous cherchez pourquoi Dieu a donné telle grace a 'un et l'a
refusée a l'autre, cherchez donc pourquoi il a fait naitre celui-
ci dans cetle contrée et celui-la, ailleurs; pourquol il a placé,
au nord, des montagnes; au sud, des déserts, et que sais-je ?
Questions oiseuses, également insolubles. On se rejette sur les
causes efficientes, en ne prenant pas garde, que c’est différer
la réponse, car ces causes, pour réelles qu'elles soient, ont été
constituées par le Maitre souverain, de maniére 3 laisser
échapper ce qu’elles produisent.



H78 D. TISSOT

Prenons instruction de l’analogie: ce qui nous est caché
dans l'ordre naturel, 'est dans l'ordre spirituer. Au lieu de
répéter de stériles pourquoi et de stériles parce que, il vaut
mieux observer comment la sagesse d’en haut fait, du cceur le
plus endurci, un enfant de Jésus, tandis que I'homme le plus
honnéte ne trouve point la paix. Cette étude devient féconde a
mesure qu’on entre dans le détail. Veut-on s’en tenir au gé-
néral ? On aboutit & 'optimisme ou au principe du meilleur:
mais qu’est-ce que le meilleur ? De quelle maniére les événe-
ments particuliers y conduisent-ils ? Nous donnerons alors une
réponse théorique, c’est-a-dire abstraite, ou concrete, c¢’est-
a-dire pratique. L’une sera aussi peu satisfaisante que l'autre.
Comment démontrer que, dans chaque cas, chaque fait a été,
au moment, le plus excellent ? et comment le rattacher, par un
rapport qui mérite le méme qualificatif, & un ensemble digne
de la méme estime ?

On a beau émettre hypothése aprés hypothése pour expli-
quer que la grace appelle celui-ci et néglige celui-la, on ne
trouve rien de supérieur au mot de Calvin : Dieu I'a voulu, —
a la condition que cette formule n’implique aucun arbitraire et
ne prétende pas localiser 'absolu en un point du temps ou de
I'espace. Le luthéranisme n’en sait pas davantage; le pélagia-
nisme non plus, & moins d’étendre lellement la liberté de la
créature qu’elle prenne la place de la volonté du Créateur. Le
calvinisme conserve le mérite de détourner des vaines théories
pour ramener la question & la question. Ne proclame-t-il pas
que la volonté de Dieu, que nous pouvons toujours constater,
est la regle derniére? ne la présente-t-il pas comme une force
qui, dans le domaine spirituel, évoque I’étre du non-étre, et
cela avec ordre et mesure? Eclairée par la grace, la raison se
met & chercher les lois qui président & celte ceuvre. Nous tra-
vaillons alors selon la bonne méthode: il faut partir, non d’un
décret pour l'individu isolé, mais d’un décret unique fixant le
réveil des Ames quisortiront peu & peu du sommeil. G’est le prin-
cipe du monde invisible, régissant tons et chacun. N'est-ce pas
en vertu de lui que la Parole a été faite chair ? que I'Esprit a
été répandu sur les disciples ? qu’il estdevenu I’énergie qui en-



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 579

gendre les enfants de Dieu, les développe, selon leurs besoins
et selon les circonstances? Elevons-nous & cette hauteur, ol
les causes efficientes et les causes finales se confondent. Ainsi
pensait Jésus, quand il laissa tomber ces mots: « Je ne suis
pas venu appeler les justes & la repentance, mais les pécheurs;
ce ne sont pas les gens en santé qui ont besoin de médecin,
mais les malades» (Mat. IX, 13; Marc 11, 17; Luc V, 31, 32),
c’est-a-dire j’agls spécialement oli, avec le mal, a grandi le
sentiment du mal. Ainsi 'entendait Paul, dans les Romains:
« L’aveuglement... d’'une partie d’Israél durera jusqu’a ce que
la masse des Gentils soit entrée, et alors tout Israél sera sauvé »
(Rom. XI, 26), en d’autres termes, quand ceux qui souffraient
seront guéris, ils feront naitre, chez les bien portants, la con-
science d’un malaise qu’ils ne soupcgonnaient guére. Ainsi
Origéne expliquait que 'Esprit s’adresse aux intelligents, plus
prés de lui que les stupides, et que si les Juifs n’ont pas com-
pris, il s’est tourné vers les sages pour les sortir de la folie du
monde. Ainst — c’est le résumé, — le détail rentre dans le
tout et n’a de sens que par lui. Dieu, en concevant le monde,
a con¢u ’humanité comme devant étre délivrée du péché, par
son Fils; ¢’est une partie de son plan ; d’olu résulte qu’il était
nécessaire que notre race manifestit, préalablement, ses fa-
cultés, mais aussi son impuissance. Cette période préparatoire
accomplie, Chrigt, incarnation de la vie supérieure, a paru;
des lors, sortant de lui, elle a donné sa forme, I'Eglise, qui
continue & semer, tantot ici, tantot [a, partout ot Dieu a rendu
le sol favorable, j’entends partout oti le besoin de la rédemp-
tion qui persiste en la nature, est arrivé & maturité. S’il n’en est
pas encore ainsi, la vie supérieure ne se manifeste pas, mais
n’en est pas moins en travail, jusqu’d un autre moment de
l'avenir. Le royaume de Dieu avance, de cercle en cercle, a
travers les Ages, s’étendant toujours, parce que chaque ame
conquise devient un ouvrier; triomphant toujours plus des
résistances, parce que ses moyens d'influence se multiplient;
laissant entrevoir le jour de la victoire, ol le dernier ennemi
sera. transformé en ami. Voilda comment se déploie ce décret
unique de I’élection et de la réprobation, car ceux que la Parole



580 D. TISSOT

atteint et renouvelle, & I'heure et selon le mode fixés, sont les
elus; ceux qu’elle laisse insensibles ou qui n’ont point l'occa-
sion de I'entendre, sont repoussés ou oubliés, mais n’échappent
pas & la prescience ou a la prédestination de I'Etre absolu,
pour lequel les deux idées n’en font qu’une. En saisissant cette
pensee, pleine de grandeur, on ne saurait rien objecter & Calvin :
son art est davoir dégagé, des causes apparentes, la cause
essenlielle et ’avoir expliqué les destinées par la volonté qul
les a créées et les crée sans cesse. Seulement, il faut bien
entendre ce point capital : il n’y a pas deux décrets, il
n’y en a quun relatif au salut de l'humanité ; I’élection
et la réprobation n’en sont que des faces opposées, apergues
non dans I'éternité, mais dans le temps; non dans la réalité,
mais dans les manifestations passagéres et nécessairement
varices. Ce décret est l'expression de l'amour du Pere,
que le réformateur ne sépare pas de la volonté, et qu’il ne
cesse de donner pour réponse a toutes les questions sur lori-
gine des choses. Si nous disons que I’Esprit agit par la Parole,
a4 Uinstar d’une force de la nature, dont la marche est réglée,
nous traduisons simplement I'ancienne formule : « Comme il
plaist & Dieu. » (/nst. chrét., 1II, XXIV, 10.) Dien n’a pas
voulu faire, des le commencement, des étres, mais un monde ;
pas des esprits, mais un monde de I'Esprit ou tout s’enchaine,
selon les lois de la sagesse.

Notre plaidoyer serait achevé, s’il ne restait un point &4 exa-
miner. C’est ’horribile du calvinisme : les réprouvés condamnés
aux peines éternelles. Nous avons, jusqu’ici, évité et le mot et
la chose; mais nous n’esquiverons pas la difficulté. Avouons-
le, les peines éternelles sont inconciliables avec I'amour de
Dieu. Laissons le coté théorique de la question, bornons-nous
a4 demander: pourquoi veprocher, spécialement, & I'Eglise
reformée, la doctrine dont il s’agit ? Le luthéranisme aussi n’ei
est-il pas coupable? a-t-il réussi, avec sa distinction entre la
prescience et la prédestination, & sauver la charvité divine?
n’est-il pas permis de lui objecter que la miséricorde céleste
n'avait qu’a ne pas créer ceux dont elle a prévu la condamna-
tion aux siécles des siecles ? que la distance des fautes de celui



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 081

qui est devenu croyant, aux fautes de celui qui ne l'est point
devenu, n’est pas assez grande pour justifier la distance du
bonheur infini au malheur infini? Mais ne répétons pas des
lieux communs. Revenons au rapport sur lequel nous avons
insisté, de la raison humaine & la préordination supréme, et
remarquons que important, pour élucider le probléme, est de
savoir si I'état qui motive le chatiment ressort des conditions
mémes de notre nature ou s’il dérived’un individu de 'espéce.
En ce dernier cas, luthériens et calvinistes n'ont qu’a clore le
débat par un mot : le décret de Dieu est incompréhensible et
impénétrable. Dans le premier cas, au contraire, les circon-
stances qui appellent la condamnation, sont voulues dans ’en-
semble des choses; d’ou suit qu’elle est, elle aussi, un fait
nécessaire et que ceux qui le subissent ne sauraient étre exclus
de amour de Celui qui est amour. Tout ce qui concourt &
lordre de I'univers dépend du Maitre de I'univers. On nous
arrétera, sous prétexte que nous transportonsla question dans
le domaine spéculatif ; mais & qui la faute? A ceux qui accusent
la théorie de Calvin de se concilier moins facilement avec l'idée
d’un Dieu compatissant que la théorie de Luther. Hatons-nous
de redescendre sur le terrain théologique et de constater que
les deux confessions nous placent en présence d’un dilemme :
ou maintenir ’éternité des peines, en renoncant & expliquer le
plan du Créateur, ou aboutir & une réconciliation et & une res-
tauration finales, en résolvant I’antinomie entre la justice et
I’amour suprémes.

Ceux que la mort surprend dans la foi et ceux qu’elle sur-
prend loin de la foi sont, en définitive, ceux qui entrent plus
tot et ceux qui entreront plus tard dans le royaume du Fils.
Cette différence n’était-elle pas inévitable avec un monde qui
se développe dans le temps ? Nous 'affirmons. La doctrine qui
proclame le triomphe de l'amour a toutes nos sympathies, et
cela pour bien des raisons. Le sort de ceux qui s’en vont sans
avoir passé par la nouvelle naissance n’est-il pas, dés lors, plus
facile & comprendre ? la félicité des bienheureux n’est-elle pas
mieux établie, & moins qu'on ne la suppose plus compléte
quand ils n’éprouveraient aucune commisération pour leurs



582 D. TISSOT

semblables malheureux ? L’Ecriture plaide, plutot, dans notre
sens. Ce n’est pas ’heure de fournir les preuves exégétiques;
disons seulement que toutes les difficultés s’entassent contre le
point de vue opposé, tandis que ’hypotheése du rétablissement
procure la paix & la raison, en permettant d’admettre la diver-
sité des individus et leur dépendance de la grdce, la puissance
de la rédemption et la résistance de ’homme, le chitiment des
réprouvés et la victoire du pardon. Pour donner une derniére
preuve de notre impartialité, dans cette confroverse, nous re-
connaissons que le calvinisme ne méne pas plus & cette solu-
tion que le luthéranisme.

En résumé : la dogmatique doit renoncer & une conciliation
impossible entre la formule de Luther et celle de Calvin; mais
choisir, de préférence, cette derniére. La premiére n’est propre
qu’a ramener des luttes stériles, parce qu’elle manque de clarté
et de rigueur, qu’elle s’accorde mal avec I'incapacité de la créa-
ture et qu’elle oppose, sans issue, la cause divine a la cause
humaine. La théologie de 1'Eglise réformée subordonne, au
contraire, celle-ci a celle-1a, de telle maniére qu’il n’y a plus
chance de conflit, et que le péché de notre race est, en méme
temps, suffisamment accentué. 1l faut seulement débarrasser la
doctrine de Calvin des superfétations et la mettre & I'abri des
malentendus. Alors les débats s’apaiseront, la science achévera
son ceuvre, a la condition qu’elle comprenne qu’'une personne
finie n’a jamais une liberté infinie et que si Dieu regne, il gou-
verne toujours en Dieu.




	Un traité de Schleiermacher

