Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La foi en Jésus-Christ : ou quels sont, dans la personnalité de Jésus,
les caracteres qui autorisent et qui expliquent la foi qu'il réclame?

Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379574

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FOI EN JESUS-CHRIST*

ouU

Quels sont, dans la personnalité de Jésus, les caractéres
qui autorisent et qui expliquent la foi q’il réclame?

PAR

PAUL CHAPUIS

IV

Quelques propos d’avant-poste, tout d’abord.

La préexistence est un mystére. Soit. Notons pourtant que
les écrivains du Nouveau Testament n’en parlent jamais sous
cet angle ; nulle part ils ne font appel a ce genre d’argumenta-
tion. Ils paraissent bien plutdt 'envisager comme une notion
courante et ceci semblera naturel, si I'on se souvient que leur
e€poque et eux-mémes attribuaient ’existence avant le temps a
d’autres étres et 4 d’autres objets que le Christ. Dés lors ne se
pose pas devant eux le probléme de la consubstantialité du
Pére et du Fils, qui nous vient de Nicée et des spéculations que
suppose le symbole d’Athanase. Voild le moment précis ou la
vérité spéculative est devenue objet et condition de la foi chris-
tologique. (’est Nicée qui par son décret a constitué en hérésie
les pensées opposées aux résolutions de I'liglise, I'arianisme,
par exemple, et tant d’autres tentatives analogues.

En tout cas, si la divinité essentielle est et demeure un mys-

' Voyez Revue de théologie et de philosophie, 1894, p. 472.



532 PAUL GHAPUIS

tére, & quoi bon tous ces efforts pour la rendre intelligible ?
Pourquoi rouler et rouler sans cesse ce rocher de Sysiphe, qui
ne fournit aucun élément & notre constitution, morale et
intellectuelle ? Confessons plutot que nous croyons & la préexis-
tence, non parce (u’elle serait absurde, mais en vertu d’'une
notion de la foi qui fait de celle-ci moins un acte moral qu'un
renoncement & I'usage de nos facultés; parce que Jésus-Christ
Pa dit et que ce qu’il a dit nous devons 'admettre. Langage,
pensée sublime & beaucoup d’égards; au regard des appa-
rences. Cet acte, s’il est moralement convenable, ne serait pas
un acte de foi. Appelons-le de son nom : il est un sacrificium
wntellectus, contraire, non pas tant & nos instincts d’orgueil,
mais & 'emploi des dons que Dieu nous a accordés pour en
faire usage. Nous sommes des lors en présence de ce dilemme
aussi grave que terrifiant : Pour étre sauvé par la foi en Jésus-
Christ, qui seule sauve, je dois croire au sens orthodoxe des
mots, & des pensées, a des affirmations, contrelesquelles s’éléve
ma raison profonde ! Je dois mutiler, paralyser, briser les
instruments que Dieu me donne comme talents & exploiter.
Ni ma pauavre raison, qui est pourtant une raison, ni mon sen-
timent, ni ma conscience ne m’indiquent ce chemin. C'est égal,
entrons dans ce chemin.

L’autorité que prend et doit prendre Jésus-Christ sur le dis-
ciple conduirait-elle & cet abime, sorte de bouddhisme d’un
nouveau genre? Elle est étroite, saintement étroite, la porte
qui donne entrée au royaume de Dieu. Est-il nécessaire ou
simplement légitime de la rendre plus étroite que ne I’a mesurée,
mais & d’autres mesures, le Sauveur lui-méme?

On répondra oui et hardiment oui, si I'on accepte avec une
entiere franchise logique les conséquences de l'autorité du
Christ au sens absolu que l'on vient d’entendre. Alors toutes
les affirmations qui sortirent de sa bouche valent d’une valeur
immuable. Prenez les évangiles, fixez-en le texte le plus pur,
si vous le jugez utile, et aprés cetlte portion de jugement que
vous vous étes réservé, dites-nous: voild ce qu'il faut croire.
C’est 14 tout Jésus-Christ, rien que Jésus-Christ. A cette heure
il est peu d’hommes, s’ils existent, qui se campent derriére ce



LA FOI EN JESUS-CHRIST 533

rempart de 'autorité absolue. Je n’en connais aucun qui soit
conséquent avec son point de vue; j’en connais beaucoup au
contraire, et c’est peut-étre a4 ce jour la tendance dominante
dans I’Eglise, qui répudient cette conséquence, mais écrivent
et parlent comme s'ils 'acceptaient.

Que dit Jésus lui-méme ?

Il répudie, lui aussi, cette autorité absolue qu’on lui veut
donner, quand il confesse ses limites, disons ses ignorances.
Celles-ci ne portent pas seulement sur les figues espérées d’un
arbre qui, & l'inspection, se trouva stérile, mais sur quelques
faits d’ordre essentiel, comme I’heure de l'achévement du
royaume, ot Dieu sera tout et en tous. Ce fait. & lui seul, sup-
pose des connaissances acquises et partielles, donc une part
du domaine du savoir qui reste au sujet ou inconnu ou impar-
faitement connu ou simplement accepté A titre d’héritage tra-
ditionnel. Dés lors existe aussi dans le domaine théorique,
étranger & la conscience morale, la possibilité d’erreur. Nous
nous refusons & penser avec M. Gretillat que « la sainteté im-
plique l'infaillibilité intellectuelle, » ce qui ferait croire qu'une
sanctification avancée est, sinon une condition, du moins une
garantie de vérité dans tous les ordres. L’expérience n’est pas
précisément favorable & cette thése. Si, & vrai dire, avec I’écri-
vain cité, on appelle erreur un acte de précipitation commis
dans 'énoncé d’un jugement, nous souscririons volontiers & sa
thése. Mais, dans ce cas, ce n’est point I'erreur, c’est la préci-
pitation du jugement qui est « pécheresse et symptomatique du
péché. » Dans 'erreur, il y a autre chose encore : il y a I'insuf-
fisance de la connaissance d'une éporue, d’'une tradition regue,
d’un individu qui nous fait prendre pour une vérité, une loi,
un fait dont de nouveaux progrés démontreront un jour I'im-
perfection. On ne saurait trouver dans des jugements de ce
genre une responsabilité morale quelconque. Les évangiles
nous montrent que Jésus, né d’'une femme, dans un monde
fini a subi la loi commune. Il parle du grain qui doit mourir
pour produire son fruit, tandis que la botanique appelle d'un
nom plus juste ce procés de transformation. Il est probable,
il est certain que le Maitre a partagé, comment en serait-il



534 PAUL CHAPUIS

autrement, les opinions de son temps sur une infinité de sujets.
5’1l est, au point de vue moral, sa vraie grandeur, ’homine
achevé, il est aussil’enfant de son siécle. Il avait recu sur ’ori-
gine des livres de ’Ancien Testament les avis du temps et on ne
saurail ’ériger & aucun degré en autorité de critique historique.
De ces détails, on peut tirer trois conséquences différentes : ou
bien les représentations du Maitre sont adéquates a la vérité et
définitives; c’estld que seraient amenés les partisans de 'auto-
rité absolue, s’ils étaient logiques. Ou bien le Seigneur s’est
accommodé aux opinions de son temps dans les matiéres in-
différentes. C’est une des conclusions de 'ancien rationalisme.
Ou, enfin, le savoir du Maitre était limité. Jésus a appris, il fut
susceptible d’ignorance et méme d’erreur. Donc, dans ce
domaine, il ne fait pas autorité et ne I'a, du reste, nulle part
réclamée. L’anamartésie dés lors ne couvre ni ne garantit
I'infaillibilité intellectuelle.

Arriverions-nous au méme résultat, dans le domaine, je ne
dis pas de la foi, mais de la croyance religieuse, c’est-a-dire
de cet ensemble d’opinions et d’explications qui cencernent le
monde suprasensible? Un grand nombre d’historiens et des
plus autorisés le prétendent. Ils eitent & titre d’exemple I'opi-
nion de Jésus et de ses contemporains sur 'origine de certaines
affections physico-mentales, attribuées aux influences démonia-
ques, ses vues, conformes d'ailleurs & celles de la théologie
juive, sur ce monde intermédiaire entre Dieu et ’homme, que
les siécles antérieurs avaient fournies a la religion israélite. J’en
veux pour preuve surtout l'intéressante étude de M. Irédéric
Godet sur la parabole de Lazare et du mauvais riche. Le chef
éminent de 'école orthodoxe nous dit que les représentations
qu'évoque cette similitude sont presque toutes empruntées a
« la palette des rabbins. » Lefait est facile & prouver. On en
conclura, & moins d'ériger les rabbins en organes directs de la
révélation, si I'on entend cette révélation au sens intellectua-
liste, que ces représentations, si intéressantes soient-elles, ne
constituent pas un tableau adéquat de la vie d’outre-tombe des
bons et des méchants. Le Seigneur se serait-il peut-étre, dans un
intérét didactique et sur une question de secondaire importance,



LA FOI EN JESUS-CHRIST 535

accommodé aux notions courantes, tandis que par devers lui
il en possédait de plus stres et de plus réelles? Voila, et nous
en tombons sans doute tous d’accord, qui porterait une grave
atteinte & l'intégrité morale du Fils de 'Homme. Et pour le
dire en passant, la judicieuse observation de M. Godet, qui
fait intervenir dans I'enseignement du Maitre « la palette des
rabbins 1, » ne porte-t-elle pas un coup droit a cette théorie
qui pose le Ghrist en révélateur parfait en ce sens qu’il nous
aurait fourni un enseignement adéquat, sinon complet, des
choses suprasensibles ? Nous préférons, en tous cas, une autre
solution qui découle logiquement du point de vue exégétique
rappelé : le Maitre de Nazareth a emprunté la palette des
rabbins, parce qu’il partageait réellement, en cette matiére,
Popinion des docteurs israélites, sans dommage d’ailleurs de
la pensée fondamentale qui se dégage de lincomparable
parabole.

Nousvoila done, avec M. Godet lui-méme, ou du moins d’aprés
Ihorizon qu’il éclaire, en présence d’un résultat qui limite
Pautorité du Seigneur, non en matiére de foi salutaire, mais
dans le domaine des croyances et des doctrines religieuses.

Je demande maintenant si la doctrine de la préexistence ne
rentre pas, elle aussi, dans cet horizon des croyances géné-
rales d'une époque; je demande sila « palette des rabbins» n’y
est pour rien. On a déjd remarqué que cette conception est
une catégorie familiere & I'esprit judaique. Quelle explication
qu'on en fournisse, le fait est trop bien atteste par les docu-
ments pour qu'il soit contesté par personne. Si le Seigneur I'a
enrichie et spiritualisée, comme tant d’autres pensées de son
peuple, elle ne lui appartient pas en propre.

L’assimilation pourtant ne saurait étre compléte. On objec-
tera, non sans quelque raison, qu'en ce sujet il s’agit d’un
témoignage personnel de Jésus sur lui-méme. Nous en tom-
bons d’accord et nous ne retranchons pas ce genre d’affirma-
tions des paroles du Sauveur qui nous ont été conservées. Mais
nous les entendons autrement que nos adversaires. Eux, ils en

1 Commentaire sur U'évangile selon saint Luc.



H36 PAUL CHAPUIS

font 'expression de ce qu’ils appellent la divinité essentielle
du Rédempteur, dans le sens des conciles classiques ou dans
celui de ’arianisme ; nous v voyons, au contraire, un concept
théologique et connu, par lequel Jésus a exprimé, au moven
d’une notion de son temps, son élection divine pour l'ceuvre
qu'il lui a été donné d’accomplir. Sans entrer dans aucun dé-
taill, ce qui donnerait & cette étude, déja trop longue, une am-
pleur exagérée, il est permis de rappeler ici deux observations,
& nos yeux concluantes, quelle que soit d’ailleurs la définition
de la préexistence que I’on estime la plus probable.

Dans tout lenseignement du Christ relatif & ce sujet, il
n’existe pas un seul texte, je dis pas un seul, ol cette notion ou
si vousle voulez ce fait soit désigné comme ayant une importance
salutaire capitale, pas un seul qui en fasse une des nécessités de
la foi, un de ces caractéres sans lesquels la personne du Sauveur
serait méconnue. Cette forme d’enseignement est & l'arriére-
plan : il est absent de la tradition primitive ; il est donné comme
en passant, Comment en serait-il ainsi, si cette doctrine
occupait dans 'ceuvre du salut par Christ la place que lui ont
octroyée les docteurs des siécles postérieurs ?

On ne voit pas, ensuite, quelle valeur cette explication de
la personne du Christ, entendue au sens de la tradition dog-
matique, possede pour la foi. On voit trop bien, au contraire,
ce qu’elle lui enleve. Car, enfin, si elle est autre chose (u’une
affirmation du plan de Dieu se réalisant en Jésus-Christ, si elle
marque dans la personne du Sauveur une « essence » diffé-
rente de notre humanité, si elle est I’explication de sa grandeur
morale, le fondement primaire de 'ceuvre rédemptrice, il faut
renoncer a expliquer cette personne et son ceuvre comme une
personne et une ceuvre de l'ordre moral. La sainteté et ses
causes, il les faut chercher dans la substance. Ils deviennent
des illusions ces appels qui font notre espoir et nous ordon-
nent de devenir en Jésus-Christ, comme Jésus-Christ. Cette
sainteté, cette vie unique, cette puissance victorieuse du péché
et de la mort seraient conditionnées par un élément de na-

! Voir sur ce sujet La transformation du dogme christologique, par Paul
Chapuis. — Lausanne, Georges Bridel, 1893.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 537

ture que ne posséde, ni ne peut posséder notre nature. Pour-
quol donc nous appeler & ceite communion, 4 cette pénétration
réciproque, & moins qu'on ne ’entende & la facon d’une action
chimique, comme un opus operatum. Que devient la puis-
sance morale de ’Evangile, sa constitulion méme? Que devient
le mal et que faut-il appeler le bien?

Nous concluons de 1& que la préexistence, avec 'explication
la plus favorable et la plus historique que ’on en puisse imagi-
ner, ne saurait étre qu’un corollaire théologique; elle ne cons-
titue pas un de ces caractéres fondamentaux qui appellent la
fol et régénérent les coeurs. Jésus est pour le croyant autorité
de vie, autorité morale et non pas, ce qu’il n’a jamais prétendu,
autorité doctrinale ou théologique. On confond trop souvent
les deux lignes, qui, pour avoir des points de contact et de
rencontre fréquents, n’en demeurent pas moins distincts.

Cette confusion nous conduit au centre méme du probléme
discuté. Elle a pour source principale une notion imparfaite de
I'autorité et pour résultat une sorte de falsification de la foi,

du moins dans ses définitions et dans les conséquences qu’on
en tire.

v

Trop volontiers on se représente I'autorité comme une puis-
sance qui s'impose sans motifs, du moins sans motifs direc-
teurs, en vertu d’une contrainte. Pareille & I'engrenage, elle
enveloppe et broye celui qui consent & lul livrer sa main. Elle
absorbe 1’étre. Tertullien a dit le mot : Gredo quia absurdum /
Je crois parce que ou, bien que mes facultés ne soient point
prises. Je crois, en ce sens que la foi devient, ici un succédané
de la raison, 13 son remplagant, plus loin la prolongation du
connaitre. Les philosophes grecs, Platon en particulier, usent
parfois du mot =isms dans un sens analogue, quand ils dési-
gnent par ce terme une science moins certaine que celle de
I'expérience ou du syllogisme. Aussi touchons-nous la & I'es-
sence du principe catholique, imprégné de grécisme et qui
a prolongé jusqu’a nos jours ses influences séculaires.

Or Pautorité, qui n’est pas celle d’un tyran, a ses motifs, ses

THEOL. ET PHIL. 1894 30



538 PAUL CHAPUIS

appels, je dirais ses tentacules, qui sont ses forces. Celles-cit
varient suivant les domaines. Dans I'ordre intellectuel, le motif
est le syllogisme; ailleurs, le témoignage des faits ou I’histoire,
ici, ’'expérience ; seuls ou réunis, selon les cas, ces motifs con-
traignent, lorsqu’ils s’emparent de I'individu. Les calculs et les
observations qui découvrent la marche des étoiles obligent no-
tre esprit, jusqu’a preuve du contraire. Dans le domaine reli-
gieux et moral, le raisonnement a sa place, mais il n’est pas
primordial. Les arguments qui saisissent la volonté, le senti-
ment, plus exactement la conscience, sont les forces de la re-
ligion, du moins d’une religion qui a pour postulat notre liberté
morale. Ce sont, si I'on me permet cette image exacte, les ré-
percussions produites sur ma conscience par la personnalité
de Jésus, qui établissent son autorité sur moi, mon devoir
d’obéissance & son égard et déterminent le caractére rationnel,
au sens élevé du mot, de ses exigences.

On a insisté sur le role du témoignage pour consolider I'au-
torité. Il est aussi capital, en effet, dans la formation de nos
convictions que dans celle de nos connaissances. Mais encore
ici, il importe de ne pas confondre les domaines.

Par le témoignage des voyageurs, nous sommes assures de
I'existence du Fleuve Jaune. L’enseignement de témoins dignes
de foi nous dispense d’une expérience personnelle. L'immense
part de notre savoir provient de cette source. Dans le domaine
religieux, dans le christianisme surtoat, les choses ne se pas-
sent plus exactement de la méme maniére ; nous constatons ici,
a coté du témoignage, un élément nouveau et indispensable. Le
témoignage, celui des documents, celui de I'histoire chrétienne,
je veux dire du rayonnement de Jésus-Christ dans le monde,
nous placent en face d’un fait, d’'une multiplicité de faits, que
Pon peut analyser, discuter, attaquer ou défendre. Fussions-
nous historiquement, disons scientifiquement, pénétrés de la
réalité effective de tous ces faits, nous n’avons pas encore la
religion, la foi. Pour que naisse celle-ci, au témoignage des li-
vres et des hommes doil s’ajouter celui de I’Esprit, une action
qui fasse pénétrer I'influence sanctifiante de ces faits dans nos
consciences, jusqu’d ce qu’ils deviennent les inspirateurs de



LA FOI EN JESUS-CHRIST 539

notre étre, les directeurs de notre vie, I'autorité qui subjugue.
Hors de cette expérience, qui s’empare du témoignage, I’'Evan-
gile est comme n’étant pas.

Achevons cette analyse par une derniére considération, en
distinguant le fait brut des conclusions que Uon en peut dé-
duire. Je reprends le Fleuve Jaune. Je sais gu’il existe. Un
manuel de géographie m’a appris son nom. Voila le fait. Les
conclusions qui précisent cette connaissance portent sur des
phénomenes divers, sur la violence du courant, I’analyse des
eaux, etc. Dans le domaine religieux, chrétien, le fait brut
c’est la révélation de Dieu en Jésus-Christ, que j'apprends a
connaitre par les documents évangéliques, mais qui ne devient
révélation personnelle, morale, que lorsqu’il a plu & Dieu de
me révéler son Fils. Voila le fait religieux & 'état simple, qu’a
son tour 'on peut analyser dans ses causes et dans ses effets,
quand on s’essaie a la théologie.

Les méthodes méme de I'enseignement de Jésus-Christ, on
pourrait dire pour ne pas peser sur des distinctions inutiles en
la matiére, la nature de I’ceuvre du Seigneur, confirment les
idées que nous venons d’exprimer. Pour établir son autorité,
en d’autres termes, pour créer la foi dans les ceeurs que fait-
i1? Il discute ? Il raisonne? 1l pose des formules doctrinales
nécessaires? Non! Il s’adresse a la conscience de ses audi-
teurs, & leur vouloir; il éveille ces sentiments intimes, ces
aspirations qui sont au fond des cceurs d’homme. C’est la
qu’il frappe et c’est dans ce foyer qu’il jette les étincelles et
fait jaillir son autorité.

Voyez, par exemple, son enseignement sur Dieu. Faut-il
méme parler d’un enseignement ? Je dirais que la philosophie
en est absente. Pas de spéculations transcendantes, pas de for-
mules abstraites. Le Pére, I'Esprit! et c’est tout. Ce nom, cette
certitude jaillit de son Ame comme l'eau pure du rocher. Il
N'analyse pas; il ne catalogue pas. Il affirme d’expérience,
dans la plénitude de sa communion avec le Pere. Dieu est le
Pére, mon Pére, votre Pére! Le Maitre le dévoile non pas
sous la catégorie de la substance, mais sous celle de la perfec-
tion morale qui s’appelle 'amour, la seule apreés tout qui con-



B40 PAUL CHAPUIS

vienne ou du moins qui importe 4 'ame altérée du Dieu vivant.
Je veux que Jésus ait possédé ce qu’en dogmatique on appel-
lerait une doctrine de Dieu, une pensée ou des pensées héritées,
apprises ou originales sur les rapports du fini et de linfini.
Trésors utiles qu’on voudrait posséder puisqu’ils viendraient
de celui qui, avant Luther et dans sa perfection méme, aura
mis en pratique le précepte : Oratio, meditatio, tentatio fa-
ciunt theologum. Mais voila ! il s’y faut résoudre pour la gloire
de Dieu et la joie du pécheur, le Révélateur, 'expression du
divin, donné a la terre, ne se présente pas sous 'aspect d’un
philosophe qui découvre des mystéres, ou analyse des pensées,
mais d’'un homme qui vit la vie humaine et la remplit de
Dieu.

Cette distinction générique, je ne dis pas cette opposition,
encore moins cette indifférence, cette distinction générique
entre la foi et les pensées qui en jaillissent, entre la vie chré-
tienne et la doctrine chrétienne qui procéde de cette vie, est &
ce jour volontiers admise en principe. La théologie contempo-
raine a, ces derniéres années, surtout dans le protestantisme
francais, repris cette étude qui n’est pas purement académique.
Elle touche, au contraire, aux intéréts vitaux du christianisme.

VI

Fide sola! ce mot d’ordre des Réformateurs n’a point encore
pris dans I'Eglise évangélique la place royale qui lui appar-
tient. A preuve la condamnation de Servet, fes divisions aux-
quelles aboutirent les querelles sacramentaires, & preuve...
toute une longue histoire, ancienne et moderne.

Pesons les conséquences des principes: Si dans le fide sola,
seule condition, mais efficace condition du salut, est compris un
ensemble de doctrines formulées, auquel on adhére par ac-
quiescement logique ou précisément parce que la formule
demeure mystere, le salut, la vie éternelle offerte et créée par
Jésus-Christ dépendent pour une part de la position de notre
intelligence et pour l'autre, je veux que ce soit la grande et
I’essentielle, de la direction de nos énergies morales. Sous un



LA FOI EN JESUS CHRIST 541

angle un peu difiérent, le Pére Didon dans ses conférences
déja citées a dit la méme chose, qui peut-étre vous paraitra une
énormité. « Il'y a parmi les croyants ceux qui ne savent pas
pourquoi ils croient et ceux qui peuvent dire: Je crois pour tel
motif. » L'apdtre Paul, lui, disait : « Je sals en quij’ai cru! » et
s’il est dans I’Eglise des hommes (ui ne savent pas pourquoi
ils croient, la raison en est fort simple : c’est qu’ils ne croient
pas.

Il résulte de cette conception que I'entrée dans le royaume
de Dieu exige un minimum d’intelligence et comme cette con-
dition ne saurait étre posée, on établira en dehors de I'individu
une garantie de cette vérité urgente. La certitude morale ne
suffit pas, dit-on ; I’évidence logique est encore moins utilisable ;
il faut donc une autorité supérieure et extérieure a nous-mémes,
que celle-ci s’incarne dans le prince du Vatican ou dans un
document infaillible, le plus admirable et dés lovs le plus tor-
turé des livres de 'humanité.

Retournons & Jésus, le Maitre des Ecritures. Ot et quand
pose-t-il des conditions doctrinales? Le jeune homme riche !
Mais il suffit au Maitre pour I'aimer et bouleverser son coeur
par un appel & sa conscience de constater les aspiralions de
son ame. Le brigand, la pécheresse ! ils ne possédaient pour tout
bien que le trésor d'un cceur repentant. Si, & propos de ces
exemples normatifs, on nous fait souvenir que ces sauves fide
sola jouissaient des privileges de la religion mosaique, que le
Maitre passe sous silence ces rudiments nécessaires, nous
évoquerons l'image de celte Samaritaine qui adorait en Gari-
zim et non & Jérusalem. On voudrait avoir le loisir d’analyser,
4 ce point de vue, dans leurs éléments, ces grandes crises, qui
ameneérent aux pieds du Christ,les Paul, les Augustin, les
Luther. On verrait sirement que ces conversions, aussi bien
que celles qui ne font ni bruit, ni vague dans I'histoire humaine,
se résument duns I'impression de Paul cherchant le secours:
« Je ne fais pas le bien que je veux, mais le mal que je ne
veux pas!» A cette misére d’impuissance, 1l faut d’autres re-
medes que les formules les plus adéquates, que les mysteres
insondables de la divinité dite essentielle. Elle réclame un acte



542 PAUL CHAPUIS

de sauvetage, accompli par celui que nous appelons le Sau-
reur et auquel nous remettons notre guérison. Nous remet-
tons! C’est la foi!

La foi! nous sommes unanimes a 'affirmer. Mais, & I'analyse,
objecte-t-on, cette foi suppose de toute nécessité une certaine
connaissance, sans laquelle elle n’existerait pas. L’apotre n’a-t-
il pas écrit qu’elle « se produit aprés qu’on a entendu? » C'est
ci quil 1mporte de se garder de confusions aussi fréquentes
que facheuses. Dans de fort belles pages, ol il donne peut-étre
trop de gages & un intellectualisme qu’il repousse, M. Trial ! de
Nimes distingue entre les réalités morales et religicuses
données sous forme de faits ou d’idées, indispensables a la foi,
et les théories qui sondent et expliquent ces faits et ces idées,
et dont la foi n’a pas un besoin immeédait.

Est-il exact de parler d’idées? Certainement. Sans dis-
cuter les théories de la connaissance, nous savons tous que
I'idée, donnée sous la forme d’un jugement, est partout, au
moyen du langage, le vébicule qui traduit les faits tels que
nous les saisissons; elle donne une forme & nos impressions ;
elle établit le rapport tel que nous le ressentons et nous
nous le représentons entre nous et le monde extérieur, percu
par nos sens. Aucun fait ne parvient & notre connaissance sans
ce moyen. Mais encore faut-il distinguer entre le fait ou plus
exactement le phénoméne et les traductions que nous en don-
nons par l'idée. Un exemple : Le nomade contemple le ciel
bleu au-dessus de sa téte et appelle cette voute le firmament.
Le ciel bleu, voila le fait. Volte et firmament traduisent I'im-
pression recue sous forme de jugement. Ces idées sont-elles adé-
quates au fait ? Nous savons aujourd’hui que la voite n’existe
pas, que surtout elle n’a pas de solidité etle progrés des sciences
exprime sous d’autres formes, en d’autres rapports logiques, le
puénoméne qui pourtant demeure partout le méme. On peut
donc ici noter trois éléments: le phénomeéne, I'impression pro-
duite et sa traduction par un jugement ou une idée. Il serait
meéme loisible d’ajouter & ces données un quatriéme facteur :

U Revue chrétienne : La situation religieuse (juin et juillet 1894).



LA FOI EN JESUS-CHRIST 543

les présuppositions, sans lesquelles il n’y aurait ni phénoméne,
ni impression, ni idée. Dans I’exemple choisi, ces postulats,
pourrait-on dire, sont, entre autres, I'existence du ciel astro-
nomigque, la confiance que nous accordons & nos sens, etc.

Appliquons cette breve analyse au domaine religieux. Que
trouvons-nous ? Le phénoméne ou le fait : Jésus-Christ ; 'im-
pression spécifique qu’il est susceptible de produire et que
nous appelons la foi, enfin la traduction de cetle impression
en jugements formulés, en idées. On voit dans quel sens nous
accordons ici une place & l'idée traductrice. Elle n’est pas
cause, elle n’est pas condition de la foi, elle est effet, tant il
est vrai qu’ici, comme partout, la grammaire suit le langage ;
la rhétorique, la prose ou la poésie; la théorie, la pratique
et non l'inverse. Nous conclurons donc en disant, sous une
forme un peu différente et nous croyons plus exacte ou du
moins plus nette que M. Trial, qu’il faut distinguer entre les
présuppositions de la foi, sans lesquelles celle-ci ne serait pas,
et les conceptions, théories et effets qui nous aident & l'ana-
lyser et & marquer sa place dans I'ordre universel.

Quelques exemples pour lever toute espéce de doute sur
notre pensée; nous I’espérons du moins.

Il est évident que si Dieu n’existait pas, la foi, lien entre
I’'homme et son créateur, ne serait pas non plus. Les présuppo-
sitions sont donc ici 'existence de Dieu et celle de 'hnomme,
comme le son et la lumiére postulent la matiére éthérée. Or
elle existe, elle agit cette foi, sans que les croyants possédent
sur Dieu une notion partout identique et concordante.

On connait la belle illustration que M. Auguste Sabatier a
donnée de ces lois, lorsqu’il a dit: « Voici dans un de nos
temples, une grande foule réunie pour adorer. Il y a dans
cet auditoire peut-étre de pauvres vieilles femmes fort igno-
rantes et passablement superstitieuses, des hommesde la classe
moyenne teintés de quelque littérature, des savants et des
philosophes qui ont médité Kant et Hegel, voire méme des pro-
fesseurs de théologie pénélrés jusqu’a la moelle de I'esprit cri-
tique. Tous se prosternent en esprit et adorent; tous parlent
la méme langue apprise dans I'enfance; tous répétent du cceur



Had PAUL CHAPUIS

et des lévres: Je crots len Dieu, le Pére tout-puissant. Je ne
sais pas §’ily a sur la terre un spectacle plus touchant, quelque
chose de plus rapproché du ciel. Tous ces esprits si divers et
qui seraient peut-étre incapables de se comprendre dans la
seule sphere de l'intelligence communient réellement entre
eux ; un méme sentiment les pénétre et les anime. L’unité
morale dont parlait Jésus, quand il disait: « Qu’ils soient un
comme nous sommes un » est momentanément réalisée sur la
terre. Mais croyez-vous que ce mot Diew prononcé par toules
les lévres éveille dans tous ces esprits la méme image ? La
pauvre vieille qui se souvient encore des enluminures de sa
grande Bible entrevoit la figure du Peére éternel avec une
grande barbe blanche et des yeux brillants et brilants
comme la braise. Son voisin sourirait de ce naif anthropo-
morphisme. Il a, lui, la notion déiste rationnellement établie
dans son cours de philosophie de colléege. Or cette notion
paraitra grossiére encore au disciple de Kant qui sait que
toute idée positive de Dieu est contradictoire et qui se réfugie,
pour échapper & la contradiction, dans celle de I'Inconnais-
sable. Pour tous, cependant, le dogme de Dieu subsiste 1. »
Nous dirions, nous, un peu différemment que M. Sabatier :
pour tous Dieu subsiste sous des représentations et des for-
mules divergentes.

Il est certain encore que pour croire en Jésus-Christ, c’est
une des présuppositions nécessaires, il faut que Jésus-Christ
ait existé, qu’il ait produit et ﬁl‘oduise encore une certaine im-
pression de nature psychologique qui provoque la foi en lui.
Mais que, pour croire en Jésus-Christ, il faille préalablement
admettre une série de théses analytiques ou dogmatiques, que
ces theses soient la condition d'une foi réelle, un élément pri-
maire de la foi, nous le contestons au nom de l'expérience de
Ihistoire, au nom de I’évangile de la grace, nous dirions au
nom de la nature méme du salut et du péché dont Christ
délivre.

Au nom de l'histoire | Considérez, une fois encore, c’est la

1 A. Sabatier, De la vie intime des dogmes. — Paris, Fischbacher.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 545

troisiéme, ces suppliants, ces malades guéris, ces pécheurs
pardonnés, chez lesquels le Seigneur conslate une « grande
foi. » S’il était possible de leur faire préciser les conclusions
qu’ils tirent de I'action du Maitre sur eux-mémes, la représen-
tation, par conséquent, qu’ils se font de sa personne, que de dif-
férences entre eux! Que de significations diverses, dans 'unité
d’un méme amour confiant et reconnaissant, données a ce norm
de ['ils de Diew que quelques-uns proclament. Dans la bouche
du centenier sous la croix, voila peut-étre le sens physiologi-
que et paien. Pierre y résume toutes les espérances messiani-
ques d’Israél, et Jean, cet aigle qui plane dans les sphéres
éthérées, 'identifie avec le Verbe divin, éternelle révélation de
Dieu. Ou git ici le substratum, la vie de la foi? Dans l'idée qui
la traduit suivant les développements et les traditions indivi-
duelles ou nationales, ou dans une expérience intérieure dont
Iidée n’est que le rayonnement? L’histoire évangélique nous
offre, si nous ne faisons erreur, un frappant exemple qui met
en lumiere les théories combattues. C’est Nicodéme qui de
nuit vient voir en Jésus un docteur es sciences divines, dont
les miracles sont le diplome. Et vous savez comment le Maitre
lui-méme détourne son visiteur de ces pensées-la pour relever
en une page immortelle le caractére moral et régénérateur de
la foi.

En insistant, non sans quelques trés bons motifs, mais avec
exagération, comme nous le verrons tout & 'heure, sur la cor-
rection de la croyance, I'orthodoxie a involontairement faussé
la nature du salut et le caractere tragique du péché. Sile mal
pouvait étre appelé une simple erreur, s’il résidait, comme
le pensait d’ailleurs le sage Socrate, dans lignorance, on
comprendrait qu'une vue claire de la vérité, une dogmati-
que correcte fiit essentielle 4 sa guérison. Mais hélas! il n’en
est rien. La science et le bien ne constituent pas davantage
des termes exactement corrélatifs que l'ignorance et le mal.
Vovez la situation morale de notre civilisation contemporaine,
sl savante et souvent si corrompue! Le péché est une rébel-
lion, une révolte contre le Bien, c’est-a-dire contre Dieu et
contre la nature qu’il nous a donnée. C’est notre volonté qui



H46 PAUL GHAPUIS

en est responsable et qui se sent infirme et incapable par
elle-méme de se redresser. Si donc le salut par la foi en
Jésus-Christ est une réalité efficace, il procurera la restau-
ration de la volonté, pour, de 13, étendre son influence sur
I’ensemble de notre étre.

Mais, si la foi, unepuissance sui generis, est & ce point dis-
tinguée de la doctrine, en conclura-t-on gque celle-ci soit
indifférente ? Tout récemment, un professeur de Montauban,
trés ardent & pendre les hommes pour quatre lignes, poussait
notre pensée a cette phrase de Zola, qu'on ne s’attendait point
& voir en cette affaire : « J’estime que jamais’exposé d'une idée
quelconque n’a eu des conséquences funestes.» C’est 14 une
erreur grave que I'histoire consultée réfuterait aisément. Jadis
une grande école théologique, par réaction sans doute contre
I'intellectualisme, mais qui revient & cette heare de cet exces,
a hautement proclamé V'indifférence doctrinale. Rien n’est plus
loin de notre pensée et des conséquences de notre principe.
Sans doctrine, la religion se meurt ; elle se perd dans les bru-
mes d'un mysticisme qui n’aurait pas plus de lumiére, ni de
chaleur que les brouillards gris de 'automne. On ne nous
accusera pas de négliger le travail dogmatique, sans parler de
cette précieuse métaphysique qui, mise & sa place et dans son
role, est une puissance indispensable. Supprimer la théologie,
sous le prétexte que la formule n’est pas ’essentiel, qui le vou-
drait, si ¢’était possible, sinon ceux-14 méme qui, par une incon-
cevable contradiction, maudissent cette science et adorent la
formule... & condition qu’elle soit autique?

Non, il est dans la nature des choses que 'esprit s’applique
4 préciser les éléments de la foi, les expériences et les faits
qui I'expliquent ou s’y rattachent. Ce travail est nécessaire et
salutaire, dans la mesure surtout ou il procede de la foi elle-
meéme et s’il cherche dlacomprendre et & la saisir dans sa pu-
reté méme. Aussi peut-on constater aisément une action réci-
proque de la foi sur le dogme et de la doctrine sur la foi. Il en
est de ce fait comme de la science en général. Plus elle se rap-
proche, au travers de ses efforts, des lois qui régissent les phé-
nomenes, mieux aussi on en déduit les conséquences et les



LA FOI EN JESUS-CHRIST DA7

applications pratiques. Mais cela ne signifie pas que la doctrine
soit la génératrice de la foi; elle peut appuyer, I’éclairer, elle
ne la produit pas. Comme la doctrine, c’est-a-dire la connais-
sance de la fol, varie suivant les temps etles individus, comme
elle se transforme 4 mesure qu'elle pénétre mieux son objet,
elle ne saurait étre érigée, ni en condition essentielle et perma-
nente, ni en partie intégrante de la foi... jusqu’au jour ol 'on
nous fournira, avec preuves a l’appui, une autorité qui nous
garantira la vérité des formules défendues; car celles-ci ne
sauraient prétendre & 'immutabilité que si elles sont parfaites.

En présence de cette conclusion, on va répétant, comme si
¢’était une solution du probléme, solution facile assurément,
que la foi embrasse I'homme entier, donc toutes ses facultés.
Qui le nierait? A cette heure, nous ne connaissons aucune
théologie, aucune psychologie, assez atomistiques pour affirmer
autre chose. Mais lorsqu’il s’agit d’analyse, la question n’est
pas 14. Nous accordons grandement cette influence régénéra-
trice de la foi sur notre étre tout entier. Tous les fleuves vont
4 la mer, qu’ils remplissent de leur eaux; mais ou sont leurs
sources ? Nos sens physiques contribuent tous, & des degrés et
par des moyens divers et appropriés, & nous donner la connais-
sance du monde extérieur. La physiologie psychologique éta-
blit que la vue et I'ouie se combinent, que le toucher les cor-
roborent. Ces organes s’appuient réciproquement, parfois se
remplacent; mais reste-t-il moins vrai qu’ils ont chacun leur
fonction propre, j'allais dire personnelle, que wvoir et en-
tendre sont deux. Il en est exactement de méme de nos sens
spirituels. La foi qui pénétre ’homme entier, se rattache-t-elle
primitivement, dans son principe, & I'intelligence, au sentiment
ou & la volonté ? Toutes les considérations présentées dans ce
travail ont donné notre réponse : a la volonté, & cette volonté
infirme, souillée, que précisément la foi en Jésus-Christ doit
restaurer pour former sur cette hase I’nomme nouveau. Cette
foi, le sentiment la prépare, intelligence I'analyse et la traduit,
mais l'acte de foi est un acte de volonté. Nous avons cru et
nous avons connu, dit saint Jean. Credo ut intelligam !

Ce caractére moral de la foi ressort avec force du Nouveau



O48 PAUL CHAPUIS

Testament par exemple, aussi bien que de P'analyse psycholo-
gique.

Jésus oppose le misros & 'dduos, & celui qui ne fait pas le bien
(Luc XVI, 40). Lorsque le mot a des synonyines, ceux-ci indi-
quent des qualités morales: moeés zui ayefés (Mat, XXV, 23).
L'anwrrin et dmoro; désignent I'état et la qualité, non pas de
ceux qui ne connaissent pas le Christ, mais de ceux qui ne
veulent pas le reconnaitre. (Matth. XVII, 17. Marc VI, 6.) Les
Hébreux (III, 12) parlent d’'une =apdiu wowmpex amsting, La lettre &
Tite (I, 15) joint les Zmsrer aux pepappivor; I'Apocalypse
(XX, 8) les Saioi aux Zmwswor, etc. Partout I'élément moral, la
direction de la volonté sont mis en saillie. On n’opposera pas
a4 cette observation les nombreuses expressions johanniques
ol le terme d’#ifzx est employe comme une sorte de synonyme
de =ioric; il désigne la foi el ses résultats: étre de la vérité,
étre de la lumiére. On sait qu’il s’agit icl de la vérité expéri-
mentale qui procede de la communion avec Christ et nulle-
ment d’aftirmations d’ordre théorique ou spéculatif.

L’ap6tre Paul, si bien nommé l'apdtre de la fol, atteint dans
ce domaine & une profondeur qui n’a pas été dépassée. D’apres
lui c’est la miszie qui réalise Uidentification du croyant avec son
Maitre et, & ses yeux, la connaissance réelle de Dieu n’est pos-
sible que dans cette union intime; elle suppose cette union qui
n’est pas un simple lien extérieur, mais une communion d’es-
sence. Ni ’enseignement sur Dieu, ni Uintelligence humaine
ne réalisent cette union ; elle repose tout entiére sur 'amour
de Dieu et sur la confiance que 'homme place dans cet amour,
de telle sorte que la foi reproduit, dans chaque croyant, la
vie méme du Christ. N'est-ce pas, ici encore, I’élément moral,
qui constitue le substratum de la foi ?

Si, d’autre part, le temps nous permettait de rappeler I'ori-
gine méme du mot, on aboutirait au méme résultat. Souffrez
pourtant quelgues bréves ohservations : Dans son sens primitif,
morebery réveille 'image d’un lien, unsens que I'on retrouve dans
meispe, le cordage. Nous arrivons ainsi & la notion de solidité, ce
que dans le sens moral on appelle la confiance. Dans 'acception
juridique, les =iszzc sont volontiers des preuves juridiques et



LA FOI EN JESUS-GHRIST D49

Aristote parle quelque part d’un témoin appelé en justice
et qu’il qualifie d’éinbwé; mais qui ne devient =wrrds que si sa
déposition ne peut étre écartée par la partie adverse. La
langue philosophique nous raméne au méme élément fonda-
mental. Dans le sens logique, le mot désigne la confiance
que meérite un syllogisme. Ailleurs, il est vrai, dans quel-
ques textes de Platon, je crois, le msrebzw est joint ou plutot
Opposé au edivee comme un ordre de connaissance de moins
évidente certitude. Dans son Gorgias le disciple de Socrate nous
engage & reconnaitre les dieux (vouigzw), cornme on recon-
nait avec résignation une puissance insaisissable, mais & croire
aux femmes. Dans cette derniére acception méme, la notion que
I’on peut déja appeler morale, I'idée de confiance se manifeste,
puisque précisément 'ordre de connaissance appelé maredew,
n’ayant pas des procédés d’évidence rigoureux, exige une sorte
d’abandon de soi-méme au fait cru.

(C’est au travers des LXX que le mot a coulé dans le dialecte
hellénistique. Ces auteurs I’ont choisi, entre autres pour expri-
mer toutes les pensées indiquées par le terme VAN et ses
synonymes de méme racine, qui éveillent et portent la notion
de fidélité au sens subjectif et de fidélité, donc de confiance, au
sens objectif.

Cette trop bréve enquéte et ces discussions nous autorisent
a définir la foi, sinon comme un acte unique, du moins et plus
précisément comme une activité de la volonté qui cherche hors
d’elle-méme un point d’appui. La foi, dés lors, laisse pressentir
un besoin, une lacune & combler, elle nait de notre miseére et
présuppose la repentance.

Alexandre Vinet a parlé dans ce sens, surtout dans la der-
niére période de son évolution religieuse, marquee en particu-
lier par ses mémorables discours sur la foil. C’est 12 qu’il nous
présente un homme qui tient pour vrai que Dieu a envoyé son
Fils dans le monde pour sauver les pécheurs. « Ce pourrait
étre, je 'avoue, écrit Vinet, une foi de l'esprit et de la téte » (ce
qui, & nos yeux, ne doit pas s’appeler la foi, mais la croyance).

1A, Vinet, Discours sur quelgues siujets religieuz.



Ho0) PAUL CHAPUIS

1,

« Il se peut que cet homme ait adopté sur des oui-dire ou sur
des preuves cette doctrine, comme il en elit adopté une toute
contraire, sans égard et sans intérét pour son contenu et dans
le méme sens qu'il a admis, d’aprés des argumenls sans ré-
plique, que la terre est ronde et qu’elle tourne autour du
soleil.... §’il y a des gens qui croient de celte fagon-la, leur foi
n’a pas plus de valeur morale que celle de 'homme qui croit a
la rondeur de la terre et a son mouvement circulaire autour du
soleil ; et comme la conscience humaine se refuse absolument
a admettre qu’une fol sans aucune valeur morale puisse étre
la condition du salut, ces deux classes d’hommes sont, sous le
rapport du salut, sur la méme ligne et dans la méme situation;
et il ne parait pas plus absurde de dire gqu'un homme sera
sauvé pour croire & la vérite astronomique dont nous avons
parlé, que de prétendre qu’il le sera pour avoir cru, de toute la
force de sa logique, & la vérité de I’Evangile et & la venue de
Jésus-Christ. L’'une de ces croyances vaut l'autre; et, si la
seconde 'emporte sur la premiere, ce sera peut-étre parce que
son objet est plus inconcevable, et combien ne voit-on pas de
personnes, surtout dans ’Eglise de Rome, qul font résider le
merite de la foi & croire ce qui est difficile & croire, ensorte
gqu'on a d’autant plus de foi et par conséquent d’autant plus
de titres au salut, qu'on croit des choses plus incroyables. »
Dans une lettre a M. le pasteur Scholl, le grand penseur
vaudois résume sur ce point sa pensée avec plus de précision
encore : « Ne croyez-vous pas, cher ami, que la foi est essen-
tiellement un certain état moral, une forme de la vie: Croire
autrement ce n’est pas croire. Quand la fol n’est pas un acte si
simple qu'on ne peut le décomposer, ce n’est pas la foi. La
plus grande certitude obtenue sur les sujets religieux par la
pensée est si peu la foi, que chez certains hommes elle res-
semble & I'incrédulité. G’est en quelque sorte étre éclairé d’en
bas ; il faut étre éclairé d’en haut, je le sens toujours mieux1i. »

t E. Rambert, Alexandre Vinet. Histoire de sa vie et de ses ouvrages,
page 442. Lausanne, Georges Bridel, 1875.

11 serait intéressant pour les discussions contemporaines de rechercher
dans les écrits d’Alexandre Vinet les expressions de cette pensée, qui



LA FOI EN JESUS-CHRIST 251

Il serait facile et surtout d’un vif intérét de rappeler, si nous
en avions le temps, des définitions, analogues pour ’essentiel,
tirées des écrits de Ritschl, de Harnack, de Hermann, de Kaftan,
qui illustrent la théologie allemande, aussi bien que des ceuvres
de Charles Secrétan. Tous ces hommes, si divers dtant d’égards,
dont le développement s’est effectué sous des influenceset dans
des conditions fort différentes, aboutissent pourtant tous a cette
conviction que la foi est une activité de la volonté, le seul
moven, apres tout, de saisir la religion et d’en vivre.

Il s’agit des lors de montrer ce que le Christ, objet de la foi
chrétienne, donne & ce repentir qui cherche la délivrance, en
s’appuyant sur le Fils de 'Homme. C’est ici, en Jésus-Christ,
quapparait le fait historique que rencontre cette aspiration et
sur lequel elle s’appuie. Il ressort d’ailleurs de nos définitions
que la foi, & proprement parler, ne saurait avoir pour objet
qu’une personne. Une idée, un fait, une connaissance, méme la
plus adéquate a la vérité, ne sauraient guérir, pas plus que la
plus efficace et la mieux analysée des ordonnauces médicales
ne serait utile ausouffrant, s’il ne sel’assimile pour en éprouver
les effets. Une personne, un agent vivant et vivifiant seul peut
restaurer la volonté malade, que cel agent doit pénétrer et

nous parait b tout prendre I'idée capitale de son ceuvre religieuse dans
la derniere période de sa vie. Vinet n'a pas eu le temps de tirer ou
n'a pas voulu tirer du principe toutes les conséquences; on trouverait
aisément dans ses écrits des pages qui ne sont pas conformes & cette
inspiration maitresse; mais celle-ci reste néanmoins le trait original
de ses travaux essentiels. On lira, entre autres, avec intérét un frag-
ment d'une lettre & Thomas Erskine, du 29 aott 1846. (Lettres d’ Alexandre
Vinet, t. 11, p. 362. Lausanne, Georges Bridel.)

« Je ne saurais vous dire combien l'uniformité qui régne dans nos
prédications me semble factice, superficielle et combien elle est fati-
guante. On débite un-chapelet de dogmes & peu pres comme les catho-
liques débitent leur chapelet d’oraisons; on est sincere, bien intentionné,
mais ni original, ni profond, ni méme convaincu, si convaincu signifie
quelque chose de plus que prévenu. Oui, il y a parmi nous des préven-
tions plutdt que des convictions; on déclame contre le mérite des ceuvres
et 'on ne voit pas qu’on en est tout imbu, lorsqw’on prétend étre sauvé
par des doctrines; c’est un opus operatum comme un autre et quelquefois
pire qu'un autre.»



5532 PAUL CHAPUIS

transformer. « Nous ne croyons pas au christianisme, dit en-
core Alexandre Vinet, nous croyons en Jésus-Christ. Ce qui se
fait de chrétien dans le monde, ce n’est pas le christianisme
qui le fait (car le christianisme n’est lui-méme qu'un effet),
c’est Jésus-Christ. Les rapports que nous entretenons, comme
chrétiens, ne sont pas des rapports intellectuels, des rapports
de notre esprit avec une vérité, mais des rapports de personne
4 personne, des rapports de nous, hommes, avec Jésus-Christ,
homme et Dieu. »

Sans rappeler ici le témoignage de 'expérience, qui au point
de vue des définitions rigoureuses, ne permet pas de parler de
la foi en un livre, en une doctrine, mais seulement en une per-
sonne, 'apotre Paul, en particulier, a mis en relief ce point
essentiel. Dans son langage hébraisant vous trouvez sans cesse
les mots ¥ wmizr: 4 el X{.;M‘Tév ou &y Xpt'r'rr::;, ou émt fz0v OU @ 7pbs <ou
6z0u. S'1l n'est parle parfois de la wigt; 709 ebayyediou, siles Synop-
tiques résument ainsila prédication du Maitre, qui lul aussi, lui
surtout, a réclamé la foi en lui, en Dieu,jamais en une formule,
on sait assez que cette « bonne nouvelle » ne consiste pas en
une série d’aphorismes, mails se résume dans la personnalité
méme du Rédempteur.

(Pest en lui done qu'il faat trouver les éléments qui répon-
dent & la fol, qui puissent étre saisis par elle, expérimentés,
qui établissent dés lors un rapport organique, vivant, et non pas
un rapport de simple adhésion entre le crovant et Jésus de
Nazareth. Un seul mot résume puissamment ce rapport et
Uexplique: Jésus est le Sauveur ! Cest ce mot qu’il nous reste
4 analyser.

VII

[ancienne apologétique, qui a eu son role & son heure de
I'histoire, dans un environnement intellectuel et moral fort
différent du notre, a trop négligé ce coté intérieur des choses,
en vertu méme de sa définition de la fol.

Elle s’est trop exclusivement contentée de rechercher, sinon
les motifs moraux, du moins les raisons de croire, dans des
faits extérieurs, intéressants, utiles, importants, mais qui ne



LA FOI EN JESUS-GHRIST 553

vont pas au centre méme de 'ceuvre salutaire. Ouvrez Hollaz,
Ostervald ou quelque moderne disciple de ce dernier, on
verra qu’avant tout les miracles de Jésus-Christ et la résurrec-
tion de Jésus-Christ constituent les deux grandes colonnes de
la foi. L’interprétation des documents scripturaires semble
du reste, au premier moment, préter sonappui a cette méthode.

A entendre le livre des Actes, I’apOtre Pierre ne présenta-t-
il pas Jésus de Nazareth comme « cet homme dont Dieu & légi-
timé la mission devant vous, en faisant par ses mains et sous
vos yeux des miracles, des prodiges et des signes? » Voila le
molif objectif de croire, auquel il faut ajouter cet autre motif,
objectif encore, de la résurrection du Seigneur, preuve de sa
messianité, ou comme dirait saint Paul dans un sens plus élevé,
« déclaré fils de Dieu avec puissance.» D’autre part, arrivez a la
fin du discours et vous trouverez le molif subjectif de la foi:
« Repentez-vous, que chacun se fasse baptiser au nom de
Jésus-Christ, pour la rémission de ses péchés et vous recevrez
le don du Saint-Esprit. »

Les miracles du Seigneur, comme qu’on les juge dans le dé-
tail, ont incontestablement produit des reléevements. Ce fut la,
semble-t-il, pour Nicodéme le point d’attache, que d’ailleurs,
Jésus lui-méme s’applique & corriger; 'aveugle-né et beaucoup
d’autres ont été amenés aux pieds du Maitre par le spectacle
et I'expérience de sa puissance. Mille moyens sont employés par
Dieu pour réveiller ceux qui dorment; sa miséricorde s’abaisse
jusqu’a faire jaillir la lumiére de nos imperfections et de nos
obscurités. La superstition d’une femme qui toucha le manteau
du prophete, comme un talisman guérisseur, n’est elle-méme
pas davantage dédaignée que la sainte épine de Pascal. Si ’on
pouvait se livrer & des recherches sérieuses sur ce sujet, les oc-
casions qui ont déterminé la régénération des individus feraient
I’étonnement des prétendus sages. C’est une consolation pour
Nn0S pauvres sermons, pour nos argumentations parfois si mi-
sérables. La puissance agissante vient de plus haut et de plus
profond. Ces faits, miracles ou autres, sont la goutte d’eau qui
fait déborder le vase, !'étincelle qui allume un blcher, dés
longtemps préparé & faire jaillir la flamme. C’est dans le fond

THEOL. ET PHIL. 1894, 36



554 PAUL CHAPUIS

méme des dmes que se préparent, au travers des larmes, les
rencontres avec Jésus-Christ.

A I’époque, toutefois, ol le fils de Marie parcourait les champs
de Galilée, la valeur probante du miracle était déja passablement
secondaire. Jésus lui-méme attribue plus de force au témoignage
de Moise et des prophetes qu’a la résurrection d’'un mort. Dans
de fort nombreux cas nous remarquons méme que la foi pré-
céde le phénoméne et en est la condition. Enfin et surtout,
reserve faite de quelques faits connus, nous ne voyons pas que
le miracle ait provoqué de nombreuses repentances. Les Pha-
risiens croyaient au miracle avec tous leurs contemporains;
d’autres que le Fils de 'Homme avaient la prétention d’en
faire, le maitre ne leur dénie pas ce pouvoir (Matth. XII, 27);
on ne voit pas que les adversaires de Jésus aient nié ceux qu’il
faisait lui-méme; ils ont cru au sens vulgaire a ses prodiges,
mais ils n’ont pas cru en lui.

Il reste d’ailleurs qu’a ’heure actuelle, au sein du courant de
la pensée contemporaine, dont il faut évidemment tenir
compte, la preuve tirée du surnaturel, suivant les définitions
traditionnelles, n’est pas de celles qui saisissent ni les esprits
ni les coeurs, qui expliquent ou autorisent la foi en Jésus-Christ.

Il en est tout autrement déja de la résurrection du Maitre.
Elle a joué dans I’Eglise primitive un role, non seulement con-
sidérable, mais fondateur. L’Eglise a surgi de la fol au Ressus-
cité; on ne s’expliquerait pas autrement ses origines. Et cette
foi repose, chez les premiers témoins, sur les apparitions du
Maitre qu’on croyait irrévocablement perdu. Ils ont vu le
Seigneur, comme Paul, lui aussi, I'a vu. Quels que soient les
modes de cette vision, elle les remplit d’espérance, leur rend
le courage perdu, leur explique ou atténue le scandale de la
croix. Le Christ vivant cree en eux et autour d’eux celte vie
spirituelle, qui elle, & son tour, rend manifeste l'action du
Christ glorifié. Voila le fait primitif, qui, & cette place, demande
une explication pour montrer son rapport avec la foi, donc sa
valeur religieuse.

Quand nous parlons de la foi au Ressuscité, nous n’enten-
dons pas placer I'explication de la résurrection au nombre des



LA FOI EN JESUS-CHRIST 555

caracteres essentiels de la foi en Jésus-Christ. Quelle est la
nature du corps du Ressuscité ? Comment s’accordent ou ne
s’accordent pas les récits canoniques du phénomene? S’agit-il
d’une résurrection au sens physique, ou ces apparitions sont-
elles comme des visions subjectives ou objectives d’cl les pre-
miers témoins ont inféré le relévement du cadavre, déposé au
jardin de Joseph d’Arimathée? Ces questions ne nous concer-
nent point ici; ce sont des problemes de critique historigue et
de psychologie, qui doivent étre étudiés au moyen de méthodes
appropriées. Ils me paraissent suivre un chemin fort dangereux
pour la foi, ces apologistes, vaillants et ardents a défendre la
cause chrétienne, qui voudraient I’établir sur la base inébran-
lable, disent-ils, de la résurrection corporelle du Maitre. La fo?
ne trouve pas en elle-méme le moyen de se prononcer sur la
valeur de cette explication. D’ailleurs la réalité historique de
cette résurrection ainsi définie, fit-elle documentée a la facon
d’'une piéce de chancellerie et munie de tous les sceaux offi-
ciels d’authenticité, n’acquiert sa valeur religieuse, sa place
dans l'organisme de la foi que dans la mesure ol nous nous
approprions personnellement la vie du Sauveur.

Pour les apotres déja, le fait, en tant qu’il intéresse la foi, ne
sort pas de l'expérience personnelle. Aucun d’eux ne fut té-
moin de l'ouverture du sépulcre. Jésus se présente & eux
dans des apparitions successives, que Paul documente partiel-
lement dans sa premiére lettre aux Corinthiens. Ils sentent une
vie nouvelle s’épanouir en eux; la'présence du Christ selon
I’Esprit, comme 'appelle saint Paul, les souléve et la certitude
de sa force, continuée et non brisée par la mort, constitue I’ali-
ment de leur foi. Ils éprouvent la vérité de ces paroles : Je
m’en vais, mais je reviens;.... il est bon pour vous que je m’en
(-

Pour la foi de tous les 4ges, la résurrection n’acquiert sa
valeur religicuse que par cette expérience personnelle du Christ
vivant en nous et, selon I'apotre Paul, nous ressuscitant d une vie
nouvelle. (Eph. II, 6). C’est alors seulement qu’on peut répéter
cette parole du livre de Job, qui, pour rester une traduction
fautive de I'original, n’en renferme pas moins I'expression d'une



556 PAUL CHAPUIS

précieuse assurance : « Je sais que mon Rédempteur est
vivant! »

« Le Seigneur vit! La continuation de la vie personnelle du
Christ, écrit M. Lobstein, est pour le croyant la continuation
de Il'action personnelle du Seigneur. Son csuvre n’a été ni
anéantie, ni terminée, par sa mort; bien plus, cette mort fut la
condition et le fondement de I'extension de son activité salu-
taire et de son achévement victorieux. La confession du Christ
vivant et glorifié n’est point une proposition théologique, en-
core moins le revétement mythologique d’une idée; non, elle
est I'expression méme de la foi. La vie de Jésus s’est éteinte
dans sa vocation méme; mais dans sa vie, la vie méme de Dieu
était manifeste et agissanle, et sa vocation aboutit 4 la réali-
sation du plan de Dieu & I’égard du monde. Quiconque a trouvé
dans cette vie et dans cette ceuvre les assises de sa paix est
amené a lacertitude que cette personnalité vit et agit pour luit.»

Dans cette direction et A& cette hauteur, la résurrection de
Jésus-Christ, quelle que soit I’explication qu’on adopte des ré-
cits qui la commentent, constilue bien un des caractéres es-
sentiels de sa personne. La foi qui appelle au secours réclame
un secours vivant et agissant et la preuve la meilleure, la seule
certaine, toute subjective qu’elle soit, de la victoire du Christ
sur la mort, c’est la vie qu’il répand dans le croyant.

N’est-ce pas la, & tout prendre, le témoignage de saint Paul,
pour ne pas parler du quatrieme évangile? A ceux qui met-
taient en doute l'authenticité de son apostolat, parce qu’il
n’avait point été lui-méme le témoin oculaire et auriculaire de
Jésus de Nazareth, & ceux donc qui, alors déja, demandaient &
établir la vérité de I'Evangile sur une tradition documentée et
extérieure, que répond-il? « Moi aussi, j’ai vu le Seigneur! »
Le Seigneur ce n’était pas le Christ selon la chair, mais le
Christ selon ’esprit. A ’heure méme de sa conversion, le Tar-
sien ne connaissait guére l'ensemble des faits évangéliques.
Quand, plus tard, dans ses leltres, il parle de « son évangile »
il n’entend point sous ce nom une sorte de vie terrestre de

1 Zeitschrift fiir Theologie und Kirche. 1892. Quatridme cahier : Der
evangelische Heilsglaube an die Auferstehung J.-Ch.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 507

Jésus-Christ que lui aurait enseignée une tradition siire ou un
enseignement céleste ; il désigne cette bonne nouvelle du salut
par Christ, qu’il contemple comme le glorifié, qui s’est révelé
en lul dans la crise de Damas, qui épanouit et dirige et absorbe
les puissances de sa persornalité, qui, donc, manifeste sa vie
en lui.

Ne faut-il pas de ces observations tirer une conclusion, capi-
tale & nos yeux? Si le christianisme n’est pas une simple philo-
sophie religieuse, bien qu’il en renferme une, s’il est une mani-
festation historique de Dieu, venant par Jésus-Christ, au
devant des pécheurs, si, & ce titre, la résurrection occupe une
place notable dans les caractéres essentiels du Rédempteur,
expliquant, autorisant, 1égitimant la foi en lui, il importe pour-
tant, au point de vue d’'une apologétique qui voudrait étre
probante, de ne pas s’attacher & tel ou tel fait spécial, mais de
saisir le ou les caractéres supérieurs de la personnalité du
Sauveur.

Je conclurais volontiers en disant que la résurrection du
Seigneur, dont nous avons marqué l'importance, ne devrait
pas étre placée, au point de vue apologetique, au portique de
I’Evangile, parmi les preuves qui établissent la raison de la
foi, mais bien dans les conclusions qui découlent de l'expé-
rience chrétienne et expliquent 'efficacité spirituelle de cette
religion.,

Avec cette méthode, on modifie, pour une part, non pasné-
cessairement le fond des preuves avancées, mais l'ordre et la
maniére de les présenter. Le temps ol nous vivons, les préoc-
cupations qui sont les notres, la nature méme des objections
qu’'on oppose au christianisme légitiment surabondamment ce
changement de tactique. Qu’on s’en réjouisse ou qu’on le dé-
plore, il faut avouer que faire reposer 'autorité du Christ et la
foi en lui sur un phénomeéne surnaturel, au sens vulgaire du
mot, si authentique qu’on I'estime, ne semble pas précisément
le moyen de conquérir assentiment et les convictions de nos
contemporains. Il en est de la résurrection comme des miracles
en général et des prophéties. Il fut un temps, otr, pour des rai-
sons que nous n’avons pas a analyser, ces phénomenes con-



558 PAUL CHAPUIS

stituaient I’arsenal des défenseurs les plus sérieux du christia-
nisme. Il est permis de douter qu’a ce jour, dans notre situation
intellectuelle et morale, ces arguments frappent les esprits qui
ne seraient pas déja gagnés 4 la cause. Ils ont bien plutdt
besoin de preuves pour s’étayer eux-mémes et ces preuves,
comme toutes celles qui tendent & établir la légitimité de la
foi en Jésus-Christ, on les cherchera sur un terrain quifournisse
un point de départ plus expérimental et plus profond, dans le
domaine des faits et des impressions qui atteignent la con-
science.

VIII

Essayons de ce chemin :

Si Jésus est devenu objet de la foi, dans une religion que son
essence et ses principes nous font appeler définitive, c’est qu’il
est la réalisation achevée du plan de Dieu, le but de I'histoire,
auquel tout aboutit, auquel tout revient. En d’autres termes,
il est & la fois 'Homme-Dieu et le Dieu-Homme, deux noms que
volontiers 'on oppose et qui doivent s’unir. Cette caractéris-
tique est, & la bien prendre, malgré les formes diverses et sou-
vent contradictoires qu’elle a recues, celle de tous les temps.
Elle répond aux aspirations profondes de la conscience; elle
explique que I'histoire entiere de la pensée chrétienne se soit
concentrée directementou indirectement autour d’un seul effort,
qui consiste & pénétrer la personne du Rédempteur. On aurait
tort de traiter légérement les luttes et les disputes ardentes,
livrées devant cette forteresse. Ghacun de ces combats cor-
respond, quand on v regarde de preés, & quelque nécessité
pratique, et c’est mal comprendre l’évolution dogmatique,
ancienne ou moderne, que de n'y voir que les passes d’armes
de la combativité théologique. Les méthodes employées,
les formules essayées, peuvent paraitre fort singulieres; elles
sont, comme les notres du reste, enveloppées de la gangue
du temps qui les vit naitre et qui, ici, comme dans la philoso-
phie kantienne, est une catégorie inéluctable. Il n’en reste pas

moins vrai qu’elles tendent toutes & saisir la personne méme
du Rédempteur.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 559

Nous disons, d’abord, que Jésus est ’'Homme-Dieu et ceci
n’est point une formule d’apparat. Sil’on nous accuse d’équi-
voque, malgré l'exactitude que cette expression nous parait
presenter, & cause de I'histoire des dogmes qui pourrait la faire
prendre pour une habile accommodation & laquelle nous ne
songeons point, nous dirons que Jésus est 'homme parfait,
I’homme tel que Dieu le veut et Dieu veut ’'Homme-Dieu.

La philosophie hégélienne, d’importante mémoire, comme
certaines formes du gnosticisme alexandrin, anéantissait les
faits dans les idées. Aussi a-t-elle fui toutes les individualisa-
tions ; elle n’a vu que les masses. Par plusieurs de ses organes
théologiques, dont le plus puissant fut David Strauss, elle a fait
entendre que 1'idéal humain, donc 'Homme-Dieu, ne saurait se
réaliser dans un individu, qu’il est ou plutot qu’il sera le produit
de la race. Il surgiraitalors, au travers d’un progres incessant,
de la somme des biens accomplis; il ne serait pas derriére
nous, mais devant nous; le Christ des évangiles ne représen-
tant en fin de compte que I'expression mythique de cette haute
aspiration. Sans rappeler ici longuement que le progrés humain
ne constitue pas une ligne régulierement ascendante, mais une
courbe qui monte et qui s’abaisse, qui a ses accumulateurs dans
les génies de tous les ordres, I’addition des biens réalisés est
en présence, dans ce compte de doit et avoir, de celle des mi-
séres et des crimes, et je laisse & penser quel serait, dans cette
conception, le total le plus formidable. De ces calculs et de ces
efforts, il faudrait conclure & la faillite de 'humanité, et c’est a
la faillite qu’a poussé ’hégélianisme. Car, aprés avoir posé en
principe que ce qui est doit étre,il a abouti par une sorte de re-
pentir philosophique, dont nous lui savons gré, & affirmer par
le pessimisme que ce qui est est mauvais, que la vie ne vaut
pas d’étre vécue. Nous pensons, au contraire, que l'individua-
lisation est nécessaire au progrés de histoire, qu'elle cn est
une des lois primordiales. Ainsi les forces, concentrées d’abord
dans un individu, issu lui-méme d’une longue suite de géné-
rations, et portant son empreinte spéciale, se répapdent goutte
4 goutte dans la race. Ainsi surgissent les forces nouvelles
qui élévent I’humanité.



560 PAUL CHAPUIS

Dans ce domaine, nous n’en recherchons pas ici les causes,
Jésus de Nazareth a donné le type hwmain par excellence.
Qu’on ne s’y méprenne pas pourtant. Quand nous disons hu-
main, nous n'entendons pas 'homme d’aucun pays, d’aucune
latitude, d’aucun temps, dépouillé de tous les attributs défi-
nis, se perdant dans le vague obscur d’une idée spéculative,
comme ce Dieu du néo-platonisme philonien qui est I'étre
sans attributs. Non! C’est précisément la puissance de I'indivi-
dualisation que de donner, en un cadre limité, des aspirations
ou des perfections éternelles. Jésus fut un Hébreu, membre de
sa race spéciale, en partageant, & un moment donné de l’his-
toire, les représentations et donnant nécessairement 3 son
ceuvre le cachet de son milieu. Si l'on pouvait concevoir pour
le fils de Marie un autre environnement, une autre époque,
c’est extérieurement, sous d’autres couleurs et avec d’autres
contours, que se présenteraient & nous les trésors durables de
sa personnalité.

Quand nous disons qu’il est le type humain, par excellence,
nous entendons qu’il a possédé ce qui fait 'essentiel de I'huma-
nité. L’idéal qu’il présente est I'idéal fondamental, le seul aprés
tout qui soit accessible et qui s’impose & tous les membres de la
famille. Cetidéal n’est pas celui de la science parfaite, que Jésus
ne donne pas, qui n’existe pas et qui, du reste, ne détruit ni la
souffrance ni le mal. Il n’est pas davantage celui de la puissance
ou de la beauté. Platon, Phidias ou Raphaél! Homere ou
Dante, Racine et Shakespeare | Nous tressaillons 4 la contem-
plation de ces grandeurs qui représentent les grands jours et
les grandes joies de I’humanité. Mais combien nous tressail-
lons davantage en face de Jésus de (Galilée! La science, le grand
art, ces talents et ces forces qui constituent le génie, nous les
admirons; ils nous apportent des rayons d’en haut, mais ces
sommets nous ne nous sentons pas obligés de les gravir.

Jésus-Christ ! il faut I'atteindre; c’est lui, comme lui que je
devrais étre. En face de sa parfaite grandeur morale, il ne nous
arrive point, si du moins nous sommes dignes du nom dhom-
mes, de rester indifférents ou parqués dans notre petitesse. J’ad-
mire Phidias, sans songer a le suivre; je contemple le Sauveur



LA FOI EN JESUS-CHRIST 561

et je sens que je dois le suivre. L’idéal qu'il représente m’éblouit
par sa hauteur et m’attire comme attire un devoir & accom-
plir; il me reproche en quelque sorte de ne point tre comme
lui, et il m’impose 'obligation d’étre comme lui. Je le vois im-
mense, separé de mol, plus que le ciel étoilé de I’abime des
mers et pourtant quelque chose me dit, méme alors que je
n’en connaitrais pas le chemin que je dois franchir cet espace.
Et pourquoi donc cette attraction qui nous apparait comme
une antithése ?

Parce que Jésus représente 'idéal du bien, de la volonté ré-
glée, sans laquelle toutes les autres perfections, si elles étaient
possibles, restent comme le vétement somptueux qui recouvre
un corps gangrené ; parce que Jésus de Nazareth heurte di-
rectement & la porte de nos consciences. Ce fait explique, non
seulement la perfection du christianisme dans son essence,
mais 'attrait universel et comme dégagé de l'usure du temps
que posséde le Christ. Tous les autres ordres de grandeur sont
des privileges aristocratiques ; I'accomplissement du bien par-
fait s'impose & tous. Pris & la hauteur du plan de Dieu, il est
le but de I'histoire, la fin de la race. Nous ne valons que par
la direction de la volonté, et quand quelqu’un a pu dire : Ma
nourriture est de faire la volonté de mon Pére et que ce Pére
c’est Dieu, & qui ne parle-t-il pas? C'est 12 ce qui fait du
Christ I'homme parmi les hommes, le plus homme des
hommes, I’homme vrai, ou, ce qui revient au méme, ’homme-
Dieu, I'homme-saint.

Or qui dit saint, dit du méme souffle amour et justice, deux
rayons divins, non pas opposés comme le ferait croire la langue
juridique qui n’a rien a faire avec celle de 'Evangile, mais pa-
ralleles ou méme identiques. Car la justice c’est ce qui doit
étre, et ce qui doit étre c’est le bien, et le bien c’est 'amour.
L’apotre-théologien, dans une philosophie au-dessus des philo-
sophies, n’a-t-il pas écrit que Dieu est amour? et il en a conclu,
sans qu’il soit possible de prendre salogique en défaut, que les
fils de Dieu doivent s’aimer les uns les autres, au risque de
rendre leur titre menteur.

Jésus de Nazareth a réalisé cet amour. Dans un monde ou



562 PAUL CHAPUIS

I'égoisme est la condition commune mais point inéluctable,
il a montré (que le levier supréme est la charité. Il parle de
perdre sa vie, de renoncer & soi, et il fait de ce dépouillement
la loi divine et supréme, dont il est le porteur dans son attitude
quotidienne, autant que dans son enseignement.

Sous une autre face, cette sainteté réalisée dans I'amour im-
plique, vous l'avez compris, 'obéissance ou le sacrifice, donc
la douleur. Et Jésus éclaire de la lumiére de sa vie cette loi
fondamentale du monde moral, appelé a se réaliser.

S’il fallait ici analyser au lieu d’indiquer simplement cette
tribulation, nous reléverions ses deux faces essentielles.

D’un coté, voici la souffrance personnelle, qu’on appellerait
la lutte contre le mal.Quelle que soit I’explication qu'on nous
fournisse de cetle lutte, victorieuse pour Jésus-Christ, 1l est né-
cessaire, pour ne pas nier cette sainteté, de la supposer conquise
et voulue. Toute conquéte exige le combat et l'on sait par
quelques traits de [’histoire évangélique, & quel prix, au tra-
vers de quels efforts, avec quel tremblement, quelles larmes
et quelles supplications il a atieint le sommet de l'obéissance
parfaite. « Il ne s’agit pas pour lui, dira fort exactement
M. Philippe Bridel, de vivre pur et fidéle dans quelque Eden
délicieux, planté de vergers et arrosé d’eaux transparentes. Il
lui faut accepter le combat sur un champ de bataille déja cou-
veri de hideuses dépouilles, altestant toutes les défaites de la
pauvre et coupable humanité ; il lui faut vivre saintement dans
un monde ol un saint ne peuat étre qu’un étranger, qu’un in-
compris, qu’un suspect, qu'un ennemi; il lui faut réaliser une
vie de parfaite obéissance dans des conditions ou toute obéis-
sance appelle un sanglant sacrificet. »

Cette souffrance, en effet, en appelle une autre. L'homme
saint ne saurait étre un solitaire qui fait pour lui-méme son
salut. Cela encore, pour étrange que cela puisse paraitre, se-
rait une des formes de I’égoisme. L’homme saint se sent mem-
bre de la race et solidaire de la race; il a des fréres et des
sceurs ; ce sont les intéréts et les aspirations de la race qu’il

! Revue chrétienne (septembre 1892): La foi en Jésus de Nazareth peut-
elle constituer la foi définitive ?



LA FOI EN JESUS-CHRIST 563

porte en lul. Riend’humain ne lui est étranger; «la sympathie
a ses raisons d’étre dans la constitution de l'univers; lacte
d’'un homme est toujours, nécessairement, en quelque sens un
acte de 'humanité entiére. C’est pourcquoi I'homme bien con-
stitué moralement se sent relevé par toute action généreuse et
déprimé par toute action vile et méchante commise quelque
part par un étre humaini. » Cette solidarité, 'Homme-Dicu
Pa mise en une parfaite lumiére par sa sympathie absolue.
Les douleurs des autres sont ses douleurs; les péchés des
autres comme ses péchés, bien qu'on ne le voie se reprocher
aucune faute personnelle. L’amour saint monte ou descend, se-
lon qu’on voudra, jusque la. C’est la vraie souffrance expiatoire
la vraie souffrance substitutive, & laquelle il nous invite, puis-
que, selon le langage de saint Paul, qu’a tort peut-étre on ap-
pelle mystique, qu’il faudrait nommer réaliste, le chrétien est
appelé & mourir de la mort de Christ pour ressusciter avec lui.
(Rom. VI, 1 et suivants.)

Que sont cette sainteté, cet amour obéissant, sinon I'image
méme de Dieu? En Christ, Homme-Dieu, se réalise le but
de la créature, et I'on a toute raison d’appeler le Rédemp-
teur ’homme central auquel aboutissent tous les efforts anté-
rieurs & sa venue et d’oll partent toutes les activités saintes
qui, par lui, doivent réaliser Dieu en tout et en tous. Clest
bien lui que saluent les enfants du repentir, lorsqu’ils le
rencontrent sur leur route de Damas; car ce qu’il est ils
doivent I’étre pour réaliser la filialité divine et I'on ne con-
testera pas que cette identité morale du disciple et du Maitre
ne soit I'objectif du Sauveur, qui fait de sa personne I'ob-
jet de la foi. Ne rappelons pas des textes qui sont dans toutes
les mémoires ; il suffira d’évoquer le souvenir du plus judai-
sant des livres canoniques: « Le vainqueur, je lui donnerai de
s’asseoir avec moi sur mon tyone, de méme que moi aussi j'ai
vaincu et me suis assis avec mon Pére sur son trone » (Apoc.
III, 21). N’est-ce pas la Phumanité divinisée par le Christ et
comme le Christ, parce qu’il est 'Homme-Dieu ?

1 Charles Secrétan : La civilisation et la croyance, Lausanne, Payot.



564 PAUL CHAPUIs

On nous répond que du Christ ainsi présenté, nous pouvons
légitimement dire : Voila I’homme! mais on nous interdit de
I’appeler Dieu, en d’autres termes d’identifier la sainteté et la
divinité. Nous ne tenons pas au mot, mais & la chose, et c’est
pourquoi nous essayerons ici d’établir la légitimité de cette
synonvmie, sans rappeler, sur les rapports de Dieu et de
I’homme, son image, des choses dites ailleurs!.

Voici l'objection sous la plume de M. Frédéric Godet : « Il
n’est pas possible en bonne logique de restreindre la divinité
d’un étre & sa sainteté. La saiuteté, 'amouar du bien, est une
qualité du sujet qui la posséde, non ce sujet lui-méme. Il y a
dans celui-ci autre chose que la détermination de sa volonté....
Etre quelque chose, Dieu ou homme, ¢’est donc étre autre
chose encore que saint; et c’est par conséquent un abus de
langage et de pensée que d’attribuer la dé¢ité & un homme en
raison de sa sainteté 2. »

Ecoutons M. Cordey, de Paris : « La divinité de Christ est
¢ la base de sa sainteté et non pas sa sainteté & la base de sa
divinité. La sainteté est la manifestation principale de sa di-
vinité; elle n’en est pas la substance; elle n’est pas adéquate
a sa nature essentielle. Jésus-Christ a été ici-bas Fils unique
de Dieu, non pas seulement parce qu’il s’est montré tel dans
toute sa vie, mais parce qu’il est né tel 3. »

On ne saurait étre plus catégorique.

Nous sera-t-il permis, sur le fond de la question, d’invoquer
contre les hommes autorisés qu'on vient d’entendre le témoi-
gnage de quelgqu’un, qui, que je sache, n’a pas méprisé la mé-
taphysique et s’y entend méme quelque peu. On nous dit que
sainteté et divinité ne peuvent s’entendre d’une méme caté-
gorie. Voici I'impression de Charles Secrétan : « Toute cette
opposition de ’humain et du divin, comme opposition de subs-
tance et de nature n’est qu’une imagination que la raison ne
concoit pas, que la conscience réprouve et que Jésus désavoue.
La raison ne congcoit ni substance humaine, ni substance maté-

1 La transformation duw dogme christologique.
2 Limmutabilité de U'évangile apostoligue.
3 Quvr. cité.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 565

rielle distinctes de la substance divine, car la substance est ce
qui subsiste. La conscience n’admet pas qu’il y ait quelque
chose de supérieur a la sainteté; la nature divine, c’est la
sainteté. L'imagination servile a heau s’effrayer et la préven-
tion crier au blasphéme, si 'homme est appelé & se sanctifier,
11 est appelé & se diviniser, et il ne saurait devenir divin si de
sa nature il n’était divin. Enfin, si paraitre en figure d’esclave,
suivant 'expression de I'apotre Paul, c¢’est simplement paraitre
sous des traits humains, si le Christ n’était homme qu’en appa-
rence, s’1l était d’'une nature fonciérement différente de notre
nature primitive et véritable, il nous trompe, lorsqu’il s’appelle
le Fils de 'Homme, c’est-2-dire 'homme dans la langue de
son pays; et il nous propose une tiche impossible lorsqu’il
nous appelle & devenir semblables & lui. Cetle théologie nou-
velle (qu’il ne faut point confondre avec la « nouvelle théolo-
gie ») est incompatible avec les Saints Livres. ! »

Cette argumentation nous parait sans réplique. Nous n'y
ajouterons que quelques remarques de détail, propres & ache-
ver la démonstration. On nous reproche un abus delangage,
on veut la sainteté d'un coté, la divinité de I'autre; ici une des
qualités de 1'étre, 12 essence de I'étre. Quelle est cette
essence? On appellera Dieu, I’Absolu, I’Eternel, le Tout-Puis-
sant, I'Infini ? Est-ce cela qu’'on trouve dans le Rédempteur ?
S1 I'on maintient, et je crois & cette intention de nos adver-
saires théologiques, la distinction dite des personnes, c’est-a-
dire pour Jésus-Christ une conscience personnelle ; sil'on ne
tombe pas dans une sorte de panthéisme trinitaire, pour qui le
Fils est absorbé dans le Pére, Jésus divin serait donc I’Absolu,
I’Eternel, le Tout-Puissant, I'Infini ? Nous aurions donc deux
Absolus, deux Eternels, deux Tout-Puissants, deux Infinis.
Que celui qui en est capable entende ce langage ! Il nous
parait un amalgame de termes aussi inintelligibles que contra-
dictoires.

Il y a mieux: cette révélation-12 de Dieu, ce n’est pas Christ
qui ’a donnée. Sous des formes différentes, elle existait avant

1 Quvr. cité.



566 PAUL CHAPUIS

lui; elle est le résultat de la spéculation philosophique, comme
des impressions réfléchies de ’homme, en face du spectacle de
Vunivers. L’apotre Paul appelait cette connaissance les pertec-
tions invisibles de Dieu, son éternelle puissance et sa divinité
qui éclatent aux yeux depuis la création du monde pour qui-
conque sait regarder ses cguvres. Et tout cela peut inculquer le
sentiment de la dépendance, la crainte, mais ne procurera pas
le salut qui résulte de la communion de I’homme avec Dieu. Le
Christ d’ailleurs, que pourtant les Epitres pastorales appellent
Diew manifesté en chatr, ne nous montreaucun de ces attributs,
donton ne voit pas comment ils nous affranchiraient du mal pour
nous «assigner une place dans les cieux. » Le Dieu que le fils
de Marie manifeste el qu’il incarne est donc autre chose. Si le
Christ a pu dire quim’a vu a vu mon Pére, s'il a fait cette décla-
ration, dans une chambre haute, lui le Nazaréen qui s’en allait
mourir, s’il ainvité a cette contemplation de Dieu en sa personne
des pécheurs de ses amis, c’est done qu’il portait en lui les rayons
visibles, saisissables de la divinité. Ol les chercher ces rayons,
sinon dans ces qualités de perfection morale qui constituent
sa nature, c’est-a-dire sa divinité. Il nous semble que s’il v a
« abus de langage » ce n’est pas de notre coté. Jésus lui-méme
s’est rendu coupable de cet abus, il a identifié sa divinité et
sa sainteté, puisque la contemplation de sa personne ferrestre
équivalait, suivant son affirmation, & la vision du Pere.

Au reste, sans offense pour personne, cette séparation de la
divinité et de la sainteté nous parait outrager la conscience; et,
quand on ajoute encore que la divinité dite essentielle est & la
base de la saintelé, qu’on fait, des lors, de cette derniére un
attribut de nature et non une conquéte morale, on aboutit tout
simplement & la ruine de la morale. Comment entendre, aprés
cela, ces appels incessants de I’Evangile qui nous engagent a
nous identifier avec le Christ, 4 vivre de sa vie, & devenir comme
lui et par lui des fils de Dieu? Dans cette direction de la pensée,
il faudrait, et ceci n’est point pour nous déplaire, statuer chez le
pécheur & sauver quelque chose de cette divinité essentielle dont
on fait la base, donc la condition, de la sainteté. Autrement I'E-
vangile devient un supplice de Tantale; on fait du Christ un



~

LA FOI EN JESUS-CHRIST H67

menteur et de la bonne nouvelle le plus décevant et le plus
détestable des messages qu’ait jamais entendu '’humanité.

On a voulu, il est vrai, déduire de la conscience chrétienne
une sorte d’inconvenance morale 4 identifier la sainteté et la
divinité. M. le professeur Louis Thomas de Genéve constate
que la sainteté est humble et qu’elle ne met pas, comme
Jésus, son moi, sa personnalilé, au premier rang. Sous une
autre forme, au moment o1 nous achevions la rédaction défi-
nitive de cette étude, nous avons lu dans le Kirchenfreund du
10 aout la pensée suivante de M. le professeur d’Orelli : « Plus
un homme, un chrétien, se rapproche du Dieu saint, plus sa
communion est intime, d’autant moins 1l placera son propre
moi entre Dieu et 'homme et attribuera & sa personne une
divine autorité. »

(’est, on vient de l'entendre, de I’humilité de Jésus qu’il
s’agit. A vrai dire, je ne comprends pas et je ne discute pas ;
car s'il est dans le flot des générations humaines, une indivi-
dualité ol le moi se soit donné et sacrifié et effacé, c’est bien
le moi de celui qui a été obéissant jusqu’a mourir sur la croix,
qui a donné sa vie, qui en face de Dieu et des hommes s’est
constamment oublié et dépouillé pour vivre de I'existence et
des intéréts des autres. Mais c’est précisément la le caractére
essentiel de la sainteté, digne de ce nom, qui se confond avec
’amour, le dernier et le premier mot de 'Evangile. Jésus, sans
aucun doute, a mis en relief 'autorité de sa personne, de son
moi, non de son moi vulgaire et égoiste, mais de la valeur
morale de son étre. Serait-ce donc la une usurpation ? Le bien
ne porte-t-il pas en soi son autorité et, sans monter aux per-
fections suprémes, les disciples ne sont-ils pas appelés la
lumiére du monde, ne constituent-ils pas, tout au moins, hélas!
ne devraient-ils pas constituer dans le monde spirituel une au-
torité qui s’impose A la conscience, dans la mesure ol leur vie
refléterait celle de Jésus, la lumiére centrale. Et si cette au-
torité s’éléve A I’évidence du bien, siles rayons qu’elle projetie
sont les purs rayons de Dieu, sont Dieu lui-méme, qui dira
qu’elle constitue un écran, ou tout au moins une inutile inter-
position entre Dieu et ’homme. Nous voyons bien plutdt que



568 PAUL CHAPUIS

cet homme-la est le chemin qui méne & Dieu, parce que son
étre montre les perfections de Dieu et les proclame. Le moi lui-
méme, si pur et si imposant, s’efface et se confond avec Dieu.

Nous croirions bien plutét que le moi transcendant de la
divinité essentielle pose le probléeme que souléve M. d’Orelli. Ce
moi-la nous accable sans nous ouvrir les yeux; il montre des
couleurs a des aveugles, qui n’ont pas des sens capables de les
percevoir. En Jésus, nous contemplons la Parole divine, pleine
de grice et de vérité, nous voyons 'homme qui selon sa pro-
pre affirmation réalise Dieu. Donc en lui la foi salue ’'Homme-
Dieu, le but et ’accomplissement de Ihistoire.

(est assez. Avant de clore, le second des caractéres essen-
tiels et normatifs du Christ :

Nous avons dit que si Jésus de Nazareth st 'homme idéal,
donc, tranchons le mot, ’homme mon.é & sa divine destinée, il
est aussi le Dieu-homme. Nous ne voulons pas avec cette for-
mule antique couvrir une nouveauté. Nous I'empruntons a
Ihistoire, parce que malgré les définitions ou les représenta-
tions quila déforment et souvent la déchristianisent, elle pose un
fait capital. Dans le Christ que salue et que saisit la foi, nous
avons, dans une parfaite réalisation de I'homme, une révéla-
tion de Dieu, telle que ’exige la conscience humaine.

Une révélation de Dieu ! Il faut s’entendre sur ses limites et
sur sa nature.

Sagirait-il, si je puis ainsi parler, d’'une mise en lumiére au
sens complet des mots de I’Etre infini? Nul n’y songe et n'y a
jamais prétendu, en vertu du principe qui faisait dire & Kant
que toute définition de Dieu est contradictoire. Finitum non
capax infiniti. L’Absolu ne saurait s’enfermer, & aucun moment
de I'histoire, dans une individualité, si puissante soit-elle. Aussi
bien tout ce que I'hnumanité balbutie : ses cris et ses spécula-
tions, les hymnes des Vedas et les cantiques d'Israél, les impres-
sions de ’'homme qui au-dessus de la nature et parelle et en elle
cherche Celui qui est et dont il se sent dépendant, tous ces
efforts fournissent sans doute quelque lumiére sur l'origine
des religions, mais ils ne procurent pas encore une connais
sance a proprement parler morale de Dieu. Ce n’est pas dans



LA FOI EN JESUS-CHRIST 569

cette direction que se manifeste I’ceuvre révélatrice du Maitre
de Nazareth. Quand ses apdtres nous disent que la Parole a été
faite chair, que la divinité a corporellement habité en Christ,
ils ne montent point & la pensée de I'Infini, du Dieu, qui, pour
rappeler encore leur langage, habite une lumiére inaccessible.
Cette connaissance-1a, si tant est qu’elle soit digne de ce nom,
n’est pas la religion et n’importe guére & la religion, parce
qu’elle ne guérit pas celui qui demande & guérir. Le soupir de
la foi demande une connaissance pratique de Dieu, comme une
expérience de sa vie. Elle ne s’acquiert ni par théorie, ni par
réflexion, ni méme par contemplation. Elle exige l'action qui
porte coup; dans ce sens, connaitre c’est étre en quelque me-
sure, c’est participer a ’esprit, & la nature, aux tendances du
Dieu adoré. Nul ne connait le Pére que le Fils et celui auquel
le Fils veutle révéler. Pourquoi ? Parce que le Fils serait d’une
essence particuliére, distincte de I'humanité ? Non, mais parce
que le Fils connait Dieu au sens johannique de la pénétration
et de 'expérience vivante.

En d’autres termes, la parfaite révélation de Dieu dans le
Dieu-homme est de nature morale et s’adresse & laconscience.
Dieu de Jésus-Christ et non des philosophes!s’écrie Pascal. Moi
et le Pere nous sommes uns, non pas nous avons été, pas da-
vantage nous serons, mais nous sommes, & ’heure méme ou
Jésus parle et ol il dit encore que celui qui I'a vu a vu son
Pére. De uelle unité? de quelle vision ? De je ne sais quelle
unité dite de nature, quand on oppose I'homme & Dieu comme
la thése & 'antithése ? Non pas. Mais de cette unité des volon-
tés qui se pénétrent, de cette unité qui faisait dire & Jésus de
Nazareth que sa nourriture était de faire la volonté de Celui
qui l'a envoyé, de cette unité qui a surmonté les aspirations
du moi personnel quand ce moi tend & nous isoler des sources de
la vie, de cette unité qui a triomphé des frémissements de la
chair, des craintes de la douleur, des affres de la mort ou des
angoisses du sacrifice, alors que le lutteur de Gethsémané disait :
Non pas ma volonté, mais la tienne! Voild Dieu révélé dans
I’homme par I’obéissance parfaite; voila Dieu révélé, non comme
une image extérieure ou tremblante, mais comme 'une péné-

THEOL. ET PHIL 189%4. 317



570 PAUL CHAPUIS

tration de la vie divine dans la vie humaine. Et cette sainteté
de Dieu, réalisée, s’épanouit dans amour de celui qui est amour
et qui pardonne. Voild le Pére manifesté en son Fils, non pas
en quelques paroles lumineuses, mais dans la vie telle qu’elle
doit étre. Et la vie telle qu’elle doit étre, c¢’est la vie divine.

Tel est & nos yeux le Christ de la foi; il répond aux aspira-
tions de la foi. Il dit & la foi que nous ne pouvons vivre qu’en
Dieu, que nous devons donc aimer Dieu. « Aimer Dieu dans
I’homme, aimer I’homme en Dieu, voila la morale, 'unique
morale, rien que la morale. Tout ce qu’il y a de vrai dans la
plus vulgaire morale vient de celle-la, il est aisé de le com-
prendre en y pensant, quoiqu’il soit plus facile encore de n’y
point songer. Ce charme inconnu, ces pleurs soudains, cette
tristesse plus douce que les voluptés, cette impulsion mysté-
rieuse gqui nous rend aisés et chers des sacrifices, dont nous
n’osions pas nous croire capables, tout cela ¢’est Dieu qui nous
parle, il faut I’écouter, c’est son Christ qui frappe, il lui faut
ouvrir. Mais quand il vivra, ¢’est nous qui vivrons; 'homme
naturel ne sera pas le théitre d’'une vie surhumaine, mais le
malade sera guéri, I’nomme vrai sera manifesté!.» Et 'homme
vrai, ¢’est Dieu dans ’homme; I’homme vrai, c’est ’homme
uni & Dieu, sa vivante et parfaite image.

Sous mille formes, la foi le cherche et soupire aprés cet idéal.
Lorsqu’elle rencontre sur la route celui qui répond & ses sup-
plications, I’homme de Nazareth, elle s’écrie Edpnza. Et quand
elle I’a trouvé, elle peut analyser et sentir les profondeurs de
la miséricorde divine, chercher le pourquoi des choses en
tatonnant ; mais sa joie s’achéve dans la priére, qui demande
que nous soyons un en Lui, comme il est un avec le Pére.

1 Charles Secrétan, Ouvr. cité.




	La foi en Jésus-Christ : ou quels sont, dans la personnalité de Jésus, les caractères qui autorisent et qui expliquent la foi qu'il réclame?

