
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La foi en Jésus-Christ : ou quels sont, dans la personnalité de Jésus,
les caractères qui autorisent et qui expliquent la foi qu'il réclame?

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ FOI EN JÉSUS-CHRIST1

ou

Quels sont, dans la personnalité de Jésus, les caractères

qui autorisent et qui expliquent la foi qu'il réclame?

PAR

PAUL CHAPUIS

IV

Quelques propos d'avant-poste, tout d'abord.
La préexistence est un mystère. Soit. Notons pourtant que

les écrivains du Nouveau Testament n'en parlent jamais sous
cet angle ; nulle part ils ne font appel à ce genre d'argumentation.

Ils paraissent bien plutôt l'envisager comme une notion
courante et ceci semblera naturel, si l'on se souvient que leur
époque et eux-mêmes attribuaient l'existence avant le temps à

d'autres êtres et à d'autres objets que le Christ. Dès lors ne se

pose pas devant eux le problème de la consubstantialité du

Père et du Fils, qui nous vient de Nicée et des spéculations que
suppose le symbole d'Athanase. Voilà le moment précis où la

vérité spéculative est devenue objet et condition de la foi
christologique. C'est Nicée qui par son décret a constitué en hérésie
les pensées opposées aux résolutions de l'Eglise, l'arianisme,
par exemple, et tant d'autres tentatives analogues.

En tout cas, si la divinité essentielle est et demeure un mys-
1 Voyez Revue de théologie et de philosophie, 1894, p. 472.



532 PAUL CHAPUIS

tère, à quoi bon tous ces efforts pour la rendre intelligible?
Pourquoi rouler et rouler sans cesse ce rocher deSysiphe, qui
ne fournit aucun élément à notre constitution, morale et
intellectuelle Confessons plutôt que nous croyons à la préexistence,

non parce qu'elle serait absurde, mais en vertu d'une
notion de la foi qui fait de celle-ci moins un acte moral qu'un
renoncement à l'usage de nos facultés; parce que Jésus-Christ
l'a dit et que ce qu'il a dit nous devons l'admettre. Langage,
pensée sublime à beaucoup d'égards ; au regard des

apparences. Cet acte, s'il est moralement convenable, ne serait pas
un acte de foi. Appelons-le de son nom : il est un sacrificium
intellectus, contraire, non pas tant à nos instincts d'orgueil,
mais à l'emploi des dons que Dieu nous a accordés pour en
faire usage. Nous sommes dès lors en présence de ce dilemme
aussi grave que terrifiant : Pour être sauvé par la foi en Jésus-

Christ, qui seule sauve, je dois croire au sens orthodoxe des

mots, à des pensées, à des affirmations, contre lesquelles s'élève

ma raison profonde Je dois mutiler, paralyser, briser les

instruments que Dieu me donne comme talents à exploiter.
Ni ma pauvre raison, qui est pourtant une raison, ni mon

sentiment, ni ma conscience ne m'indiquent ce chemin. C'est égal,
entrons dans ce chemin.

L'autorité que prend et doit prendre Jésus-Christ sur le

disciple conduirait-elle à cet abîme, sorte de bouddhisme d'un
nouveau genre? Elle est étroite, saintement étroite, la porte
qui donne entrée au royaume de Dieu. Est-il nécessaire ou
simplement légitime de la rendre plus étroite que ne l'a mesurée,
mais à d'autres mesures, le Sauveur lui-même?

On répondra oui et hardiment oui, si l'on accepte avec une
entière franchise logique les conséquences de l'autorité du

Christ au sens absolu que l'on vient d'entendre. Alors toutes
les affirmations qui sortirent de sa bouche valent d'une valeur
immuable. Prenez les évangiles, fixez-en le texte le plus pur,
si vous le jugez utile, et après cette portion de jugement que
vous vous êtes réservé, dites-nous: voilà ce qu'il faut croire.
C'est là tout Jésus-Christ, rien que Jésus-Christ. A cette heure
il est peu d'hommes, s'ils existent, qui se campent derrière ce



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 533

rempart de l'autorité absolue. Je n'en connais aucun qui soit
conséquent avec son point de vue; j'en connais beaucoup au

contraire, et c'est peut-êlre à ce jour la tendance dominante
dans l'Eglise, qui répudient cette conséquence, mais écrivent
et parlent comme s'ils l'acceptaient.

Que dit Jésus lui-même?
Il répudie, lui aussi, cette autorité absolue qu'on lui veut

donner, quand il confesse ses limites, disons ses ignorances.
Celles-ci ne portent pas seulement sur les figues espérées d'un
arbre qui, à l'inspection, se trouva stérile, mais sur quelques
faits d'ordre essentiel, comme l'heure de l'achèvement du

royaume, où Dieu sera tout et en tous. Ce fait, à lui seul, suppose

des connaissances acquises el partielles, donc une part
du domaine du savoir qui reste au sujet ou inconnu ou
imparfaitement connu ou simplement accepté à titre d'héritage
traditionnel. Dès lors existe aussi dans le domaine théorique,
étranger à la conscience morale, la possibilité d'erreur. Nous

nous refusons à penser avec M. Gretillat que « la sainteté
implique l'infaillibilité intellectuelle, » ce qui ferait croire qu'une
sanctification avancée est, sinon une condition, du moins une
garantie de vérité dans tous les ordres. L'expérience n'est pas

précisément favorable à cette thèse. Si, à vrai dire, avec l'écrivain

cité, on appelle erreur un acte de précipitation commis
dans l'énoncé d'un jugement, nous souscririons volontiers à sa

thèse. Mais, dans ce cas, ce n'est point l'erreur, c'est la

précipitation du jugement qui est « pécheresse et symptomatique du

péché. » Dans l'erreur, il y o autre chose encore : il y a

l'insuffisance de la connaissance d'une époque, d'une tradition reçue,
d'un individu qui nous fait prendre pour une vérité, une loi,
un fait dont de nouveaux progrès démontreront un jour
l'imperfection. On ne saurait trouver dans des jugements de ce

genre une responsabilité morale quelconque. Les évangiles

nous montrent que Jésus, né d'une femme, dans un monde
fini a subi la loi commune. Il parle du grain qui doit mourir
pour produire son fruit, tandis que la botanique appelle d'un
nom plus juste ce procès de transformation. Il est probable,
il est certain que le Maître a partagé, comment en serait-il



534 PAUL CHAPUIS

autrement, les opinions de son temps sur une infinité de sujets.
S'il est, au point de vue moral, sa vraie grandeur, l'homme
achevé, il est aussi l'enfant de son siècle. Il avait reçu sur l'origine

des livres de l'Ancien Testament les avis du temps et on ne
saurait l'ériger à aucun degré en autorité de critique historique.
De ces détails, on peut tirer trois conséquences différentes : ou
bien les représentations du Maître sont adéquates à la vérité et

définitives; c'est là que seraient amenés les partisans de l'autorité

absolue, s'ils étaient logiques. Ou bien le Seigneur s'est

accommodé aux opinions de son temps dans les matières
indifférentes. C'est une des conclusions de l'ancien rationalisme.
Ou, enfin, le savoir du Maître était limité. Jésus a appris, il fut
susceptible d'ignorance et même d'erreur. Donc, dans ce

domaine, il ne fait pas autorité et ne l'a, du reste, nulle part
réclamée. L'anamartésie dès lors ne couvre ni ne garantit
l'infaillibilité intellectuelle.

Arriverions-nous au même résultat, dans le domaine, je ne
dis pas de la foi, mais de la croyance religieuse, c'est-à-dire
de cet ensemble d'opinions et d'explications qui concernent le
monde suprasensible? Un grand nombre d'historiens et des

plus autorisés le prétendent. Ils citent à titre d'exemple l'opinion

de Jésus et de ses contemporains sur l'origine de certaines
affections physico-mentales, attribuées aux influences démoniaques,

ses vues, conformes d'ailleurs à celles de la théologie

juive, sur ce monde intermédiaire entre Dieu et l'homme, que
les siècles antérieurs avaient fournies à la religion israélite. J'en

veux pour preuve surtout l'intéressante étude de M. Frédéric
Godet sur la parabole de Lazare et du mauvais riche. Le chef
eminent de l'école orthodoxe nous dit que les représentations
qu'évoque cette similitude sont presque toutes empruntées à

« la palette des rabbins. » Le fait est facile à prouver. On en

conclura, à moins d'ériger les rabbins en organes directs de la

révélation, si l'on entend cette révélation au sens intellectualiste,

que ces représentations, si intéressantes soient-elles, ne
constituent pas un tableau adéquat de la vie d'outre-tombe des

bons et des méchants. Le Seigneur se serait-il peut-être, dans un
intérêt didactique et sur une question de secondaire importance,



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 535

accommodé aux notions courantes, tandis que par devers lui
il en possédait de plus sûres et de plus réelles? Voilà, et nous
en tombons sans doute tous d'accord, qui porterait une grave
atteinte à l'intégrité morale du Fils de l'Homme. Et pour le
dire en passant, la judicieuse observation de M. Godet, qui
fait intervenir dans l'enseignement du Maître « la palette des

rabbins1,» ne porte-t-elle pas un coup droit à cette théorie
qui pose le Christ en révélateur parfait en ce sens qu'il nous
aurait fourni un enseignement adéquat, sinon complet, des

choses suprasensibles Nous préférons, en tous cas, une autre
solution qui découle logiquement du point de vue exégétique
rappelé : le Maître de Nazareth a emprunté la palette des

rabbins, parce qu'il partageait réellement, en cette matière,
l'opinion des docteurs israélites, sans dommage d'ailleurs de

la pensée fondamentale qui se dégage de l'incomparable
parabole.

Nous voilà donc, avec M. Godet lui-même, ou du moins d'après
l'horizon qu'il éclaire, en présence d'un résultat qui limite
l'autorité du Seigneur, non en matière de foi salutaire, mais
dans le domaine des croyances et des doctrines religieuses.

Je demande maintenant si la doctrine de la préexistence ne

rentre pas, elle aussi, dans cet horizon des croyances générales

d'une époque; je demande si la «palette des rabbins ï n'y
est pour rien. On a déjà remarqué que cette conception est

une catégorie familière à l'esprit judaïque. Quelle explication
qu'on en fournisse, le fait est trop bien attesté par les
documents pour qu'il soit contesté par personne. Si le Seigneur l'a
enrichie et spiritualisée, comme tant d'autres pensées de son

peuple, elle ne lui appartient pas en propre.
L'assimilation pourtant ne saurait être complète. On objectera,

non sans quelque raison, qu'en ce sujet il s'agit d'un

témoignage personnel de Jésus sur lui-même. Nous en
tombons d'accord et nous ne retranchons pas ce genre d'affirmations

des paroles du Sauveur qui nous ont été conservées. Mais

nous les entendons autrement que nos adversaires. Eux, ils en

1 Commentaire sur l'évangile selon saint Luc.



536 PAUL CHAPUIS

font l'expression de ce qu'ils appellent la divinité essentielle
du Rédempteur, dans le sens des conciles classiques ou dans

celui de l'arianisme; nous y voyons, au contraire, un concept
théologique et connu, par lequel Jésus a exprimé, au moyen
d'une notion de son temps, son élection divine pour l'œuvre

qu'il lui a été donné d'accomplir. Sans entrer dans aucun
détail1, ce qui donnerait à cette étude, déjà trop longue, une
ampleur exagérée, il est permis de rappeler ici deux observations,
à nos yeux concluantes, quelle que soit d'ailleurs la définition
de la préexistence que l'on estime la plus probable.

Dans tout l'enseignement du Christ relatif à ce sujet, il
n'existe pas un seul texte, je dis pas un seul, où cette notion ou
si vous le voulez ce fait soit désigné comme ayant une importance
salutaire capitale, pas un seul qui en fasse une des nécessités de

la foi, un de ces caractères sans lesquels la personne du Sauveur
serait méconnue. Cette forme d'enseignement est à l'arrière-
plan : il est absent de la tradition primitive ; il est donné comme
en passant. Comment en serait-il ainsi, si cette doctrine

occupait dans l'œuvre du salut par Christ la place que lui ont
octroyée les docteurs des siècles postérieurs?

On ne voit pas, ensuite, quelle valeur cette explication de

la personne du Christ, entendue au sens de la tradition
dogmatique, possède pour la foi. On voit trop bien, au contraire,
ce qu'elle lui enlève. Car, enfin, si elle est autre chose qu'une
affirmation du plan de Dieu se réalisant en Jésus-Christ, si elle

marque dans la personne du Sauveur une « essence »

différente de notre humanité, si elle est l'explication de sa grandeur
morale, le fondement primaire de l'œuvre rédemptrice, il faut

renoncer à expliquer cette personne et son œuvre comme une

personne et une œuvre de l'ordre moral. La sainteté et ses

causes, il les faut chercher dans la substance. Ils deviennent
des illusions ces appels qui font notre espoir et nous ordonnent

de devenir en Jésus-Christ, comme Jésus-Christ. Cette

sainteté, cette vie unique, cette puissance victorieuse du péché
et de la mort seraient conditionnées par un élément de na-

1 Voir sur ce sujet La transformation du dogme christologique, par Paul
Chapuis. — Lausanne, Georges Bridel, 1893.



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 537

ture que ne possède, ni ne peut posséder notre nature. Pourquoi

donc nous appeler à celte communion, à cette pénétration
réciproque, à moins qu'on ne l'entende à la façon d'une action
chimique, comme un opus operatum. Que devient la
puissance morale de l'Evangile, sa constitution même? Que devient
le mal et que faut-il appeler le bien?

Nous concluons de là que la préexistence, avec l'explication
la plus favorable et la plus historique que l'on en puisse imaginer,

ne saurait être qu'un corollaire théologique; elle ne constitue

pas un de ces caractères fondamentaux qui appellent la
foi et régénèrent les cœurs. Jésus est pour le croyant autorité
de vie, autorité morale et non pas, ce qu'il n'a jamais prétendu,
autorité doctrinale ou théologique. On confond trop souvent
les deux lignes, qui, pour avoir des points de contact et de

rencontre fréquents, n'en demeurent pas moins distincts.
Cette confusion nous conduit au centre même du problème

discuté. Elle a pour source principale une notion imparfaite de

l'autorité et pour résultat une sorte de falsification de la foi,
du moins dans ses définitions et dans les conséquences qu'on
en lire.

Trop volontiers on se représente l'autorité comme une
puissance qui s'impose sans motifs, du moins sans motifs
directeurs, en vertu d'une contrainte. Pareille à l'engrenage, elle

enveloppe et broyé celui qui consent à lui livrer sa main. Elle
absorbe l'être. Tertullien a dit le mot : Credo quia absurdum 1

Je crois parce que ou, bien que mes facultés ne soient point
prises. Je crois, en ce sens que la foi devient, ici un succédané

de la raison, là son remplaçant, plus loin la prolongation du

connaître. Les philosophes grecs, Platon en particulier, usent

parfois du mot nions dans un sens analogue, quand ils
désignent par ce terme une science moins certaine que celle de

l'expérience ou du syllogisme. Aussi touchons-nous là à

l'essence du principe catholique, imprégné de grécisme et qui
a prolongé jusqu'à nos jours ses influences séculaires.

Or l'autorité, qui n'est pas celle d'un tyran, a ses motifs, ses

THÉOL. ET PHIL. 1894 35



538 PAUL CHAPUIS

appels, je dirais ses tentacules, qui sont ses forces. Celles-ci
varient suivant les domaines. Dans l'ordre intellectuel, le motif
est le syllogisme ; ailleurs, le témoignage des faits ou l'histoire,
ici, l'expérience; seuls ou réunis, selon les cas, ces motifs
contraignent, lorsqu'ils s'emparent de l'individu. Les calculs et les
observations qui découvrent la marche des étoiles obligent notre

esprit, jusqu'à preuve du contraire. Dans le domaine
religieux et moral, le raisonnement a sa place, mais il n'est pas

primordial. Les arguments qui saisissent la volonté, le

sentiment, plus exactement la conscience, sont les forces de la

religion, du moins d'une religion qui a pour postulat notre liberté
morale. Ce sont, si l'on me permet cette image exacte, les

répercussions produites sur ma conscience par la personnalité
de Jésus, qui établissent son autorité sur moi, mon devoir
d'obéissance à son égard et déterminent le caractère rationnel,
au sens élevé du mot, de ses exigences.

On a insisté sur le rôle du témoignage pour consolider
l'autorité. Il est aussi capital, en effet, dans la formation de nos
convictions que dans celle de nos connaissances. Mais encore
ici, il importe de ne pas confondre les domaines.

Par le témoignage des voyageurs, nous sommes assurés de

l'existence du Fleuve Jaune. L'enseignement de témoins dignes
de foi nous dispense d'une expérience personnelle. L'immense

part de notre savoir provient de cette source. Dans le domaine

religieux, dans le christianisme surtout, les choses ne se passent

plus exactement de la même manière ; nous constatons ici,
à côté du témoignage, un élément nouveau et indispensable. Le

témoignage, celui des documents, celui de l'histoire chrétienne,
je veux dire du rayonnement de Jésus-Christ dans le monde,
nous placent en face d'un fait, d'une multiplicité de faits, que
l'on peut analyser, discuter, attaquer ou défendre. Fussions-
nous historiquement, disons scientifiquement, pénétrés de la
réalité effective de tous ces faits, nous n'avons pas encore la
religion, la foi. Pour que naisse celle-ci, au témoignage des

livres et des hommes doit s'ajouter celui de l'Esprit, une action
qui fasse pénétrer l'influence sanctifiante de ces faits dans nos
consciences, jusqu'à ce qu'ils deviennent les inspirateurs de



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 539

notre être, les directeurs de notre vie, l'autorité qui subjugue.
Hors de cette expérience, qui s'empare du témoignage, l'Evangile

est comme n'étant pas.
Achevons cette analyse par une dernière considération, en

distinguant le fait brut des conclusions que l'on en peut
déduire. Je reprends le Fleuve Jaune. Je sais qu'il existe. Un
manuel de géographie m'a appris son nom. Voilà le fait. Les

conclusions qui précisent cette connaissance portent sur des

phénomènes divers, sur la violence du courant, l'analyse des

eaux, etc. Dans le domaine religieux, chrétien, le fait brut
c'est la révélation cie Dieu en Jésus-Christ, que j'apprends à

connaître par les documents évangéliques, mais qui ne devient
révélation personnelle, morale, que lorsqu'il a plu à Dieu de

me révéler son Fils. Voilà le fait religieux à l'état simple, qu'à
son tour l'on peut analyser dans ses causes et dans ses effets,

quand on s'essaie à la théologie.
Les méthodes même de l'enseignement de Jésus-Christ, on

pourrait dire pour ne pas peser sur des distinctions inutiles en

la matière, la nature de l'œuvre du Seigneur, confirment les

idées que nous venons d'exprimer. Pour établir son autorité,
en d'autres termes, pour créer la foi dans les cœurs que fait-
il? Il discute? Il raisonne? Il pose des formules doctrinales
nécessaires? Non! Il s'adresse à la conscience de ses

auditeurs, à leur vouloir ; il éveille ces sentiments intimes, ces

aspirations qui sont au fond des cœurs d'homme. C'est là

qu'il frappe et c'est dans ce foyer qu'il jette les étincelles et
fait jaillir son autorité.

Voyez, par exemple, son enseignement sur Dieu. Faut-il
même parler d'un enseignement? Je dirais que la philosophie
en est absente. Pas de spéculations transcendantes, pas de

formules abstraites. Le Père, l'Esprit! et c'est tout. Ce nom,cette
certitude jaillit de son âme comme l'eau pure du rocher. Il
n'analyse pas ; il ne catalogue pas. Il affirme d'expérience,
dans la plénitude de sa communion avec le Père. Dieu est le

Père, mon Père, votre Père Le Maître le dévoile non pas

sous la catégorie de la substance, mais sous celle de la perfection

morale qui s'appelle l'amour, la seule après tout qui con-



540 PAUL CHAPUIS

vienne ou du moins qui importe à l'âme altérée du Dieu vivant.
Je veux que Jésus ait possédé ce qu'en dogmatique on appellerait

une doctrine de Dieu, une pensée ou des pensées héritées,
apprises ou originales sur les rapports du fini et de l'infini.
Trésors utiles qu'on voudrait posséder puisqu'ils viendraient
de celui qui, avant Luther et dans sa perfection même, aura
mis en pratique le précepte : Oratio, meditatio, tentatio fa-
ciant theologum. Mais voilà I il s'y faut résoudre pour la gloire
de Dieu et la joie du pécheur, le Révélateur, l'expression du

divin, donné à la terre, ne se présente pas sous l'aspect d'un
philosophe qui découvre des mystères, ou analyse des pensées,
mais d'un homme qui vit la vie humaine et la remplit de

Dieu.
Cette distinction générique, je ne dis pas cette opposition,

encore moins cette indifférence, cette distinction générique
entre la foi et les pensées qui en jaillissent, entre la vie
chrétienne et la doctrine chrétienne qui procède de cette vie, est à

ce jour volontiers admise en principe. La théologie contemporaine

a, ces dernières années, surtout dans le protestantisme
français, repris cette étude qui n'est pas purement académique.
Elle touche, au contraire, aux intérêts vitaux du christianisme.

VI

Fide sola! ce mot d'ordre des Réformateurs n'a point encore

pris dans l'Eglise évangélique la place royale qui lui appartient.

A preuve la condamnation de Servet, les divisions
auxquelles aboutirent les querelles sacramentaires, à preuve...
toute une longue histoire, ancienne et moderne.

Pesons les conséquences des principes : Si dans le fide sola,
seule condition, mais efficace condition du salut, est compris un
ensemble de doctrines formulées, auquel on adhère par
acquiescement logique ou précisément parce que la formule
demeure mystère, le salut, la vie éternelle offerte et créée par
Jésus-Christ dépendent pour une part de la position de notre
intelligence et pour l'autre, je veux que ce soit la grande et

l'essentielle, de la direction de nos énergies morales. Sous un



LA FOI EN JÉSUS CHRIST 541

angle un peu différent, le Père Didon dans ses conférences

déjà citées a dit la même chose, qui peut-être vous paraîtra une
énormité. « Il y a parmi les croyants ceux qui ne savent pas
pourquoi ils croient et ceux qui peuvent dire: Je crois pour tel
motif. » L'apôtre Paul, lui, disait : « Je sais en qui j'ai cru » et
s'il est dans l'Eglise des hommes qui ne savent pas pourquoi
ils croient, la raison en est fort simple : c'est qu'ils ne croient
pas.

Il résulte de cette conception que l'entrée dans le royaume
de Dieu exige un minimum d'intelligence et comme cette
condition ne saurait être posée, on établira en dehors de l'individu
une garantie de cette vérité urgente. La certitude morale ne
suffit pas, dit-on ; l'évidence logique est encore moins utilisable ;

il faut donc u ne autorité supérieure et extérieure à nous-mêmes,

que celle-ci s'incarne dans le prince du Vatican ou dans un
document infaillible, le plus admirable et dès lors le plus
torturé des livres de l'humanité.

Retournons à Jésus, le Maître des Ecritures. Où et quand
pose-t-il des conditions doctrinales? Le jeune homme riche
Mais il suffit au Maure pour l'aimer et bouleverser son cœur

par un appel à sa conscience de constater les aspirations de

son âme. Le brigand, la pécheresse ils ne possédaient pour tout
bien que le trésor d'un cœur repentant. Si, à propos de ces

exemples normatifs, on nous fait souvenir que ces sauvés fide
sola jouissaient des privilèges de la religion mosaïque, que le

Maître passe sous silence ces rudiments nécessaires, nous

évoquerons l'image de cette Samaritaine qui adorait en Garizim

et non à Jérusalem. On voudrait avoir le loisir d'analyser,
à ce point de vue, dans leurs éléments, ces grandes crises, qui
amenèrent aux pieds du Christ,les Paul, les Augustin, les

Luther. On verrait sûrement que ces conversions, aussi bien

que celles qui ne font ni bruit, ni vague dans l'histoire humaine,
se résument dans l'impression de Paul cherchant le secours:
« Je ne fais pas le bien que je veux, mais le mal que je ne

veux pas! » A cette misère d'impuissance, il faut d'autres
remèdes que les formules les plus adéquates, que les mystères
insondables de la divinité dite essentielle. Elle réclame un acte



542 PAUL CHAPUIS

de sauvetage, accompli par celui que nous appelons le Sauveur

et auquel nous remettons notre guérison. Nous remettons

C'est la foi
La foi nous sommes unanimes à l'affirmer. Mais, à l'analyse,

objecte-t-on, cette foi suppose de toute nécessité une certaine
connaissance, sans laquelle elle n'existerait pas. L'apôtre n'a-t-
il pas écrit qu'elle « se produit après qu'on a entendu » C'est
ci qu'il importe de se garder de confusions aussi fréquentes
que fâcheuses. Dans de fort belles pages, où il donne peut-être
trop de gages à un intellectualisme qu'il repousse, M. Trial1 de

Nîmes distingue entre les réalités morales et religieuses
données sous forme de faits ou d'idées, indispensables à la foi,
et les théories qui sondent et expliquent ces faits et ces idées,
et dont la foi n'a pas un besoin immédait.

Est-il exact de parler d'idées Certainement. Sans

discuter les théories de la connaissance, nous savons tous que
l'idée, donnée sous la forme d'un jugement, est partout, au

moyen du langage, le véhicule qui traduit les faits tels que
nous les saisissons; elle donne une forme à nos impressions ;

elle établit le rapport tel que nous le ressentons et nous
nous le représentons entre nous et le inonde extérieur, perçu
par nos sens. Aucun fait ne parvient à notre connaissance sans

ce moyen. Mais encore faut-il distinguer entre le fait ou plus
exactement le phénomène et les traductions que nous en

donnons par l'idée. Un exemple : Le nomade contemple le ciel
bleu au-dessus de sa tête et appelle cette voûte le firmament.
Le ciel bleu, voilà le fait. Voûte et firmament traduisent
l'impression reçue sous forme de jugement. Ces idées sont-elles
adéquates au fait Nous savons aujourd'hui que la voûte n'existe

pas, que surtout elle n'a pas de solidité et le progrès des sciences

exprime sous d'autres formes, en d'autres rapports logiques, le
phénomène qui pourtant demeure partout le même. On peut
donc ici noter trois éléments: le phénomène, l'impression
produite et sa traduction par un jugement ou une idée. Il serait
même loisible d'ajouter à ces données un quatrième facteur :

1 Revue chrétienne : La situation religieuse (juin et juillet 1894).



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 543

les présuppositions, sans lesquelles il n'y aurait ni phénomène,
ni impression, ni idée. Dans l'exemple choisi, ces postulats,
pourrait-on dire, sont, entre autres, l'existence du ciel
astronomique, la confiance que nous accordons à nos sens, etc.

Appliquons cette brève analyse au domaine religieux. Que
trouvons-nous? Le phénomène ou le fait : Jésus-Christ ;

l'impression spécifique qu'il est susceptible de produire et que
nous appelons la foi, enfin la traduction de cette impression
en jugements formulés, en idées. On voit dans quel sens nous
accordons ici une place à l'idée traductrice. Elle n'est pas

cause, elle n'est pas condition de la foi, elle est effet, tant il
est vrai qu'ici, comme partout, la grammaire suit le langage ;

la rhétorique, la prose ou la poésie ; la théorie, la pratique
et non l'inverse. Nous conclurons donc en disant, sous une
forme un peu différente et nous croyons plus exacte ou du
moins plus nette que M. Trial, qu'il faut distinguer entre les

présuppositions de la foi, sans lesquelles celle-ci ne serait pas,
et les conceptions, théories et effets qui nous aident à l'analyser

et à marquer sa place dans l'ordre universel.

Quelques exemples pour lever toute espèce de doute sur
notre pensée; nous l'espérons du moins.

Il est évident que si Dieu n'existait pas', la foi, lien entre
l'homme et son créateur, ne serait pas non plus. Les présuppositions

sont donc ici l'existence de Dieu et celle de l'homme,
comme le son et la lumière postulent la matière éthérée. Or
elle existe, elle agit cette foi, sans que les croyants possèdent
sur Dieu une notion partout identique et concordante.

On connaît la belle illustration que M. Auguste Sabatier a

donnée de ces lois, lorsqu'il a dit : « Voici dans un de nos

temples, une grande foule réunie pour adorer. Il y a dans

cet auditoire peut-être de pauvres vieilles femmes fort
ignorantes et passablement superstitieuses, des hommes de la classe

moyenne teintés de quelque littérature, des savants et des

philosophes qui ont médité Kant et Hegel, voire même des

professeurs de théologie pénétrés jusqu'à la moelle de l'esprit
critique. Tous se prosternent en esprit et adorent; tous parlent
la même langue apprise dans l'enfance; tous répètent du cœur



544 PAUL CHAPUIS

et des lèvres: Je crois [en Dieu, le Père tout-puissant. Je ne
sais pas s'il y a sur la terre un spectacle plus touchant, quelque
chose de plus rapproché du ciel. Tous ces esprits si divers et

qui seraient peut-être incapables de se comprendre dans la
seule sphère de l'intelligence communient réellement entre
eux ; un même sentiment les pénètre et les anime. L'unité
morale dont parlait Jésus, quand il disait : « Qu'ils soient un

comme nous sommes un » est momentanément réalisée sur la

terre. Mais croyez-vous que ce mot Dieu prononcé par toutes
les lèvres éveille dans tous ces esprits la même image La

pauvre vieille qui se souvient encore des enluminures de sa

grande Bible entrevoit la figure du Père éternel avec une
grande barbe blanche et des yeux brillants et brûlants
comme la braise. Son voisin sourirait de ce naïf
anthropomorphisme. Il a, lui, la notion déiste rationnellement établie
dans son cours de philosophie de collège. Or cette notion

paraîtra grossière encore au disciple de Kant qui sait que
toute idée positive de Dieu est contradictoire et qui se réfugie,

pour échapper à la contradiction, dans celle de l'Inconnaissable.

Pour tous, cependant, le dogme de Dieu subsiste 1. »

Nous dirions, nous, un peu différemment que M. Sabatier:

pour tous Dieu subsiste sous des représentations et des

formules divergentes.
Il est certain encore que pour croire en Jésus-Christ, c'est

une des présuppositions nécessaires, il faut que Jésus-Christ
ait existé, qu'il ait produit et produise encore une certaine
impression de nature psychologique qui provoque la foi en lui.
Mais que, pour croire en Jésus-Christ, il faille préalablement
admettre une série de thèses analytiques ou dogmatiques, que
ces thèses soient la condition d'une foi réelle, un élément
primaire de la foi, nous le contestons au nom de l'expérience de

l'histoire, au nom de l'évangile de la grâce, nous dirions au

nom de la nature même du salut et du péché dont Christ
délivre.

Au nom de l'histoire Considérez, une fois encore, c'est la

1 A. Sabatier, De la vie intime des dogmes. — Paris, Fischbacher.



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 545

troisième, ces suppliants, ces malades guéris, ces pécheurs
pardonnes, chez lesquels le Seigneur conslate une « grande
foi. » S'il était possible de leur faire préciser les conclusions
qu'ils tirent de l'action du Maître sur eux-mêmes, la représentation,

par conséquent, qu'ils se font de sa personne, que de
différences entre eux! Que de significations diverses, dans l'unité
d'un même amour confiant et reconnaissant, données à ce nom
de Fils de Dieu que quelques-uns proclament. Dans la bouche
du centenier sous la croix, voilà peut-être le sens physiologique

et païen. Pierre y résume toutes les espérances messianiques

d'Israël, et Jean, cet aigle qui plane dans les sphères
éthérées, l'identifie avec le Verbe divin, éternelle révélation de

Dieu. Où gît ici le substratum, la vie de la foi? Dans l'idée qui
la traduit suivant les développements et les traditions
individuelles ou nationales, ou dans une expérience intérieure dont
l'idée n'est que le rayonnement? L'histoire évangélique nous
offre, si nous ne faisons erreur, un frappant exemple qui met
en lumière les théories combattues. C'est Nicodème qui de

nuit vient voir en Jésus un docteur es sciences divines, dont
les miracles sont le diplôme. Et vous savez comment le Maître
lui-même détourne son visiteur de ces pensées-là pour relever
en une page immortelle le caractère moral et régénérateur de

la foi.
En insistant, non sans quelques très bons motifs, mais avec

exagération, comme nous le verrons tout à l'heure, sur la
correction de la croyance, l'orthodoxie a involontairement faussé

la nature du salut et le caractère tragique du péché. Si le mal

pouvait être appelé une simple erreur, s'il résidait, comme
le pensait d'ailleurs le sage Socrate, dans l'ignorance, on

comprendrait qu'une vue claire de la vérité, une dogmatique

correcte fût essentielle à sa guérison. Mais hélas! il n'en
est rien. La science et le bien ne constituent pas davantage
des termes exactement corrélatifs que l'ignorance et le mal.
Voyez la situation morale de notre civilisation contemporaine,
si savante et souvent si corrompue Le péché est une rébellion,

une révolte contre le Bien, c'est-à-dire contre Dieu et

contre la nature qu'il nous a donnée. C'est notre volonté qui



546 PAUL CHAPUIS

en est responsable et qui se sent infirme et incapable par
elle-même de se redresser. Si donc le salut par la foi en

Jésus-Christ est une réalité efficace, il procurera la restauration

de la volonté, pour, de là, étendre son influence sur
l'ensemble de notre être.

Mais, si la foi, une puissance sui generis, est à ce point
distinguée de la doctrine, en conclura-t-on que celle-ci soit
indifférente? Tout récemment, un professeur de Montauban,
très ardent à pendre les hommes pour quatre lignes, poussait
notre pensée à cette phrase de Zola, qu'on ne s'attendait point
à voir en cette affaire : « J'estime que jamais l'exposé d'une idée

quelconque n'a eu des conséquences funestes. » C'est là une

erreur grave que l'histoire consultée réfuterait aisément. Jadis

une grande école théologique, par réaction sans doute contre
l'intellectualisme, mais qui revient à cette heure de cet excès,
a hautement proclamé l'indifférence doctrinale. Rien n'est plus
loin de notre pensée et des conséquences de notre principe.
Sans doctrine, la religion se meurt ; elle se perd dans les brumes

d'un mysticisme qui n'aurait pas plus de lumière, ni de

chaleur que les brouillards gris de l'automne. On ne nous

accusera pas de négliger le travail dogmatique, sans parler de

cette précieuse métaphysique qui, mise à sa place et dans son

rôle, est une puissance indispensable. Supprimer la théologie,
sous le prétexte que la formule n'est pas l'essentiel, qui le

voudrait, si c'était possible, sinon ceux-là même qui, par une
inconcevable contradiction, maudissent cette science et adorent la

formule... à condition qu'elle soit antique?
Non, il est dans la nature des choses que l'esprit s'applique

à préciser les éléments de la foi, les expériences et les faits

qui l'expliquent ou s'y rattachent. Ce travail est nécessaire et

salutaire, dans la mesure surtout où il procède de la foi elle-
même et s'il cherche à la comprendre et à la saisir dans sa

pureté même. Aussi peut-on constater aisément une action

réciproque de la foi sur le dogme et de la doctrine sur la foi. Il en
est de ce fait comme de la science en général. Plus elle se

rapproche, au travers de ses efforts, des lois qui régissent les

phénomènes, mieux aussi on en déduit les conséquences et les



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 547

applications pratiques. Mais cela ne signifie pas que la doctrine
soit la génératrice de la foi ; elle peut l'appuyer, l'éclairer, elle
ne la produit pas. Comme la doctrine, c'est-à-dire la connaissance

de la foi, varie suivant les temps et les individus, comme
elle se transforme à mesure qu'elle pénètre mieux son objet,
elle ne saurait être érigée, ni en condition essentielle et permanente,

ni en partie intégrante de la foi... jusqu'au jour où l'on
nous fournira, avec preuves à l'appui, une autorité qui nous
garantira la vérité des formules défendues; car celles-ci ne
sauraient prétendre à l'immutabilité que si elles sont parfaites.

En présence de cette conclusion, on va répétant, comme si
c'était une solution du problème, solution facile assurément,
que la foi embrasse l'homme entier, donc toutes ses facultés.
Qui le nierait? A cette heure, nous ne connaissons aucune
théologie, aucune psychologie, assez atomistiques pour affirmer
autre chose. Mais lorsqu'il s'agit d'analyse, la question n'est

pas là. Nous accordons grandement cette influence régénératrice

de la foi sur notre être tout entier. Tous les fleuves vont
à la mer, qu'ils remplissent de leur eaux ; mais où sont leurs
sources? Nos sens physiques contribuent tous, à des degrés et

par des moyens divers et appropriés, à nous donner la connaissance

du monde extérieur. La physiologie psychologique établit

que la vue et l'ouïe se combinent, que le toucher les

corroborent. Ces organes s'appuient réciproquement, parfois se

remplacent; mais reste-t-il moins vrai qu'ils ont chacun leur
fonction propre, j'allais dire personnelle, que voir et
entendre sont deux. Il en est exactement de même de nos sens

spirituels. La foi qui pénètre l'homme entier, se rattache-t-elle

primitivement, dans son principe, à l'intelligence, au sentiment
ou à la volonté? Toutes les considérations présentées dans ce
travail ont donné notre réponse : à la volonté, à cette volonté
infirme, souillée, que précisément la foi en Jésus-Christ doit
restaurer pour former sur cette base l'homme nouveau. Cette

foi, le sentiment la prépare, l'intelligence l'analyse et la traduit,
mais l'acte de foi est un acte de volonté. Nous avons cru et

nous avons connu, dit saint Jean. Credo ut iiitelligam
Ce caractère moral de la foi ressort avec force du Nouveau



548 PAUL CHAPUIS

Testament par exemple, aussi bien que de l'analyse psychologique.

Jésus oppose le moros à l'aStxo;, à celui qui ne fait pas le bien
(Luc XVI, 40). Lorsque le mot a des synonymes, ceux-ci
indiquent des qualités morales : moras -/.aï àyaBòs (Mat. XXV, 23).
L'àmoria. et l'a-toro; désignent l'état et la qualité, non pas de

ceux qui ne connaissent pas le Christ, mais de ceux qui ne
veulent pas le reconnaître. (Matth. XVII, 17. Marc VI, 6.) Les

Hébreux (III, 12) parlent d'une v.ap^ia -ov-opà àmonaç. La lettre à

Tite (I, 15) joint les y-toroi aux pzpuappêvoi ; l'Apocalypse
(XXI, 8) les hù.oi aux 'i-inroi, etc. Partout l'élément moral, la

direction de la volonté sont mis en saillie. On n'opposera pas
à celte observation les nombreuses expressions johanniques
où le terme d'àl-hBua est employé comme une sorte de synonyme
de irions; il désigne la foi et ses résultats : être de la vérité,
être de la lumière. On sait qu'il s'agit ici de la vérité
expérimentale qui procède de la communion avec Christ et nullement

d'affirmations d'ordre théorique ou spéculatif.
L'apôtre Paul, si bien nommé l'apôtre de la foi, atteint dans

ce domaine à une profondeur qui n'a pas été dépassée. D'après
lui c'est la irions qui réalise l'identification du croyant avec son

Maître et, à ses yeux, la connaissance réelle de Dieu n'est
possible que dans cette union intime; elle suppose cette union qui
n'est pas un simple lien extérieur, mais une communion
d'essence. Ni l'enseignement sur Dieu, ni l'intelligence humaine
ne réalisent cette union ; elle repose tout entière sur l'amour
de Dieu et sur la confiance que l'homme place dans cet amour,
de telle sorte que la foi reproduit, dans chaque croyant, la
vie même du Christ. N'est-ce pas, ici encore, l'élément moral,
qui constitue le substratum de la foi?

Si, d'autre part, le temps nous permettait de rappeler l'origine

même du mot, on aboutirait au même résultat. Souffrez

pourtant quelques brèves observations : Dans son sens primitif,
irioTsùztv réveille l'image d'un lien, un sens que l'on retrouve dans

irzïop«, le cordage. Nous arrivons ainsi àia notion de solidité, ce

que dans le sens moral on appelle la confiance. Dans l'acception
juridique, les niorziç sont volontiers des preuves juridiques et



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 549

Aristote parle quelque part d'un témoin appelé en justice
et qu'il qualifie d'àlcBivàs mais qui ne devient maris que si sa

deposition ne peut être écartée par la partie adverse. La
langue philosophique nous ramène au même élément
fondamental. Dans le sens logique, le mot désigne la confiance

que mérite un syllogisme. Ailleurs, il est vrai, clans quelques

textes de Platon, je crois, le marz-'jzcj est joint ou plutôt
opposé au zlSévai comme un ordre de connaissance de moins
évidente certitude. Dans son Gorgias le disciple de Socrate nous

engage à reconnaître les dieux (vostro), comme on reconnaît

avec résignation une puissance insaisissable, mais à croire
aux femmes. Dans cette dernière acception même, la notion que
l'on peut déjà appeler morale, l'idée de confiance se manifeste,
puisque précisément l'ordre de connaissance appelé morsûsiv,

n'ayant pas des procédés d'évidence rigoureux, exige une sorte
d'abandon de soi-même au fait cru.

C'est au travers des LXX que le mot a coulé dans le dialecte

hellénistique. Ces auteurs l'ont choisi, entre autres pour exprimer

toutes les pensées indiquées par le terme H31ÖS et ses

synonymes de même racine, qui éveillent et portent la notion
de fidélité au sens subjectif et de fidélité, donc de confiance, au

sens objectif.
Cette trop brève enquête et ces discussions nous autorisent

à définir la foi, sinon comme un acte unique, du moins et plus
précisément comme une activité de la volonté qui cherche hors
d'elle-même un point d'appui. La foi, dès lors, laisse pressentir
un besoin, une lacune à combler, elle naît de notre misère et

présuppose la repentance.
Alexandre Vinet a parlé dans ce sens, surtout dans la

dernière période de son évolution religieuse, marquée en particulier

par ses mémorables discours sur la foi1. C'est là qu'il nous
présente un homme qui tient pour vrai que Dieu a envoyé son
Fils dans le monde pour sauver les pécheurs. « Ce pourrait
être, je l'avoue, écrit Vinet, une foi de l'esprit et de la tête » (ce

qui, à nos yeux, ne doit pas s'appeler la foi, mais la croyance).

1 A. Vinet, Discours sur quelques sujets religieux.



550 PAUL CHAPUIS

« Il se peut que cet homme ait adopté sur des ouï-dire ou suides

preuves cette doctrine, comme il en eût adopté une toute
contraire, sans égard et sans intérêt pour son contenu et dans
le même sens qu'il a admis, d'après des arguments sans
réplique, que la terre est ronde et qu'elle tourne autour du
soleil.... S'il y a des gens qui croient de celte façon-là, leur foi
n'a pas plus de valeur morale que celle de l'homme qui croit à

la rondeur de la terre et à son mouvement circulaire autour du
soleil ; et comme la conscience humaine se refuse absolument
à admettre qu'une foi sans aucune valeur morale puisse être
la condition du salut, ces deux classes d'hommes sont, sous le

rapport du salut, sur la même ligne et dans la même situation ;

et il ne paraît pas plus absurde de dire qu'un homme sera
sauvé pour croire à la vérité astronomique dont nous avons

parlé, que de prétendre qu'il le sera pour avoir cru, de toute la
force de sa logique, à la vérité de l'Evangile et à la venue de

Jésus-Christ. L'une de ces croyances vaut l'autre ; et, si la

seconde l'emporte sur la première, ce sera peut-être parce que
son objet est plus inconcevable, et combien ne voit-on pas de

personnes, surtout dans l'Eglise de Rome, qui font résider le
mérite de la foi à croire ce qui est difficile à croire, ensorte

qu'on a d'autant plus de foi et par conséquent d'autant plus
de titres au salut, qu'on croit des choses plus incroyables. »

Dans une lettre à M. le pasteur Scholl, le grand penseur
vaudois résume sur ce point sa pensée avec plus de précision
encore : « Ne croyez-vous pas, cher ami, que la foi est
essentiellement un certain état moral, une forme de la vie: Croire
autrement ce n'est pas croire. Quand la foi n'est pas un acte si

simple qu'on ne peut le décomposer, ce n'est pas la foi. La
plus grande certitude obtenue sur les sujets religieux par la

pensée est si peu la foi, que chez certains hommes elle
ressemble à l'incrédulité. C'est en quelque sorte être éclairé d'en

bas; il faut être éclairé d'en haut, je le sens toujours mieux1. »

I E. Rambert, Alexandre Vinet. Histoire de sa vie et de ses ouvrages,

page 442. Lausanne, Georges Bridel, 1875.

II serait intéressant pour les discussions contemporaines de rechercher
dans les écrits d'Alexandre Vinet les expressions de cette pensée, qui



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 5ol

Il serait facile et surtout d'un vif intérêt de rappeler, si nous
en avions le temps, des définitions, analogues pour l'essentiel,
tirées des écrits de Ritschl, de Harnack, de Hermann, de Kaftan,
qui illustrent la théologie allemande, aussi bien que des œuvres
de Charles Secrétan. Tous ces hommes, si divers àtant d'égards,
dont le développement s'est effectué sous des influences et dans

des conditions fort différentes, aboutissent pourtant tous à cette
conviction que la foi est une activité de la volonté, le seul

moyen, après tout, de saisir la religion et d'en vivre.
Il s'agit dès lors de montrer ce que le Christ, objet de la foi

chrétienne, donne à ce repentir qui cherche la délivrance, en

s'appuyant sur le Fils de l'Homme. C'est ici, en Jésus-Christ,
qu'apparaît le fait historique que rencontre cette aspiration et

sur lequel elle s'appuie. Il ressort d'ailleurs de nos définitions

que la foi, à proprement parler, ne saurait avoir pour objet
qu'une personne. Une idée, un fait, une connaissance, même la

plus adéquate à la vérité, ne sauraient guérir, pas plus que la

plus efficace et la mieux analysée des ordonnances médicales

ne serait utile au souffrant, s'il ne se l'assimile pour en éprouver
les effets. Une personne, un agent vivant et vivifiant seul peut
restaurer la volonté malade, que cet agent doit pénétrer et

nous paraît à tout prendre l'idée capitale de son œuvre religieuse dans
la dernière période de sa vie. Vinet n'a pas eu le temps de tirer ou
n'a pas voulu tirer du principe toutes les conséquences ; on trouverait
aisément dans ses écrits des pages qui ne sont pas conformes à cette
inspiration maîtresse; mais celle-ci reste néanmoins le trait original
de ses travaux essentiels. On lira, entre autres, avec intérêt un
fragment d'une lettre à Thomas Erskine, du 29 août 1846. (Lettres d'Alexandre
Vinet, t. II, p. 362. Lausanne, Georges Bridel.)

« Je ne saurais vous dire combien l'uniformité qui régne dans nos
prédications me semble factice, superficielle et combien elle est

fatiguante. On débite un chapelet de dogmes à peu près comme les catholiques

débitent leur chapelet d'oraisons ; on est sincère, bien intentionné,
mais ni original, ni profond, ni même convaincu, si convaincu signifie
quelque chose de plus que prévenu. Oui, il y a parmi nous des préventions

plutôt que des convictions ; on déclame contre le mérite des œuvres
et l'on ne voit pas qu'on en est tout imbu, lorsqu'on prétend être sauvé

par des doctrines; c'est un opus operatum comme un autre et quelquefois
pire qu'un autre.»



05a PAUL CHAPUIS

transformer. « Nous ne croyons pas au christianisme, dit
encore Alexandre Vinet, nous croyons en Jésus-Christ. Ce' qui se

fait de chrétien dans le monde, ce n'est pas le christianisme

qui le fait (car le christianisme n'est lui-même qu'un effet),
c'est Jésus-Christ. Les rapports que nous entretenons, comme
chrétiens, ne sont pas des rapports intellectuels, des rapports
de notre esprit avec une vérité, mais des rapports de personne
à personne, des rapports de nous, hommes, avec Jésus-Christ,
homme et Dieu. »

Sans rappeler ici le témoignage de l'expérience, qui au point
de vue des définitions rigoureuses, ne permet pas de parler de

la foi en un livre, en une doctrine, mais seulement en une
personne, l'apôtre Paul, en particulier, a mis en relief ce point
essentiel. Dans son langage hébraïsant vous trouvez sans cesse

les mots y) TcioTi; r, zi; Xpioróv OU lv Xpivcû, OU ziri 9ióv OU -h irp'o; tov

Bziv. S'il n'est parle parfois de la irions to-j zùayyzliou, si les Synoptiques

résument ainsila prédication du Maître, qui lui aussi, lui
surtout, a réclamé la foi en lui, en Dieu, jamais en une formule,
on sait assez que cette « bonne nouvelle » ne consiste pas en

une série d'aphorismes, mais se résume dans la personnalité
même du Rédempteur.

C'est en lui donc qu'il faut trouver les éléments qui répondent

à la foi, qui puissent être saisis par elle, expérimentés,
qui établissent dès lors un rapport organique, vivant, et non pas

un rapport de simple adhésion entre le croyant et Jésus de

Nazareth. Un seul mot résume puissamment ce rapport et

l'explique: Jésus est le Sauveur C'est ce mot qu'il nous reste
à analyser.

VII

L'ancienne apologétique, qui a eu son rôle à son heure de

l'histoire, dans un environnement intellectuel et moral fort
différent du nôtre, a trop négligé ce côté intérieur des choses,

en vertu même de sa définition de la foi.
Elle s'est trop exclusivement contentée de rechercher, sinon

les motifs moraux, du moins les raisons de croire, dans des
faits extérieurs, intéressants, utiles, importants, mais qui ne



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 553

vont pas au centre même de l'œuvre salutaire. Ouvrez Hollaz,
Ostervald ou quelque moderne disciple de ce dernier, on

verra qu'avant tout les miracles de Jésus-Christ et la résurrection

de Jésus-Christ constituent les deux grandes colonnes de
la foi. L'interprétation des documents scripturaires semble
du reste, au premier moment, prêter son appui à cette méthode.

A entendre le livre des Actes, l'apôtre Pierre ne présenta-t-
il pas Jésus de Nazareth comme « cet homme dont Dieu à

légitimé la mission devant vous, en faisant par ses mains et sous
vos yeux des miracles, des prodiges et des signes » Voilà le
motif objectif de croire, auquel il faut ajouter cet autre motif,
objectif encore, de la résurrection du Seigneur, preuve de sa

messianité, ou comme dirait saint Paul dans un sens plus élevé,
« déclaré fils de Dieu avec puissance. »D'autre part, arrivez à la
fin du discours et vous trouverez le motif subjectif de la foi :

« Repentez-vous, que chacun se fasse baptiser au nom de

Jésus-Christ, pour la rémission de ses péchés et vous recevrez
le don du Saint-Esprit. »

Les miracles du Seigneur, comme qu'on les juge dans le
détail, ont incontestablement produit des relèvements. Ce fut là,
semble-t-il, pour Nicodème le point d'attache, que d'ailleurs,
Jésus lui-même s'applique à corriger; l'aveugle-né et beaucoup
d'autres ont été amenés aux pieds du Maître par le spectacle
et l'expérience de sa puissance. Mille moyens sont employés par
Dieu pour réveiller ceux qui dorment; sa miséricorde s'abaisse

jusqu'à faire jaillir la lumière de nos imperfections et de nos
obscurités. La superstition d'une femme qui toucha le manteau
du prophète, comme un talisman guérisseur, n'est elle-même
pas davantage dédaignée que la sainte épine de Pascal. Si l'on
pouvait se livrer à des recherches sérieuses sur ce sujet, les
occasions qui ont déterminé la régénération des individus feraient
l'étonnement des prétendus sages. C'est une consolation pour
nos pauvres sermons, pour nos argumentations parfois si
misérables. La puissance agissante vient de plus haut et de plus
profond. Ces faits, miracles ou autres, sont la goutte d'eau qui
fait déborder le vase, l'étincelle qui allume un bûcher, dès

longtemps préparé à faire jaillir la flamme. C'est dans le fond
THÉOL. ET PHIL. 1894. 36



554 PAUL CHAPUIS

même des âmes que se préparent, au travers des larmes, les
rencontres avec Jésus-Christ.

A l'époque, toutefois, où le fils de Marie parcourait les champs
de Galilée, la valeur probante du miracle était déjà passablement
secondaire. Jésus lui-même attribue plus de force au témoignage
de Moïse et des prophètes qu'à la résurrection d'un mort. Dans
de fort nombreux cas nous remarquons même que la foi
précède le phénomène et en est la condition. Enfin et surtout,
réserve faite de quelques faits connus, nous ne voyons pas que
le miracle ait provoqué de nombreuses repentances. Les
Pharisiens croyaient au miracle avec tous leurs contemporains ;

d'autres que le Fils de l'Homme avaient la prétention d'en
faire, le maître ne leur dénie pas ce pouvoir (Matth. XII, l27) ;

on ne voit pas que les adversaires de Jésus aient nié ceux qu'il
faisait lui-même; ils ont cru au sens vulgaire à ses prodiges,
mais ils n'ont pas cru en lui.

Il reste d'ailleurs qu'à l'heure actuelle, au sein du courant de

la pensée contemporaine, dont il faut évidemment tenir
compte, la preuve tirée du surnaturel, suivant les définitions

traditionnelles, n'est pas de celles qui saisissent ni les esprits
ni les cœurs, qui expliquent ou autorisent la foi en Jésus-Christ.

Il en est tout autrement déjà de la résurrection du Maitre.
Elle a joué dans l'Eglise primitive un rôle, non seulement
considérable, mais fondateur. L'Eglise a surgi de la foi au Ressuscité

; on ne s'expliquerait pas autrement ses origines. Et cette
foi repose, chez les premiers témoins, sur les apparitions du

Maître qu'on croyait irrévocablement perdu. Ils ont vu le

Seigneur, comme Paul, lui aussi, l'a vu. Quels que soient les
modes de cette vision, elle les remplit d'espérance, leur rend
le courage perdu, leur explique ou atténue le scandale de la
croix. Le Christ vivant crée en eux et autour d'eux cette vie

spirituelle, qui elle, à son tour, rend manifeste l'action du
Christ glorifié. Voilà le fait primitif, qui, à cette place, demande

une explication pour montrer son rapport avec la foi, donc sa

valeur religieuse.
Quand nous parlons de la foi au Ressuscité, nous n'entendons

pas placer l'explication de la résurrection au nombre des



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 555

caractères essentiels de la foi en Jésus-Christ. Quelle est la
nature du corps du Ressuscité? Comment s'accordent ou ne
s'accordent pas les récits canoniques du phénomène? S'agit-il
d'une résurrection au sens physique, ou ces apparitions sont-
elles comme des visions subjectives ou objectives d'où les
premiers témoins ont inféré le relèvement du cadavre, déposé au

jardin de Joseph d'Arimathée? Ces questions ne nous concernent

point ici ; ce sont des problèmes de critique historique et
de psychologie, qui doivent être étudiés au moyen de méthodes

appropriées. Ils me paraissent suivre un chemin fort dangereux

pour la foi, ces apologistes, vaillants et ardents à défendre la

cause chrétienne, qui voudraient l'établir sur la base inébranlable,

disent-ils, de la résurrection corporelle du Maître. La foi
ne trouve pas en elle-même le moyen de se prononcer sur la
valeur de cette explication. D'ailleurs la réalité historique de

cette résurrection ainsi définie, fût-elle documentée à la façon
d'une pièce de chancellerie et munie de tous les sceaux
officiels d'authenticité, n'acquiert sa valeur religieuse, sa place
dans l'organisme de la foi que dans la mesure où nous nous
approprions personnellement la vie du Sauveur.

Pour les apôtres déjà, le fait, en tant qu'il intéresse la foi, ne

sort pas de l'expérience personnelle. Aucun d'eux ne fut
témoin de l'ouverture du sépulcre. Jésus se présente à eux
dans des apparitions successives, que Paul documente partiellement

dans sa première lettre aux Corinthiens. Ils sentent une
vie nouvelle s'épanouir en eux; la'présence du Christ selon

l'Esprit, comme l'appelle saint Paul, les soulève et la certitude
de sa force, continuée et non brisée par la mort, constitue
l'aliment de leur foi. Ils éprouvent la vérité de ces paroles : Je

m'en vais, mais je reviens;.... il est bon pour vous que je m'en

aille....
Pour la foi de tous les âges, la résurrection n'acquiert sa

valeur religieuse que par cette expérience personnelle du Christ
vivant en nous et, selon l'apôtre Paul, nous ressuscitant à une vie

nouvelle. (Eph. II, 6). C'est alors seulement qu'on peut répéter
cette parole du livre de Job, qui, pour rester une traduction
fautive de l'original, n'en renferme pas moins l'expression d'une



556 PAUL CHAPUIS

précieuse assurance : « Je sais que mon Rédempteur est
vivant »

« Le Seigneur vit La continuation de la vie personnelle du

Christ, écrit M. Lobstein, est pour le croyant la continuation
de l'action personnelle du Seigneur. Son œuvre n'a été ni
anéantie, ni terminée, parsa mort; bien plus, cette mort fut la
condition et le fondement de l'extension de son activité salutaire

et de son achèvement victorieux. La confession du Christ
vivant et glorifié n'est point une proposition théologique,
encore moins le revêtement mythologique d'une idée; non, elle
est l'expression même de la foi. La vie de Jésus s'est éteinte
dans sa vocation même; mais dans sa vie, la vie même de Dieu
était manifeste et agissante, et sa vocation aboutit à la
réalisation du plan de Dieu à l'égard du monde. Quiconque a trouvé
dans cette vie et dans cette œuvre les assises de sa paix est
amené à la certitude que cette personnalité vit et agit pour lui L»

Dans cette direction et à cette hauteur, la résurrection de

Jésus-Christ, quelle que soit l'explication qu'on adopte des

récits qui la commentent, constitue bien un des caractères
essentiels de sa personne. La loi qui appelle au secours réclame

un secours vivant et agissant et la preuve la meilleure, la seule

certaine, toute subjective qu'elle soit, de la victoire du Christ
sur la mort, c'est la vie qu'il répand dans le croyant.

N'est-ce pas là, à tout prendre, le témoignage de saint Paul,

pour ne pas parler du quatrième évangile? A ceux qui
mettaient en doute l'authenticité de son apostolat, parce qu'il
n'avait point été lui-même le témoin oculaire et auriculaire de

Jésus de Nazareth, à ceux donc qui. alors déjà, demandaient à

établir la vérité de l'Evangile sur une tradition documentée et

extérieure, que répond-il « Moi aussi, j'ai vu le Seigneur »

Le Seigneur ce n'était pas le Christ selon la chair, mais le
Christ selon l'esprit. A l'heure même de sa conversion, le Tarsien

ne connaissait guère l'ensemble des faits évangéliques.
Quand, plus tard, dans ses lettres, il parle de « son évangile »

il n'entend point sous ce nom une sorte de vie terrestre de

1 Zeitschrift fur Theologie und Kirche. 1892. Quatrième cahier : Der
evangelische Heilsglaube an die Auferstehung J.-Ch.



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 557

Jésus-Christ que lui aurait enseignée une tradition sûre ou un
enseignement céleste; il désigne cette bonne nouvelle du salut
par Christ, qu'il contemple comme le glorifié, qui s'est révélé
en lui dans la crise de Damas, qui épanouit et dirige et absorbe
les puissances de sa personnalité, qui, donc, manifeste sa vie
en lui.

Ne faut-il pas de ces observations tirer une conclusion, capitale

à nos yeux? Si le christianisme n'est pas une simple
philosophie religieuse, bien qu'il en renferme une, s'il est une
manifestation historique de Dieu, venant par Jésus-Christ, au

devant des pécheurs, si, à ce titre, la résurrection occupe une
place notable dans les caractères essentiels du Rédempteur,
expliquant, autorisant, légitimant la foi en lui, il importe pourtant,

au point de vue d'une apologétique qui voudrait être
probante, de ne pas s'attacher à tel ou tel fait spécial, mais de

saisir le ou les caractères supérieurs de la personnalité du
Sauveur.

Je conclurais volontiers en disant que la résurrection du

Seigneur, dont nous avons marqué l'importance, ne devrait

pas être placée, au point de vue apologétique, au portique de

l'Evangile, parmi les preuves qui établissent la raison de la

foi, mais bien dans les conclusions qui découlent de l'expérience

chrétienne et expliquent l'efficacité spirituelle de cette

religion.
Avec cette méthode, on modifie, pour une part, non pas

nécessairement le fond des preuves avancées, mais l'ordre et la

manière de les présenter. Le temps où nous vivons, les

préoccupations qui sont les nôtres, la nature même des objections
qu'on oppose au christianisme légitiment surabondamment ce

changement de tactique. Qu'on s'en réjouisse ou qu'on le

déplore, il faut avouer que faire reposer l'autorité du Christ et la

foi en lui sur un phénomène surnaturel, au sens vulgaire du

mot, si authentique qu'on l'estime, ne semble pas précisément
le moyen de conquérir l'assentiment et les convictions de nos

contemporains. Il en est de la résurrection comme des miracles

en général et des prophéties. Il fut un temps, où, pour des

raisons que nous n'avons pas à analyser, ces phénomènes con-



558 PAUL CHAPUIS

stituaient l'arsenal des défenseurs les plus sérieux du christianisme.

Il est permis de douter qu'à ce jour, dans notre situation
intellectuelle et morale, ces arguments frappent les esprits qui
ne seraient pas déjà gagnés à la cause. Us ont bien plutôt
besoin de preuves pour s'étayer eux-mêmes et ces preuves,
comme toutes celles qui tendent à établir la légitimité de la
foi en Jésus-Christ, on les cherchera sur un terrain qui fournisse
un point de départ plus expérimental et plus profond, dans le
domaine des faits et des impressions qui atteignent la
conscience.

VIII

Essayons de ce chemin :

Si Jésus est devenu objet de la foi, dans une religion que son
essence et ses principes nous font appeler définitive, c'est qu'il
est la réalisation achevée du plan de Dieu, le but de l'histoire,
auquel tout aboutit, auquel tout revient. En d'autres termes,
il est à la fois l'Homme-Dieu et le Dieu-Homme, deux noms que
volontiers l'on oppose et qui doivent s'unir. Cette caractéristique

est, àia bien prendre, malgré les formes diverses et
souvent contradictoires qu'elle a reçues, celle de tous les temps.
Elle répond aux aspirations profondes de la conscience; elle

explique que l'histoire entière de la pensée chrétienne se soit
concentrée directementou indirectement autour d'un seul effort,
qui consiste à pénétrer la personne du Rédempteur. On aurait
tort de traiter légèrement les luttes et les disputes ardentes,
livrées devant cette forteresse. Chacun de ces combats
correspond, quand on y regarde de près, à quelque nécessité

pratique, et c'est mal comprendre l'évolution dogmatique,
ancienne ou moderne, que de n'y voir que les passes d'armes
de la combativité théologique. Les méthodes employées,
les formules essayées, peuvent paraître fort singulières ; elles

sont, comme les nôtres du reste, enveloppées de la gangue
du temps qui les vit naître et qui, ici, comme dans la philosophie

kantienne, est une catégorie inéluctable. Il n'en reste pas
moins vrai qu'elles tendent toutes à saisir la personne même
du Rédempteur.



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 559

Nous disons, d'abord, que Jésus est l'Homme-Dieu et ceci
n'est point une formule d'apparat. Si l'on nous accuse d'équivoque,

malgré l'exactitude que cette expression nous paraît
présenter, à cause de l'histoire des dogmes qui pourrait la faire
prendre pour une habile accommodation à laquelle nous ne

songeons point, nous dirons que Jésus est l'homme parfait,
l'homme tel que Dieu le veut et Dieu veut l'Homme-Dieu.

La philosophie hégélienne, d'importante mémoire, comme
certaines formes du gnosticisme alexandrin, anéantissait les
faits dans les idées. Aussi a-t-elle fui toutes les individualisations

; elle n'a vu que les masses. Par plusieurs de ses organes
théologiques, dont le plus puissant fut David Strauss, elle a fait
entendre que l'idéal humain, donc l'Homme-Dieu, ne saurait se

réaliser dans un individu, qu'il est ou plutôt qu'il serale produit
delà race. Il surgirait alors, au travers d'un progrès incessant,
de la somme des biens accomplis; il ne serait pas derrière
nous, mais devant nous ; le Christ des évangiles ne représentant

en fin de compte que l'expression mythique de cette haute

aspiration. Sans rappeler ici longuement que le progrès humain
ne constitue pas une ligne régulièrement ascendante, mais une
courbe qui monte et qui s'abaisse, qui a ses accumulateurs dans

les génies de tous les ordres, l'addition des biens réalisés est

en présence, dans ce compte de doit et avoir, de celle des

misères et des crimes, et je laisse à penser quel serait, dans cette

conception, le total le plus formidable. De ces calculs et de ces

efforts, il faudrait conclure à la faillite de l'humanité, et c'est à

la faillite qu'a poussé l'hégélianisme. Car, après avoir posé en

principe que ce qui est doit être, il a abouti par une sorte de

repentir philosophique, dont nous lui savons gré, à affirmer par
le pessimisme que ce qui est est mauvais, que la vie ne vaut

pas d'être vécue. Nous pensons, au contraire, que l'individualisation

est nécessaire au progrès de l'histoire, qu'elle en est

une des lois primordiales. Ainsi les forces, concentrées d'abord
dans un individu, issu lui-même d'une longue suite de

générations, et portant son empreinte spéciale, se répandent goutte
à goutte dans la race. Ainsi surgissent les forces nouvelles

qui élèvent l'humanité.



560 PAUL CHAPUIS

Dans ce domaine, nous n'en recherchons pas ici les causes,
Jésus de Nazareth a donné le type humain par excellence.
Qu'on ne s'y méprenne pas pourtant. Quand nous disons
humain, nous n'entendons pas l'homme d'aucun pays, d'aucune
latitude, d'aucun temps, dépouillé de tous les attributs définis,

se perdant dans le vague obscur d'une idée spéculative,
comme ce Dieu du néo-platonisme philonien qui est l'être
sans attributs. Non C'est précisément la puissance de
l'individualisation que de donner, en un cadre limité, des aspirations
ou des perfections éternelles. Jésus fut un Hébreu, membre de

sa race spéciale, en partageant, à un moment donné de

l'histoire, les représentations et donnant nécessairement à son

œuvre le cachet de son milieu. Si l'on pouvait concevoir pour
le fils de Marie un autre environnement, une autre époque,
c'est extérieurement, sous d'autres couleurs et avec d'autres

contours, que se présenteraient à nous les trésors durables de

sa personnalité.
Quand nous disons qu'il est le type humain, par excellence,

nous entendons qu'il a possédé ce qui fait l'essentiel de l'humanité.

L'idéal qu'il présente est l'idéal fondamental, le seul après
tout qui soit accessible et qui s'impose à tous les membres de la

famille. Cet idéal n'est pas celui de la science parfaite, que Jésus

ne donne pas, qui n'existe pas et qui, du reste, ne détruit ni la

souffrance ni le mal. Il n'est pas davantage celui de la puissance

ou de la beauté. Platon, Phidias ou Raphaël Homère ou

Dante, Racine et Shakespeare 1 Nous tressaillons à la contemplation

de ces grandeurs qui représentent les grands jours et
les grandes joies de l'humanité. Mais combien nous tressaillons

davantage en face de Jésus de Galilée! La science, le grand
art, ces talents et ces forces qui constituent le génie, nous les

admirons; ils nous apportent des rayons d'en haut, mais ces

sommets nous ne nous sentons pas obligés de les gravir.
Jésus-Christ il faut l'atteindre; c'est lui, comme lui que je

devrais être. En face de sa parfaite grandeur morale, il ne nous
arrive point, si du moins nous sommes dignes du nom d'hommes,

de rester indifférents ou parqués dans notre petitesse. J'admire

Phidias, sans songer à le suivre; je contemple le Sauveur



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 561

et je sens que je dois le suivre. L'idéal qu'il représente m'éblouit
par sa hauteur et m'attire comme attire un devoir à accomplir;

il me reproche en quelque sorte de ne point être comme
lui, et il m'impose l'obligation d'être comme lui. Je le vois
immense, séparé de moi, plus que le ciel étoile de l'abîme des

mers et pourtant quelque chose me dit, même alors que je
n'en connaîtrais pas le chemin que je dois franchir cet espace.
Et pourquoi donc cette attraction qui nous apparaît comme
une antithèse?

Parce que Jésus représente l'idéal du bien, de la volonté
réglée, sans laquelle toutes les autres perfections, si elles étaient
possibles, restent comme le vêtement somptueux qui recouvre
un corps gangrené ; parce que Jésus de Nazareth heurte
directement à la porte de nos consciences. Ce fait explique, non
seulement la perfection du christianisme dans son essence,
mais l'attrait universel et comme dégagé de l'usure du temps

que possède le Christ. Tous les autres ordres de grandeur sont
des privilèges aristocratiques; l'accomplissement du bien parfait

s'impose à tous. Pris à la hauteur du plan de Dieu, il est

le but de l'histoire, la fin de la race. Nous ne valons que par
la direction de la volonté, et quand quelqu'un a pu dire : Ma

nourriture est de faire la volonté de mon Père et que ce Père

c'est Dieu, à qui ne parle-t-il pas? C'est là ce qui fait du
Christ l'homme parmi les hommes, le plus homme des

hommes, l'homme vrai, ou, ce qui revient au même, l'homme-

Dieu, l'homme-saint.
Or qui dit saint, dit du même souffle amour et justice, deux

rayons divins, non pas opposés comme le ferait croire la langue

juridique qui n'a rien à faire avec celle de l'Evangile, mais
parallèles ou même identiques. Car la justice c'est ce qui doit

être, et ce qui doit être c'est le bien, et le bien c'est l'amour.

L'apôtre-théologien, dans une philosophie au-dessus des

philosophies, n'a-t-ifpas écrit que Dieu est amour? et il en a conclu,

sans qu'il soit possible de prendre sa logique en défaut, que les

fils de Dieu doivent s'aimer les uns les autres, au risque de

rendre leur titre menteur.
Jésus de Nazareth a réalisé cet amour. Dans un monde où



562 PAUL CHAPUIS

l'égoïsme est la condition commune mais point inéluctable,
il a montré que le levier suprême est la charité. Il parle de

perdre sa vie, de renoncer à soi, et il fait de ce dépouillement
la loi divine et suprême, dont il est le porteur dans son attitude
quotidienne, autant que dans son enseignement.

Sous une autre face, cette sainteté réalisée dans l'amour
implique, vous l'avez compris, l'obéissance ou le sacrifice, donc
la douleur. Et Jésus éclaire de la lumière de sa vie cette loi
fondamentale du monde moral, appelé à se réaliser.

S'il fallait ici analyser au lieu d'indiquer simplement cette
tribulation, nous relèverions ses deux faces essentielles.

D'un côté, voici la souffrance personnelle, qu'on appellerait
la lutte contre le mal.Quelle que soit l'explication qu'on nous
fournisse de cette lutte, victorieuse pour Jésus-Christ, il est

nécessaire, pour ne pas nier cette sainteté, de la supposer conquise
et voulue. Toute conquête exige le combat et l'on sait par
quelques traits de. l'histoire évangélique, à quel prix, au
travers de quels efforts, avec quel tremblement, quelles larmes
et quelles supplications il a atteint le sommet de l'obéissance

parfaite. « Il ne s'agit pas pour lui, dira fort exactement
M. Philippe Bridel, de vivre pur et fidèle dans quelque Eden

délicieux, planté de vergers et arrosé d'eaux transparentes. Il
lui faut accepter le combat sur un champ de bataille déjà couvert

de hideuses dépouilles, attestant toutes les défaites de la

pauvre et coupable humanité ; il lui faut vivre saintement clans

un monde où un saint ne peut être qu'un étranger, qu'un
incompris, qu'un suspect, qu'un ennemi ; il lui faut réaliser une
vie de parfaite obéissance dans des conditions où toute obéissance

appelle un sanglant sacrifice1. »

Cette souffrance, en effet, en appelle une autre. L'homme
saint ne saurait être un solitaire qui fait pour lui-même son

salut. Cela encore, pour étrange que cela puisse paraître,
serait une des formes de l'égoïsme. L'homme saint se sent membre

de la race et solidaire de la race; il a des frères et des

sœurs ; ce sont les intérêts et les aspirations de la race qu'il
1 Revue chrétienne (septembre 1892): La foi en Jésus de Nazareth peut-

elle constituer la foi définitive



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 563

porte en lui. Rien d'humain ne lui est étranger; « la sympathie
a ses raisons d'être dans la constitution de l'univers; l'acte
d'un homme est toujours, nécessairement, en quelque sens un
acte de l'humanité entière. C'est pourquoi l'homme bien
constitué moralement se sent relevé par toute action généreuse et
déprimé par toute action vile et méchante commise quelque
part par un être humain1. » Cette solidarité, l'Homme-Dieu
l'a mise en une parfaite lumière par sa sympathie absolue.
Les douleurs des autres sont ses douleurs; les péchés des

autres comme ses péchés, bien qu'on ne le voie se reprocher
aucune faute personnelle. L'amour saint monte ou descend,
selon qu'on voudra, jusque là. C'est la vraie souffrance expiatoire
la vraie souffrance substitutive, à laquelle il nous invite, puisque,

selon le langage de saint Paul, qu'à tort peut-être on
appelle mystique, qu'il faudrait nommer réaliste, le chrétien est

appelé à mourir de la mort de Christ pour ressusciter avec lui.
(Rom. VI, 1 et suivants.)

Que sont cette sainteté, cet amour obéissant, sinon l'image
même de Dieu En Christ, Homme-Dieu, se réalise le but
de la créature, et l'on a toute raison d'appeler le Rédempteur

l'homme central auquel aboutissent tous les efforts
antérieurs à sa venue et d'où partent toutes les activités saintes

qui, par lui, doivent réaliser Dieu en tout et en tous. C'est

bien lui que saluent les enfants du repentir, lorsqu'ils le

rencontrent sur leur route de Damas ; car ce qu'il est ils

doivent l'être pour réaliser la filialité divine et l'on ne
contestera pas que cette identité morale du disciple et du Maître

ne soit l'objectif du Sauveur, qui fait de sa personne l'objet

de la foi. Ne rappelons pas des textes qui sont dans toutes
les mémoires ; il suffira d'évoquer le souvenir du plus judaï-
sant des livres canoniques: « Le vainqueur, je lui donnerai de

s'asseoir avec moi sur mon trône, de même que moi aussi j'ai
vaincu et me suis assis avec mon Père sur son trône s (Apoc.

III, 21). N'est-ce pas là l'humanité divinisée par le Christ et

comme le Christ, parce qu'il est l'Homme-Dieu

1 Charles Secrétan : La civilisation et la croyance. Lausanne, Payot.



564 PAUL CHAPUIS

On nous répond que du Christ ainsi présenté, nous pouvons
légitimement dire : Voilà l'homme! mais on nous interdit de

l'appeler Dieu, en d'autres termes d'identifier la sainteté et la

divinité. Nous ne tenons pas au mot, mais à la chose, et c'est

pourquoi nous essayerons ici d'établir la légitimité de cette

synonymie, sans rappeler, sur les rapports de Dieu et de

l'homme, son image, des choses dites ailleurs1.
Voici l'objection sous la plume de M. Frédéric Godet : «Il

n'est pas possible en bonne logique de restreindre la divinité
d'un être à sa sainteté. La sainteté, l'amour du bien, est une

qualité du sujet qui la possède, non ce sujet lui-même. Il y a

dans celui-ci autre chose que la détermination de sa volonté....
Etre quelque chose, Dieu ou homme, c'est donc être autre
chose encore que saint; et c'est par conséquent un abus de

langage et de pensée que d'attribuer la déité à un homme en
raison de sa sainteté 2. »

Ecoutons M. Cordey, de Paris : « La divinité de Christ est

à la base de sa sainteté et non pas sa sainteté à la base de sa

divinité. La sainteté est la manifestation principale de sa

divinité; elle n'en est pas la substance; elle n'est pas adéquate
à sa nature essentielle. Jésus-Christ a été ici-bas Fils unique
de Dieu, non pas seulement parce qu'il s'est montré tel dans

toute sa vie, mais parce qu'il est né tel3. j
On ne saurait être plus catégorique.
Nous sera-t-il permis, sur le fond de la question, d'invoquer

contre les hommes autorisés qu'on vient d'entendre le témoignage

de quelqu'un, qui, que je sache, n'a pas méprisé la

métaphysique et s'y entend même quelque peu. On nous dit que
sainteté et divinité ne peuvent s'entendre d'une même
catégorie. Voici l'impression de Charles Secrétan : « Toute cette

opposition de l'humain et du divin, comme opposition de

substance et de nature n'est qu'une imagination que la raison ne
conçoit pas, que la conscience réprouve et que Jésus désavoue.

La raison ne conçoit ni substance humaine, ni substance maté-

1 La transformation du dogme christologique-
2 L'immutabilité de l'évangile apostolique.
3 Ouvr. cité.



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 565

rielle distinctes de la substance divine, car la substance est ce

qui subsiste. La conscience n'admet pas qu'il y ait quelque
chose de supérieur à la sainteté; la nature divine, c'est la
sainteté. L'imagination servile a beau s'effrayer et la prévention

crier au blasphème, si l'homme est appelé à se sanctifier,
il est appelé à se diviniser, et il ne saurait devenir divin si de

sa nature il n'était divin. Enfin, si paraître en figure d'esclave,
suivant l'expression de l'apôtre Paul, c'est simplement paraître
sous des traits humains, si le Christ n'était homme qu'en
apparence, s'il était d'une nature foncièrement différente de notre
nature primitive et véritable, il nous trompe, lorsqu'il s'appelle
le Fils de l'Homme, c'est-à-dire l'homme dans la langue de

son pays ; et il nous propose une tâche impossible lorsqu'il
nous appelle à devenir semblables à lui. Cette théologie
nouvelle (qu'il ne faut point confondre avec la « nouvelle théologie

») est incompatible avec les Saints Livres. 1 d

Cette argumentation nous paraît sans réplique. Nous n'y
ajouterons que quelques remarques de détail, propres à achever

la démonstration. On nous reproche un abus de langage,
on veut la sainteté d'un côté, la divinité de l'autre; ici une des

qualités de l'être, là l'essence de l'être. Quelle est cette
essence? On appellera Dieu, l'Absolu, l'Eternel, le Tout-Puissant,

l'Infini? Est-ce cela qu'on trouve dans le Rédempteur?
Si l'on maintient, et je crois à cette intention de nos adversaires

théologiques, la distinction dite des personnes, c'est-à-
dire pour Jésus-Christ une conscience personnelle ; si l'on ne
tombe pas dans une sorte de panthéisme trinitaire, pour qui le

Fils est absorbé dans le Père, Jésus divin serait donc l'Absolu,
l'Eternel, le Tout-Puissant, l'Infini Nous aurions donc deux

Absolus, deux Eternels, deux Tout-Puissants, deux Infinis.
Que celui qui en est capable entende ce langage Il nous

paraît un amalgame de termes aussi inintelligibles que
contradictoires.

Il y a mieux : cette révélation-là de Dieu, ce n'est pas Christ

qui l'a donnée. Sous des formes différentes, elle existait avant

1 Ouvr. cité.



566 PAUL CHAPUIS

lui; elle est le résultat de la spéculation philosophique, comme
des impressions réfléchies de l'homme, en face du spectacle de

l'univers. L'apôtre Paul appelait cette connaissance les perfections

invisibles de Dieu, son éternelle puissance et sa divinité
qui éclatent aux yeux depuis la création du monde pour
quiconque sait regarder ses œuvres. Et tout cela peut inculquer le
sentiment de la dépendance, la crainte, mais ne procurera pas
le salut qui résulte de la communion de l'homme avec Dieu. Le
Christ d'ailleurs, que pourtant les Epîtres pastorales appellent
Dieu manifesté en chair, ne nous montre aucun de ces attributs,
dont on ne voit pas comment ils nous affranchiraient du mal pour
nous «assigner une place dans les cieux. » Le Dieu que le fils
de Marie manifeste et qu'il incarne est donc autre chose. Si le

Christ a pu dire quim'a vu a vu mon Père, s'il a fait cette
déclaration, clans une chambre haute, lui le Nazaréen qui s'en allait
mourir, s'il ainvitéàcette contemplation de Dieu en sapersonne
des pêcheurs de ses amis, c'est donc qu'il portait en lui les rayons
visibles, saisissables de la divinité. Où les chercher ces rayons,
sinon dans ces qualités de perfection morale qui constituent
sa nature, c'est-à-dire sa divinité. Il nous semble que s'il y a

« abus de langage » ce n'est pas de notre côté. Jésus lui-même
s'est rendu coupable de cet abus, il a identifié sa divinité et

sa sainteté, puisque la contemplation de sa personne terrestre

équivalait, suivant son affirmation, à la vision du Père.

Au reste, sans offense pour personne, cette séparation de la

divinité et de la sainteté nous paraît outrager la conscience; et,

quand on ajoute encore que la divinité dite essentielle est à la

base de la sainteté, qu'on fait, dès lors, de cette dernière un
attribut de nature et non une conquête morale, on aboutit tout

simplement à la ruine de la morale. Comment entendre, après
cela, ces appels incessants de l'Evangile qui nous engagent à

nous identifier avec le Christ, à vivre de sa vie, à devenir comme
lui et par lui des fils de Dieu Dans cette direction de la pensée,

il faudrait, et ceci n'est point pour nous déplaire, statuer chez le

pécheur à sauver quelque chose de cette divinité essentielle dont
on fait la base, donc la condition, de la sainteté. Autrement
l'Evangile devient un supplice de Tantale; on fait du Christ un



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 567

menteur et de la bonne nouvelle le plus décevant et le plus
détestable des messages qu'ait jamais entendu l'humanité.

On a voulu, il est vrai, déduire de la conscience chrétienne
une sorte d'inconvenance morale à identifier la sainteté et la
divinité. M. le professeur Louis Thomas de Genève constate
que la sainteté est humble et qu'elle ne met pas, comme
Jésus, son moi, sa personnalité, au premier rang. Sous une
autre forme, au moment où nous achevions la rédaction
définitive de cette étude, nous avons lu dans le Kirchenfreund du
10 août la pensée suivante de M. le professeur d'Orelli : « Plus

un homme, un chrétien, se rapproche du Dieu saint, plus sa

communion est intime, d'autant moins il placera son propre
moi entre Dieu et l'homme et attribuera à sa personne une
divine autorité. »

C'est, on vient de l'entendre, de l'humilité de Jésus qu'il
s'agit. A vrai dire, je ne comprends pas et je ne discute pas ;

car s'il est dans le flot des générations humaines, une
individualité où le moi se soit donné et sacrifié et effacé, c'est bien

le moi de celui qui a été obéissant jusqu'à mourir sur la croix,
qui a donné sa vie, qui en face de Dieu et des hommes s'est

constamment oublié et dépouillé pour vivre de l'existence et

des intérêts des autres. Mais c'est précisément là le caractère

essentiel de la sainteté, digne de ce nom, qui se confond avec

l'amour, le dernier et le premier mot de l'Evangile. Jésus, sans

aucun doute, a mis en relief l'autorité de sa personne, de son

moi, non de son moi vulgaire et égoïste, mais de la valeur

morale de son être. Serait-ce donc là une usurpation? Le bien

ne porte-t-il pas en soi son autorité et, sans monter aux
perfections suprêmes, les disciples ne sont-ils pas appelés la

lumière du monde, ne constituent-ils pas, tout au moins, hélas!

ne devraient-ils pas constituer dans le monde spirituel une

autorité qui s'impose à la conscience, dans la mesure où leur vie

refléterait celle de Jésus, la lumière centrale. Et si cette

autorité s'élève à l'évidence du bien, si les rayons qu'elle projette

sont les purs rayons de Dieu, sont Dieu lui-même, qui dira

qu'elle constitue un écran, ou tout au moins une inutile
interposition entre Dieu et l'homme. Nous voyons bien plutôt que



568 PAUL CHAPUIS

cet homme-là est le chemin qui mène à Dieu, parce que son

être montre les perfections de Dieu et les proclame. Le moi lui-
même, si pur et si imposant, s'efface et se confond avec Dieu.

Nous croirions bien plutôt que le moi transcendant de la

divinité essentielle pose le problème que soulève M. d'Orelli. Ce

moi-là nous accable sans nous ouvrir les yeux ; il montre des

couleurs à des aveugles, qui n'ont pas des sens capables deles
percevoir. En Jésus, nous contemplons la Parole divine, pleine
de grâce et de vérité, nous voyons l'homme qui selon sa propre

affirmation réalise Dieu. Donc en lui la foi salue l'Homme-
Dieu, le but et l'accomplissement de l'histoire.

C'est assez. Avant de clore, le second des caractères essentiels

et normatifs du Christ :

Nous avons dit que si Jésus de Nazareth est l'homme idéal,
donc, tranchons le mot, l'homme mon.é à sa divine destinée, il
est aussi le Dieu-homme. Nous ne voulons pas avec cette
formule antique couvrir une nouveauté. Nous l'empruntons à

l'histoire, parce que malgré les définitions ou les représentations

qui la déforment et souvent la déchristianisent, elle pose un
fait capital. Dans le Christ que salue et que saisit la foi, nous

avons, dans une parfaite réalisation de l'homme, une révélation

de Dieu, telle que l'exige la conscience humaine.
Une révélation de Dieu Il faut s'entendre sur ses limites et

sur sa nature.

S'agirait-il, si je puis ainsi parler, d'une mise en lumière au
sens complet des mots de l'Etre infini? Nul n'y songe et n'y a

jamais prétendu, en vertu du principe qui faisait dire à Kant

que toute définition de Dieu est contradictoire. Finitum non

capax infiniti. L'Absolu ne saurait s'enfermer, à aucun moment
de l'histoire, clans une individualité,si puissante soit-elle. Aussi
bien tout ce que l'humanité balbutie : ses cris et ses spéculations,

les hymnes des Vedas et les cantiques d'Israël, les impressions

de l'homme qui au-dessus de la nature et par elle et en elle
cherche Celui qui est et dont il se sent dépendant, tous ces
efforts fournissent sans doute quelque lumière sur l'origine
des religions, mais ils ne procurent pas encore une connais
sance à proprement parler morale de Dieu. Ce n'est pas dans



LA FOI EN JÉSUS-CHRIST 569

cette direction que se manifeste l'œuvre révélatrice du Maître
de Nazareth. Quand ses apôtres nous disent que la Parole a été
faite chair, que la divinité a corporellement habité en Christ,
ils ne montent point à la pensée de l'Infini, du Dieu, qui, pour
rappeler encore leur langage, habite une lumière inaccessible.
Cette connaissance-là, si tant est qu'elle soit digne de ce nom,
n'est pas la religion et n'importe guère à la religion, parce
qu'elle ne guérit pas celui qui demande à guérir. Le soupir de

la foi demande une connaissance pratique de Dieu, comme une
expérience de sa vie. Elle ne s'acquiert ni par théorie, ni par
réflexion, ni même par contemplation. Elle exige l'action qui
porte coup; dans ce sens, connaître c'est être en quelque
mesure, c'est participer à l'esprit, à la nature, aux tendances du
Dieu adoré. Nul ne connaît le Père que le Fils et celui auquel
le Fils veut le révéler. Pourquoi Parce que le Fils serait d'une
essence particulière, distincte de l'humanité? Non, mais parce
que le. Fils connaît Dieu au sens johannique de la pénétration
et de l'expérience vivante.

En d'autres termes, la parfaite révélation de Dieu dans le
Dieu-homme est de nature morale et s'adresse à la conscience.
Dieu de Jésus-Christ et non des philosophes! s'écrie Pascal. Moi
et le Père nous sommes uns, non pas nous avons été, pas
davantage nous serons, mais nous sommes, à l'heure même où
Jésus parle et où il dit encore que celui qui l'a vu a vu son
Père. De quelle unité? de quelle vision De je ne sais quelle
unité dite de nature, quand on oppose l'homme à Dieu comme
la thèse à l'antithèse? Non pas. Mais de cette unité des volontés

qui se pénètrent, de cette unité qui faisait dire à Jésus de

Nazareth que sa nourriture était de faire la volonté de Celui

qui l'a envoyé, de cette unité qui a surmonté les aspirations
du moi personnel quand ce moi tend à nous isoler des sources de

la vie, de cette unité qui a triomphé des frémissements de la

chair, des craintes de la douleur, des affres de la mort ou des

angoisses du sacrifice, alors que le lutteur de Gethsémané disait:
Non pas ma volonté, mais la tienne! Voilà Dieu révélé dans

l'homme par l'obéissance parfaite; voilà Dieu révélé,.non comme
une image extérieure ou tremblante, mais comme'une péné-

THÉOL. ET PHIL 1894. 37



570 PAUL CHAPUIS

tration de la vie divine dans la vie humaine. Et cette sainteté
de Dieu, réalisée, s'épanouit dans l'amour de celui qui est amour
et qui pardonne. Voilà le Père manifesté en son Fils, non pas
en quelques paroles lumineuses, mais dans la vie telle qu'elle
doit être. Et la vie telle qu'elle doit être, c'est la vie divine.

Tel est à nos yeux le Christ de la foi; il répond aux aspirations

de la foi. Il dit à la foi que nous ne pouvons vivre qu'en
Dieu, que nous devons donc aimer Dieu. « Aimer Dieu dans

l'homme, aimer l'homme en Dieu, voilà la morale, l'unique
morale, rien que la morale. Tout ce qu'il y a de vrai dans la

plus vulgaire morale vient de celle-là, il est aisé de le
comprendre en y pensant, quoiqu'il soit plus facile encore de n'y
point songer. Ce charme inconnu, ces pleurs soudains, cette
tristesse plus douce que les voluptés, cette impulsion mystérieuse

qui nous rend aisés et chers des sacrifices, dont nous
n'osions pas nous croire capables, tout cela c'est Dieu qui nous

parle, il faut l'écouter, c'est son Christ qui frappe, il lui faut
ouvrir. Mais quand il vivra, c'est nous qui vivrons ; l'homme
naturel ne sera pas le théâtre d'une vie surhumaine, mais le
malade sera guéri, l'homme vrai sera manifesté1.» Et l'homme
vrai, c'est Dieu dans l'homme ; l'homme vrai, c'est l'homme
uni à Dieu, sa vivante et parfaite image.

Sous mille formes, la foi le cherche et soupire après cet idéal.

Lorsqu'elle rencontre sur la route celui qui répond à ses

supplications, l'homme de Nazareth, elle s'écrie Eû/njxa. Et quand
elle l'a trouvé, elle peut analyser et sentir les profondeurs de

la miséricorde divine, chercher le pourquoi des choses en

tâtonnant ; mais sa joie s'achève dans la prière, qui demande

que nous soyons un en Lui, comme il est un avec le Père.

1 Charles Secrétan, Ouvr. cité.


	La foi en Jésus-Christ : ou quels sont, dans la personnalité de Jésus, les caractères qui autorisent et qui expliquent la foi qu'il réclame?

