
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La vie future d'après Saint Paul

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE FUTURE D'APRES SAINT PAUL

C. BRUSTON

Dans des études justement remarquées, MM. les professeurs
Auguste Sabatier et Frédéric Godet ont essayé d'expliquer le
texte bien connu de la seconde épître aux Corinthiens (chap. IV
etV) où l'apôtre Paul exprime l'espérance ou, pour mieux dire,
la pleine certitude du chrétien relativement à la vie
bienheureuse qui l'attend après la mort1.

Prenant ce texte dans son sens naturel et jugeant qu'il ne
concorde pas avec l'enseignement du même apôtre sur le
même sujet dans la première épître aux Corinthiens (chap. XV),
M. Sabatier pense qu'il s'est produit dans l'intervalle qui sépare
la composition de ces deux épîtres, un changement important,
une véritable évolution dans l'esprit de saint Paul en ce qui
concerne la vie future. Au lieu de placer, comme précédemment,

la résurrection dans un avenir plus ou moins lointain,
coïncidant avec la parousie ou seconde venue de Jésus-Christ,
il l'aurait placée désormais immédiatement après la mort du

fidèle.

Frappé des difficultés que présente une telle supppoition,
M. Godet essaie au contraire d'interpréter le texte de la seconde

aux Corinthiens dans le sens donné généralement à celui de la

première. Mais on ne peut pas dire que ses explications soient

1 Revue chrétienne, janvier et niara 1894.

TEÉOL. ET PHIL. 1894. 33



506 C. BRUSTON

naturelles et entraînent la conviction. Quand on lit sans parti
pris la fin du chapitre IV et le commencement du chapitre V
de la seconde aux Corinthiens, on ne peut échapper à l'impression

qu'il s'agit là de ce qui suit immédiatement la mort, et

non d'une époque plus ou moins lointaine.
Paul se serait-il donc contredit à quelques années ou à quelques

mois d'intervalle? Ce n'est pas non plus très vraisemblable.

Il y a heureusement une autre alternative : il n'a
certainement pas dit dans la seconde épître ce qu'on lui fait dire
dans la première; mais qui sait s'il n'aurait pas déjà dit dans

la première, sous une forme un peu différente, ce qu'il
exprime si clairement dans la seconde? Il vaut assurément la

peine d'envisager de près cette possibilité.

I

Explication de 2 Cor. IV, 14 à V, 8.

Remarquons d'abord qu'il existe un rapport intime entre
ces deux textes. Dans le premier l'apôtre avait dit : « Il faut que
ce [corps] corruptible revête l'incorruptibilité et que ce [corps]
mortel revête l'immortalité. Et quand ce [corps] corruptible
aura revêtu l'incorruptibilité,... alors sera réalisée la parole qui
a été écrite : La mort a été engloutie en victoire. » (1 Cor. XV,
53 et 54.)

Dans le second, il essaie de préciser sa pensée : il ne parle
plus de revêtir (èvMoaoQxi) l'immortalité ou l'incorruptibilité,
mais de « revêtir par-dessus (ìmvVjoao^aì) notre domicile
céleste, afin que ee qui est mortel soit englouti par la vie. »

(2 Cor. V, 2-4.)
La ressemblance des mots (revêtir, mort ou mortel, être

englouti) montre bien que la pensée doit être essentiellement
la même dans les deux cas. « Le domicile céleste, la maison

non faite de main d'homme, éternelle, dans les cieux, » qui
doit être revêtue par-dessus, d'après le second texte, est aussi

sans aucun doute essentiellement identique à l'incorruptibilité
que nous devons revêtir d'après le premier.

Mais le verbe ImvVjoaofai, au lieu d'hlboaofai, indique non



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 507

moins clairement une différence, ou du moins une nuance, une
idée nouvelle et plus précise.

Quelle est cette idée nouvelle? c'est ce que les interprètes
ne me semblent pas avoir clairement expliqué.

Par-dessus quoi (Im) l'apôtre, les chrétiens en général,
désirent-ils revêtir ce domicile céleste La plupart des exégètes,
si ce n'est tous, répondent: Par-dessus le corps actuel.
L'apôtre aurait donc désiré avant tout de ne pas mourir
mais que son corps transformé, glorifié, fût revêtu d'un corps
nouveau et céleste.

Cette interprétation me parait inadmissible pour trois raisons

principales :

1° C'est d'abord attribuera l'apôtre un désir, non seulement
d'une nature bien peu élevée, mais aussi en contradiction
manifeste avec celui qu'il exprime un peu plus loin et ailleurs:
« Nous préférons sortir du corps et aller auprès du Seigneur.
C'est pourquoi nous nous efforçons, soit que nous demeurions
(dans le corps), soit que nous en sortions, de lui être agréable
(v. 8 et 9). d Cf. aussi Phil. I, 21-25. « La mort m'est un gain,
etc. J'ai le désir de déloger et d'être avec Christ, car ce serait
de beaucoup meilleur. » Dans un passage de l'épître aux
Romains qui offre les plus grandes analogies avec celui que
nous interprétons, l'apôtre dit encore : « Ayant les prémices
de l'Esprit l'arrhe de l'Esprit, 2 Cor. V, 5), nous gémissons

en nous-mêmes, attendant l'adoption, la délivrance de notre

corps h » (VIII, 23.)
2° Dans tout le contexte, Paul parle de la mort et de la ruine

du corps comme d'une chose naturelle et inévitable : « Quoique

notre homme extérieur se corrompe, notre homme
intérieur se renouvelle de jour en jour (IV, 16). Nous ne regardons

pas aux choses visibles, mais aux invisibles, car les

choses visibles sont éphémères (v. 18). Car nous savons que si

notre demeure terrestre est détruite, nous avons un édifice qui

1 C'est-à-dire, attendant d'être délivrés de notre corps, du corps
actuel, qui est un corps de mort (Vil, 24), parce que, alors, nous serons
réellement fils de Dieu i,cf. Vili, 19, 21) dans toutela force et l'étendue de

cette expression.



508 C. BRUSTON

vient de Dieu (V, 1). Nous savons que demeurant dans le corps
nous sommes éloignés du Seigneur. Mais nous préférons sortir
du corps, etc. (v. 6-10.)

Comment, au moment même où il tient un tel langage,
pourrait-il exprimer le désir ardent («rt;ro8oüvrej) de ne pas
mourir, mais d'être revêtu par-dessus son corps terrestre,
visible, d'un corps céleste et spirituel?

3° Enfin cette interprétation ne convient nullement au v. 4,

où, reprenant la même pensée, en partie dans les mêmes

termes, l'apôtre dit : « Nous gémissons, parce que nous ne
désirons pas d'être dépouillés, mais d'êtres revêtus par-dessus,
afin que ce qui est mortel soit englouti par la vie. » Si

ènzviivoaodai signifiait être revêtu par-dessus le corps, il en
résulterait, en effet, que ce qui était mortel en l'apôtre ne pouvait
être englouti par la vie que dans le cas où l'apôtre serait encore
vivant au moment de la réalisation de son désir Idée tellement

bizarre et en contradiction avec tout le contexte et avec
tout ce que Paul et les apôtres ont écrit à ce sujet qu'il est

inutile de la réfuter.
Le ha (afin que) montre bien, en effet, que l'absorption de

ce qui est mortel par la vie sera la conséquence naturelle et
nécessaire d'è-mv^oauBai. Il faut donc donner à ce terme un sens

tout différent si nous ne voulons pas attribuer gratuitement à

saint Paul une absurdité manifeste : l'idée que l'absorption de

la mort par la vie n'aura lieu que pour ceux qui seront encore
vivants au moment de la parousie et dont le corps sera ainsi

transformé et revêtu d'un corps spirituel sans passer par la

mort!
Nous pourrions montrer aussi que cette interprétation

d'È7r6v8û<raar8«t est la principale cause des difficultés inextricables

que présente le dernier membre de la phrase qui commence
au verset 2 et finit au verset 3 : ûys -M xrX. Mais les raisons que
nous venons d'exposer doivent suffire, me semble-t-il, à démontrer

qu'elle est inadmissible.
Quel est donc le vrai sens dece terme? Le contexte l'indique,

me semble-t-il, assez clairement. L'apôtre voit son homme
extérieur (son corps) se détruire, se dissoudre peu à peu; mais



LA VIE FUTURE DAPRÉS SAINT PAUL 5Ü9

en même temps il sent un homme nouveau, l'homme intérieur
se renouveler en lui jour après jour (IV, 16). Celui-là, il n'est

pas à craindre qu'il se corrompe ou se dissolve : il survivra à

la ruine du corps, que l'apôtre prévoit pour lui comme
prochaine. C'est donc sur lui, sur lui seul, que pourra être revêtu
le domicile céleste, quand l'homme extérieur aura été détruit
par la mort.

Cette interprétation d'ircsvH-ùoaoBai nous fournit une explication
très simple et naturelle, à ce qu'il me semble, du verset 3, qui
a toujours fait le désespoir des commentateurs.

L'essai d'explication de M. Golet ne me paraît pas meilleur
que celui de M. Sabatier. Il est certain que eî'ys x«; ne signifie
pas de sorte que,... n'indique pas une conséquence de ce qui
précède ; mais il ne signifie pas davantage quoique assurément,
ce qui indiquerait une restriction.

EÏys signifie toujours si toutefois ou si du moins et indique
une condition (Eph. III, 2 ; IV, 21 ; Col. I, 23). L'adjonction de

v.ut (même ou awssi) n'en change pas le sens (Gal. Ill, 41).

Le verset 3 exprime donc la condition que les chrétiens
doivent remplir pour que leur désir d'être revêtus, par dessus

leur homme intérieur, du domicile céleste (v. 2) puisse se

réaliser. Cette condition, c'est que, quand le moment sera venu,
ils ne soient pas trouvés nus.

Que faut-il entendre par là? Le lecteur qui nous a suivi avec

quelque attention le comprend sans doute déjà.
Le chrétien chez qui l'homme intérieur ou l'homme nouveau

s'est formé en est, pour ainsi dire, revêtu (Eph. IV, 24 ;

Col. III, 10. Ci. Rom. XIII, 14; Gai. III, 27), de telle sorte qu?,
quand l'homme extérieur est détruit par la mort, il ne risque
pas d'être trouvé nu, comme ceux chez qui cet homme
intérieur et nouveau ne s'est pas formé. Etant donc déjà revêtu de

l'homme intérieur, il peut être revêtu par-dessus de son domicile

céleste. Dans le cas contraire il ne le pourrait pas. Ceux-là

seuls, en effet, peuvent espérer après la mort une demeure

éternelle, qui ont, pendant la vie présente, dépouillé le vieil

1 La variante slrtep a aussi essentiellement le même sens.



510 C. BRUSTON

homme avec ses œuvres et revêtu l'homme nouveau (Col. III,
9 et 10; Eph. IV, 22-24).

Il ne suffit pas de le désirer ardemment (liraroBovvTzs), il faut
aussi (-/ai) n'être pas trouvé nu, quand la dépouille terrestre,
matérielle, nous aura été enlevée par la mort (iràvoxpivoi).

On voit que la lecture è-Auoipzvot convient seule au contexte,
comme l'ont reconnu MM. Godet et Sabatier, après beaucoup
d'autres exégètes. Nous traduisons : « Si toutefois aussi, après
nous être dépouillés (du corps matériel), nous ne sommes pas
trouvés nus1. »

En définitive, la traduction ordinaire : « Si toutefois nous
sommes trouvés vêtus et non pas nus, » quoique inexacte en un

point (il faudrait qu'il y eût èvM»pévoi, pour qu'elle fût correcte),
exprime pour le fond la véritable pensée de l'apôtre. Oui, pour
être jugé digne de recevoir cette demeure éternelle, il faut
d'abord avoir été vêtu, non pas précisément de la robe de

justice, dont il n'est pas question dans le contexte, mais de cet
homme intérieur dont l'apôtre vient de parler (IV, 16) qui se

renouvelle jour après jour, et dont il dit ailleurs : « Revêtez
l'homme nouveau qui se renouvelle à l'image de celui qui l'a
créé » (Col. III, 10; Eph. IV, 24).

Or en vertu du rapport intime qui existe entre le chapitre IV
et le chapitre V, il nous paraît clair que la résurrection dont il
a parlé précédemment (IV, 14 2) et le revêtement d'un domicile
céleste par-dessus l'homme intérieur, dont il parle au début du

chapitre V, sont essentiellement la même chose. De l'un comme
de l'autre il dit également qu'il en est sûr (etSórec et o'iSapsv).

Dans l'un comme dans l'autre il trouve un motif de courage :

Sto oùx iyr.axovu.iv (IV, 16), Bappoùvrcç ouv irivroxe (V, 6). Il est difficile
de croire que dans le cours d'un même développement il ait

parlé ainsi de deux événements différents et séparés l'un de

l'autre par un long intervalle.
Mais à quelle époque faut-il placer cet événement unique? Le

1 Kaì ne doit pas être rattaché à hâvaâpevoi (même ayant dépouillé...)
mais au reste de la phrase, avec le sens aussi, non même.

2 « Sachant que celui qui a ressuscité le Seigneur Jésus nous ressuscitera

aussi avec Jésus, » etc.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 511

début du chapitre V le dit très clairement : immédiatement
après la mort de chaque fidèle. Non seulement le présent :

« iVows avons dans les cieux un édifice qui vient de Dieu, » etc.

ne permet pas de renvoyer dans un avenir indéfini le moment
où nous serons appelés à prendre possession de cette demeure

éternelle, mais «le désir ardent d'en être revêtu, afin que ce qui
est mortel soit absorbé par la vie, » ne se comprend que s'il
devait se réaliser peu après la mort. Remarquons aussi le

verset 4: « Nous qui sommes dans cette tente nous gémissons
accablés parce que nous ne voulons pas nous dépouiller (du
corps matériel), mais nous revêtir par-dessus, » c'est-à-dire,
l'objet de notre désir n'est pas la mort en elle-même, mais la

gloire éternelle qui la suit (cf. IV, 17), et le verset 8 : «Nous
préférons sortir du corps et aller vers le Seigneur. »

De même, dans l'épître aux Philippiens, l'apôtre exprime le
désir de déloger et d'être avec Christ, ce qui serait de beaucoup

meilleur (I, 23). N'est-il donc pas évident que, dans un
cas comme dans l'autre, l'objet de son désir est ce qui suit
immédiatement la mort? On ne voit pas comment on peut sans

arbitraire échapper à cette conclusion.

II

Textes parallèles.

On essaie cependant de le faire en alléguant certains textes
des épîtres antérieures de l'apôtre, — les deux aux Thessaloniciens

et la première aux Corinthiens, — où il a parlé de la
résurrection des fidèles en termes assez différents et semble

avoir émis sur ce point une idée différente.
Mais, d'abord, pourquoi supposer a priori que la pensée

des apôtres est demeurée constamment la même sur tous les

points, qu'à partir d'un certain moment ils n'ont plus fait aucun
progrès dans la connaissance de la vérité religieuse? Et si leur
pensée a progressé, ce qui n'est pas sérieusement contestable,
pourquoi n'aurait-elle pas pu se dégager de certains éléments
d'erreur ou d'imperfection dont elle était entachée à l'origine
Puisque la Révélation dans son ensemble a été progressive,



512 C. BRUSTON

pourquoi ne l'aurait-elle pas été aussi dans quelques-uns des

organes de la Révélation, pris individuellement?
Quoi qu'il en soit, les idées de saint Paul que nous venons

d'exposer cadrent infiniment mieux avec l'enseignement de

Jésus-Christ sur le même sujet que celles qu'on croit ordinairement

trouver dans ses premières épîtres. Au lieu de représenter

la résurrection des fidèles comme s'accomplissant
simultanément au moment de la parousie ou seconde venue de Jésus-

Christ, — qu'il croyait d'ailleurs prochaine, — il la représente
dans la seconde épître aux Corinthiens, dans les épitres aux
Romains, aux Galates, aux Philippiens, aux Ephésiens, aux
Colossiens, etc.,— c'est-à-dire, dans les écrits de sa maturité,
dans ceux où il a exposé sa pensée religieuse de la manière la

plus systématique et la plus complète, — comme suivant
immédiatement la mort de chaque chrétien. Tel est, en effet, le sens,
non seulement des textes de la seconde épître aux Corinthiens

que nous venons d'expliquer, mais aussi des passages suivants,
qui les confirment et disent, en d'autres termes, essentiellement
la même chose: « Si l'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus

d'entre les morts habite en vous, Celui qui a ressuscité Jésus-
Christ d'entre les morts vivifiera aussi vos corps mortels
(comme il a vivifié celui de Jésus) par son Esprit qui habite

en vous. » (Bom. VIII, 11.) « Je suis assuré que ni la mort ni la

vie, etc., ne pourra nous séparer de l'amour de Dieu en Jésus-

Christ. » (Verset 38 et suivants.) « Soit que nous vivions, soit

que nous mourrions, nous sommes du Seigneur. » (XIV, 8.)
« Ce qu'un homme aura semé, c'est aussi ce qu'il moissonnera

; parce que celui qui sème pour sa chair moissonnera de

la chair la corruption, mais celui qui sème pour l'Esprit
moissonnera de l'Esprit une vie éternelle. » (Gai. VI, 7 et 8.)

Même un texte comme celui-ci ne doit pas s'expliquer autre-
trement ; « Noire droit de cité est dans les cieux, d'où nous
attendons aussi un Sauveur, le Seigneur Jésus-Christ, qui
transformera notre corps vil et le rendra conforme à son corps
glorieux (Philip. III, 20 et 21). » En effet, il se trouve à la suite
de cette parole : « La mort m'est un gain, etc. » Il est donc clair

que si cette venue de Jésus-Christ du ciel n'a pas lieu avant la



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 513

mort de l'apôtre, la transformation de son corps qu'il en espère
aura lieu au moment où il ira lui-même auprès de son Sauveur,
c'est-à-dire au moment de sa mort (cf. 1,23). D'autant plus que
cette métamorphose commence déjà dans la vie présente par
la contemplation de Jésus-Christ (2 Cor. III, 18). Tous ces textes
concordent parfaitement avec ceux où Jésus-Christ parle de la

résurrection, en particulier avec sa célèbre réponse aux Sad-
ducéens et avec la parole au brigand sur la croix : « Aujourd'hui

tu seras avec moi dans le paradis, s Jésus n'a jamais
parlé d'une résurrection des corps, jamais il n'a fait coïncider
la résurrection avec sa venue sur les nuées du ciel. Partout la

résurrection des justes consiste pour lui dans leur passage de

ce monde à une existence supérieure et céleste L
Si donc il nous fallait choisir entre deux idées de l'apôtre,

l'une antérieure et qui ne concorde pas avec l'enseignement de

Jésus, l'autre postérieure et qui cadre parfaitement avec cet

enseignement, il n'y aurait vraiment pas lieu d'hésiter
longtemps.

Mais sommes-nous réellement dans la nécessité de choisir

L'enseignement de saint Paul dans la seconde épître aux
Corinthiens, dans celles aux Domains, aux Philippiens, etc., est-il
aussi différent qu'on le dit, ou qu'il le semble au premier abord,
de celui qu'il avait donné dans la première épître aux Corinthiens

et même dans les épitres aux Thessaloniciens C'est un

sujet qui vaut certainement la peine d'être examiné.
Au lieu d'essayer de transporter dans les épîtres de la maturité

de l'apôtre des idées eschatologiques qui leur sont
manifestement tout à fait étrangères, essayons plutôt de voir si

l'interprétation vulgaire du XVme chapitre do la première épître
aux Corinthiens est exacte et s'il est réellement impossible de

l'entendre dans le sens des idées si clairement énoncées dans
les épîtres suivantes.

Non pas que la pensée de l'apôtre n'ait pu se modifier plus
ou moins avec le temps, en se rapprochant de plus en plus de

1 Voir notre étude sur La vie future d'après l'enseignement de Jésus-
Christ (1890).



514 C. BRUSTON

la vérité. Mais peut-être a-t-elle moins changé qu'on ne l'a cru
parfois.

Paul, dit M. Godet, « admettait après la mort pour le fidèle
une vie avec Christ, donc pleinement consciente (v. 8 et Phil.
I, 23), ce qui est difficilement concevable sans un organe
quelconque1. » Nous sommes pleinement d'accord avec lui sur ce

point. Il nous paraît clair, seulement, que cet organe est la

demeure céleste dont l'apôtre vient de parler, et non « une
enveloppe temporaire » que le verset 3, bien compris, ne suppose

en aucune façon.
« Mais, ajoute M. Godet, ce n'était nullement la résurrection

du corps, telle qu'il l'entendait, laquelle restait à ses yeux un
fait à venir. » La plupart des textes que nous venons de citer
montrent au contraire que c'était précisément là la résurrection

du corps telle que Paul l'entendait.
« Il en était exactement de même aux yeux de Jésus, » ajoute

encore M. Godet. « Celui qui croit en moi vivra quand même

il serait mort, » disait-il Jean XI, 21 ; et à côté de cela il
prononçait cette promesse : « Je le ressusciterai au dernier jour
(VI, 39-54). » Mais il s'agit de savoir si le second de ces textes
n'a pas essentiellement le même sens que le premier, comme
nous avons essayé de le montrer ailleurs, en relevant les dif-
ficultésinsolubles de l'interprétation ordinaire2.

III

La vie future d'après la plupart des épitres
de saint Paul.

Prenons notre point de départ dans l'épître aux Philippiens.
Nous y voyons clairement que, sans renoncer à l'attente de la

seconde venue de Jésus-Christ (III, 20), saint Paul comprend
la probabilité de sa mort avant cet événement, et, bien loin de

redouter la mort, la désire, parce qu'alors il sera avec le

Seigneur Jésus, ce qui sera de beaucoup meilleur (I, 20-23). C'est

1 Introduction au Nouveau Testament, I, p. 379.
2 La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, p. 101 ss.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 515

donc qu'il attend de la mort ou plutôt de l'existence avec Christ
qui la suivra les mêmes avantages que son second avènement
doit apporter à ceux qu'il trouvera sur la terre, à savoir, la

transformation de leur corps en un corps glorifié (III, 21). Ou
voit aisément combien cette conclusion cadre avec les textes
de la seconde épître aux Corinthiens (ch. IV et V), et de l'épître
aux Romains (VIII, 11) que nous venons d'étudier. Cette
résurrection des corps mortels des fidèles, qui doit se produire sous
l'action de l'Esprit saint qui habite en eux (B.om. VIII, 11 ;

2 Cor. IV, 14), est évidemment identique à la transformation,
à la glorification dont parle l'épître aux Philippiens; et l'une et
l'autre sont identiques au revêtement du domicile céleste par
dessus l'homme intérieur, en suite duquel ce qui est mortel est

englouti par la vie (2 Cor. V, 1-4). Cela est d'autant plus certain

que la métamorphose dont parle l'épître aux Philippiens
(ptTaoyjipariou... oùppopaov râ oóipazi tv?; So?'/;; kvtoïi) Commence déjà
dans la vie présente (2 Cor. III, 18 : r/iv «jtyVj ùv.òva pt-rapop^oùpéa
arcò SoÇj;; st; SoÇav xt^.)

Remarquons que les épîtres aux Romains et aux Colossiens

n'abandonnent pas plus que celles aux Philippiens
l'espoir d'une seconde venue de Jésus-Christ. Elles en parlent
seulement en termes un peu différents. L'épître aux Romains

l'appelle « la manifestation des fils de Dieu (VIII, 19), » et

l'apôtre espère qu'à la suite de cette manifestation « la création
elle-même sera affranchie de la servitude de la corruption
(v. 21). » Les fils de Dieu ou les enfants de Dieu existent donc
dans le ciel, revêtus d'un corps glorifié (2 Cor. V, 1-4) et, lors
de la seconde venue de Jésus-Christ, ils seront simplement
manifestés aux habitants de la terre, c'est-à-dire qu'ils leur

apparaîtront dans leurs corps glorifiés, en même temps que
les chrétiens vivants seront transformés et leur deviendront
semblables (Phil. III, 21).

Il en est à peu près de même dans l'épître aux Colossiens :

« Vous êtes morts et votre vie est cachée avec Christ en Dieu.

Quand Christ, votre vie, sera manifesté {oavzpaBri), alors vous
aussi nous serez manifestés (yavipoMozoüz) avec lui en gloire
(III, 3 et 4). » La manifestation des bienheureux (ou>des fils de



510 C. BRUSTON

Dieu) aura donc le même caractère, sera de la même nature
que celle de leur Bédempteur, ce qui n'a rien d'étonnant puisqu'il

doit être «l'aîné de beaucoup de frères, » qui seront
«conformes à Son image » (ovppàpwovs Tri; zìr.óvos toû viov aÙToû Rom.

VIII, 29. Cf. Phil. III, 2] : 0-jpp.opyo-i tm oùpan T/i; SôÇïjç aùroû).

C'est d'ailleurs ce que l'épître aux Colossiens dit elle-même
un peu plus haut: « Christ vous a réconciliés,... pour vous
présenter saints, sans tache et irrépréhensibles devant lui1, si

toutefois vous demeurez fondés dans la foi, etc. (I, 22. Cf. v.
28). Elle parle d'une espérance qui est en réserve dans les cieux

(I, 6), d'avoir part à l'héritage des saints dans la lumière
(v. 12), de l'espérance de la gloire (v. 27), d'une résurrection
avec Christ de telle nature qu'elle nous fait un devoir de chercher

les choses d'en haut, où Christ est assis à la droite de

Dieu (II, 12; III, 1), etc.
Que signifient toutes ces expressions si ce n'est qu'après leur

mort les chrétiens, ressuscites comme leur Sauveur, vivent
dans le ciel d'une vie glorieuse"3

Au reste, pour savoir ce que Paul entendait par la résurrection

d'entre les morts, il suffit de lire ces paroles de l'épître
aux Philippiens : « ...afin de le connaître (Christ) et la vertu de

sa résurrection et la communion de ses souffrances, me rendant

conforme à sa mort, pour parvenir de quelque manière à

la résurrection d'entre les morts (III, 10 et 11). » Qui ne voit
que cette résurrection est identique au « prix de la vocation
céleste de Dieu en Jésus-Christ » vers lequel il court, comme
il le dit immédiatement après (v. 14)? Le but où il espère
parvenir ne peut évidemment pas être différent de celui vers
lequel il court. Il est donc clair comme le jour que la résurrection

d'entre les morts a lieu, pour saint Paul, immédiatement

1 Cf. Eph. V, 27 ; 2 Cor. IV, 14 ; V, 10.
2 Au reste, Rom. Vili, 19 et Col. 111, 4 ne parlent pas spécialement des

chrétiens morts au moment de la parousie, mais des fidèles en général
(cf. mi i'/teïç), morts ou vivants. Ceux-ci seront d'abord transformés (Phil.
Ill, 21 ; 1 Cor. XV, 51 et 52 ; 1 Thess. IV, 17), et par le fait même
manifestés, eux aussi, comme les autres enfants de Dieu entrés avant eux
dans la gloire. Mais cela importe peu à notre argumentation.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL Ql7

après la mort. La conformité à la mort de Jésus-Christ (v. 10),
doit être suivie de la conformité à son corps glorieux (v. 21),

au moment où le fidèle arrivera dans les cieux, sa patrie
(v. 20)L

Mais, nous dira-t-on, saint Paul place pourtant ailleurs la

résurrection des fidèles au moment de la parousie. Cela est

vrai. Nous examinerons tout à l'heure les deux ou trois textes
dans lesquels il le fait, et nous verrons alors ce qu'il faut entendre

par là. Mais qu'on reconnaisse, en attendant, que, d'après
tous les textes que nous venons de citer, il la place aussi
immédiatement après la mort, au moins dans les épîtres aux
Romains, aux Philippiens, aux Colossiens et dans la seconde aux
Corinthiens.

Nous pouvons y joindre sans crainte l'épître aux Ephésiens,
quoique ses déclarations à ce sujet soient au premier abord un

peu moins précises. D'abord il n'y est nullement question de

la parousie et cependant on y trouve essentiellement les mêmes

espérances que dans les épîtres précédentes. L'adoption (vloBsoia)

dont elle parle (I, 5), est sans doute identique à celle qui est

mentionnée dans l'épître aux Romains (VIII, 23. Cf. v. 19, 21,

29). Le Saint-Esprit de la promesse dont les chrétiens ont été

scellés et qui est l'arrhe de leur héritage, pour la rédemption
de ceux que Christ s'est acquis (v. 13 et 14") rappelle à la fois

ce même texte de l'épître aux Romains et 2 Cor. V, 5. L'héritage

et la rédemption (à-ol-'jrpvois) ont donc le même sens que
les expressions correspondantes de ces deux textes et que « la

1 II est bien étonnant qu'on ait jamais pu trouver dans Philip. IV, 5 '' ;

« Le Seigneur est proche, » une preuve de la proximité de la parousie,
comme le fait encore M. Godet, Introduction au Nouveau Testament, I, p.
623. Ce qui suit : « Ne vous inquiétez de rien, » etc., montre que cette
parole, empruntée aux Psaumes (XXXIV, 19; CXLV, 18, etc.), signifie
simplement que Dieu est prés (de tous ceux qui ont besoin d'appui) et
qu'elle doit être rattachée au verset 6, au lieu de former la fin du verset
5. Westcott et Hort l'ont bien compris et ont en conséquence mis un point
en haut après éyy'uç. Ils auraient dû seulement imprimer ces mots en

gros caractères, comme tous ceux qui proviennent de l'Ancien Testament,

et renvoyer aux textes des Psaumes cités plus haut. (Cf. aussi Ps.
CXIX, 151 ; Deut. IV, 7 ; Jér. XII, 2.)



518 C. BRUSTON

part de l'héritage des saints dans la lumière » (Col. I, 12).
« L'espérance de la vocation » de Dieu (v. 18. Cf. IV, 1) est

naturellement la même que « le prix de la vocation céleste »

dont parle l'épître aux Philippiens (III, 14) et que l'espérance
réservée aux chrétiens dans les cieux (Col. I, 5). Mais il y a

plus : « Dieu nous a vivifiés avec Christ (voilà la résurrection
morale, qui a lieu clans cette vie) et nous a ressuscites avec lui
et nous a fait asseoir avec lui dans les lieux célestes (il, 6;. »

Quand nous serons assis avec Christ dans les lieux célestes, —
ce qui a lieu, d'après tout le Nouveau Testament, immédiatement

après la mort, — nous serons donc aussi ressuscites

comme lui1. On voit combien la pensée de l'apôtre est fidèle à

elle-même et facile à comprendre à ce point de vue. Qu'on
essaie d'introduire ici l'idée de la résurrection au sens eschatologique

(ou, pour mieux dire, parousiaque), et l'on verra les

incohérences, les difficultés inextricables qui en résulteront.
Après cela, il est assez inutile de faire observer encore que

si nous sommes « concitoyens des saints » et si nous appartenons

à « la famille, de Dieu » (Eph. II, 19), c'est que « notre
droit de cité est dans les cieux (Phil. III, 20), » et que si nous
devons « parvenir... à la mesure de la parfaite stature de Christ »

(Eph. IV, 13), ce sera quand nous parviendrons à la résurrection

d'entre les morts (Phil. III, llj, que par conséquent la

résurrection d'entre les morts (v? eÇavàoTaots -h h. vtv.püv) signifie,
dans le langage de l'apôtre, l'arrivée à l'unité de la foi et de la
connaissance du Fils de Dieu, à un homme parfait (cf. Col. I,
28), comme Jésus-Christ lui-même. (Cf. Eph. IV, 22-24. Col.

III, 10.)

L'enseignement de l'épître aux Ephésiens concorde donc
aussi complètement que possible avec celui des autres épîtres

que nous avons déjà étudiées.

1 Cf. aussi Col. II, 12; III, 1.



LA VIE FUTUHE D'APRÈS SAINT PAUL 519

IV

La vie future d'après la première épître aux Corinthiens.

Voyons maintenant si l'apôtre exprime une idée différente
dans sa première épître aux Corinthiens.

Remarquons d'abord qu'un texte de cette épître (VI, 14)

s'exprime sur ce sujet à peu près clans les mômes termes que
la seconde (IV, 14) : « Dieu a ressuscité le Seigneur et il nous
ressuscitera aussi par sa puissance. » Il est clair que ce texte
a le même sens que celui de la seconde épître que nous avons
expliqué en commençant.

Un peu plus loin l'apôtre exprime l'espoir des chréliens d'obtenir

une couronne incorruptible (1 Cor. IX, 24 et 25), évidemment

au moment de la mort. L'incorruptibilité ou l'immortalité

que nous devons revêtir lors de la résurrection (XV, 42, 53 ;

cf. 2 Cor. V, 4) peut-elle donc raisonnablement être placée à

un autre moment?
« Quand la perfection sera venue, ...alors nous verrons face

à face.... » (XIII, 10-12), dit-il encore un peu plus loin. Est-il
douteux qu'il s'agisse là de ce qui suit la mort du fidèle?

Dans tous ces textes, la première épître aux Corinthiens
est parfaitement d'accord avec la seconde. Il serait donc bien
étonnant que le chapitre XV renfermât un enseignement tout
différent et opposé.

Observons d'abord que Paul y parle de la résurrection des

morts au présent (XV, 12 ss, 35 ss.), comme d'une chose qui a

déjà commencé, non seulement par la résurrection de Jésus-

Christ, mais aussi par celle de ses disciples qui sont déjà morts.
Il affirme, en effet, que ceux-ci n'ont pas péri, ce qui serait le

cas s'il n'y avait pas de résurrection des morts (v. 18). Qu'est-
ce à dire si ce n'est qu'ils ont eu part (et non seulement qu'ils
auront part un jour) à la résurrection des morts? « Si nous
n'avons fait qu'espérer en Christ dans cette vie, nous sommes
plus misérables que tous les hommes » (v. 19). Mais, grâce à

Dieu, il y a une autre vie, où le fidèle obtient l'objet de son

espérance, où il n'espère pas en Christ, mais où il le possède,



520 C. BRUSTON

où il est avec lui pour toujours, et où, d'après les textes cités

précédemment, il est revêtu d'un corps glorifié.
Quelqu'un nous arrêtera peut-être ici pour nous dire : Il se

peut que cette idée se trouve dans les épitres aux Philippiens,
aux Colossiens, aux Romains et clans la seconde aux
Corinthiens; mais elle n'est pas dans la première. Dans celle-ci, au

contraire, la résurrection des fidèles n'a lieu qu'à la seconde

venue de Jésus-Christ. C'est ce que disent clairement le

verset 23 : « Ensuite ceux de Christ, à son avènement, » et le

verset 52 : « En un clin-d'œil, à la dernière trompette ; car la

trompette sonnera, et les morts ressusciteront incorruptibles,
et nous, nous serons transformés. »

Ces textes sont, en effet, le principal appui de l'opinion
eschatologique ordinaire. Ils doivent pourtant avoir un sens

compatible avec tout le reste du développement. Or l'interprétation

qu'on leur donne habituellement a pour effet de

renverser, non seulement les déclarations les plus claires de

l'apôtre dans ses épitres subséquentes, mais celles qu'on lit
dans celle-ci et dans ce chapitre même.

« Ce qui étonne le plus dans ce passage, dit M. Godet, c'est

que Paul semble confondre la négation de la résurrection du

corps avec celle de l'immortalité de l'âme1. » Cet étonnement
est bien naturel quand on s'imagine que l'apôtre place la
résurrection des corps à une époque plus ou moins lointaine. Mais

l'identification de la résurrection et de l'immortalité de l'âme
n'a rien de surprenant quand on a reconnu que la résurrection
a lieu, d'après l'apôtre, comme d'après son Maître, immédiatement

après la mort.
Continuons, en effet, l'étude de ce chapitre : « Puisque la

1 Introduction au Nouveau Testament, l, p. 340. — La réponse de

M. Godet à cette objection est bien peu satisfaisante. « La vraie réponse,

dit-il, est, je pense, celle-ci : A supposer que la résurrection de Christ et
des fidèles fût une illusion, la survivance de l'âme ne garantirait point le
bonheur a venir, puisque la condamnation serait toujours là, menaçante,

certaine; et la conclusion : « Mangeons et buvons...» resterait par
conséquent la seule rationnelle. » — Comment la survivance de l'âme
avec Christ ne suffirait pas à garantir le bonheur éternel Que faut-il donc
de plus, et pourquoi l'apôtre dit-il que ce serait de beaucoup meilleur?



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 521

mort est venue par un homme, la résurrection des morts est

venue aussi par un homme; car de, même que tous meurent
en Adam, de même aussi en Christ tous seront vivifiés. » (v. 21

et 22). La mort introduite par Adam étant une série d'actes
successifs, qui s'étend depuis le commencement jusqu'à la fin du
monde, ne serait-il pas bien étonnant que la résurrection des

morts apportée par Jésus-Christ eût un caractère tout différent
et dût avoir lieu une fois pour toutes à la fin des temps? Tandis

que la mort fut la conséquence directe, immédiate du péché
d'Adam, comment penser que la résurrection des morts ne soit

qu'une conséquence lointaine, très lointaine de l'obéissance de

Jésus-Christ La grâce de Dieu en Jésus-Christ réparerait donc
bien imparfaitement les conséquences de la chute du premier
homme Mais s'il en était ainsi, comment l'apôtre aurait-il pu
avoir l'idée de comparer ces deux choses, soit ici, soit dans
Rom. V, 12-21, où il dit, au contraire, que « là où le péché a

abondé, la grâce a surabondé »

Pesez bien, en effet, les termes de la comparaison. «De même

qu'en Adam tous meurent, de même aussi dans le Christ tous

seront vivifiés. » Nous mourons tous, parce que nous
appartenons tous à la race d'Adam ; de même tous ceux qui sont
en Christ (par la foi) seront vivifiés. La cause de cette vivifica-
tion ou résuirection, c'est que nous sommes en Christ, ou que
nous avons revêtu Christ ou l'homme nouveau, ou que son

Esprit habite en nous (ce sont là tout autant de synonymes) ;

dès lors, comment supposer que la conséquence doive être

séparée de sa cause par des siècles

Observons enfin que pour l'apôtre la résurrection consiste
dans l'obtention d'un corps spirituel, incorruptible, glorieux,
puissant, succédant au corps psychique ou matériel (v. 42 ss.),

et destiné aux êtres terrestres qui seront devenus des êtres
célestes (v. 48 s.). Or quand est-ce que les fidèles deviennent
des êtres célestes, si ce n'est au moment où ils vont dans les
cieux auprès de leur Sauveur? C'est donc aussi à partir de ce

moment qu'après « avoir porté l'image du terrestre, ils portent
aussi l'image du céleste. » (v. 49). Or c'est en cela que consiste
la résurrection des morts (v. 42).

THÉOL. ET PHIL. 1894. 34



522 C. BRUSTON

Supposer que la résurrection ainsi décrite n'aura lieu qu'au
moment où les âmes fidèles quitteront le ciel pour venir sur la
terre, c'est vraiment inimaginable. Le corps spirituel et céleste

ne convient qu'à des êtres célestes ; et il leur revient dès le
moment où ils le sont devenus par la mort. Quand le fidèle
obtient l'incorruptibilité (v. 50), ou quand son corps corruptible

revêt l'incorruptibilité (v. 54), alors aussi « il ressuscite en

incorruptibilité » (v. 42). Il est impossible de séparer ces deux
choses.

Comment se représenter, en effet, qu'il possédât l'incorruptibilité

pendant longtemps dans le ciel, puis, qu'il ressuscitât
plus tard en incorruptibilité sur la terre?...

Cependant ces deux textes sont là ; comment les expliquer
Voyons d'abord le premier : « Mais chacun en son propre rang:
les prémices, Christ ; ensuite ceux de Christa son avènement;
ensuite la fin, etc. » (v. 23). —• Ces mots signifient-ils réellement

que les fidèles ne seront vivifiés ou ne ressusciteront que
lors de l'avènement de Jésus-Christ sur la terre Je ne le crois

pas, parce que cette interprétation aurait pour effet, si l'on était

conséquent, de détruire l'enseignement tout entier du Nouveau
Testament sur ce sujet, celui de Paul aussi bien que celui de

Jésus-Christ et que celui des autres apôtres, — et cela dans

toutes les épitres sans distinction.
Il est certain que ce texte rattache la résurrection à la venue

ou pour mieux dire à la présence de Jésus-Christ. Mais où aura
lieu cette présence? C'est ce qu'il ne dit nullement. Si elle a

lieu sur terre, la résurrection (ou plutôt la transformation,
v. 51 et 52), aura lieu sur terre ; mais si elle a lieu ailleurs, la

résurrection, la transformation, la vivification (autant de

synonymes) aura lieu ailleurs.
Nous l'avons déjà dit à propos de l'épître aux Philippiens

(HI, 20). Il n'y a pas lieu d'adopter une autre interprétation
pour ce texte de la première aux Corinthiens.

Supposons qu'un fils de roi, voyageant en pays étranger et

rappelé subitement par son père, promît à ses amis, en les

quittant, de revenir bientôt et de les amener dans son royaume
pour les faire participer à sa gloire. Si, plus tard, ne pouvant



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 523

pas revenir aussi tôt qu'il l'avait pensé, il les appelait
successivement auprès de lui, auraient-ils l'idée de douter pour cela
de la réalité de sa promesse?Diraient-ils à ceux qui resteraient
après eux : Attendez toujours son retour. La gloire qui nous
attend auprès de lui n'est que provisoire. Quand il reviendra
auprès de vous, ce sera encore plus beau que ce que nous
allons voir I...

Encore plus beau! Mais que peut-on espérer de mieux que
la présence du Seigneur glorifié et de Dieu même? Vous
reviendrez avec lui dans sa gloire, s'il doit revenir et si

cette manifestation des enfants de Dieu doit être le signal de

la transformation de la nature (Bom. VIII, 21). Mais n'espérez
pas qu'il vous rende alors un corps matériel, après vous avoir
revêtu depuis votre mort d'un corps spirituel et céleste Après
que ce qui est mortel a été absorbé par la vie et le corruptible
par l'incorruptibilité, comment peut-on croire que la vie et

l'incorruptibilité soient de nouveau revêtues d'un corps
terrestre et matériel? Le corps psychique est remplacé par un

corps spirituel; après avoir porté l'image de l'homme terrestre
(Adam), nous porterons l'image du céleste, c'est-à-dire de

Jésus-Christ glorifié (v. 42-49). Que voulez-vous de plus? Tout
ce qu'on pourrait y ajouter ne ferait que le diminuer, en
diminuant notre ressemblance avec Jésus-Christ glorifié.

Le verset 52 ne saurait non plus contredire tout ce que
l'apôtre vient d'affirmer. Assurément, ce texte parle d'une
résurrection des morts, c'est-à-dire des chrétiens déjà morts,
coïncidant avec la parousie : « Nous ne mourrons pas tous,
mais tous nous serons transformés.» (v. 51). Arrêtons-nous
sur ce texte : il est important et significatif. Tous les fidèles,
morts ou vivants lors de la parousie, seront donc transformés.
Les vivants le seront au moment même de la parousie (v. 52) ;

mais les autres, les morts, quand le seront-ils? Pas au même

moment, puisqu'il y a opposition entre eux et les vivants, et

puisqu'à ce moment-là ils seront déjà incorruptibles (ol w/.poi

zyzpB-hoovTai zyBap-roi, xai hpzïs àllaynoipzB«). Us auront donc ététran-
formés au moment de leur mort, ce qui concorde parfaitement
avec tout ce que nous avons vu jusqu'ici. C'est donc aussi à ce



524 C. BRUSTON

moment(Ssïyà/j.... v. 53), que leur corps corruptible aura revêtu

l'incorruptibilité et que pour eux la mort aura été engloutie

pour jamais. En un mot, c'est à ce moment qu'aura eu lieu

pour eux la résurrection (à-Aoraoïs).

Pourquoi donc est-il dit qu'ils ressusciteront (ìyepBr,omwì) au

moment de la parousie, s'ils sont déjà ressuscites (cf. ïydpovcai

v. 35, zyzlpzxai, v. 42-44, ri àvâoxaots tmv vzv.p&v, v. 42) au moment
de leur mort et s'ils ont déjà alors été revêtus d'un corps spirituel,

comme il convient à des êtres célestes (v. 44-48)? Tout
simplement parce que ces morts ressuscites, incorruptibles,
célestes étaient jusque-là cachés aux regards des habitants de

la terre, comme tous les autres morts. Au moment de la
parousie, ils apparaissent avec Jésus-Christ (Rom. VIII, 19 :

Col. III, 4), et ressuscitent ainsi aux yeux des vivants,
quoiqu'ils fussent en réalité depuis plus ou moins longtemps
ressuscites et revêtus d'un corps spirituel auprès de Dieu.

C'est dans ce sens qu'on peut parler, si l'on veut, d'une
double résurrection. L'une a lieu au moment, de la mort; c'est
la première résurrection de l'Apocalypse (XX, 5 et 6)1. L'autre
a lieu au moment delà parousie; mais elle consiste uniquement
dans l'apparition des mêmes personnes glorifiées aux yeux de

ceux qui ne le seront pas encore.
On demandera peut-être si le terme ressusciter convient à

une telle manifestation des âmes glorifiées. Mais il faut se
souvenir que les deux termes grecs que nous traduisons ainsi
(èyepB-hoovTai, 1 Cor. XV, 52, àvaoTYioovrai 1 Thés. IV, 16), signifient

proprement se lèveront, et sont souvent employés en

parlant de Dieu même. (Cf. Ps. XII, 6 : àvaor-hoopai, léyzi Kùpio;.

LXXVI, 10; Esaïe II, 19, 21 ; XXVIII, 21 ; XXXIII, 10. — Ps.

XLIV.24: ifyyépBnn..., àvàovoBt... XXXV, 23, LIX, 6.)
Ils peuvent donc signifier ici simplement, comme pour Dieu,

le passage du repos ou du sommeil apparent à l'activité, sans

indiquer un changement réel dans l'état des élus.
Il faut se souvenir d'ailleurs que l'apôtre semble avoir compris

l'amphibologie qui pouvait résulter de l'emploi de ces deux

1 Voir la troisième de mes Etudes sur VApocalypse, 1884.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 525

verbes dans ce sens, puisqu'il les a remplacés plus tard par le
terme de manifestation (àiroyJù.u^is Rom. VIII, 19, fxvepMozaBe
Col. III, 4), indiquant par là dans quel sens il faut les
interpréter d.

Quant à supposer que, déjà revêtues d'un corps spirituel
et céleste, les âmes glorifiées en prendront plus tard encore
un autre, matériel et terrestre, — non seulement aucun texte
ne le dit, mais une telle opinion serait tellement invraisemblable
qu'il n'est pas utile de la discuter.

En dépit des apparences, l'apôtre a donc donné aux chrétiens
de Corinthe le même enseignement eschatologique dans ses
deux épîtres, avec cette différence cependant que dans la
seconde il ne parle plus de la parousie. Mais comme il y fait
allusion, — en termes très discrets, il faut le reconnaître, — dans
les épitres aux Romains, aux Philippiens et aux Colossiens, tout
ce qu'on est en droit de conclure de ce silence relatif, c'est que
cette espérance tendait à s'effacer graduellement ou qu'elle
occupait un peu moins de place dans ses préoccupations et
dans sa pensée vers la fin de son ministère qu'au
commencement.

Au lieu de méconnaître l'enseignement spiritualiste si clair
de la seconde épître aux Corinthiens, de celles aux Philippiens,
aux Romains, aux Ephésiens, etc., pour le faire cadrer deforce
avec une interprétation très contestable du XVmc chapitre de

la Ire aux Corinthiens, n'est-il pas plus sage et plus prudent
d'interpréter ce dernier texte à la lumière de ceux-là? D'autant
plus que l'ensemble de ce même passage porte des traces
nombreuses et non équivoques du même enseignement spiritualiste.
Comment dans un chapitre qui ne parle que de corps spiri-

1 Cf. aussi k-iijiaveia dans les épîtres pastorales: 1 Tim. VI, 14; 2 Tim.
IV, 1, 8, etc- — Clément de Rome qui fait allusion a ce passage de la
première épître aux Corinthiens, l'a donc bien mieux compris que beaucoup
de savants commentateurs. D'après lui, en effet, la résurrection suit la
vie présente comme le jour succède à la nuit et le fruit a la semence

Epître aux Corinthiens, XXIV.
Conférez aussi ce passage du chapitre L: oi èv ayâirij rslsiudévrcç....'

ixovoiv %£>çov sbaeßCiv' oi tpavcçudiiaovTai èv rij è-tonoirt] rijç ßaausiac to'-
XpioTov. FéypaiTTai yàç'.... àvaoT-hau iuàç CK tCjv BrjKùv iipûv.



526 C. BRUSTON

tuel pour les ressuscites a-t-on jamais pu trouver l'idée d'une
résurrection matérielle, corporelle, au sens vulgaire du mot?
Qu'un Papias, un Tertullien un Irénée ou un Lactance s'y
soient mépris, à la bonne heure! Mais que des exégètes modernes

suivent leurs traces (peut-être sans s'en apercevoir), cela

est plus difficile à comprendre.
Quoi qu'il en soit, la pensée de l'apôtre sur la résurrection

des corps ne nous paraît pas avoir sensiblement varié dans ces
diverses épîtres : quand le corps mortel du fidèle tombe en poussière,

il est remplacé par un corps spirituel et éternel. C'est la
pensée qui ressort invariablement de tous les textes que nous
avons jusqu'ici passés en revue. La résurrection future,
contemporaine de la parousie, mentionnée une fois (1 Cor. XV, 52)

ou deux, s'il l'on veut (en y joignant le v. 23), doit être

interprétée en conséquence et ne saurait en tous cas prévaloir
contre l'ensemble de ces textes.

La vie future d'après les épitres aux Thessaloniciens.

Abordons enfin les premières épîtres de l'apôtre, celles aux
Thessaloniciens. Allons-nous y trouver un enseignement très

différent de celui que nous venons d'exposer? Je ne le pense pas.

L'apôtre rassure ces chrétiens, inquiets sur le sort de leurs
frères qui venaient de mourir; il ne veut pas qu'ils s'affligent
comme les païens qui n'ont pas d'espérance (1 Thés. IV, 13),

ni qu'ils craignent que les fidèles morts avant la parousie soient

moins privilégiés que ceux qui en seront témoins (v. 15). Et

que leur dit-il pour les rassurer? — « Car si nous croyons que
Jésus est mort et est ressuscité, de même aussi Dieu amènera

par Jésus avec lui ceux qui sont morts » (v. 14). L'acte par
lequel Dieu les amènera auprès de lui correspondant à la
résurrection de Jésus-Christ peut donc être appelé une résurrection
(la première). Quand Dieu l'accomplira-t-il? Longtemps après
leur mort? S'il en était ainsi, la comparaison (de même aussi)
serait bien imparfaite, puisque la résurrection de Jésus suivit,
au contraire, de si près sa mort. Mais plusieurs textes de la



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 527

même épître, — sans parler de tous ceux des épîtres suivantes

que nous venons de rappeler, — ne nous permettent pas de

nous arrêter à une telle supposition.
L'apôtre dit un peu plus loin que « Jésus-Christ est mort pour

nous afin que, soit que nous veillions ou que nous dormions
(que nous soyons vivants ou morts), nous vivions ensemble
avec lui (V, 10). Et il avait dit un peu plus haut que la parousie
de Jésus aura lieu avec tous ses saints (III, 13). Tous les fidèles

morts avant la parousie vivront donc auprès de Jésus et

auprès de Dieu dans la gloire céleste, à partir du moment de

leur mort. On comprend aisément que l'apôtre affirme ensuite,
comme une parole du Seigneur, c'est-à-dire de Dieu (non de

Jésus-Christ), en d'autres termes, comme une parole inspirée
ou prophétique1, par conséquent pleine d'autorité, — et non
comme une parole humaine, — que les vivants ne devanceront

pas les morts (IV, 15). Comment pourraient-ils, en effet, devancer

ceux qui les ont, au contraire, précédés dans la gloire
céleste

Qu'arrivera-t-il donc au moment de la parousie? « Le Seigneur
(Jésus) descendra du ciel (avec tous ses saints, III, 13), au son
de la trompette de Dieu, et les morts en Christ (ses saints),
ressusciteront (àvaorno-ovraì) d'abord » (v. 16), exactement comme
d'après 1 Cor. XV, 52.

Mais en quoi pourra consister une telle résurrection, si ce

n'est, comme nous l'avons dit en discutant ce dernier texte,
simplement dans l'apparition aux vivants des morts déjà depuis

longtemps ressuscites et jouissant auprès de Dieu et de Jésus

d'une gloire immortelle? Qu'on nomme cela, si l'on veut, avec

l'apôtre, une (seconde) résurrection, pourvu qu'elle ne cache

pas la première et qu'on n'y joigne aucune idée de corps matériel,

ni même d'un nouveau corps spirituel, car il n'y a absolument

rien de pareil dans ces deux textes.

1 Cf. 1 Rois XXI, 35: eiç k«. tûv viûv tûv irçoêiiTùv eì-ire... èv lóya Kvçiov.

XVI, 1: èyévsTo ?^6yoç Kvçiov ktà. etc. Paul ne s'appuie ni sur une parole de

Jésus-Christ ni sur quelque texte de l'Ancien Testament pour affirmer
cela; mais il a conscience, en l'affirmant, d'exprimer une parole de Dieu.
Cf. 1 Cor. Il, 7, etc.



528 C. BRUSTON

Les chrétiens vivants seront ensuite (transformés, d'après
1 Cor. XV, 52 et Phil. III, 21, et, dans un corps glorieux pareil
à celui du Sauveur et des rachetés eux-mêmes) enlevés
ensemble avec eux, c'est-à-dire pour être ensemble avec eux
(cf. V, 10) et avec le Seigneur (dans le ciel), v. 17. C'est ce que
dit aussi plus brièvement la seconde lettre aux Thessaloniciens

(II, 1: «Au sujet de la parousie de Jésus-Christ et de notre
réunion avec lui...»)

VI

Conclusion.

La pensée de l'apôtre n'a donc pas varié sur ce point important,

ou du moins elle n'a pas varié autant qu'on pourrait le croire
au premier abord. Depuis les premières de ses épîtres jusqu'aux
dernières, nous constatons l'attente de la parousie ; mais
depuis les premières jusqu'aux dernières, nous constatons aussi

l'attente d'une vie éternelle et glorieuse, d'une transformation
du corps matériel en un corps spirituel ou d'une résurrection
du corps immédiatement après lamort. La résurrection
mentionnée au moment de la parousie n'apporte aucun changement
réel dans cet état glorieux, qui, de sa nature, est étemel
(2 Cor. V, 1).

La seule différence réelle sur ce point, entre les premières
et les dernières épitres, est d'ordre purement littéraire, si l'on
peut s'exprimer ainsi. L'apôtre laisse tomber peu à peu les

expressions empruntées à l'eschatologie rabbinique, « la voix
d'un archange, la trompette de Dieu », etc., dont il s'était servi
d'abord pour décrire le second avènement de Jésus-Christ.

Il faut observer aussi qu'il n'est plus question, dans les
épîtres postérieures, de la venue de l'Antéchrist, qui, d'après la
seconde épître aux Thessaloniciens (chap. II), devait précéder
la venue de Jésus-Christ.

Mais, à part cela, sa pensée sur la vie à venir est demeurée
constamment la même, c'est-à-dire hautement spiritualiste,
et essentiellement identique pour le fond des choses, sinon
dans les termes, avec l'enseignement de Jésus-Christ.



LA VIE FUTURE D'APRÈS SAINT PAUL 529

A aucune époque de sa carrière Paul n'a cru que les âmes
des fidèles descendaient au Sheol ou dans l'Hadès au moment
de la mort. Cette antique croyance hébraïque était depuis
longtemps abandonnée de la plupart des Juifs eux-mêmes, et les
Sadducéens étaient seuls à la conserver. On la trouve encore
au IIIme siècle avant notre ère chez le fils de Sirach, et encore
un peu plus tard dans l'Ecclesiaste; mais le livre de Daniel,
d'un côté, — la Sapience, les Psaumes de Salomon, le deuxième
et le quatrième livre des Machabées, les sentences des anciens
rabbins recueillies dans le Pirequé Abôth, etc., de l'autre, nous
montrent qu'avant la naissance du christianisme, elle avait fait
place, chez la plus grande partie des Juifs, à la doctrine de la
résurrection ou à celle d'une vie éternelle et glorieuse des

justes dans le ciel auprès de Dieu. Il n'est donc pas vraisemblable

en soi qu'elle ait été encore partagée par l'un ou l'autre
des apôtres, même avant leur conversion, à plus forte raison
après qu'ils eurent entendu l'enseignement si clair de leur
Maître sur ce point.

Quant à saint Paul en particulier, toutes ses épitres, depuis
la première aux Thessaloniciens, témoignent de son espérance
à cet égard : « Soit que nous veillions, soit que nous dormions,
nous vivrons ensemble avec Jésus» (IThes.V, 10). Il n'a donc

pas eu à laisser tomber plus tard une croyance qu'il n'avait
jamais partagée '.

Il a seulement employé le terme de parousie dans un sens

1 Telle est aussi la pensée de l'épître aux Hébreux. Elle espère l'apparition

de Jésus-Christ (IX, 28) pour une époque rapprochée (X,25,37).Mais
en attendant, les élus jouissent dans le ciel d'un bonheur éternel (X, 34;
XI, 16; XII, 22-24; XIII, 14, etc.)

En présence de pareils textes, il est difficile de comprendre comment
M. Ménégoz, a pu écrire dans un ouvrage d'ailleurs excellent : « L'idée
de la félicité étemelle des rachetés dans le ciel ne s'est introduite dans

l'Eglise que plus tard, sous l'influence de la pensée grecque. » (Théologie
de l'épître aux Hébreux, pag. 174.) 11 faut dire au contraire que l'idée de

la résurrection des corps matériels et l'eschatologie vulgaire se sont
introduites plus tard dans l'Eglise sous l'influence de la pensée juive.
Comment peut-on trouver dans Mat. Viti, 11; XXVI, 29>; Marc XIV, 25,
Luc XIII, 29; XVIII,8; XXII, 16, 29-30, la preuve que Jésus Christ avait



530 C. BRUSTON

assez différent de celui qu'il a dans les évangiles, et a parlé de
la résurrection, à ce moment-là, des fidèles déjà morts et glorifiés,

— ce dont Jésus ne parle jamais, par la bonne raison qu'il
ne parle jamais de cette parousie finale (du moins sous le nom
de parousie ou de venue sur les nuées du ciel1.) Mais il a

expliqué lui-même plus tard ce qu'il fallait entendre par là, en

plaçant au même moment la manifestation ou l'apparition des

enfants de Dieu (Rom. VIII, 19: àirox&lu^is, Col. III, 4 : aavtpa-
BhozoBi2. Il n'y a donc pas là de contradiction ni même de
différence réelle. L'enseignement eschatologique de saint Paul
concorde, pour les points essentiels, avec celui de son Maître,
qu'il complète ou précise à certains égards.

Mais pour pouvoir aboutir à une telle conclusion, il faut les

entendre l'un et l'autre dans un sens spiritualiste. Que si, au

contraire, on veut faire rentrer dans l'un ou dans l'autre, ou
dans tous les deux à la fois, l'idée vulgaire de la résurrection
des corps matériels à la fin du monde, on aboutit à des
contradictions insolubles, non seulement entre ces deux enseignements,

mais aussi dans l'intérieur de chacun d'eux ; car, grâces
à Dieu, les textes spirilualistes sont trop nombreux et trop
clairs dans l'un comme dans l'autre, pour qu'ils puissent jamais
être complètement obscurcis par l'exégèse eschatologique. La

juxtaposition de ces deux éléments contradictoires produit
alors des amalgames incohérents et bizarres où les plus belles

espérances sont déparées par des invraisemblances, des puérilités

et des subtilités rabbiniques qu'on devrait craindre
d'attribuer à qui que ce soit, combien plus à un apôtre et au
Sauveur du monde!

promis de revenir « pour établir son royaume sto- la terre .'» Voir contre
une telle interprétation notre Etude sur la vie future d'après l'enseignement

de Jésus-Christ, page 13.
1 Voir La rie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ, page 25 ss.
2 Cf. aussi Héb. IX, 28-


	La vie future d'après Saint Paul

