Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Un traité de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER

PAR

D. TISSOT

K.-G. Bretschneider (1776-1848) dont le nom est resté
dans la théologie, surtout par les faits qu’il a laborieusement
rassemblés pour 'histoire de la dogmatique, publiait, en 1819 :
Aphorismen fiber die Union der beiden evangelischen Kirchen
in Deutschland. L’auteur, un des chefs du supranaturalisme-
rationnel, comme il s’était appelé, essayait de prendre pied
entre le supranaturalisme et le rationalisme. Cette tendance,
nous 'avons connue en nos contrées : elle a régné en mai-
tresse, au regard satisfait, & la Faculté de théologie de I’Aca-
démie de Genéve, durant la derniéere moitié du dix-huitieme
siecle et la premiere du dix-neuviéme. Supranaturalisme-
rationnel, c’est le cas, pourtant, d’écrire avec Voltaire : 'ad-
jectif ennemi du substantif. K.-G. Bretschneider, dans ses
Aphorismes, avait critiqué la prédestination selon Luther et
la prédestination selon Calvin, montrant les inconséquences
de 'une et les impossibilités de autre. Il avait fait le travail
avec cette intelligence qui résout toutes les les questions,
parce qu’elle ne comprend aucun probléme. Schleiermacher
avait souvent exposé son dogme, & cet égard. Il I’a formulé
définitivement dans sa Christliche Glaube, en donnant sa
pensée sur la Naissance de l’Eglise (§§ 115-1211). A T'ouie de

' 1re édit., Berlin 1821-1822; 2¢ édit., Berlin 1830-1831.



454 D. TISSOT

la polémique de K.-G. Bretschneider, il sentit la nécessité de
présenter la justification du dogme central de I'Eglise réfor-
mée. Il chercha donc & prouver que la prédestination respecte,
mieux que ses adversaires ne le comprenaient, les deux termes
engagés dans ce grave dcébat: la souveraine puissance de la
grice de Dieu et le jeu de la liberté de I'’homme. Le suprana-
turalieme-rationnel ne saisissait point le véritable sens de la
théorie de Calvin, en particulier, parce qu’il devenait, — c’était
la loi de sa destinée, — de plus en plus rationaliste. Tel est
Uobjet du traité: Ueber die Lehrevon der Lrwdhlung. Publié,
d’abord, dans la Theologische Zeitschrift (1¢r numéro 1819), il
a été réimprimé dans les ceuvres du Maitre (I'* Abtheilung.
Qter Band, p. 393-484. Berlin 1836). — Nous essayons d’en
donner l'analyse et n’avons d’autre ambition que de rendre
fidelement les idées du grand théologien.

Election.
Denn... hat Gott nicht alles vorherver-
schien : so kann cr nichts vorherversehen
habcen,

SCHLEIERMACHER.

Un fait a frappé l'auteur : deux génies, sérieusement chré-
tiens, Augustin et Calvin, sont d’accord pour soutenir I’élec-
tion et la prédestination. Comment I'expliquer ? Les nécessités
de la polémique n’y suffisent pas. Il faut reconnaitre, plutot,
(que nos théologiens ont trouvé que ces doctrines importent au
christianisme, car elles en écartent deux hérésies : le pélagia-
nisme et le manichéisme. Augustin et Calvin I'ont compris avec
leur pénétration ordinaire. La, en effet, est la valeur des theses
sur lesquelles Schleiermacher vient rappeler I'attention.

On l’accusera, peut-étre, de se contredire. Lui, qui comhat
pour I’Union !, pourquoi traite-t-il, précisément, un des sujets
de division entre le luthéranisme et le calvinisme ? La réponse

! Le projet annoncé par le roi de Prusse, Frédéric-Guillaume 111, des
1817, de renfermer, dans une seule Eglise évangélique, les deux Eglizes
nées de la Réformation.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 455

est facile : la différence des deux confessions est, ici, affuire
d’école ou, comme l'a dit Tollner, entierement acroamatique.
L’intérét du débat n’existe plus pour le peuple protestant, au
sein duquel on a, trop longtemps, prolongé des luttes inutiles.
D’ailleurs, I’ Union n’a jamais soutenu que toutes les opinions
dussent coexister dans son enceinte, mais qu’elles le pouvaient,
uand restait une chance de conciliation. Y en a-t-il une dans
le probleme qui nous occupe ? Il vaut, au moins, la peine de
se le demander. La publication des Aphorismes exige un nou-
vel examen de la question.

En U'entreprenant, il convient de remonter & Augustin. Sa
théorie n’est pas née des simples besoins de la controverse
contre Pélage, mais d’une nécessité logique : elle est comme
un pont jeté entre sa doctrine du péché et sa doctrine de la
grdce. L’humanité est, depuis Adam, plongée dans le mal. Im-
puissante pour le bien, elle ne saurait engendrer des enfants
qui le cherchent. L’Esprit de Dieu peut seul sauver ceux qu’il
choisit. « Elegit nos Deus in Christo ante mundi constitutio-
nem, praedestinans nos in adoptionem filiorum : non guia per
nos sancti et immaculati futuri eramus, sed elegit predestinavit-
(que, ut essemus. » Ce plan fixé avant la création du monde, la
griace le poursuit, prenant, & elle, les 4mes, « ex originali dam-
natione, » non parce qu’elles croient, mais pour les amener
croire. Eveillées & la vie, elles ne périront pas : aucun de ceux
qui a été prédestiné ne sera perdu. Toutefois, le sceau des élus
est le « donum perseverantiae. » Quant a ceux qui restent dans
le péché, ils sont condamnés, en vertu non de la volonté de
Dieu, mais de la chute d’Adam. A leur égard, s'exerce simple-
ment la prescience!.

Sans noter les variations par lesquelles la doctrine luthé-
rienne a passé, donnons I’expression officielle qu’elle a recue
dans la Formule de Concorde : I’humanité s’étant pervertie,
Dieu a résolu de la ramener au bien par la rédemption en
Jésus-Christ ; celte ceuvre embrasse tout, mais elle est concue
par la prescience. « Preescientia enim dei nihil aliud est, quam

! Augustin parle quelquefois de prédestination encore dans ce dernier
cas; mais il donne alors, it ce mot, un sens spécial.



456 D. TISSOT

quod Deus omnia noverit, antequam fiant. » Pour que le salut,
offert a tous, devienne un fait dans chaque individu, il faut une
condition : croire & ce salut, — la réconciliation du pécheur ne
s’effectuant pas au détriment de la sainteté de Dieu. Cette con-
dition, I'nomme, dans son état actuel, ne saurait la créer ; elle
est I’effet de la grice, en d’autres termes, de la prédestination.
« Preedestinatio vero seu seterna dei electio tantum ad bonos
et dileclos filios dei pertinet, et heec est causa ipsorum salutis. »
Ou faut-il en chercher la raison? « Heec dei pradestinatio non
in arcano dei counsilio est scrutanda, sed in verbo dei, in quo
revelatur, queerenda est.» Si quelques-uns demeurent sous la
condamnation, ils ne doivent s’en prendre qu'd eux-mémes.
« Quod igitur pereunt, neque deus, neque ipsius electio, sed
malitia eorum in culpa est.»

Calvin revient sur le terrain d’Augustin, mais sa prédestina-
tion n'est plus un moyen de rattacher le péché & la grace, elle
est la cause qui explique ces deux phénomeénes. Si elle n’est
pas la source de sa dogmatique, elle en devient la dnctrine cen-
trale, Du reste, — on I’a parfois oublié, - - la théorie calviniste
procéde des besoins religieux de la consciencel. Elle ne s’au-
torise d’arguments métaphysiques gqu’autant qu’il est stricte-
ment nécessaire et beaucoup plus pour répondre aux objections
gqu’en suivant son instinct. Le réformateur commence, ainsi
que ses prédécesseurs, par insister sur 'état de I’humanité, la
« masse corrompue, » vouée i la condamnation, «ce qu’elle
sent maugré qu’elle en ait. » Ce spectacle 'améne & se deman-
der : ou1 chercher ’espoir ? en Dieu; ol trouver le salut ? en
Dieu. La délivrance ne viendra que de sa grice. Faut-il distin-
guer entre ce qu'elle prévoit et ce qu’elle veut d’avance ? Il ne
I'admet pas : « Pourquoy dirons-nous que Dieu le permet, si-
non pour ce qu’il le veut. » On ne saurait séparer la prescience
et la prédestination. Cela dit, un mot résume tout. « Nous appe-
lons Prédestination : le conseil éternel de Dieu, par lequel il a
délerminé ce qu’il voulait faire d’un chacun homme.» «Je ne
doute point doncques de... confesser... que la volonté de Dieu

! Il n’en est pas de méme chez Zwingli, qui, en ce sujet, part de l'idée
de Dieu.



UN TRAITE DE SCGHLEIERMACHER 457

est la nécessité de toutes choses, et qu’il faut nécessairement
que tout ce qu’il a ordonné et voulu advienne, comme tout ce
qu’il a prévu adviendra nécessairement.» Tel est le secret de
la destinée des destinées. On s’arrétera, peut-étre, en présence
de la chute, péché origine des péchés. Calvin ne s’arréte pas:
« Dieu non seulement a prévu la cheute du premier homme,...
mais... il I’a ainsi voulu. » « ’a esté par le vouloir de Dieu, que
tous les enfans d’Adam sont cheus en ceste misére, en laquelle
ils sont maintenant détenus. » Cependant, il est indispensable
d’ajouter que, si nous avons été créés pour cette misére, nous
avons « néantmoins prins la matiere d’icelle « en notre cceur, »
et non pas de Dieu.» Pourquoi ce désastre? Nous l'ignorons.
« Dieu avait jugé cela estre notre expédient. Or pourquoi il I’a
jugé, nous n’en scavons rien. » On ne va pas au dela de la vo-
lonté supréme. Dans ce courant qui porte I'humanité i sa
perte, Dieu en arréte quelques-uns, les attire et les délivre. Il
est évident que ce n’est point & cause de leurs mérites, mais
en vertu de son initiative, absolument libre; il est certain
aussi qu’une fois saisis par cette main toute-puissante, ils n’en
seront plus arrachés. « De ceux que Jésus-Christ a unis & son
corps, il ne souffrira point que nul périsse.... » Une autre caté-
gorie, les réprouvés, demeure dans le mal et sous la rigueur
du chéitiment. Dieu 'a voulu; il les a «ordonnés A éternelle
damnation. » « Cela se fait par son jugement occulte et incom-
préhensible, combien qu’il soit juste et équitable. » Cest la
conséquence de la premiére partie du dogme : « Si nous ne
pouvons doncques assigner autre raison pourquoy c’est que
Dieu accepte ses esleus, sinon pour ce qu’il luy plaist, nous
n‘aurons aussi nulle raison pourquoy il rejette les autres,
sinon sa volonté. » Y aurait-il lieu de se plaindre? Considérons
la perversité de notre espéce et la sainteté de Dieu : «...Si
ainsi est que tous hommes, de leur condition naturelle, soyent
coulpables de condamnation mortelle, de quelle iniquité, je
vous prie, se plaindront ceux lesquels Dieu a prédestinez a
mort ? »

Entre ces formules, Schleiermacher a choisi. La logique
trace la voie: si 'homme est pécheur, il est délivré par la

THEOL. ET PHIL. 1894. 30



458 D. TISSOT

grice; s'il est délivré par la grice, il 'est par linitiative de
Dieu ; nous n’échappons pas a la prédestination. Le salut par la
foi, par la fol seule, y méne irrésistiblemnent. Calvin ’a montré
mieux que personne. Ses successeurs, en soulevant, daus la
question, des questions stériles, ont obscurci le sujet, — le
Synode de Dordrecht, en particulier ; mais il faut lire le maitre
lui-méme. Il a su mettre en saillie la pensée qui domine :
Si Dieu n’a pas tout prévu, il n’a rien prévu. Voild pourquoi
sa théorie, débarrassée de certaines conséquences excessives ;
sa théorie, renouvelée en quelques points, parait encore la
meilleure place de ralliement & offrir au protestantisme évan-
gélique.

Il faut I’établir contre un homme, dont on ne saurait ni mé-
connaitre la science, ni oublier les services, K.-G. Bretschnei-
der. Dans ses Aphorismes, il a, en développant ses arguments
contre la prédestination, trés justement discerné le centre du
débat et mis en évidence la contradiction que le luthéranisme
porte dans son sein.

Selon K.-G. Bretschneider, dés qu’on admet la corruption
de ’homme et son incapacité pour le bien, on est mené, par le
raisonnement, & la conclusion de Calvin. Le tort des luthériens
est de ne ’avoir pas compris. On ne saurait mieux dire : une
telle assertion fait jaillir la lumiere. Mais comment K.-G. Bret-
schneider propose-t-il d’écarter la conséquence ? En adoucis-
sant les prémisses : admettons, par exemple, que ’homme
peut, sans la grace, sinon accomplir, au moins, vouloir le bien;
sans la communion avec Christ, craindre Dieu et se conduire
honnétement. Le reméde serait excellent sans doute, s’il n’était
pire que le mal, car il irait & nous guérir du luthéranisme lui-
méme. On sait qu’il repose sur les théses que K.-G. Bretschnei-
der demande de modifier, théses que le luthéranisme a tou-
jours défendues contre le pélagianisme et le semi-pélagianisme.
Cette tradition s’est continuée, — il n’est point inutile de I'ajou-
ter. Gerhard! n’affirme-t-il pas que la cause efficiente de la
foi, c¢’est Dieu, « causa efficiens principalis fidei est Deus?»

t Gerhard, Joh. (1582-1637). Un des héros de 'orthodoxie luthéricnne
Ses Loci communes theologici ont été, longtemps, le livre dor.



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 459

Reinhard?, que nous allons & Christ, sous 'action de I’Esprit,
« Qui spiritus vi ceeperunt in Christum credere? » et, de notre
temps, Marheinecke 2 n’écrit-il pas que le pécheur ne saurait,
seul, ni désirer, ni commencer sa conversion, et que si quel-
qu'un laffirme, « thut es ohne alle richtige Vorstellungen von
Gott und dem Menschen ? » De Wette reconnait, & cet égard,
la supériorité du systéme orthodoxe. Il n’est donc pas pro-
bable que la tactique conseillée par K.-G. Bretschneider trouve
beaucoup d’approbateurs.

Y en aurait-il une plus heureuse ? On a cru la découvrir en
prétendant qgue le Saint-Esprit suscitait, en nous, les bons
mouvements, mais que 'homme s’y abandonnait ou lear résis-
tait, et que, deés lors, la liberté gardait son roéle. L’hypothése
est ancienned. K.-G. Bretschneider I’a eue sous les yeux et l'a
jugée insuffisante : si la cause est divine, comment les effets
ne lui ressembleraient-ils pas ? L’individu accepte ou refuse;
mais il faut expliquer cette différence de conduite. Or, plus on
la cherche, avec une méthode psychologique, plus on décou-
vre des circonstances dont on ne se rend compte gu’en reve-
nant & 'origine des origines. Si cela est, que vaut I’hypothése ?
Pourtant loin de la rejeter, on ’a méme exagérée, en soutenant
que notre volonté est capable d’arréter l'action d’en haut;
mais une force finie triomphe-t-elle d’une force infinie ? La
logique l'interdit. A supposer que la nature le montrat, qui
aurait organisé la nature ? Ce n’est certes pas ’homme. Il faut
en ce sujet, écarter, d’entrée, la conception contradictoire
d’une liberté illimitée dans un étre limité. Augustin et Calvin
1’y ont point failli.

Laissons ces préliminaires et venons-en aux objections de
K.-G. Bretschneider. Il les a formulées au point de vue prati-
que et au point de vue théorique.

! Reinhard, Fr.-V. (1753 -1812). Céltbre comme moraliste et comme
prédicateur, il est 'auteur des Vorlesungen iiber die Dogmatik.

2 Marheinecke, Ph. Conr. (1780-1846), estimé surtout pour ses travaux
de symbolique, a publié aussi : Die Grundiehren der christlichen Dogmatik
als Wissenschaft.

 Voir la Sol. deel. et les Loci com. th. de Gerhard.



460 D. TISSOT

a) Au point de vue pratique, reprenant de vieilles critiques,
il montre un homme qui, par ses efforts, avance tellement dans
la vertu, qu’il arrive & la certitude de son élection et en con-
coit de l'orgueil , un autre qui remporte des victoires ou subit
des défaites et se livre au découragement; un troisiéme qui,
ne pouvant se débarrasser du péché, tombe dans le désespoir.
Issues désastreuses, en effet ; mais on se demande comment
Calvin ne les aurait-il pas prévues ? Lui qui se préoccupe,
avant tout, de l'ordre moral et y raméne chaque question, 'au-
rait en ce cas, complétement négligé! Ce serait étrange. Aussi
bien n’est-ce point le cas. Lisez le réformateur : vous saurez
alors qu’il n’y a, en notre nature, que péché, non qu’il faille la
dépouiller de ses dons, mais de la « vaine gloire» qu’elle en
tire. Nous ne pouvons rien par notre « propre vertu: » « On en
prendra soudaine occasion de nonchalance. » Calvin le craint,
autant qu’il sait que, dés qu'on nous accorde quelque chose,
nous nous élevons « en confiance et témérité. » Entre ces deux
écueils, il veut «tenir ceste modération : c’est que I’homme
estant enseigné qu’il n’y a nul bien en luy, et qu’il est envi-
ronné de misére et nécessité, entende toutesfois comment il
doit aspirer au bien duquel il est vuide et a la liberté dont il
est privé : et soit mesmes plus vivement piqué et incité a cela
faire, que si on luy faisait & croire qu’il eust la plus grande
vertu du monde. » Les précautions sont prises ; ne sont-elles
pas déja une réponse ? Toutefois, faisons comparaitre les types
esquissés par K.-G. Bretschneider. — Voici le premier. Que
va lui dire le réformateur? « Tu prétends étre au nombre des
élus, je n’en sais rien ; mais je sais que tu n’as pas 'esprit des
élus. En effet, tu comptes tes progrés et les attribues a ta vo-
lonté, que peut-elle ? Pervertie en son principe, elle ne s’ins-
pire que du péché. Et tu crois qu’elle t’a donné la vertu! In-
conséquence qui te plonge dans une grave erreur! Cette
vertu, comme tu ’appelles, ne mérite pas ce nom : quil’a pro-
duite ? Une cause corrompue ; donc, elle garde le souvenir de
son origine ; ne te laisse pas prendre & l'apparence! Tu te
décernes la victoire ; alors tu ne vois décidément pas ce que tu
es, ne comprends pas ce qui te manque et ne sens pas I'in-



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 464

domptable désir des enfants de Dieu : marcher en avant, tou-
jours en avant. Lis Augustin : il te parle comme je parle moi-
méme. Puissions-nous te prouver que tu es dans I'illusion !
Quant a la certitude de 1’élection, je I'affirme, d’apres cette
parole : Celui qui croit au Fils a la vie éternelle, c’est-d-dire
que Jésus me possede — j’en al conscience — et que mes
faiblesses ne sauraient m’en faire douter, car ma foi se rajeu-
nit sans cesse dans l'amour. » Nous ne prolongerons pas :
chacun a reconnu que les adversaires ne peuvent débattre la
question, leurs points de départ étant opposés. — Passons au
type suivant. Calvin montrera que son représentant ne se rend
pas exactement compte de ce qui se passe en lui : il sent I'im-
puissance de sa force, il a raison, car toute force vient de
Dieu; il se plaint de la lutte entre le bien et le mal et de ses
alternatives diverses, il a tort, car la vie se révele par la vo-
lonté, et si la sienne a pris plaisir & la sainteté, elle n’appar-
tient plus au vice. Qu’il ne se décourage pas : en travaillant
pour la vertu, il ne fait pas ceuvre inutile. D’ol1 procédent son
désir et ses efforts, « sinon de 1’élection de Dien? » — Quant au
dernier type, Calvin s’en approchera avec sympathie. C’est un
etre qui souffre de la plus noble souffrance. Tourmente-t-elle
son ceeur ? Qu’ll se garde d’y voir un signe de malédiction !
Dieu le bénit plutdt, puisqu’il lui rend sa misére insuppor-
table; ce que la grice a commencé, elle 'achévera. — Ainsi,
les dangers qu’on préte au calvinisme, viennent de ce qu’on le
comprend mal : on raisonne contre le systéme avant de s’en étre
approprié la pensée. CG'est ce qu’a fait K.-G. Bretschneider. 1l
argumente, par exemple, comme si la vie chrétienne était le
moyen, et la félicité, le but, en sorte qu’'on se débarrasserait
du moyen, une fois le but atteint. Mais cette pensée n’est
jamais entrée dans I’esprit de Calvin : pour lui, la vie religieuse
et la félicité sont identiques, car elles consistent & connaitre
Dieu par I'adoration de ses ceuvres et par l'obéissance i ses
commandements. Cette union sauvegarde la moralité, tandis
que la distinction supposée, la menace : que devient la reli-
gion au service d’une autre fin? K.-G. Bretschneider, aprés
avoir constaté que la doctrine de la prédestination ne se dé-



462 D. TISEOT

tache pas de celle du péché originel, lance, contre la pre-
miére, un adversaire qui ne partage point la seconde et attend,
par conséquent, le succés de ses propres mérites. [’étrange
phénomene qu’il ne I'obtienne pas et ne cesse de se plaindre!
Calvin le lui avait prédit : « Il faut confesser sans difficulté que
nous avons autant de faculté & entendre les mysteres de Dieu,
qu’il nous en donne en nous illuminant par sa grace. Celuy
qui présume d’avoir plus d’intelligence, est d’autant plus aveu-
gle qw’il ne recognoist pas son aveuglement. » Mais on va se
prévaloir de cette assertion pour montrer qu’on s’expose, en
I'acceptant, & une légéreté ou & un abattement également fu-
nestes. Vous n’apercevez pas, ajouterons-nous, que la théorie
luthérienne de la gratia amissibilis et la théorie pélagienne dua
salut par ses propres efforts menent droit sur des écueils non
moins redoutables ? K.-G. Bretschneider suppose qu'on cher-
che & entrainer le débat sur le terrain philosophique. En au-
cune fagon, nous restons, aprés le réformateur, dans la vie avec
le Sauveur : « Si nous sommes esleus en Christ, nous ne trou-
vons point la certitude de nostre élection en nous : non pas
mesme en Dieu le Pére, si nous 'immaginons nuement sans son
Fils. Christ doncques est comme un miroir, auquel il convient
contempler nostre élection, et auquel nous la contemplerons
sans tromperie. » Le sujet est difficile sans doute; la mer
semble dangereuse, «si est-ce que la navigation est seure et
paisible, et mesme joyeuse, sinon que quelqu'un affecte de son
bon gré se mettre en danger.» Qu’on ne soit pas en souci pour
les croyants, ils ont des signes qui leur servent de « tesmoi-
gnages, » d’abord, «s’ils communiquent & Christ, ils savent
qu’ils sont escrits au livre de vie; » ensuite, « leur justification
est une autre marque et enseigne, jusques a ce qu’ils viennent
en la gloire en laquelle gist 'accomplissement d’icelle. » Allons
plus loin, « Jésus demande, pour eux, ce qu’il avait demandé
pour Pierre : que leur foy ne défaille point. Dont nous con-
cluons qu'ils sont hors de danger de cheute mortelle. » Les
élus sont, déslors, pleinement rassurés. Si Calvin dissipe leurs
doutes, ce n’est nullement qu’'il pense que sa doctrine puisse
en engendrer, mais c’est afin d’apprendre & discerner d’olt



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 463

nait, en ce sujet, la certitude. Il n’y en a qu’une d’inébran-
lable, celle qui découle du Saint-Esprit commencant, conti-
nuant, achevant Pceuvre dans ame. S’éléve-t-on a cette idée,
on ne songe plus & chercher les périls de la prédestination,
car elle n’est que la formule de la souveraineté du Saint-Es-
prit, qui descend, habite et triomphe ol il veut.

b) Au point de vue théorique, puisque K.-G. Bretschneider
s’y place, relevons quelques assertions. — Notre auteur accuse
la doctrine que nous défendons d’entrainer 4 scruter les mys-
téres de la sagesse divine. En vérité, cela surprend, car I’école
d’Augustin part de 'incapacité de 'nomme et ne favorise guére
fes audaces de la raison, qui doit, au contraire, apprendre tout
de I’Ecriture et de ’expérience chrétienne. C'est ce que Calvin
demande aussi de ses disciples et I’'Eglise luthérienne elle-
méme ne parle pas autrement. — K.-G. Bretschneider pense
que la liberté est menacée par la prédestination calviniste.
Qu’il suffise, pour I'heure, de remarquer que si le reproche
est juste, il atteint le luthéranisme, et qu’il n’a jamais été ques-
tion, chez Calvin, pas plus que chez Luther, de la liberté dans
les choses civiles, mais uniquement dans les rapports avec
Dieu. L'observation est capitale : elle met un vaste domaine a
I’abri des objections de 'adversaire. Pour le reste, Augustin
en a fait justice, il y a longtemps. Et la Bible? A-t-on oublié
ses exhortations incessantes au pécheur, afin de 'amener pré-
cisément & avoir conscience de son état? Si cet élat est misé-
rable, ce sont encore ces exhortations qui préparent la nou-
velle naissance, origine d’une nouvelle liberté. — Brisons la-
dessus pour arriver a la critique fondamentale : la prédestina-
tion de Calvin contredit 'universalité de la rédemption, ensei-
gnée par I'Ecriture. K.-G. Bretschneider énonce, plusieurs fois,
cette thése et la défend par des arguments que nous allons
essayer de réunir. Il soutient : 1° que le calvinisme admet la
liberté, non chez tous, mais en quelques-uns; 2° qu’il anéantit
la promesse de Paul (Rom. V. 12-19), annoncant que si le
péché d’Adam s’est étendu, avec ses conséquences, sur 'hu-
manité, le salut par Jésus n’a pas de limites plus restreintes ;
30 quil jette dans ’angoisse, parce qu’il éveille un doute : Dieu



464 D. TISSOT

veut-il que les pécheurs soient recus en grice et leur en offre-
t-il les moyens ou ne favorise-t-il qu'un petit nombre ? Repre-
nons chacun de ces points. — 1° I’Evangile n’a pas des moyens
pour restaurer la liberté ; il n’en a qu’un, Christ. Les uns I'ac-
ceptent et sont sauvés ; les autres le repoussent et sont perdus.
Le luthéranisme 'admet comme le calvinisme; seulement, le
premier estime que ceux quisont perdus ne doivent s’en pren-
dre qu’a leur résistance. En opposition avec les vues de Dien?
demanderons-nous. On l'avouera difficilement, car on porte-
rait atteinte a la prévoyance supréme. Donc, Dieu a entendu
gue la rédemption serait ou regue ou rejetée. Calvin ne s’ar-
réte pas & cette conclusion : en bon logicien, il lui faut la cause,
non d’une partie du phénoméne, mais de toutes les parties. Ou
la chercher, sinon en cette méme volonté, qui, ayant décidé
I’élection, doit avoir décidé la réprobation? La surprise éclate,
peut-étre, ici. Elle se dissipe quand on s’éléve assez pour sai-
sir ’ensemble des choses. D’entrée, laissons 'hypothése qui
jette le trouble, I'hypothése d’'un décret concernant chaque
individu : il n’y a qu’un décret de ’Eternel, qui renferme tout,
et le développement du salut et le développement de ’huma-
nité, de telle fagcon que le premier ne s’étend pas, & la méme
heure, partout ou se réalise le second. Ce décret, ne devrait-il
pas se manifester dans le champ de l'histoire ? une pensée
nouvelle y gagne-t-elle, d'un coup, une nation entiére? ne
rencontre-t-elle pas des résistances dont elle ne triomphe que
graduellement ? Le judaisme ne se serait pas maintenu sans
des zélateurs qui soutinrent, par ’énergie de leurs convic-
tions, la vie du peuple, mais furent opposés, plus que les
tiedes, & tout changement. Ils servirent ainsi soit & embar-
rasser le christianisme naissant, soit & le favoriser, puisque,
sans eux, la religion de la loi n’aurait pu introduire la religion
de la grice. Le succés semble toujours inséparable de l'insuc-
cés; le progrés, de l'obstacle, et les partisans du premier
meurent souvent pendant la lutte. Ne pressons pas trop I'argu-
ment; mais on conviendra qu’il plaide en faveur du calvi-
nisme, plus rationnel que le luthéranisme, qui ne craint pas
de reconnaitre un Dieu agissant différemment envers les bons



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 465

et envers les méchants. Paul (Rom. V, 11-21) est d’accord
avec nous : I'apoOtre sait que la ydpis 100 @b, qu’il voit répan-
due sur I’humanité, ne Pest pas encore ; mais s’exprimant
d’une maniére prégnante, l’ensemble des générations est
présent & son esprit et, dans cette série, la swtygpia des uns sort
du mapdrropa des autres. 20 K.-G. Bretschneider prétend que
sa théorie a, pour elle, la leitre des passages, tandis que celle
de Padversaire s’établit par voie de conséquence. Ce prin-
cipe herméneutique ne convaincra que les esprits étroits; ils
comprennent les mots et les raisonnements leur échappent ;
mais l'intelligence sait que ce qu’elle déduit justement d’une
assertion a le sens de l'assertion méme. Le danger est d’inter-
préter un texte en vertu d’un & priori et de glisser, dans la
conclusion, sa dogmatique. K.-G. Bretschneider ne Ia-t-il
jamais fait? Par exemple, il cite & 'appui de sa thése 2 Tim. II,
4. Sans doute, il y est écrit: « Dieu veut que tous les hommes
solent sauvés et parviennent & la connaissance de la vérité »;
mais c’est la fin de la pensée commencée aux versets préce-
dents. L’auteur sollicite les priéres inép mavtwy avlpwmrwy (v. 1) ;
cette locution est précisée par dmip Bacihéwy xut mavtwy tév &y Imepoyd
ovtwv (V. 2), en sorte qu’il faut la prendre dans sa signification
restreinte, nen dans sa signification étendue. En tout cas, I’en-
seignement jeté en passant, est rattaché & une expression par-
ticularisée. De méme pour le néow avfpdros de Tite 1I, 11. Faut-
1l 'entendre rigoureusement ? Mais la ydpis 700 ©cot n’était pas
encore apparue & tous (émepavq), puisque tous ne la connais-
salent pas; d’ailleurs, le contexte parle immédiatement de ceux
dont elle a fait «I’éducation, » TMadedovou apds (v. 12), c’est-a-
dire qu’il accentue la distinction calviniste. Inutile d’en rester
plus longtemps & I’exégese : elle donnerait toujours des résul-
tats analogues. Il existe des différences que K.-G. Bretschnei-
der n’aperg¢oit pas; en revanche, il en apercoit qui n’existent
pas. Ainsi, selon lui, le Nouveau Testament indique deux caté-
gories, les juifs et les paiens, mais n’en signale aucune entre
les chrétiens. Le plan de Dieu se déroule autrement : il améne
les hommes 4 I’Evangile, sans s’inquiéter d’ott ils y viennent;
ce but atteint, le plan de Dieu se poursuit en distinguant les



466 D. TISSOT

appelés et les élus, sans tenir compte de ['origine. On fait une
différence dans le degré d’opposition & Jésus, et 'on trouve,
dans le degré le plus décidé, la raison de la réprobation. Mais
il s’agit précisément de savoir d’ou procede cette opposition. De
la volonté de I'homme, répondra-t-on. Augustin et Calvin ne le
nient point; ils ajoutent seulement : « Qui tamen hoc non fecit
nisi per ipsorum hominum voluntates, sine dubio habens hu-
manorum cordium quo placeret inclinandorum omnipotentis-
simam potestatem. » K.-G. Bretschneider n’est pas plus heu-
reux avec son interprétation du dernier passage de I'épitre aux
Romains, que nous avons cité. Répétant notre pensée, nous
dirons : Paul affirme que le péché est venu par Adam, le salut
par Christ; que le péché s’est étendu sur tous, que la grice
s’étendra sur tous; mais quand ? Il ne ’ajoute point. Il dit :
€ oL TIV WEpLTGElRY ThHE XApLTOg Rl THS 8on6§; The OwxetogUvTg JapBovovTes &y
Lwh Baadevaoiar. » N'est-ce pas donner le sens du =ovrece avflpemrous
du verset 18 ? L’Apotre atteste donc que si ’humanité n’est pas
déjhrelevée par le Sauveur, comme elle est tombée par le péché,
la faute n’en est point au Sauveur. Ne mélons pas ici la prédes-
tination. Calvin le remarcue : « Car de mettre qu’en avant la
prédestination occulte de Dieu, c’est hors de propos : pour ce
que nous ne sommes point en question de ce qui a peu advenir
ou non, mais de ce qui a esté en soy la nature de ’homme. »
De méme, & propos du Fils de Dieu : son ceuvre est assez fé-
conde pour suffire & 'humanité et, quand 'esprit la présente &
I'un de nos semblables, s'il ne la saisit pas, n’en accusez point
Pceuvre en soi. 3° On nous met en présence d’'un dilemme, sans
songer qu’il 8’applique aussi au luthéranisme. Celui-ci n’avance
pas que Dieu ait voulu sauver tous les hommes, par l'intermeé-
diaire de Jésus. Si tel avait été le désir, 'Etre supréme était
assez puissant pour le réaliser. Cependant, les théologiens de
la confession dont il s’agit, — ceux, du moins, qui croient &
notre incapacité et & la nécessité de la foi, — constatent que
beaucoup n’acceptent pas sérieusement la Parole et que plu-
sieurs, aprés avoir paru l’accepter, la rejettent. Comment I'ex-
pliquer ? Ou la volonté de Dieu n’est plus toute-puissante ou
elle trouve une limite dans la liberté de la créature, deux



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 467

allernatives également étranges. On cherche a les éviter, en
donnant, pour cause derniére, la décision de ceux qui refusent
I'livangile. Mais ceux qui n’en ont point entendu parler ? Les
symboles luthériens répondent, de méme que Calvin, par la
justice de Dieu : elle ne doit rien, & nous, pécheurs. Sans peser
cet argument, il reste donc établi que la sagesse supréme ne
fournit pas, & quelques-uns, les moyens de la ¢onnaitre, ¢’est-
a-dire qu’elle ne veut pas les leur fournir. X.-G. Bretschneider
se rejette sur I’hypothése que rien ne prouve que ceux qui
n'ont jamais oui I’Evangile, en aient besoin pour étre sauvés.
Ici, nous opposons le veto unanime de la Réformation. Elle ne
se laisse pas conduire sur le terrain de la philosophie, ol la
question, ainsi transformée, devrait se résoudre. D’ailleurs, il
ne serait pas difficile de prouver que l'issue du débat, & ce
point de wvue, serait analogue; mals nous soutenons une dis-
cussion théologique, et il importe de ne pas lui enlever ce
caractére. Donc, revenons au fait capital, 'universalité de la
rédemption, et reconnaissons que les deux confessions laffir-
ment, dans un sens, et la nient, dans lautre. Elles l'affirment,
attendu que, pour elles, le salut en Christ est la source intaris-
sable qui étancherait 'humanité ; elles la nient, car la fol n’est
pas le partage de tous. Elles se séparent dans la maniere dont
elles rendent compte de ce dernier fait:le calvinisme pose que
si la foi n’est pas le partage de tous, c’est que Dieu I'a voulu ;
le luthéranisme, c’est que Dieu I'a prévu. Les adversaires des
symboles ont-ils une solution plus favorable ? Chose surpre-
nante, ils arrivent & des conclusions, qui, logiquement, sont
peu différentes. Ils soutiennent tantoét que l'individu produit sa
fol par ses propres forces, tantdt qu’il peut attirer la bienveil-
lance supréme par d’autres moyens; dés lors, ils supposent,
dans les deux cas, I'universalité d’un salut quelconque; seule-
ment, ils ne s’accordent point sur le mode. La, c’est 'huma-
nité qui donne ce qu’elle ne donne pas ici, puisqu’on lui indi-
que un autre moyen de se tirer d’affaire. En définitive, si 'on
ne veut pas de différence entre I’état des individus, il faut prou-
ver I'égalité complete de tous les membres de I'espéce.

Nous avons répondu, au point de vue pratique et au point de



468 D. TISSOT

vue théorique, aux objections de K.-G. Bretschneider. Lais-
sons-le un instant, et cherchons pourquoi le luthéranisme,
parti des prémisses d’Augustin, ne les a pas poursuivies et a
preféré, en affaiblissant la nécessité absolue de la gréice, s’ar-
réter & mi-chemin.

Pourquoi ? Il a eu peur de la prédestination, expliquant les
destinées, en d’autres termes, il a eu peur et de la rigueur de
la pensée et de la précision de I'expression. Pour justifier I'in-
conséquence, il a repris la question de la volonté de Dieu et
essayé de la décomposer. Les Péres et surtout les scolastiques
ont été ses maitres : eux distinguaient, dans I'Etre des étres,
une volonté antérieure et une postérieure; lui, parle d’une
volonté qui a con¢u le plan de sauver tous les pécheurs et
d’une volonté qui I'a réalisé seulement pour quelques-uns. Le
calvinisme n’accepte pas cette analyse. Il se peut que tel ou
tel disciple de Calvin lait faite; cela ne prouve rien, sinon
qu'il n’avait pas compris le Maitre. Quant & nous, la logique
nous décide en faveur de la théorie réformée. Que signifient
ces mots : antérieur et postérieur transportés au sein de I’ab-
solu ? Nous nous sommes assez expliqué sur la notion de temps,
pour qu’il ne soit pas nécessaire d’y revenir. Il est vrai que
Gerhard (t. III, p. 201) répond que la volonté antérieure est la
miséricorde, sauvant ’humanité, et la postérieure, la justice
condamnant les incrédules. Hélas, Dieu peut-il étre divisé ? se
révéler, ici, par une partie de lui-méme et 14, par une autre ?
Passons, car de nouvelles difficultés se présentent : la volonté
antérieure ne se réalise pas complétement, du moins, sous la
forme qu’on vient de lui donner; la postérieure se réalise ;
donc, ne sont-elles pas d’ordre différent? la volonté qui cor-
respond & la miséricorde n’est-elle pas double, en tant qu’elle
décide que I'espece sera sauvée et en tant qu’elle n’en sauve
qu'une partie ? et si la volonté qui correspond & la justice est
celle qui sépare les élus des réprouvés, que reste-t-il pour la
miséricorde ? Bref, nous arrivons & discerner, dans un méme
attribut de Dieu, appliqué au méme objet, deux éléments agis-
sant d’'une maniére différente, ce qui, avec Calvin, nous parait
un non-sens. On dira que cela se voit dans 1’évolution des lois



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 469

divines. Ici encore, le réformateur a eu raison de ne pas con-
fondre un commandement avec un vouloir, parce que les mé-
chants, accomplissant le mal, font quelque chose qui entre
dans le plan de I'Eternel et le font, néanmoins, contre son
ordre, et que les bons, & leur tour, n’observent ce qui est
prescrit que d’'une maniére relative. En vertu de cette distinc-
tion qui préserve la toute-puissance supréme, si I'on entend
que Dieu a commandé que tous les hommes fussent sauvés,
c’est-a-dire gu’ils agissent, autant qu’ils sont capables, pour
étre sauvés, ni Augustin, ni Calvin ne feront objection. Y aurait-
il une interprétation plus heureuse des mots antérieur et pos-
térieur ? On propose encore de réserver le premier pour la
volonté qui concerne l'individu, en tant que tel, et le second
pour celle qui s’applique au réprouvé, en tant que tel. Le but
de cette tentative est évident : on cherche & éviter de diviser
les attributs de Dieu et ’'on se porte sur la différence entre le
général et le particulier. Réussit-on davantage ? Considérez
que si la volonté perd le réprouve, elle choisit I’élu; alors, que
reste-t-il pour la volonté qui s’occupe de ’homme ? L’une est
seule active; l'autre, inactive. En outre, les catégories de gé-
néral et de particulier sont-elles applicables & 'Eire absolu? A
son intelligence, d’abord ? Non, car, pour nous, cette classifi-
cation n’est qu'un signe d’imperfection de notre pensée. L’ou-
blier serait se rendre coupable d’anthropomorphisme. Quant a
la volonté, nous reprendrons ce raisonnement : 'homme em-
ploie la sienne d’une maniére générale et d’'une maniére parti-
culiere; 13, il vise & la possibilité, et ici, & la réalité; or, déta-
cher la premiére de la seconde, n’est-ce pas une infirmité de
la créature ? Le Créateur ne saurait y étre soumis. Nous arri-
vons ainsi, par toutes les voies, & une solution qui n’est pas
plus satisfaisante que les précédentes. Enfin, un dernier sys-
téeme a compté des partisans : la prédestination concerne les
élus, et la prescience, les réprouvés. Mais n’est-ce pas admettre
que 'acte de savoir d’avance est plus vaste que celui de déci-
der d’avance, l'intelligence plus vaste que la volonté? En ce
cas, I'Eternel est devenu comme 'un de nous. Ce n’est pas tout.
Sila condamnation des méchants n’est pas due & linitiative



470 D. TISSOT

d’en haut, elle provient d'une cause assez forte pour contre-
balancer cette initiative, et nous tomhons dans le manichéisme.
Calvin a donc eu mille fois raison d’écarter cette hypothése.
S’il fallait insister, nous remarquerions que le fait que Dieu
permet seulement, doit s’expliquer par un autre agent. Est-il
sous la dépendance de Dieu? Nous revenons a la prédestina-
tion. N’y est-il pas? Nous avons un facteur indépendant, et
son influence est la négation de la toute-puissance ou celle de
la. liberté, puisqu’elle réussit & en arréter le jeu. Abandonnons
une distinction qui ne jette aucune lumiére. Ne craignons pas
de dire : s1 un homme, ayant oui la Parole, meurt sans se con-
vertir, ce n’est pas la simple permission de Dieu, mais c’est la
prédestination de Dieu. « Aujourd’hui, si vous entendez ma
voix, n’endurcissez point vos cceurs. » De méme, si le mal,
longtemps caché, éclate soudain, ce n’est pas la permission,
mais c’est la prédestination qui le sort des ténébres, afin qu’il
soit combattu. Disons mieux : si le péché qui, depuis la chute,
se prolonge avec ’humanité, apparait, a divers degrés, dans
les individus, ce n’est pas la permission, mais c¢’est la prédes-
tination qui a, par tous les symptomes de la maladie, donné la
connaissance de la maladie. Cette connaissance n’était-elle pas
nécessaire pour la rédemption ? Et si elle était 'effet d'une per-
mission de Dieu, la rédemption ne se ferait-elle pas, & son
tour ? Ou aboutirait-on? A trouver, passez-nous |’expression,
deux acteurs du drame religieux, Christ et Judas; Dieu et
Satan ; a4 remettre la prescience & Dieu et la prédestination a
Satan, &4 moins qu’on ne préfére renverser les roles. Cela serait
trop étrange pour ne pas arracher I'aveu d’une erreur. Qu’on
ne s’y trompe point, — nous 'avons annoncé au début et nous
I'apercevons clairement ici, — I’édifice d’Augustin et de Calvin
repose sur deux bases : une protestation contre le pélagia-
nisme, en vue d’établir que tout bien est, pour le chrétien, un
don du Pére, par amour de Jésus, et que s’il en attribue une
partie & lui-méme, il rompt sa communion avec Dieu; une pro-
testation contre le manichéisme, destinée a montrer que la
volonté une et indivisible de I'Etre souverain gouverne l'en-
sémble, comme les détails, des existences, et que lul soustraire



UN TRAITE DE SCHLEIERMACHER 471

quol que ce soit, c’est livrer la créature & un autre pouvoir,
opposé probablement au premier. Ces protestations sont les
éléments du christianisme, puisqu’il nie et la suffisance de
I'homme et I'insuffisance de Dieu. Il ne saurait donc étre ques-
tion de les diminuer. En résumé, 1’Eglise luthérienne I’a entre-
pris avec peu de succes, ne se doutant point que si quelques-
uns se perdent par leur liberté, selon son dogme, et que le
désastre n’atteigne ni 'amour du Pére, qui, pourtant, a organisé
la liberté de telle facon qu’elle produisit ce résullat, ni la toute-
puissance du Pére, qui, pourtant, 'a permis, ne se doutant
point, dis-je, qu’elle acceptait, en principe, le calvinisme, sauf
4 en repousser la formule conséquente.

(A suivre.)




LA FOI EN JESUS-CHRIST*

ou

Quels sont, dans la persommalité de Jésus, les caracteres
qui autorisent et qui expliquent la foi qu’il réclame ?

PAR

PAUL CHAPUIS

Fide sola... !

Des statistiques souvent rappelées et, au dire des géographes,
suffisamment exactes, établissent que la religion chrétienne
occupe sur notre globe le premier rang. Le bouddhisme,
contrairement aux données courantes, n’est pas en avance
sur elle d’une quarantaine de millions 2. Voila la raison du
nombre, qui pourtant n’est pas la force. Les perspectives se pré-
cisent, en effet, des que des conclusions numériques nous pas-
sons & la portée morale ou au retentissement de chaque
religion dans ’histoire de ’humanité.

Gakya-Mouni voit encore des Ariens et des Mongols entrer
dans ses sanctuaires, qu’il jugeait lui-méme inutiles & la contem-

1 Cette étude a été présenté‘e & ’Assemblée pastorale suisse réunie &
Neuchétel le 29 aot 1894. Elle fait suite, sous une autre forme, aux tra-
vaux du méme auteur, publiés dans cette Revue et réunis en un volume:
La transformation du dogme christologique, Lausanne, Bridel, 1893.

2 Je dois ces renseignements, qui corrigent 'opinion usuelle que nous
avions indiquée lors de la lecture du rapport, & M. G.-Th. Reichel,



LA FOI EN JESUS-CHRIST 473

plation sereine. C’est dans toutes les races, des plusinférieures
jusqu’aux plus richement dotées, que le Christ recrute  ce jour
ses disciples. Malgré ses chapelles de Londres et de Paris,
malgré le Dalai-Lama, qui est son dieu devenu homme, le
bouddhisme ne fait plus de conquétes marquantes ; tout semble
indiquer qu'il ne franchira guére I'Orient lointain, ou, d’ailleurs,
les missionnaires du Nazaréen s’efforcent, non sans quelques
succes, de lui ravir ses possessions. L’Evangile, au contraire,
malgré quelques apparences défavorables, n’a point perdu sa
force d’expansion. Il se montre, & cet égard déja, doué d’une
vitalité infiniment plus puissante que les autres grandes reli-
gions des peuples civilisés. Ni Mahomet, ni Brahma ne sauraient
lui disputer ’hégémonie du monde. Tout ce qui s’appelle pro-
gres, culture intensive, marche ascendante de la civilisation,
est, & cette heure, 'apanage essentiel des peuples christianisés.
Je veux, avec les géographes, que la découpure des cltes du
lac méditerranéen ait, par ses golfes et ses baies innombrables,
favorisé I’essor des peuples,jusqu’a faire de ce bassin merveil-
leux T'instrument et le centre essenliel des évolutions les plus
fécondes de la race. Mais qui pourrait sérieusement contester,
parmi les adversaires ou les partisans modernes du christia-
nisme, que le nom de Jésus de Nazareth, les principes qui'ont
inspiré, la vie qu’il a épanouie, ne constituent I'un des facteurs
et méme le facteurle plus fécond, comme le plus permanent, de
nos dix-neuf siécles d'histoire. La rigueur logique, qui ne per-
met pas d’annoncer pour demain le lever du soleil, voudrait
nous empécher d’affirmer que le christianisme soit le terme
supréme de I’évolution religieuse ; il n’en reste pas moins vrai
que nous ne concevons pas, sous une forme plus parfaite, le rap-
port de la créature morale avec Celui qui résume et concentre
le Bien, auqguel nous nous sentons obligés. A 'examen de quel-
ques tendances opposées, qui infectent de leur virus notre cul-
iure contemporaine, certains esprits se prennent & concevoir les

ancien missionnaire morave, qui s'occupe beaucoup de bouddhisme et
s'appuie entre autre pour son dire sur les travaux du D Williams et
celles de la Missionszeitschrift du D* Warneck.

(9]

THEOL. ET PHIL. 1894 2



474 PAUL CHAPUIS

espoirs décus de Julien I’Apostat. Onrépondra sans chauvinisme,
ni parti pris, qu’avec la chute du christianisme, & supposer
qu’elle pit continuer & vivre, privée de cette force morale, 'hu-
manité verrait s’éteindre la plus grande et la plus pure lumiére
qui ait jamais brillé 4 son ciel.

Aussi le sujet proposé & notre étude est-il, dans sa simplicité
méme, le plus profond gqu’il soiv possible d’aborder ; il monte
aux sources de la vie spirituelle. Je crois en Jésus-Christ! ce
mot de 'antique symbole romain le résume tout entier. Il a
recu sans doute, ce mot, de la part de ceux qui confessérent
ainsi leur foi dans les sanctuaires ou sur la place publique, en
tace des ennemis ou dans le recueillement de la solitude, des
modulations variées; on ne saurait 'oublier méme au sein de
I'Eglise universelle. Le baptisé des anciens jours, les évéques
et les patriarches du IVme siécle, les réformateurs, le fils du
peuple et le grand seigneur, les diplomates de cour et ceux de
sacristie, jusqu'aux disciples, conscients ou non, de Jean-Fré-
déric Ostervald ou d’Alexandre Vinet, ont évoqué par cette for-
mule des représentations fort diverses, parfois méme opposées.
Mais sous ces forimnations et déformations, qui, poursuivies au
travers des éages, constituent un des plus palpitants problémes
de I'histoire et de la psychologie, on arriverait aisément i
retrouver un élément permanent et essentiel.

On nous convie aujourd’hui & 'analyse de ce fait central et
primaire, & une de ces heures de recueillement intérieur, qui
nous permettent de nous rendre compte de nos espérances éter-
nelles. Il s’agit d’établir le rapport organique qui rattache
Jésus-Christ, objet de la foi, & ce phénomeéne intime que nous
dénommons précisément la foi chrétienne. On voudrait indi-
quer les éléments constitutifs de la personnalité de Jésus, qui
provoquent cetle vie intime, cette communion avec le Rédemp-
teur.

La méthode la plus simple, mais aussi la plus longue, pour
résoudre le probléme, consisterait & établir, au moyen de la
psychologie et de 'histoire, la nature de la foi, pour montrer,
ensuite, comment le Rédempteur répond i cette aspiration.
Pour des motifs qu’il est utile d’expliquer, nous ne suivrong



LA FOI EN JESUS-CHRIST 475

pas cette vole, qu'un premier examen Indiquerait pourtant
comme la plus naturelle. Elle supposerait une étude de la foi
elle-méme, assez longue pour absorber tout le temps qu’on
veut bien nous accorder, tandis qu'on nous demande avant
tout de mettre en saillie la question christologique. Cette pré-
occupation-la est & 'ordre du jour de la théologie protestante
des dernieres décades. L’Allemagne et le protestantisme fran-
cais, comme U'Angleterre, lui ont consacré d’importants tra-
vaux. Partout on a le sentiment que c’est le probléme central.
En vertu de circonstances diverses, les discussions relatives &
ce sujet ont revétu, dans la Suisse romande, une acuité parti-
culiere. De ce sentiment, croyons-nous, est issu le choix de
I'étude proposée par le Comité central de la Société pastorale
suisse. Il convient de répondre & cette attente et, des lors,
d’abandonner, je dirais & quelques égards, de sacrifier la trac-
tation systématique, que nous venons d’indiquer, aux exigences
pratiques du moment présent. Nous pourrons ainsi faire rentrer
dans notre cadre certains points en discussion, jugés importants
par plusieurs, & tort ou & raison, et que n’appellerait point néces-
sairement un exposé plus théorique gque celul qui va suivre.
Nous rappellerons donc, en tout premier lieu, la position
quw’a prise Jésus lui-méme, lorsqu’il se donne comme l'objet
direct de la foi. Nous indiquerons, ensuite, au travers des con-
ceptions principales (que la notion de la fol a trouvées dans
Uhistoire, les caractéres de la personnalité du Christ, gui auto-
risent et expliquent celte foi en sa personne vivante. Qu’on
veuille le remarquer, en effet, pour éviter toute confusion et
toute méprise, notre tiche, telle qu’elle est formulée, ne nous
appelle pas, comme ont paru le penser quelques-uns des rappor-
teurs de nos sections pastorales, & discuter toutes les tentatives
d’explication de la personne du Rédempteur, mais bien, mais
uniquement & déterminer dans cette personnalité les éléments
plus précisément propres & faire naitre et & nourrir la vie
croyante. Le probléme, ainsi limité, est déjad certes suffisam-
ment vaste. Nous rendrions grice & Dieu, comme nous avons
cherché sa lumieére, si cette étude, ainsi définie, contribuait &
éclairer en uelque mesure les discussions de la théologie con-



476 PAUL CHAPUIS

temporaine, qui, malgré ceux gqui s’en plaignent ou les redou-
tent, nous semblent avoir déja profité & I'Eglise et & l'intelli-
gence de ’Evangile.

I

Jésus réclame de ses disciples, non pas simplement la foi en
Dieu le Pére, mais la fol en sa propre personne, qui conduit
au Pere. Toi ! suis-moi ! tel est, au sens plein de cet appel, son
mot d’ordre, aussi bien que la condition nécessaire pour se
réclamer de son nom, Cette constatation ne saurait, je crois,
faire ’objet d’aucun doute sérieux. Les témoignages de I'his-
toire évangélique I’établissent d’'une maniere suffisante et 'ac-
lion du christianisme dans le monde démontre tous les jours
que les croyants se placent au bénéfice de cette influence per-
sonnelle.

Ce caractére de I’fivangile est, entre tous, celui qui marque
le mieux l'originalité spécifique de Jésus de Nazareth. Il con-
fere au Maitre une place tout & fait & part dans la catégorie des
fondateurs ou des réformateurs de la religion, sous ses multi-
ples aspects. Ces génies, parfois créateurs, ont, par les moyens
qui leur étaient donnés, poussé leurs adhérents directement
vers la Divinité ou vers le Bien, tels qu’ils les concevaient.
Mahomet a magnifié Allah, grand, unique, insondable ; Confu-
cius a proclamé le souverain bien, comme pouvait ’entendre un
moraliste, épris des coutumes ancestrales; le Bouddha a mis son
ceeur et attiré les coeurs dans la désespérance. Tous ces initia-
teurs furent uniquement des prédicateurs ou des prophétes au
sens précis de leur inspiration. Leur personnalité, si puissante
gu’elle ait été par l'enseignement ou par la hauteur morale,
s'efface devant le but poursuivi et proclamé.

On s’est mépris sur les intentions, comme sur le caractére
du Christ, lorsqu’on I'a assimilé, dans un rang trés supérieur,
sans doute, et peut-étre unique dans I'histoire, & ces géants du
monde intérieur. Distinguer, comme on a parfois tenté de le
faire, entre la religion enseignée et pratiquée par Jésus et celle
qui le prend lui-méme pour son objet, c’est faire fausse route
et se fermer l'intélligence de sa personnalité. On sacrifie ainsi



LA FOI EN JESUS-CHRIST 477

un des éléments les plus essentiels du témoignage primitif,
du térmoignage synoptique, sans parler du quatriéme évangile.
Apres ce dépouillement, il reste sans doute une conception
morale de I’homme et de Dieu, fort délicate assurément,
incomparablement profonde, mais qui n’a pas, a tout prendre,
le mérite de l'originalité. Jésus fut tout autre chose qu’un
moraliste pieux et c’est, en son genre, une forme de 'intellec-
tualisme et non la meilleure, propre & nombre d’écoles ou de
partis théologiques et religieux, que de séparer ’enseignement
du Maitre de sa vie, de faire comme deux chapitres, dont on
oublie la synthése nécessaire, de sa personne et de son ceuvre.
Pour étre trés répandue et avoir méme pour elle 'autorité de
Calvin et celle d’une longue et, avouons-le, trés commode pra-
tique pédagogique, cette méthode arrache le sarment du cep
et fait pleurer dangereusement la seve. La prédication du
Maitre n’est qu’un reflet de sa personne ; elle plonge ses raci-
nes les plus profondes, moins dans le sol des traditions ou des
réflexions de la sagesse judaique que dans l’expérience et la
pratique intime de son 4me. qui se sentait et se disait indisso-
lublement unie au Pére. S'il a été prophéte et docteur, et quel
prophete ! quel docteur ! il fut avant tout acteur et témoin. Il
se pose en médiateur entre I’homme et Dieu. Le christianisme
done, au sens vrai, n'est pas la doctrine de Jésus-Christ, la
morale enseignée par Jésus-Christ; le christianisme, c’est la
personnalité tout entiére de Jésus-Christ, qui se donne comme
objet de la foi.

Je veux que, 4 la suite du Maitre, qui ne nous a pas laissé de
parchemins ; — il nous a donné mieux par son Esprit vivifiant,
— les écrivains apostoliques aient chacun exposé les trésors de
leur foi et de leur expérience chrétienne, suivant leurs dons et
les besoins de leurs milieux respectifs. Ils nous ont ainsi fourni
différents types ou maniéres de comprendre I’Evangile, qu’ils
ont nécessairement placé, au point de vue doctrinal, dans le
cadre de leurs conceptions et de leurs vues générales. Les
expressions, pour ne citer qu’un seul exemple relalif & notre
sujet : wiocrig 5 eis Xptoréy OU €2 Xpmrtg (ue lon rencontre chez
Paul, les mots johanniques au fond synonymes de ceux que



478 PAUL CHAPUIS

nous venons de citer, éx tis anfeins eiver SONt certainement origi-
naux, propres a ces auteurs, comme des formules au moyen
desquelles, avec réflexion, ils ont rendu le message évangé-
lique. Mais qui nierait, que pour ne_pas se rencontrer, sous cette
forme, dans I’Evangile primitif, ces expressions ne marguent
leur maniere, et de la maniere la plus incisive, ce qui fait 'ori-
ginalité méme de la religion chrétienne. Selon son fondateur,
elle n’est & proprement parler et en premier lieu, nous le
‘rappelons encore, niune morale, bien qu’elle renferme les prin-
cipes supérieurs de la morale, ni une doctrine, bien qu’elle en-
fante la plus simple et la plus profonde des théologies, au sens
étymologique de ce mot ; elle est avant tout une certaine ma-
niére de vivre, la manifestation d’une personne réalisant et
communicuant la vie parfaite.

Nous n’insisterons pas, pour appuyer cette affirmation, sur
la foi que le Maitre de Nazareth exigeait des infirmes venus
auprés de lui pour guérir. Cette foi, sans doule, est faite pour
une part de la confiance et des espérances que, pour des motifs
divers, les souffrants placaient en lul. Mais, dans ces occasions,
comme dans quelques aphorismes sur la puissance de la foi
qui transporte les montagnes, alors méme qu’elle serait aussi
petite que le grain de sénevé, il s’agit du recours obéissant a la
miséricorde souveraine ; le Christ y apparait davantage comme
Iinstrument des charités divines que comme 1’objet direct et
central de la foi. Qu’'on se souvienne, par contre, de la place
et du role que réclame Jésus dans le sermon sur la montagne,
un des échos les plus incontestés de son ministére. Avec une
singuliére hardiesse, il y oppose l'autorité de sa personne et
de ses convictions a celle de traditions vénérables et sécu-
laires, & celle de la loi mosaique elle-méme. Sans s'insurger en
révolté contre le code religieux de son peuple, 1l se place au-
dessus de ce code avec son autorité propre: Vous avez en-
tendu qu’il a été dit aux hommes d’autrefois... mais, moi je
vous dis.... Et ce « moi,» comme une voix nouvelle et inatten-
due, découvre jusque dans les inclinations secrétes des cceurs
les sources du péché; il pénétre I'essence de la loi morale et
détermine le bien. Le Fils de ’'homme prétend au pouvoir de
pardonner les fautes, & la maitrise du sabbat sacro-saint, que
pourtant les vieux livres mettaient en relation avec la création.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 479

Il présage ainsi et provoque cette révolution spirituelle, la plus
colossale que note l'histoire, et qui aboutira & détacher le
christianisme de 'antique tronc judaique, non comme un sim-
ple rejeton plongeant ses racines dans le méme sol, mais en
quelque maniere, sous la forme d’une nouvelle création, dont
le Christ lui-méme est 'organe.

Elles sont dans le souvenir de tous ces affirmations, ol le
Maitre met en relief la valeur de son moi, comme d’un moz
salutaire et central. Il parlera du privilege des persécutions
endurées & cause de lui; il appellera ¢ lui les Ames chargées
et travaillées. Il réclamera pour lui un amour prét & sacrifier
tous les liens, tous les bonheurs, toutes les richesses. Il veut
qu’a cause de luz le disciple consente & perdre sa vie, qu’on le
suive, lui, et lui seul, dans le renoncement quotidien et la
soumission morale compléte. C’est un dépouillement qu’il
exige pour nous enrichir. Sans modifier en rien la pensée, ni
rompre son exactitude, il serait aisé de remplacer dans toutes
les déclarations de ce genre le pronom de la premiére personne
par le nom méme de Dieu. Le Christ, dirait ici la philosophie
spéculative, s’éléve ainsi & ’absolu, & ’absolu moral s’entend,
au bien parfait, avec lequel il s’identifie. Nous dirons, en res-
tant dans la spheére religieuse, que conscient de son union
parfaite avec le Pére, un avec lui d’'une unité voulue, librement
consentie et quotidiennement conquise, il dévoile le Pére dans
ses paroles et dans ses actes.

L’évangile de Jean, quelles que soient d’ailleurs ses origines
littéraires et théologiques, ne fait au fond que prolonger et
préciser cette ligne d’affirmations et de prétentions person-
nelles, sans y rien ajouter de véritablement essentiel. « Je suis
la lumiére ; je suis la vie ; personne ne vient au Pére que par
moi; ayez foi en Dieu; ayez aussi foi en mei! » Donc & I'union
avec Dieu, ce qui est la foi en Dieu, Jésus demande qu’on ajoute
la foi en lui, ce qui signifie I'union avec lui. Non qu’il faille
constater ici deux lignes paralléles, encore moins divergentes.
Il n’y a qu'un seul chemin, celui qui par l'union avec le Fils
conduit & l'union avec le Pére, dont il est lg révélateur ;
car, au sens chrétien, Dieu ne peut étre percu, je veux dire



480 PAUL CHAPUIS

religieusement percu qu’en Jésus-Christ « reflet de sa gloire, »
« empreinte de son essence» selon le mot de I’écrivain
alexandrin de la lettre aux Hébreux.

Cette observation a ici une réelle importance. A l'oublier, on
risque d’effacer, chez Jésus, précisément ce sentiment de dé-
pendance filiale, si remarquable et si constant. On méconnait,
pour parler avec ’école, la subordination et I'on érige le Maitre
en grandeur absolue. C’est dans sa relation avec le Pére qu'it
ne faut cesser de le considérer. Elle est partout supposée, aussi
bien dans le pouvoir de pardonner les péchés, qu’il s’attribue
et qu’il exerce au nom de Dieu que dans les affirmations les
plus caractéristiques sur la valeur de sa personnalité. Le Na-
zaréen n’est pas Dieu, o ®cog, il est Fils de Dieu. Il révele le Péere
et le fait connaitre, et & ce titre réclame pour lui, dans la reli-
gion, cette place unique et centrale qui I’éléve au-dessus de
tous les prophétes et de tous les sages du passé.

Voila, si nous ne faisons erreur, le trait spécifique et origi-
nal de la religion de Jésus-Christ. Si nos observations sont
conformes aux faits constatés, le christianisme n’est point sim-
plement une des formes historiques de la communion de
I’homme avec Dieu; cette forme a ceci de particulier que la
personnalité de son fondateur prend place dans l'objet méme
de la religion.

Cette prétention peut-elle se légitimer ? Le Christ-Rédemp-
teur posséde-t-il des caractéres spécifiques qui provoquent et
qui expliquent cette foi en Lui? Pour résoudre ce probléme,
il importe tout d’abord de dégager et de mettre en lumiére
la notion méme de la foi évangélique, car selon qu’on la déter-
mine avec plus ou moins de rigueur, selon qu'on y méle ou
non des éléments qui lul sont étrangers, on trouvera aussi a
la question posée des solutions différentes.

11

On connait la définition catholique de la foi. Le Concile de
Trente en a fixé la formule officielle, bien que, i) faut s’en sou-
venir, les origines premiéres de la notion remontent infini-



LA FOI EN JESUS-CHRIST 481

ment plus haut. D’aprés les documents symboliques de I’Eglise
romaine, la fol n’a rien d’un putare, d’un existimare, d’un opi-
nari, fondé plus ou moins sur des preuves morales ou logi-
ques, elle est un credere vera esse, quee divinitus revelata et
promissa sunt atque illud imprimis, a deo justificart impium
per gratiam ejus, per redemptionem quee est in Jesu Christo.
A ce décret du Tridentinum, qui se ressent & quelques égards
des controverses classiques du XVIe siecle, ajoutons la confir-
mation que lui a fourni en 1870, le concile du Vatican, lors-
qu’il affirme : Fidem qua humanse salutis initium est, ecclesia
catholica profitetur, virtutem esse supernaturalem, qua... ab
eo revelata vera esse credimus propter auctoritatem ipsius Dez
revelantis.

La foi, d’apres ces définitions officielles, a donc pour objet,
non pas directement Jésus-Christ, mais toute la vérité reli-
gieuse, établie et admise en vertu de l'autorité de celui qui la
réveéle. Or comme les vérités révélées ont besoin, sinon d’étre
expliquées, du moins garanties & leur tour par un interpréte
infaillible de celui qui révéle, I'Eglise dans ses conciles et par
son chef visible devient ’autorité supréme. La foi consiste done,
en derniere analyse, a accepter 'autorité de I’'Eglise, & courber
ses sentiments et ses expériences, aussi bien que sa raison
raisonnante sous les décisions de I’Eglise. Nous ne contestons
point & cette immolation son ordre de grandeur; s’il la fallait
discuter, il serait aisé de rappeler ce qu’elle a au fond d’anti-
moral. C'est ’ame humaine qu’on sacrifie, non 4 Dieu, mais aux
ordres de I'Eglise. Et aux yeux d’un protestant les deux termes
ne sauraient étre identiques. Aussi Bellarmin dit-il fort juste-
ment que « les catholiques placent le siége de la foi dans 'in-
telligence. » Par I'acte de foi, ajoute-t-il, nous donnons & Dieu
notre assentiment, bien qu’il nous propose comme objets de
la foi des éléments que nous ne comprenons point. L’auctoritas
proponentis pése seule dans la balance. Avec une rigueur d’ail-
leurs nécessaire, parce que, sans elle, il se renierait lui-méme,
le catholicisme est resté fidéle & ce principe. Ecoutez comment
le développe le Pére Didon dans des conférences préchées en
1892 & la Madeleine de Parissur La foi en la divinité de Jésus-

1



482 PAUL CGHAPUIS

Christ! : « Lorsque, écrit-il, il s’agit de déterminer le sens vrai
d’un livre, qui n’est pas un livre qui traine dans la rue, chez
le houquiniste ou le libraire en vogue, quand il s’agit de don-
ner un sens a un livre qui appartient & quelqu’un, qui est la
propriété d’'un auteur, qui est le patrimoine de I'Eglise, il faut
mterroger ce quelqu’un, cet auteur, cetie kglise. Dussent les
protestants me trouver sévere, je maintiens que I’Evangile
n’appartient qu'a I'Eglise.... Je dirai que le seul sens catho-
lique de ces textes (relatifs & la divinité de Jésus-Christ) nous
est donné par I’Eglise qui ne cesse de le proclamer a la face du
monde. » — A ce point de vue, que nous ne citons qu’a cause
des débris qu’on en retrouve dans certaines fractions du pro-
testantisme, le sujet que nous étudions n’a guere d’importance.
Les motifs de croire en Jésus-Christ procédent moins des
caractéres de Jésus-Christ qui s'imposeraient & mon étre pour le
dominer et le convaincre que d’une abdication en face d’une
volonté extérieure. Celle-ci peut s’appuyer sur des motifs, mais
ces motifs me sont indifférents ; un seul est valable, celui qui
consiste a4 se dépouiller de ceux qu’on pourrait avoir. Je crois
en Jésus-Christ, parce que c’est écrit et que ’Eglise, en m’or-
donnant de croire, me garantit la vérité salutaire.

Aussi n’est-il, on le congoit, aucun domaine de la dogma-
tique que les péres du XVIe siécle aient autant renouvelé que le
chapitre de la foi. A l'inverse de leurs opposants catholiques,
ils mettent en saillie son caractére moral. Bellarmin lui-méme
constate que ses adversaires placent dans la volonte le siége
de la foi2. Sans noter ici les différences qui caractérisent dans
ce domaine, comme ailleurs, les trois types réformés, il est né-
cessaire de rappeler quelques échos de cette théologie nou-
velle, celle du XVIe siécle, s’entend. Déjd en 1520, dans sa
Disputatio de fide infusa et acquisita, Luther insiste sur le
caractére intérieur, moral de la foi, lorsqu’il dit par exemple:
fides acquisita sine infusa nihil est ; infusa sine acquisita est
omnia; et I'on sait avec quelle énergie et quelle expérience, le

! In-12. Paris, librairie Plon, 1894. Page 104.
2 Voy. Dr G.-B. Winer, Comparative Darstellung des Lehrbegriffs der
verschiedenen christlichen Kirchenparteien, p. 141. Leipzig, 1832.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 483

maitre de Wiltemberg a relevé ce caractére de la foi en Jésus-
Christ. Il faut lire & ce sujet son traité de la Liberté chrétienne
et se rappeler cette définition gqu'on trouve dans le Commen-
taire des Galates de 1519 : fides in nomen domini est intelli-
gentia legis, finis legis et prorsus omnia in omnibus.

Zwingli, si différent, par tant de cdtés de sa pensée et de
son action, du réformateur allemand n’est pas moins explicite.
Dans son E.cposition de la foi chrétienne, une Institution en
son genre, adressée, elle aussi, au roi Francois [°T, aprés avoir
rappelé que la foi est un don de Dieu, il la définit comme « la
confiance en vertu de laquelle 'homme s’appuie sur Dieu de
toutes les forces de son 4me, ne veut et ne fait que ce qui est
agréable & Dieu. » Elle nous apparait ici non comme un acte
d’abdication intellectuelle, mais bien comme le levier qui sou-
tient la vie chrétienne.

Il est connu, enfin, ce chapitre admirable que dans son troi-
sieme livre, I'Institution consacre au sujet. On reprochera peut-
étre & Calvin d’avoir, du moins dans les derniéres éditions re-
travaillées par lui-méme, placé I'exposé de la foi avant celui de
la repentance. Ce fut 14, & nos yeux du moins, une erreur, mais
une erreur a la Calvin. Le mobile n’en est point une sorte de
retour & la notion catholique, qui assez logiquement, & son
point de vue, faitde la fides I'initium vitee christianze. Le théo-
logien de la Réforme, au contraire, s’est laissé guider par la
méme pensée qui a érigé le dogme de la prédestination en pié-
destal de sa dogmatique: 'homme ne doit avoir aucune part
dansl’ceuvre du salut, la miséricorde de Dieu seule y est glori-
fiee. Combien, d’ailleurs, il marque de son cachet génial son
affirmation et son analyse de la foi!

« En ayant ce nom (de foi), écrit-il par allusion aux « théo-
logiens sorboniques », ils ne congoivent qu'une volonté de
s’accorder & I’histoire de I'évangile : mesmes quand on dispute
de la foi aux écoles de théologie, en disant cruement que Dieu
en est I'objet, ils esgarent ¢a et l1a les povres &mes en spécula-
tions volages. — L’assentement que nous donnons & Dieu est
au cceur plustot qu’au cerveau et d’affection plus que d’intelli-
gence.... Ici gist le principal point de la foy que nous ne pen-



484 PAUL CHAPUIS

sions point les promesses de miséricorde qui nous sont offertes
du Seigneur estre seulement vraies hors de nous et non pas en
nous, mais plutdt qu’en les recevant en nostre ceceur nous les
fascions notres. — Si la parole de Dieu voltige seulement au
cerveau, elle n’est point encore receue par foy; mais lors sa
vraye reception est, quand elle a prins racine au profond du
cceur, pour estre une forteresse invincible & soutenir et re-
pousser tous assauts des tentations!. »

Voila, & proprement parler, la foi au sens évangélique et pro-
testant. Elle nous apparait comme une activité sut generis, qui
prend son point de départ dans la volonté. Est-ce 4 dire que
les réformateurs aient absolument dépouillé toutes les erreurs
que la scolastique, pour ne pas remonter plus haut, avait in-
troduites dans la notion ? Ont-ils, en particulier, pn et su tirer
toutes les conséquences de leur principe pour le renouvelle-
ment de la dogmatique et spécialement de la christologie2?
Nous ne le pensons pas. Mais il serait injuste d'ériger cette
remarque en reproche. Les hommes du seizieme siécle n’échap-
perent point a la loi commune qui veut que la vérité se con-
quiere pas & pas. L’originalité la plus réelle, les convictions les
plus caractéristiques tiennent toujours par un bout la chaine
des efforts antérieurs. Dans ce magistral chapitre de Calvin,
rappelé tout & 'heure, il est aisé de relever des paroles, des
affirmations qui, sans étre en contradiction avec les principes
énoncés, risquent pourtant de les affaiblir ou de les obscurcir.
Ainsi le réformateur de Genéve, on en dirait aisément autant
de ses compagnons de lutte, appelle assez souvent la foi une
connaissance ; il parle quelque part « de P'entendement qui
saisit les promesses divines pour les faire passer par I'esprit
dans le coeur ». Sa définition marque également cet élément
intellectuel, en décrivant la foi comme « une ferme et certaine
connaissance de la bonne volonté de Dieu envers nous : la-

t Inst. chrét. Edition Baum, Reuss et Cunitz. Vol. IV, liv. I,
chap. IV, passim.

2 Voy. sur cesujet la récente étude de M. Lobstein: La christologie tra-
ditionnelle et la foi protestante. Paris. Fischbacher, 1894. — Revue de théo-
logie et de philosophie, 1894, page 101 et suiv.



LA FOI EN JESUS-CHRIST A8S

quelle étant fondée sur la promesse gratuite donnée en Jésus-
Christ est révélée a notre entendement et scellée en notre coeur
par le sainct Esprit. » Encore, pour ne pas faire tort & Calvin,
faut-il se souvenir que par « cognoissance », lorsqu’il s’agit de
la foi, « nous n’entendons pas, dit-il, une apprehension telle
gu'ont les hommes des choses qui sont submises & leur sens;
car elle surmonte tellement tout sens humain qu’il faut que
I’esprit monte pardessus soy pour atteindre a icelle.... Car
comme la foy ne se contente point d’une opinion douteuse
et volage, aussi ne fait-elle d’'une agitation obscure et perplexe:
mais requiert une certitude pleine et arrétée, telle qu'on a
conscience d’avoir des choses bien approuvées et entendues?. »

En tous cas, les symboles de la Réforme et I'dge des épi-
gones, par des raisons que l’histoire explique, ont remis en
relief cet élément secondaire de la connaissance proprement
dite, ces restes pesants de la cuirasse de Sail, rejetés en prin-
cipe par le David du grand siécle. C’est ici qu’'on retrouve la
notitia et assensus logique des définitions antérieures au XVIe
siéecle.

Nomen fides, dit la confession d’Augsbourg, non significat
tantum historize notitiam qualis est in imptiis et diabolo ; sed
significat fidem, que eredit, non tantum historiam, sed etiam
effectum historie, videlicet hunc articulum, remissionem pec-
catorum.

La Confession helvétique dit & son tour : « La fol chrétienne
n’est pas une opinion ou une persuasion humaine, mais c’est
cette situation d’une Ame qui est pleinement assurée, qui donne
un assentiment constant et éclairé, enfin qui comprend et qui
embrasse avec une entiére certitude, la vérité de Diew qui
nous est proposée duns les Saintes-Ecritures et dans le sym-
bole des apitres. L’ame s’attache a Dieu lui-méme, comme &
son unique, éternel et souverain bien, et & Jésus-Christ, qui
est le cenire de toutes les promesses.

Le catéchisme de Heidelberg, mieux que la précédente défi-
nition, rend la saveur primitive de la Réforme et 'esprit, jus-
qu'aux termes mémes, de Calvin. A la question: Qu’est-ce que

! Quvr. cité.



486 PAUL CHAPUIS

la foi, 1l répond ainsi: « Ge n’est pas seulement une connais-
sance (Erkenntniss)en vertu de laquelle je tiens pour vrai tout
ce que Dieu nous a révélé, mais aussi une confiance cordiale
que produit en moi, par I’'Evangile, le Saint-Esprit que Dieu
me donne par pure grace, au nom des seuls mérites de Christ,
le pardon des péchés, la justification et le salut éternel, non
seulement aux autres, mais aussi & moi. »

Sera-t-il permis, enfin, de citer un autre catéchisme ? Il ne
prend pas rang parmi les documents symboliques officiels ;
mais sa mention sera tout particuliérement & sa place dans
cette ville, ot Ostervald a tenu si longtemps et tient peut-étre
encore le sceptre de l'autorité. 11 dit : « Croire en Jésus-Chrigst,
¢’est croire qu’il est le Fils du Dieu vivant, et qu’il a été envoyé
de sa part au monde pour sauver les hommes; c’est surtout
étre persuadés que nous seroms sauveés par sa médiation, si
nous recevons sa doctrine, sl nous renoncons i tout péché et
si nous avons & cosur d’observer les préceptes qu’il nous a
donnés. »

Grace b Dieu, nous avons quelque peu marché depuis les
jours d’Ostervald. Dans nos pays romands, la chaude piété du
Réveil, qui n’a pourtant pas réussi a fondre la froide théologie
des temps mauvais de I'Eglise, puis, ailleurs, l'influence des
Kant, des Schleiermacher et d’autres novateurs encore, ont
contribué & relever les conquétes de la Réforme, & accentuer,
mieux qu’on ne le fit jamais depuis les jours de saint Paul, le
cOté moral de la foi. Pourtant il nous semble que notre intelli-
gence de ce fait religieux capital est encore encombrée trop
souvent d’éléments intellectualistes qui le faussent et le para-
lysent.

A vrai dire, ce déficit s’explique et c’est son excuse. La Ré-
forme a mis en lumiére, et en une vive lumiére, cette foi en
Christ, en tant qu’elle est une communion du fidele et du Sau-
veur, un échange de vie, une régénération spirituelle. Mais en
vertu méme de sa conception de 'autorité biblique, spiritua-
lisée et comme transfigurée par ses fils les plus grands, maté-
rialisée par le courant général des esprits, le protestantisme
s’est volontiers laissé entrainer & identifier, en tous cas a con-



LA FOI EN JESUS-CHRIST 4877

fondre, cette confiance dans Christ vivant «(ui est la foi, avec la
créance accordée a I’Ecriture sainte, qui n’est pas la foi. On a
établi la foi en Jésus sur ce qu'on appelle, improprement d’ail-
leurs, la foi au livre sacré. Il en résulte que croire en Christ
revient sans doute, et ¢’est le trésor éternel, & se confier en ses
promesses, mais, du méme coup, a admettre, comme vérités
fondamentales et immuables, ['ensemble des faits scripturaires.
Ce phénomene, assez visible partout, 'est essentiellement dans
la Confession gallicane de 1559, devenue en 1571 cellie de la
Rochelle. Les objets ou arficles de foi y sont théologiquement
formulés avec une précision qui serait remarquable partout
allleurs.

En agissant de la sorte, en risquant trop souvent de con-
fondre la foi et la doctrine, la rectitude de la vie chrétienne et
la correction de la croyance, la Réforme et les temps qui Uont
suivie, n’ont fait du reste que demeurer dans les méthodes et
les conceptions inaugurées aux IIIe et IVe siecles alors qu’on
tendait & identifier la mworg évangélique avec la pvams évangélique.
On devait aboutir ainsi, en toute logique, a établir la foi sur I'au-
torité. La révolution religieuse du XVI° siécle a déplacé cette
autorité ; ses champions les plus illustres, nous venons de le
voir, nous ont rendu le véritable sens de la foi, qui est « un
acte de volonté, une confiance du cceur touché et éclairé par
la parole de Dieu 1.» Malgré quelques contradictions et
quelques hésitations, il ne serait point difficile de montrer,
textes en main, que c’est bien la la réelle conquéte des Péres
du protestantisme.

Ils sont, pensons-nous, dans le véritable esprit de la Ré-
forme, ceux qui avec les Alexandre Schweizer, les Ritschl, les
Lipsius et les Vinet parmi les morts, les Herrmann, les Kaftan,
les Harnack, les Sabatier et les Charles Secrétan parmi les
vivants, s’efforcent d’épurer cette notion et de débarrasser la
foi des surcharges et des dépdts étrangers & sa nature, que
lui ont apportés les siécles.

La théologie moderne est devenue, & peu d’exceptions prés

! Lobstein, Christologie traditionnelle et foi protestante, p. 51.



483 PAUL CHAPUIS

et avec plus ou moins de conséquence suivant les écoles,
christocentirique, pour employer 'heureuse expression pro-
posée, si je ne fais erreur, par MM. Harnack et Kaftan. A
I’heure actuelle, il s’agit donc de savoir, si la vérité chrétienne
doit cesser d’étre « un systéme abstrait, comme 1’a si bien
écrit M. Lobstein, pour devenir une réalité vivante, accessible
a 'expérience et appelée & exercer sur la conscience une dicta-
ture spirituelle, & la fois plus intime et plus impérieuse que I’au-
torité de I'Eglise et de sa tradition .» Il s’agit de savoir, dirons-
nous encore, si la foi, qui est le seul moyen d’entrer en commu-
nion avec le Sauveur, est un phénomeéne de conscience sui
generis, accessible a tout ceeur altéré de justice, sans qu’elle
présuppose & titre de conditions nécessaires la possession de
formules fixes d’ordre intellectuel et spéculatif. On demande
comment Jésus de Nazareth répond & cette foi, activité morale,
puissance de la volonté, et ce que cette foi peut saisir de
Jésus qui la réclame pour lui, afin de nous faire vivre en Dieu.

C’est ici que nous rencontrons d'une maniére nette et pré-
cise la ligne de démarcation des écoles théologiques actuelles.

111

A ce titre, et pour choisir un seul et trés frappant exemple,
faut-il considérer comme un des caractéres essentiels de la
personnalité du Christ saisi par la foi, ce qu’'on a appelé sa
préexistence ? L'exemple vaut tous les autres qu’on pourrait
choisir, car on en pourrait choisir d’autres, pour juger de la
méthode et de sa valeur. Il a méme le privilege de ne pas étre
une hypothése théorique, mais de répondre & de vives préoc-
cupations, de s’appuyer sur des affirmations trés positives.

Le théologien qui est la gloire de cette ville2 et qui jouit d’'une
autorité que lui conférent sa science, son caractére et ses con-
victions, n’a-t-il pas déclaré dans une étude déja ancienne, mais
capitaled; que la divinité essentielle du Christ, par ou il faut

! Ibidern.

2 Neuchatel, oh cette étude a été présentée.

F. Godet. L'immutabilité de U'évangile apostolique : Siebente Versamm-
lung der Evangelischen Allianz. Basel 1879. Vol. L.

<2



LA FOI EN JESUS-CHRIST 489

entendre, dans lalangue de M. Frédéric Godet, sa préexistence et
sa préexistence éternelle, donnait seule 4 I’évangile apostolique
son fondement immuable, donc sa valeur salutaire et originale,
donc sa raison d’étre, donc l'un des caractéres essentiels et
nécessaires de la foi au Rédempteur ? Un autre savant, disciple
fidele du maitre de Neuachitel, et dont, en ee jour, le souvenir
monte & nos coeurs comme celul d’'un adversaire qui fut un
ami, M. le professeur Gretillat,a écrit que « la préexistence
personnelle du Christ fait partie de la foi de I’Eglise ». Une affir-
mation historiquement incontestable pour un grand nombre de
siécles, qui ne sont pourtant ni ceux du christianisme primitif,
ni celui ol nous vivons, une affirmation, en tous cas, que le
dogmaticien de la Kénose entend évidemment au sens d'un élé-
ment nécessaire a la foi. Kt si, sortant du cercle restreint de la
théologie protestante de langue frangaise, nous consultions
I’érudite Allemagne ou les maitres anglo-saxons, il serait aisé de
retrouver des voix nombreuses en faveur de cette thése. Le Dr
Fairbairn, pour ne citer que lui, dans un livre considérable?,
dont on a trop, & nos yeux, loué 'originalité, comme s’il nous
donnait une méthode et un principe de théologie constructive,
tandis qu’il n’est qu’une tentative de sauvetage du dogme tra-
ditionnel, arrive par d’autres chemins aux mémes conclusions
et fait de la doctrine trinitaire, qui suppose la préexistence, la
pierre d’angle de I’édifice chrétien.

Ces noms et ces théses ont, sans aucun doute, une haute
valeur; mais on voudrait voir le lien organique qui rattache
l'une a l'autre la préexistence du Christ et la foi au Christ. La
est le noesud de la question et il importe, pour éviter des confu-
sions souvent faites, de bien préciser le probleme. Il ne s’agit
point, en effet, dans notre sujet, tel qu’il est formulé, de savoir
si cette affirmation de la préexistence fournit une explication
satisfaisante ou non de la personnalité du Rédempteur ; il fau-
drait montrer bien plutdt comment s’unissent et se marient la
foi et la divinité dite essentielle; comment la foi, non la for-
mule doctrinale ; la vie croyante, non la théorie de cette vie,
saisissent la préexistence et s’en nourrissent; comment cette

' The place of Christ in modern Theology. London, Hodder, 18933.
THEOL. ET PHIL. 1894. 2



490 PAUL CHAPUIS

doctrine ou ce fait, si on Périge en fait, sanctifie les fidéles;
quelle substance, quels appels, quelles consolations I’Eglise
et ses prédicateurs en déduisent pour le maintien et I’avance-
ment de la vie spirituelle. Or sur ce point nous attendons
encore une réponse, une lumiére qui ne nous a pas été
fournie. Voici pourtant ce que nous avons lu ou entendu.

On dit, entre autres, et on répéte que la préexistence est un
des caractéres essentiels de la foi en Jésus-Christ, parce que
sans elle on diminue 'amour de Dieu.

M. Godet écrit:1 « Si Christ n'est pas personnellement Dieu,
il reste vrai peut-étre qu’'un homme, ’homme parfait, 'homme
central, comme on l'appelle, a aimé sa race jusqu’a s’immoler
pour elle, dans le but de la conduire & sa supréme destination.
Mais en quoi 'amour du Pére est-il proprement impliqué dans
le sacrifice que nous fait de sa vie l'un de nos semblables ?
Qu’y met Dieu du sien (éz o5 idlov)? Je vois bien un frére qui
aime ses fréres; mais je ne trouve plus dans I’Evangile le Pére
qui aime ses enfants. 1l me parait que '’homme brille dans
cette ceuvre plus que Dieu! Et Dieu, qui ne met rien du sien
dans le don, en profite cependant pour réclamer lout pour lui-
méme ! Aurait-il donc raison le serviteur de la parabole qui
accuse son maitre de vouloir récolter 12 ol1 il n’a pas semé?
Jésus, au contraire, se donne lui-méme et ne demande rien
que pour Dieu. A qui est le beau role ? Ou est la générosité?
Un tel mode de salut me lie & la créature, si Christ n’est qu’une
créature, plus qu’au Créateur. C’est 'homme qui sort triom-
phant du drame rédempteur. Elle n’est donc pas si mauvaise
qu'on le prétend, cette nature humaine, d’olt a pu sortir un si
admirable fruit. Ne me parlez plus de la foi comme du lien qui
anit ’homme & Dieu. C’est & 'homme que m’unit ma foi. »

Dans le méme sens voici 'argumentation que nous fournit
I'intéressante étude de M. le pasteur Cordey 2, de Paris, sur la
Foi en la préexistence : « Combien 'amour paternel brille
davantage, si Dieu s’appauvrit..., s’il donne quelque chose qu’il

! Qurvr. citéd.
2 L foi en la préexistence de Jésus-Christ et son importance pour la piété
chrétienne. — Paris, Fischbacher, 1893.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 491

avait déja auparavant et pour lui-méme, s’il envoie aux hommes
pour les racheter, son fils existant auprés de lui « au commen-
cement, » bien avant que le monde ait commencé, bien avant
que le péché ait commencé, son fils engendré dans cet aujour-
d’hui ou dés cet aujourd’hui qui est 'éternité, son Fils en qui
dés le commencement il a mis tout son bon plaisir! Son Fils,
c’est-a-dire bien plus qu'un ange, un prophéte, un saint, bien
plus que n’étaient pour les vignerons infideles et pour le maitre
de la vigne les serviteurs précédemment envoyés! Son Fils,
c’est-a-dire sa révélation de lui-méme & lui-méme, c’est-
a-dire un autre lui-méme, non par élection, mais par essence.
Pour moi, ajoute M. Cordey, je vois dans le don du Fils pré-
existant le cceur du Pére céleste s’engager, que dis-je ? se
sacrifier infiniment plus que s’il s’agit pour lui d’une création
nouvelle, méme tirée de lui. Je vois dans cette charitable miseé-
ricorde un quelque chose d’infiniment plus doux, plus per-
sonnel, plus direct, plus fort, un amour qui a non seulement
la valeur de la plus sublime intention révélatrice et rédemp-
trice, mais 'étendue incommensurable de 'amour infini. »

Avant de peser la valeur de Pargumentation qu’on vient
d’entendre, notons deux détails. Ils ont leur importance.

Le raisonnement présenté ne vaut que dans la bouche ou
sous la plume des partisans de la préexistence éternelle ; aux
autres, aux ariens modernes, qui portent & ce jour les couleurs
de lorthodoxie, qui font du Christ une créature [et il nous
semble, nous ne savons si nous lui faisons tort, que M. Cordey
en tient un peu, lorsqu’il nous parle du Fils existant « bien
avant que le monde ait commencé, »| 'argument ne convient
guere, puisque cet étre créé avant le temps est une créature,
un produit de l'activité divine et non Dieu lui-méme dans son
Fils coéternel.

Je remarquerai ensuite que toutes ces considérations rela-
tives & 'amour divin, manifesté & son apogée par I'abaissement
du préexistant éternel, ne se rencontrent pas dans les docu-
ments du siécle apostolique. Lorsque ces écrivains exaltent
Pamour paternel de Dieu, ils ne ténorisent pas, a titre de
preuve, les theses de la christologie spéculative. Gest le sacri-



492 PAUL CHAPUIS

fice de la croix qui manifeste ce summum au deld duquel on ne
congoit rien de plus grand ni de plus fort. Paul écrit que « la
preuve de son amour pour nous, Dieu I'a donnée, en ce que
Christ est mort pour nous, quand nous étions encore pécheurs. »
La preuve git dans le contraste entre 'amour divin el la misére
des pécheurs, et non, comme I'indique M. Godet dans I'étude
citée, « entre le don que Dieu nous fait de lui et celui qu'un
homme fait pour un autre de sa propre vie. » La miséricorde
s'incline, non seulement du coté de ses sympathies naturelles,
comme dans le cas rappelé par l'apétre, d’'un homme qui se
sacrifie pour un homme de bien, mais elle embrasse le pécheur,
celui qui n’offre pas en lui-méme les attractions qui aiguillon-
nent le sacrifice. Du reste, M. Godet, lorsqu’il étudie le texte
paulinien dans son Gommentaire des Romains se corrige lui-
méme : « c¢’est, dit-il excellemment & propos de ces passages,
quand nous étions plongés dans un tel état d’impuissance et
de rébellion, que la plus grande prewve d’amour nous a été
donnée, en ce que Christ est mort pour nous. »

Paul encore, pour revenir 4 lui, nous rappelle que « Dieu n'a
point épargné son propre fils, mats U'a livré a la mort pour
nous tous. » Pierre déclare que nous avons été rachetés « par
un sang précieux,... le sang de Christ, prédestiné avant la
création du monde. « Voiei, dit le vieux saint Jean, en quoz
constste ’amour : ce n’est pas nous qui avons aimé Dieu, mais
c’est lui qui nous a aimés et qui a envoyé son Fils, comme une
propitiation pour nos péchés. » Enfin Jésus lui-méme ne parle-
t-il pas de perdre sa vie, de la donner en rang¢on et il déclare
que nul amour n’est plus grand que 'amour de celui qui donne
sa vie pour ses amis ?

Aprés cela, il nous parait difficile de chercher dans la pré-
existence du Maitre la preuve la plus sublime de la divine
charité. Jésus et ses premiers témoins ne I'ont fait nulle part ;
on vient de voir ou ils placent le maximum possible : il n’y a
pas de plus grand amour! L’argument qu’on invogue est de
date récente, en tous cas extrabiblique, ce qui ne signifie nulle-
ment qu’il soit sans valeur. Mais que vaut-il ?

Il vaut par représentation. Il a quelque chose d’émouvant



LA FOI EN JESUS-CHRIST 433

ce spectacle du Pére céleste, unique et pourtant pas unique,
qui s’arrache & lul-méme son Isaac éternel, et il fournit toute
la force des considérations rappelées. Nous ne demanderons
pas s’ll est apostolique ; nous demanderons plutot si cet anthro-
pomorphisme-la ne fait pas tort, contrairement certes aux
chrétiennes intentions de ses défenseurs, & la majesté de Dieu
que les cieux des cieux ne peuvent contenir et qui est esprit
Bt Vepite.

Le dirons-nous ? Non par paradoxe, mais par conviction
réfléchie ? Les principes sur lesquels reposent les pensées
combattues, loin de glorifier et de mettre en splendeur 'amour
divin, me semblent le ternir. Dieu est amour ; il veut aimer :
Jésus est le Fils de sa dilection, qu’il envoie et qu’il donne au
monde pécheur pour sauver ce monde. Mais pourquol sur le
Nazaréen ce bon plaisir du Pére, cet amour ineffable ? Parce
(que ce Nazaréen est de son « essence, » de sa famille spéciale,
et que l'affection se porte en premier lieu et avec plus d’inten-
sité sur les fils de nos entrailles? Dans cette désignation le
propre fils de Dieu, il faudrait donc reconnaitre la voix du
sang ? Vrai! il nous semble dangereux d’aboutir a de telles
conséquences ; elles rappellent davantage certaines mytholo-
logies que la grice de Dieu qui surabonde la ol le péché avait
abondé. Cet amour du Pére pour son unique, combien il nous
parait plus sublime quand on contemple 'union morale qui
unit le Fils de 'homme & Dieu! Au nom de cette obéissance,
Dieu fait descendre surluile témoignage de son amour etle pro-
clame son Fils avec puissance, en vertu de 'esprit de saintete,
par la résurrection d’entre les morts. Oui Jésus a aimé sa
race jusqu’a se laisser immoler pour elle, dans le but de la
conduire & sa supréme destination. Sa race qui est, i I'on en
croit saint Paul, la race de Dieu et que Dieu recoit en gréce,
comme P’enfant prodigue, mais repentant, et pour laquelle lui, le
Pere qui est dans les cieux, prépare et donne son propre fils,
sa sainte ima_e, montrant en lui son amour incommensurable.
— (’est I'homme qui sort triomphant du drame rédempteur,
dit-on. — Qui ¢’est ’homme, mais par la grdce de Dieu, auquel
seul appartient la gloire et qui est I'amour et qui par Jésus et



494 PAUL CHAPUIS

avant Jésus ne récolte pas ol il n’a pas semé, mais a partout
le droit sacré de tout réclamer pour lui.

Dailleurs le raisonnement combattu, qui place la grandeur de
Jésus, avec lequel nous sommes appelés & nous identifier, dans
une essence autre que la nétre, fut-il intelligible, on ne voit pas
encore le lien qui unit la préexistence & la foi. Celle-ci, quel-
que définition que 'on en donne, sauf la catholique, saisit son
objet d'une fucon immédiate et le moyen, je vous prie, de saisir
cette divinité essentielle au sens de nos adversaires, autrement
que comme un corollaire spéculatif, sans directe influence sur
la vie croyante ? I ’histoire de la foi vécue confirme notre dire ;
la préexistence n’y entre point de prime abord comme un de
ses ¢léments nécessaires.

On sait assez, en effet, que ’Evangile primitif n’en parle pas,
que pour I'y introduire, il faut raisonner par supposition ; or
I’Evangile primitif et populaire, celui dont les synoptiques nous
ont conservé I’écho, a fait des croyants. Considérez la foide la
Cananéenne et celle du centenier de Capernaiim, la priére
confiante du brigand, 'appel du gedlier, la conversion méme
d’un Saul de Tarse, et pesez la part qu’a eue la doctrine de la
préexistence dans la conquéte de ces Ames & Jésus-Christ. On
ne concoit pas la place gu’elle aurait pu occuper. Elle est cer-
tainement absente chez tous, donc absente de leur foi. Sil’apo-
tre des Gentils a parlé postéricurement de ce sujet, serait-ce
étre téméraire que de nier le role de cette idée & I'heure capi-
tale de sa vie, alors qu’il plut & Dieu de révéler son fils en lui ?
On dira peut-étre qu’elle était incompléte, cette foi, que pour-
tant, dans deux des occasions citées, Jésusa proclameée grande;
que «la valeur absolue du salut chrétien n’a pleinement éclaté
aux yeux du monde qu’au moment oli Christ lui a été présenté,
dit M. Frédéric Godet, comme la « Parole faite chair.» Ce
moment, ajouterons-nous, ne date pas de l'apparition tardive
du prologue johannique; il a commencé & ’heure méme ou la
contemplation de la personnalité du Christ a pu laisser dans
une dme d’homme, apétre ou péager, 'impression des miséri-
cordes et de la vie divines, réalisées dans le prophete de Naza-
reth. Ce qui a pu et dit étre incomplet, ce qui 'est encore et le



LA FOI EN JESUS-CHRIST 495

sera tant que nous ne verrons que ¢ ésortoov, c’est Vintelligence
de la foi, disons mieux, son explication, son analyse; mais
avec ou sans préexistence, le phénomeéne reste, comme il reste
que ceux qui ne sont pas initiés aux mystéres de la formule
H20 demeurent quand méme susceptibles de se désaltérer a
VYonde pure qu’elle représente. Contentons-nous, en matiére
religieuse, du grain de sénevé qui transporte les montagnes.
Si ce levier, a ce degré minime de force, posséde, au dire du
fils de Marie, cette puissance, il ne doit rien lui manquer d’es-
sentiel de ce qui fait le levier, fussions-nous dans l'ignorance
Ia plus compléte des lois de la mécanique. D’oll nous tirerons
cette premiere conclusion: quelle que soit I’opinion que 'on ait
au sujel de la préexistence du Christ, qu’elle soit 1’expression
d’une divinité essentielle au sens d’Athanase ou de la moderne
hérésie de la Kénose, qu’elle soit, comme nous en sommes
pour notre part tous les jours plus convaincu, le moule spé-
culatif d’un grand fait divin, tel que le concevait le génie de
I’époque, & Jérusalem ou & Alexandrie, elle ne fait point partie
de ces données capitales que nous cherchons et qui constituént
les caractéres essentiels de Jésus-Christ en tant qu’il est ’ob-
jet de la foi qui porte son nom.

Ce sentiment, nous croyons en discerner les traces chez
quelques-uns de nos adversaires eux-mémes. M. Cordey n’a-t-
il pas écrit que « si la préexistence intéresse au plus haut
degré la foi, la piété, elle ne peut étre pourtant pour nous
directement un objet d’expérience. » On se demande ce que
peut bien étre une foi en un objet, en un fait, qui n’est ni ne
peut étre objet d’expérience. N’est-ce pas la marque distinctive
de la=izmi; au sens évangélique que d’établir un contact, donc
un mouvement, un sentiment, une expérience, qui relient celui
qui croit et celui en qui l'on croit, ou, selon M. Cordey, I’objet
en qui I’on croit, si tant est qu'on puisse croire, religieusement
parlant, en un fait ou en une idée. Hors de 14, nous avons la fidés
acquisita, informata, le Maulglaube dont parle Luther en son
réaliste langage, tout au plus une conjecture morale, une déduc-
tion spéculative, tirée de prémisses religieuses. Et si la préexis-
tence est cela, si pareille & quelque grande hypothése scienti-



496 PAUL CHAPUIS

fique, elle est la supposition invérifiée et invérifiable jusqu’a ce
jour, qui explique le mieux les faits observés, mettons-la tout
au moins a sa place, non pas dans les caracléres essentiels du
Rédempteur, mais dans les essais d’explication qu’a suscités
sa gigantesque personnalité.

M. le professeur Henri Bois!, de Montauban, dissout davan-
tage encore le fait qu’il est censé défendre. D’aprés lui, Jésus
n’aurait conservé sur la terre aucun souvenir de son état anté-
rieur. Si néanmoins il en a parfois parlé, c’est parce qu’il a eu
sur ce point des révélations de son Pére qui lul a affirmé ce
mystére. Laissons de coté deux problémes que suscite cette
explication. Que le Maitre, qui fut & toutes les heures de sa vie
la révélation incessante de Dieu, l'inspiré continuel, le Fils de
I’homme qui sur la terre vit au ciel, ait eu des révélations spé-
ciales, est un allégué pour le moins douteux ; que cette révéla-
tion ait consisté en instructions de ce genre est plus douteux
encore. Mais, dans ces conditions, sans aucun souvenir person-
nel, a titre de communication toute extérieure, sans point d’at-
tache avec la conscience, quelle pouvait bien étre la valeur
religieuse de cette révélation spéciale ? On ne voit pas en quoi
elle intéresse la communion du Christ avec son Peére, puisque
une communion quelconque suprose de toute nécessité une
assimilation personnelle et morale des faits dévoilés; on ne
voit pas surtout comment la préexistence pourrait devenir de
la sorte un des caractéres essentiels qui motivent la fc1 au Sau-
veur.

Nous croyons pourtant =aisir le raisonnement de M. Bois. Il
affirme, en effet, que « faire appel au mystere, 12 ol il y a con-
tradiction de la pensée, violation des lois de la pensée, est une
position injustifiée, mais admettre ce qui dépasse ma raison, ce
que ma raison ne peut expliquer, ne peut comprendre, c’est la
foi! » La foi? mais quelle foi ? La foi chrétienne? A ce titre
tous les hommes qui ont quelque peu réfléchi sur les problémes
universels seraient des croyants. De quelque coté que nous diri-
gions nos regards, nous ne voyons que des lignes inachevées.

! Revue de théologie et des questions religieuses. Montauban, 1894.



LA FOI EN JESUS-CHRIST 497

Toute notre science, jusqu’a celle des nombres et des lignes,
commence par des postulats, quil & les bien prendre sont au
fond des actes de foi. Mais gardons-nous de confondre cette
foi-la, d’ordre général, philosophique, si 'on veut, avec la foi
évangélique. Celle-ci n’est pas constituée par l'affirmation de
quelques vérités supérieures au pouvoir de nos facultés ration-
nelles, mais par une communion de vie avec le Réderapteur.

On a remarqué, il est vrai, toujours sous l’empire de la
méme confusion que, dans 'organisme des choses crues, dans
le domaine chrétien lui-méme, il est plus d’un principe, qui,
comme la préexistence du Christ, ne saurait étre objet d’ex-
périence et I'on citera les espérances relatives & la vie future
et d’autres analogues. L’objection est spécieuse, mais, croyons-
nous, erronée. Si la foi évangélique s’attache directement a
une personne et se présente sous la forme d’'une communion,
d’'un échange de vie entre Christ et le croyant, ’affirmation de
la création, celle de I'immortalilé, conditionnelle ou non, ne
sauraient en constituer les objets directs; ces énoncés consti-
tuent bien plutdt, selon la nature des faits, des présuppositions
ou des conséquences de cette foi. On dirait, au point de vue
strictement scientifique, que ce sont 14 des hypothéses d’ordre
moral, qui, non vérifiées par les sens, expriment le mieux
nos besoins spirituels ou répondent le moins imparfaitement
a4 nos tentatives d’explication de 'ordre universel. Dans ce
sens général, 'épitre aux Hébreux définit fort bien la foi et
en marque la portée morale, lorsqu’elle 'appelle « la ferme
conviction des choses qu’'on espére et I'absolue certitude des
faits qu’on ne voit pas. » Appliquée & la préexistence, cette
définition pose une question, il s’agirait de savoir si, tant au
point de vue général qu’au sens spécifiquement évangélique, la
foi réclame impérieusement cette conclusion, si ’abandon de
cette conception spéculative atteint sa coustitution fondamen-
tale. On ne voit pas que la constitution morale du Maitre
exige cette affirmation, d’autant plus que fonder sur elle la
sainteté de Jésus aboutirait a faire de cette conquéte morale
une neécessité ou une faveur de nature. On arpiverait ainsi a
nier la nature morale de la sainteté. De I'aveu méme de nos



498 PAUL CHAPUIS

adversaires, cette préexistence est intangible & 'expérience.
Des lors elle prendra de touie nécessité place en dehors du
domaine de la foi proprement dite.

Nous ne voyons gu’un seul moyen de fournir & cette notion
spéculative une place dans les caractéres essentiels de la per-
sonnalité du Christ qui autorisent et expliquent la foi qu’il
réclame. Ce moyen, le plus employé a ce jour, se résume dans
le syllogisme suivant : Jésus-Christ, ce que nous ne contestons
pas en fait, a enseigné ou du moins affirmé sa préexistence,
rarement peut-étre, mais en paroles caractéristiques, marquées
au coin de son originalité. Cette préexistence, nous ne la com-
prenons pas; elle demeure pour nous mystérieuse; elle déborde
nos cadres et nos moyens d’information, mais nous ’acceptons
comme article de foi, non pas en vertu de Nicée ou de Chalcé-
doine, mais parce que Jésus I'a affirmée et que nous, ses dis-
ciples, nous nous courbons sous son autorité absolue. En agis-
sant de la sorte nous ne pensons point faire acte de soumission
aveugle, mais acte de foi ou de fidéle obéissance. Acte de foi!
Ne serait-ce pas plutot auto-da-fé qu’il faudrait dire? Exami-
nons.

(A suivre.)




	Un traité de Schleiermacher

