
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne

Autor: Fairbairn, A.-M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur à Cantorbéry.

TROISIÈME FRAGMENT '

Révélation et Inspiration.

§ 1. La Religion et la Révélation.

Une révélation est nécessaire à l'existence de toute religion,
et une religion n'est que le symbole des relations de parenté
qui existent entre Dieu et l'homme et le signe de l'harmonie
parfaite des forces qui unissent l'un à l'autre. Leurs natures à

tous deux tendent à se rapprocher, elles cherchent à se

rencontrer, et à leur contact, une influence mutuelle peut se

produire.
On pourrait définir la religion: la connaissance qu'a l'homme

de rapports surnaturels, ou bien encore la croyance aux
activités réciproques de l'esprit humain et de l'esprit de la divinité.

Toutefois, tandis que l'activité de Dieu est créatrice et
communicative, celle de l'homme n'est que réceptive et
consentante. A la première correspondent les phénomènes de

révélation, à la seconde se rattachent les actes de foi, d'adoration

et d'obéissance. Ces deux ordres de faits sont tellement
1 Voy. Revue de théol. et de philos., 1894, p. 352.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 429

inséparables, en théorie comme en pratique, qu'on peut dire
qu'une religion n'est pas plus capable de vivre, abstraction
faite d'une révélation quelconque, qu'elle n'offre de garanties
de durée sans foi et sans culte.

La plupart des grandes religions possèdent des révélations
écrites, mais cela n'implique nullement que l'écriture soit une
condition indispensable de la manifestation divine. En effet, si

la Chine a fixé sa foi dans ses livres classiques, l'Inde dans ses

Védas et la Perse dans son Avesta, si le Bouddhisme a pris
corps dans les Tripitakas et l'Islam dans le Coran, nous savons

que la voix de Dieu parlait aux Grecs par l'oracle de Delphes
et par les chênes de Dodone, nous voyons qu'à Rome l'auguro
interprétait la volonté divine, qu'en Egypte le livre des Morts
servait de révélateur et qu'à Babylone les prêtres et les
astrologues étaient des organes de la divinité. On ne rencontre
pas de sauvage, si bas placé soit-il, qui ne flatte son fétiche ou
qui ne le batte, sans être persuadé que ce dernier peut
communiquer avec lui. C'est dire que, si l'on ne croyait pas en une

révélation, la religion même n'existerait pas ; car l'une est si

bien le produit de l'autre, que même un système tel que le

Positivisme, élevé sciemment sur la négation du surnaturel,
emprunte au Grand Etre les facultés de la prière et de l'adoration,

afin d'en doter le Grand Tout qui serait impuissant sans
elles.

Ainsi donc, l'idée d'un être qui se révèle fait partie
intégrante de toute religion ; car l'homme qui ne croit pas que
Dieu peut lui parler, ne s'adressera pas non plus à Dieu.

La foi en une révélation n'est donc pas une création originale

du judaïsme ou du christianisme, c'est une nécessité
commune à toutes les religions. Plus l'idée qu'elles se font de Dieu
est élevée, plus aussi la croyance en un révélateur s'impose à

elles. C'est en proportion de ce que Dieu sera conçu comme
prenant soin de l'humanité et comme s'intéressant à ses
destinées, qu'on comprendra aussi le sentiment qui le pousse à se

dévoiler à elle.
La parole qu'il lui aura fait entendre ne tardera pas à se fixer

par l'écriture, et l'autorité dont elle jouira sera d'autant plus



430 A.-M. FAIRBAIRN

grande qu'on attribuera davantage cette parole à Dieu même.
Or, croire en une révélation écrite n'est pas moins rationnel
que de se soumettre à une révélation orale, quoiqu'on ait
représenté ces deux manifestations de la divinité comme opposées

l'une à l'autre. « La conscience, a-t-on dit, a sa voix, qui
est celle de Dieu ; » «la lumière qu'elle projette au dedans de

nous est celle de son regard qui scrute et qui révèle1.» Sa

parole nous donne des ordres et proclame la loi absolue. Mais
« là loi est si dépendante, si peu separable de l'influence du
Saint Esprit, que d'un seul coup la conscience devient le
sanctuaire véritable de l'adoration et le siège de l'autorité. » « Une

religion naturelle, argue-t-on, est celle où l'homme trouve
Dieu; une religion révélée, par contre, est celle où Dieu trouve
l'homme -. » La révélation a donc ce un caractère immédiat,
c'est une rencontre du Dieu vivant avec l'homme vivant, et

par laquelle se produit la connaissance mutuelle de l'un et de

l'autre au contact de l'esprit de tous les deux. » « Une religion
révélée, dit-on encore, est de par le don de Dieu si étroitement
liée à l'âme, si intimement unie à la vie de l'individu que quoi
qu'elle ne cesse de se manifester, elle ne peut cependant pas
être définie3. » « C'est une aperception de Dieu non transmissible,

strictement personnelle, et que l'esprit de chacun doit
se former à nouveau4. »

Cette manière de voir, que nous venons d'esquisser à grands
traits, et qui est censée mettre de côté la révélation historique,
avec l'autorité qui lui revient, réussit-elle vraiment à rendre
superflue toute manifestation extérieure de Dieu Est-ce que
les résultats logiques auxquels amène une doctrine de ce genre
ne sont pas précisément contraires au but qu'elle se propose
d'atteindre? Est-il bien admissible enfin, que sans chercher
plus loin que la conscience, on puisse trouver en elle une
révélation qui fasse autorité La théorie est fondée tout entière
sur la notion de l'activité réunie et coessentielle de Dieu et de

1 Martineau, Le siège de l'autorité en religion, p. 71.
2 Id., ouvr. cité, p. 302.
3 Id., ouvr. cité, p. 305.
* Id., ouvr. cité, p. 307.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 431

l'homme. La religion ne peut pas plus exister sans l'action de

Dieu, qu'elle ne peut se passer de celle de l'homme. Là où

nous voyons que l'action divine se présente sous sa forme la
plus pure et la moins dénaturée, là nous constatons que la
religion présente au plus haut degré l'empreinte de la
révélation. Mais quand Dieu parle à l'individu, ce qu'il dit n'a pas
seulement une signification personnelle ou temporaire, mais
encore une valeur universelle. Celui à qui Dieu s'est révélé
avec clarté et certitude a entendu une parole qui ne le
concerne pas lui seul; c'est une parole qui, par son intermédiaire,

s'adresse également au inonde entier. Eh quoi La
révélation qu'un privilégié a reçue, d'autres ne pourraient
donc pas se l'assimiler? Elle serait un bien perdu pour ceux
qui, possédant une oreille moins exercée et une âme moins
impressionnable, n'auraient pas eu l'avantage de l'ouïr?

On affirme que par la pensée on peut réduire les phénomènes

cosmiques en la parole qui leur a donné naissance ;

pourquoi donc la conscience ne trouverait-elle pas, dans
l'histoire, des hommes qui ont été les porteurs de la volonté
éternelle? N'y a-t-il pas eu des individualités qui ont agi et qui
agissent encore comme si elles étaient la conscience personnifiée

des peuples même les plus cultivés? N'est-ce pas là
précisément un des rôles le plus en vue qu'a remplis Jésus-Christ?
Si nous croyons cela, le Christ doit être pour nous une autorité

en religion, et s'il est investi de ce pouvoir, il en va de

même de ceux qui ont eu la conscience la plus nette de Dieu
et de sa loi. Tous ces hommes étant revêtus d'une telle autorité,

on en conclut nécessairement que le témoignage écrit qui
fixe les résultats de leur connaissance intime a quelque valeur,
même une valeur d'autorité pour la conscience d'hommes
moins inspirés qu'eux. De même aussi les vies qu'a produites
la soumission absolue de l'âme à une loi divine, constituent des

existences dont on ne saurait assez apprécier la valeur, parce
qu'elles se sont incorporé la volonté suprême et qu'elles
communiquent à la littérature qui nous en a conservé le souvenir
les qualités inhérentes à ces existences mêmes.

Il n'est guère probable que ce soit au hasard que nous de-



432 A.-M. FAIRBAIRN

vions des personnalités de ce genre, non plus que les écrits
auxquels ils ont donné naissance. Si l'on maintient que c'est
Dieu qui est la source de tout bien supérieur, il s'ensuit que
ce sont aussi les hommes les plus saints qui sont le plus
redevables à son influence créatrice, et il en résulte également que
plus un homme témoigne par ses dispositions qu'il est le produit

de cette influence divine, plus il révèle ce qu'est la nature
même de Dieu. En d'autres termes, en proportion de ce qu'un
homme montre avec évidence qu'il est appelé par Dieu à être

un de ses organes dans la race humaine, dans la même
mesure il doit être regardé comme possédant les qualités et
remplissant les fonctions inhérentes à un tel organe.

§ 2. La Bévélation et l'Inspiration.

1. Si Dieu parle sans cesse à la conscience de tout homme,
il parle également à l'humanité dans son ensemble, et ses

paroles ne perdent pas de leur saveur originale pour avoir été

commises à l'écriture. Il est vrai qu'elles parviennent plus tard
à la conscience de ceux à qui Dieu ne s'est pas adressé

directement, mais pour anciennes qu'elles soient, elles n'en ont pas
moins un cachet de nouveauté, et il n'est pas rare que, s'adap-
tant à l'esprit des temps, elles reprennent une signification et

une vie qui répondent mieux aux besoins de l'époque
nouvelle.

L'idée d'une révélation écrite peut donc être logiquement
comprise dans la notion d'un Dieu vivant. En effet, l'esprit a

une tendance naturelle à se manifester ; or, si Dieu est esprit
de par sa nature, se révéler doit être pour lui un acte nécessaire

et dépendant de son essence. Quand il s'adresse à

l'humanité il se sert d'hommes, et ceux qui entendent le mieux sa

voix seront aussi ceux qui possèdent Dieu avec le plus de

ferveur. Cette possession, c'est ce qu'on appelle l'inspiration.
Dieu inspire et l'homme révèle. Là, nous avons le moyen dont
Dieu se sert pour se donner ; ici, nous voyons le mode ou la
forme — paroles, personnalités ou institutions — où est
renfermé ce que nous avons reçu de lui. Il ne s'agit pas là de

termes équivalents, mais de termes de même étendue, qui



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 433

marquent la manifestation divine par son côté interne et par
son côté externe. La qualité de la révélation dépendra de la
quantité de l'inspiration. Plus celle-ci sera complète et étendue,
plus celle-là sera revêtue d'autorité.

Mais ces deux phénomènes de la vie spirituelle se passent
toujours dans l'homme. Il en fait un tout en imposant comme
condition à leur union de se conformer aux lois qui régissent
son propre développement. En effet, si Dieu lui envoie un
message, il ne peut le délivrer que dans le langage qu'il connaît.

Or il vit dans un temps donné, dans un lieu donné, et
pour être compris, il doit s'exprimer conformément à l'esprit
de l'époque en laquelle il vit. Car ce qui ne serait pas intelligible

pour ses contemporains ne le deviendrait certainement
pas pour leurs descendants.

La réciproque de ce fait n'est pas moins vraie ; les formes

employées dans un âge antérieur et dont on voudrait faire la
substance permanente de la révélation, deviendraient à bref
délai un obstacle positif aux progrès de la foi. Il est évident,
par exemple, qu'une théorie scientifique de la création aurait
été tout aussi incompréhensible à l'esprit inculte d'un Hébreu
à peine sorti du désert, que le récit plein d'imagination et

adapté à son degré d'intelligence à lui, de la Genèse, le serait

pour le naturaliste moderne qui essayerait d'y trouver, sous
forme déguisée, une théorie savante des origines du monde.
De même les dix commandements, qui devaient sembler aux
tribus d'Israël encore errantes une loi morale d'une exigeance
et d'une rigueur extrêmes, frappent surtout le chrétien par ce

qu'ils ont d'insuffisant. C'est pourquoi l'existence d'une
révélation écrite implique autant la flexibilité de la forme sous
laquelle elle se présente que la permanence de la vérité qu'elle
renferme.

L'inspiration ne se réduit donc pas à produire une histoire,
et la révélation n'est pas la seule cause de cette histoire. Dans
le travail qui produit la religion, l'une représente la part de
Dieu et l'autre celle de l'homme.

Mais ce n'est pas la création d'une littérature sacrée qui
constitue la seule, ni même la principale fin, de cette double



434 A.-M. FAIRBAIRN

activité. Considérée sous sa forme transitoire, cette littérature
n'en est qu'un résultat secondaire. En effet, le but essentiel de

l'inspiration consiste à former des personnalités dont l'intelligence

et la pensée soient en conformité parfaite et par lesquelles
la religion puisse se réaliser ; tandis que la tâche première de

la révélation est d'envelopper les données de l'inspiration dans

une forme historique telle qu'une littérature, une individualité,
un culte ou une institution. L'une représente l'impulsion créatrice

et l'autre nous montre celle-ci dans son achèvement.
Nous voyons par là qu'une révélation écrite ne signifie pas
seulement un trésor d'idées, une sorte de philosophie profonde,
ou bien encore un dépôt des meilleures pensées qu'aient produit

les plus hautes intelligences. Si elle se réduisait à cela,
nous n'aurions qu'un nouveau moyen de culture ajouté à tant
d'autres, ou tout au plus, les principes d'une religion produite
par quelque méthode éclectique. Mais elle représente une
histoire, dans laquelle nous lisons l'action divine dans le temps,
action exercée en vue d'un résultat donné, comme par exemple
la création de rapports plus adéquats et plus satisfaisants entre
Dieu et l'homme.

C'est dire que la volonté qui a produit la révélation continue

à agir et cela en raison même de ce qu'elle se manifeste

plus activement. L'inspiration ne cesse point parce qu'elle a

produit un certain état de choses, elle se poursuit au contraire.
Il va de soi qu'avec la connaissance croissante des rapports à

entretenir avec la divinité, rapports nécessaires pour entrer en

communion avec elle, croîtra également l'intimité de cette

communion, et que plus Dieu habitera en l'homme, plus aussi

l'homme sera rempli de Dieu. En d'autres termes, les conditions

requises pour la création de la Parole sont aussi celles

exigées en vue de son action permanente, parce que cette
dernière n'est en définitive qu'une création prolongée et continue.
L'inspiration de celui qui lit la Parole constitue un élément

intrinsèque et intégrant de l'idée de révélation, non moins que
l'inspiration de celui qui l'a écrite. Car, si l'esprit qui a dicté
la Parole allait cesser de vivre et d'agir, la Parole cesserait

également de révéler.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 435

En résumé, dans toute révélation c'est le Dieu vivant qui
parle à l'homme, et il le fait aussi bien dans le présent que
dans le passé.

2. Nous avons envisagé jusqu'à présent la question sous son

aspect général. Nous avons vu ce qu'est la révélation et
l'inspiration et quels sont les liens qui les unissent. Il s'agit
maintenant de spécifier ce qui se rapporte à l'une et à l'autre.

Nous remarquerons d'abord que l'idée d'une révélation
universelle ou naturelle ne contredit ni n'exclut celle d'une
révélation particulière ou écrite, mais qu'elle l'implique plutôt et
même qu'elle la réclame. L'universel, en effet, ne suppose
pas l'uniformité, et le particulier n'est pas synonyme de
l'exclusif. Car, si celui-ci admet des modes et des degrés divers,
celui-là renferme des qualités aussi nombreuses que variées.
Le fait que, de par sa nature, Dieu entre en relation avec
l'humanité, est une garantie qu'il en agira de même avec l'homme
pris isolément ; et de ce qu'il s'abaisse spécialement jusqu'à
l'individu, il s'ensuit qu'il entretiendra des rapports généraux
et particuliers avec la race humaine dans son ensemble.
Comme toute vérité émane de Dieu, il en résulte que, ce qu'en
contient la religion ou la philosophie, provient de son action
et de sa volonté expresse. Mais la seule forme efficace
d'une action concernant la généralité des êtres est celle qui
se manifeste sous une forme particulière : la voix ne peut se

faire entendre que si elle passe au travers de l'organe d'un
individu. C'est pourquoi, plus la conception d'un Dieu intervenant

dans l'histoire sera rigoureuse, plus aussi l'idée d'une
révélation historique paraîtra naturelle. Car pour agir sur
l'ensemble, Dieu doit recourir à des agents personnels. Et
c'est pour cette raison que la manifestation divine qui
présentera le caractère le mieux défini, sera aussi la plus universelle.

Nous constatons précisément ce caractère dans la révélation
chrétienne : témoignage de l'activité rédemptrice de Dieu,
qui a atteint son apogée dans l'histoire du Rédempteur. Les

Ecritures n'ont ni signification, ni importance, à moins d'être
considérées comme étant ce témoignage-là. Elles sont, si l'on



43G A.-M. FAIRBAIRN

peut ainsi dire, le mode dont Dieu, révélé en Jésus-Christ, vit
et agit pour engendrer la foi de l'Eglise et pour affirmer son
existence en face du monde. En outre, elles donnent un corps
à la conscience du Christ, elles l'immortalisent et la scellent
du cachet de l'universalité, afin qu'elle puisse faire valoir partout

et toujours les attributions créatrices et régulatrices qui
la distinguent.

Telle est la tâche qui revient aux Ecritures, et elles n'en ont

pas d'autre. La tradition serait impropre à s'en acquitter, parce
que, en proportion de ce qu'elle vieillit, elle perd de son exactitude

et, s'écartant de l'original qu'elle prétend conserver sans

altération, elle finit par faire du Christ l'image de toutes les

époques par lesquelles elles a passé. De même, aucune des

institutions désignées du nom d'Eglise ne pourrait suffire à

cette tâche ; car d'après l'idée même que les hommes se font
de l'Eglise, celle-ci n'est que la création de circonstances
locales. Il n'en est point qui ne renferment des documents

contradictoires, point qui ne soient remplies d'erreurs et de

funestes préjugés ; toutes ont eu leurs périodes de dégénérescence

qui les auraient certainement dissoutes, sans
l'intervention du Maître dont la Parole vit à jamais et conserve

une immortelle jeunesse. C'est la prédication de cette Parole

qui a créé l'Eglise, et les Ecritures qui la renferment ne
servent qu'à la conserver en permanence, afin que l'Eglise
qu'elle a produite puisse continuer à subsister en s'inspirant
d'elle. Depuis longtemps la voix qui a prononcé cette parole
a cessé de vibrer, mais elle résonne encore au travers des

lettres qui ont recueilli ses sons. Il y a des siècles qu'elle a

expiré et pourtant elle se fait toujours entendre avec la même
force que par le passé.

Envisagée de la sorte, en tant que conscience personnifiée
du Christ, expliquée d'une part par l'histoire hébraïque et de

l'autre par celle des apôtres, l'Ecriture est aujourd'hui comme
à son origine l'organe dont Christ se sert pour parler en Créateur

à son Eglise, l'organe par lequel il reprend ses fautes,
mesure ses progrès, juge de ses dispositions et travaille à son
achèvement. Toutefois il n'y a qu'un seul Esprit, et celui qui



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 437

a formé la conscience de l'individu est le même que celui qui
a produit la conscience de l'espèce.

Le baptême du Saint-Esprit produit en Jésus la foi en sa

personne, et dans l'histoire il fait de lui le Messie de l'humanité.
Cette chose est certaine qu'il n'y a jamais de révélation sans

inspiration. A moins qu'on n'entende Dieu parler à l'âme,
on ne le trouvera pas non plus dans sa Parole.

§ 3. Les Ecritures et la Critique.

On ne peut pas aborder le sujet de la révélation sans prendre
en considération le livre qui la renferme, surtout de nos jours
où ce livre passe par un feu que les uns qualifient de

purifiant, les autres de consumant. Il y a peu de documents

historiques qui aient servi à des fins si diverses et qui aient été

mêlés à autant de controverses que la Bible.
Au seizième siècle, au temps de la Réforme, lorsque les

théologiens des deux partis se disputaient sur la place à attribuer

à la Bible, l'argument que les catholiques faisaient valoir
contre les protestants était le suivant : « Vous rejetez l'autorité
de l'Eglise, disaient-ils, mais vous acceptez celle des Ecritures ;

et pourtant, sans l'Eglise, vous n'auriez jamais eu les
Ecritures. C'est à elle que vous êtes redevables de tout ce qui se

rapporte aux livres saints : origine, conservation, arrangement,

sanction officielle, séparation des parties apocryphes de

celles qui sont inspirées, en un mot, tout le procédé qui
produisit le canon est l'œuvre de l'Eglise. L'esprit qui a su constituer

ce recueil sacré ne serait-il pas aussi celui qui pourrait le
mieux l'interpréter? » Le protestantisme ainsi attaqué se trouvait

placé en face de ce dilemme : ou bien il manquait de

preuves pour établir la canonicité et l'autorité de la Bible,
parce qu'il ne reconnaissait pas comme valable l'intervention
de la tradition de l'Eglise, ou bien il tombait dans l'inconséquence,

en admettant la nécessité de recourir à la tradition
pour la formation du canon, mais en la bannissant du
domaine théologique. — Le but que visait cet argument tendait

à maintenir les Ecritures sous la dépendance de l'Eglise,
comprise au sens catholique du mot, et le résultat auquel il



438 A.-M. FAIRBAIRN

devait conduire n'était autre que de déclarer l'Eglise autorité
unique en matière religieuse.

Au dix-septième siècle, le catholicisme présenta la question
sous un autre jour. Il déclara que la Bible n'est pas tant
nécessaire à l'Eglise, que l'Eglise est nécessaire à la Bible ; car
en s'en tenant à l'Eglise, on est indépendant de la Bible, tandis

qu'en niant le rôle de celle-là, on tombe sous la dépendance

complète de celle-ci. Par la voie de la critique, on
démontre aisément l'insuffisance de la Bible comme autorité unique

et l'on prouve du même coup que l'Eglise est indispensable

à la foi, que seule elle a le pouvoir de maintenir la

croyance. — Tirant de cet argument toutes les conséquences
favorables au catholicisme, on n'avait pas de peine à montrer
combien il est plus facile de vivre sous une autorité unique
que de se soumettre à diverses autorités coordonnées les unes

aux autres. On faisait ressortir toutes les ambiguïtés que
présentent ces dernières : leur caractère variable, la pluralité des

interprétations qu'elles favorisent et les commentaires subjectifs

et suspects auxquels elles soumettent le dogme et la
tradition universels. Et, en conclusion, on se faisait gloire de ce

que la preuve qui établissait l'autorité catholique était celle-là
même qui ébranlait la base chancelante et fragile du
protestantisme.

Cependant l'outil que maniait l'adversaire était dangereux, et

lui-même ne tarda pas à s'apercevoir qu'il était à double
tranchant. La critique biblique, en effet, ne s'accommode pas d'un

système embarrassé dans les liens de la tradition. Il lui faut
l'indépendance. Or la tradition ne permet pas au sens critique
de s'attaquer librement à elle, et lorsque la critique passe outre
et prône aussi bien l'inexactitude de cette tradition que celle
des canons et des décrets ecclésiastiques qui y ont été ajoutés,
alors, sans même toucher à la Bible, la critique peut devenir
fatale à l'Eglise. Les faits dont la tradition affirme l'authenticité

doivent être acceptés dans les termes mêmes de l'autorité
qui s'en porte garant, autrement la tradition court le risque
d'être plus suspecte d'erreur que ce à quoi elle prétend imprimer

le sceau de la vérité. Aussi, par la nature même des



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 439

choses, vit-on bientôt la dispute aboutir à une double issue :

la critique, qui avait commencé par attaquer ce que l'Eglise
sanctionnait de son autorité, ne tarda pas à ébranler l'autorité
de l'Eglise, et les recherches scientifiques qui amenèrent à

douter de ce que la tradition ratifiait, produisirent des doutes

sur la tradition elle-même.
De nos jours, les catholiques ne causent plus guère d'inquiétudes

aux protestants en leur reprochant les inconséquences
de la critique. Ils ont cédé le terrain à d'autres attaquants, qui
ont adopté leur point de vue tout en appartenant à des écoles
bien différentes.

D'un côté, on trouve les rationalistes, pour lesquels les
Ecritures ont cessé d'être une autorité en matière de foi parce que
la critique s'est élevée contre la conception traditionnelle qu'on
en avait. De l'autre côté, ce sont les théologiens conservateurs,
qui affirment que toute autorité s'écroule dès qu'on ne maintient

pas énergiquement la manière de voir du passé.
Dans les deux cas, le motif qu'on invoque est identique : on

prétend qu'en déclarant valables certaines conclusions de la

critique touchant les Ecritures, on enlève à celles-ci, du
même coup, leur qualité de Parole de Dieu et qu'il ne reste

plus alors en fait d'autorité pour nous guider dans la vie et

pour déterminer nos croyances, que la voix qui parle à la

conscience et la lumière de la raison.
En arguant de la sorte, on fait dépendre l'autorité de l'Ecriture

en matière religieuse de questions qui, quoiqu'on dise ou

qu'on fasse, ne seront jamais tranchées qu'au moyen de la

critique scientifique et qui, une fois examinées selon les méthodes

qui lui sont propres, peuvent être considérées comme
définitivement résolues. Le raisonnement qui précède était, en fait,
celui que le catholicisme du seizième siècle opposait au
protestantisme naissant et que ce dernier sut battre en brèche tant

que sa doctrine de l'Ecriture ne se fut pas encore figée dans
le dogmatisme polémique, produit plus tard par les exigences
des controverses intestines qui l'agitèrent. Manié par des

théologiens conservateurs, ce même raisonnement fut employé à

soutenir la tradition aux dépens de la foi. C'est un genre de



440 A.-M. FAIRBAIRN

défense qui, à force de concentrer les troupes sur la partie la

plus faible et la moins importante de la place, n'aboutit qu'à
perdre la citadelle.

Un troisième parti est venu se ranger aujourd'hui entre
les rationalistes et les conservateurs : c'est celui qu'on pourrait
appeler le parti des néo-catholiques. Ses adhérents
reconnaissent franchement qu'il devient toujours plus difficile de

croire en la Bible sans croire à l'Eglise. Il est vrai, disent-ils,
que la critique moderne, de même que le protestantisme du

passé, en a appelé à la Bible comme à une autorité unique
et suffisante en elle-même, et qu'elle a reconnu l'impossibilité
absolue de lui concéder cette autorité en matière religieuse ;

mais ce verdict ne doit pas inspirer de craintes exagérées.

L'Eglise est là, et son autorité est fortifiée, est rendue plus
nécessaire encore par les atteintes mêmes qu'a subies la

suprématie de la Bible. Quant aux données de la critique,
elles ne sont un gain qu'en ce qu'elles font sentir le besoin de

considérer les dogmes et la tradition de l'Eglise universelle
comme devant suffire à la foi.

Actuellement, la question se pose d'une façon différente,
grâce à l'importance plus grande et à l'accroissement qu'a
pris la critique sacrée. La prémisse majeure reste la même,
mais la mineure varie suivant les trois conclusions différentes
auxquelles on veut arriver. En effet, la prémisse fondamentale,
à savoir que la critique a battu en brèche l'autorité de la Bible
en matière religieuse, produit les conséquences suivantes :

pour les rationalistes, la fin de l'autorité, parce que la critique
rétablit la vérité des faits; pour les conservateurs, la résistance

à la critique et à ses décisions, parce qu'il faut tenir
ferme à l'autorité ; pour les néo-catholiques, l'aveu des
difficultés et de l'insolubilité do maintes questions bibliques que la

critique a soulevées, et partant la confiance pleine et entière à

mettre en l'autorité de l'Eglise.
Il n'est pas sans intérêt de se demander quelles pourraient

bien avoir été les réponses que le protestantisme primitif
aurait faites à ces trois positions si différentes. Il ne les ignorait

nullement. Formé en grande partie par l'humanisme et



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 441

conscient de tout ce dont il était redevable à l'intelligence et à la

raison, il n'aurait certes pas commencé par condamner
l'immixtion de la science dans le domaine de la religion et n'aurait
vu dans la « critique » qu'un nom pour désigner un travail
scientifique procédant par méthode scientifique. Une fois la
science admise, il n'est que juste d'appliquer les solutions

qu'elle donne à tous les sujets qui sont de son ressort.
Personne ne met en doute le droit de transporter la critique

dans le champ de la littérature classique et païenne. Personne

ne nie la nécessité qu'il y a à en faire usage, non plus que
l'excellence de l'œuvre qu'elle a produite ou la précision des

résultats auxquels ses recherches ont abouti. Sans elle,
l'ancienne littérature hindoue serait sans suite et sans ordre, et
l'auteur véritable de certains dialogues de Platon et de
plusieurs traités d'Aristote nous serait inconnu. Comme toute
science humaine, la critique a formulé des conclusions
arbitraires, provisoires et problématiques. C'est une création de

l'homme, une œuvre de l'homme, mais qui toutefois s'en va
se perfectionnant de plus en plus avec le temps et a^ec les

moyens toujours mieux adaptés au genre de recherches qui
lui est propre. Mais la critique a-t-elle également le droit de

s'attaquer aux Ecritures? Si on répond par la négative, la

critique sacrée a commis une grave erreur et ne cesse d'en
commettre encore. Il est vrai que, dans ce cas, les Ecritures
présenteraient le phénomène étrange d'une littérature dont le
caractère peu glorieux serait celui d'être incomprise. Si on répond

par l'affirmative et qu'on permette à la critique de diriger ses

investigations dans le domaine religieux, plus elle sera pénétrée

de l'esprit scientifique, plus elle pourra être utile pour
sonder les Ecritures. A proportion de ce qu'elle se montrera
respectueuse envers une littérature qui est sans contredit la

littérature sacrée par excellence, dans la même mesure aussi,
cette dernière en retirera de l'honneur.

Une fois qu'on admet la science et l'érudition, il est impossible

d'interdire la critique; car toutes ensemble s'avancent

pari passu. La langue hébraïque n'a pas été interprétée de la
même manière par un Gesenius et un Parkhurst, et le génie

THÉOL. ET PHII, 1894 29



442 A.-M. FAIRBAIRN

d'un Ewald a su y trouver une vie, une richesse, une signification
qu'on n'avait pas soupçonnées avant lui. Les découvertes faites
en Egypte et en Mésopotamie ont ressuscité de leurs tombeaux
des empires oubliés et des littératures perdues qui, à leur tour,
ont éclairé d'un jour nouveau l'histoire et la littérature des
Hébreux. Grâce à des documents qui permettent de juger plus
objectivement les caractères et les mœurs de l'Orient ; grâce
à des rapports personnels avec les hommes et les choses, les

savants sont parvenus à mieux comprendre l'esprit de la race
sémitique et à déchiffrer avec plus de facilité ce que la pensée
a confié aux monuments de l'antiquité. Une connaissance plus
exacte des anciennes versions, une archéologie plus scientifique,

des vues plus justes sur les tendances intellectuelles
et sur les méthodes religieuses du passé, en particulier celles

concernant les procédés suivis dans la composition littéraire
et dans le travail de compilation, sont autant de facteurs qui
ont permis à ceux que ces questions intéressent, d'établir des

lois nouvelles et moins arbitraires sur la formation des livres
et sur la constitution des textes. —L'art de l'interprétation qui
s'en va se perfectionnant et qui s'exerce, comme l'on sait,
dans tous les domaines de l'activité de l'homme, habitue
toujours davantage ceux qui s'y vouent,à étudier la littérature et

l'histoire dans leur dépendance réciproque, afin d'arriver à

mieux comprendre comment la littérature reflète les idées

d'une époque, et quels ont été les effets que cette littérature
a produits sur ceux qui l'ont créée. De cette façon on est

parvenu à juger avec plus d'impartialité les peuples du passé

et on a lu leurs documents avec plus d'intelligence.
Il est clair que tous les éléments nouveaux qui ont constitué

l'érudition moderne devaient changer les notions traditionnelles

et affecter profondément les règles de foi de l'Eglise.
L'avènement de la critique sacrée, conséquence naturelle des

progrès de la science, était un fait aisé à prévoir, mais du
moment qu'on en légitimait la naissance, il fallait aussi lui laisser

remplir son programme et lui permettre de tirer des conclusions

conformes à sa nature. Car là où la critique a ses

entrées, elle prétend aussi se maintenir; la condamner à l'immo-



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 443

bilité, c'est en méconnaître et les droits et le caractère. Elle
établira peut-être des faits incorrects et décidera à faux, mais

ce ne sera que par un travail d'érudition plus élevé et supérieur

qu'on réussira à prouver ses erreurs. En d'autres termes,
du moment qu'on a donné à l'analyse la permission de s'attaquer

à l'objet matériel de la foi, on est entré dans une voie où

la raison seule demeure maîtresse. La faute, si faute il y a,
n'en est pas à la critique sacrée, elle retombe tout entière
sur ceux qui ont per mis à l'érudition de s'ingérer dans

l'interprétation des Ecritures saintes.
Une fois que le protestantisme primitif aurait affirmé que

ce qui se rapporte à l'érudition doit rester du ressort des

érudits et que la tractation en est sujette aux méthodes propres

à la science, sans se laisser détourner par les hauts cris
de la droite et parles alarmes de la gauche, il se serait hasardé

plus avant, pour aborder la question par son côté intrinsèque.
Prenant à parti les rationalistes catholiques, il aurait prouvé
aisément que leur notion de l'Eglise est fort contestable,
attendu qu'ils prennent la partie pour le tout et ne voient pas

que cette partie n'est pas même renfermée tout entière dans

l'ensemble. Car à supposer, par impossible, qu'on tombât d'accord

sur leur notion de l'Eglise, on se verrait cependant forcé de

se montrer intransigeant sur certaines prétentions de l'Eglise
qui sont inadmissibles, parce qu'elles ne sont pas raisonnables.

En effet, le vrai point de départ dans la discussion sur la

Bible, ce n'est pas l'idée abstraite de la canonicité ou encore
le procédé par lequel le canon a passé pour arriver à sa

formation définitive. C'est le Christ personnel et historique, ainsi

que les rapports réciproques qui existent entre lui et l'Ecriture.

C'est lui qui a été la cause de l'Ecriture, comme il fut
celle de l'Eglise. Toutes deux ne sont que des expressions de

son activité, et leur valeur dépend tout entière de ce que
leur origine dérive de lui. L'authenticité qu'elles invoquent et
l'autorité qu'elles réclament sont proportionnées à la place
qu'elles donnent à Christ et au pouvoir qu'elles reçoivent de

lui. L'harmonie qui unit l'une à l'autre dépend de l'union qui
existe entre elles et lui.



444 A.-M. FAIRBAIRN

Toutefois, l'Ecriture à l'autorité de laquelle nous nous
soumettons n'est pas le livre que l'Eglise catholique a sanctionné,
c'est la Parole que Christ a prononcée et par laquelle il a

appelé l'Eglise à l'existence. Sans les Ecritures, nous ne pourrions

jamais nous présenter devant le Fondateur de la foi. Ses

desseins resteraient pour nous des énigmes et nous ne
saurions jamais comment il posa la base de la société qu'il se

proposait d'établir. Avec leur aide, au contraire, le chrétien le

plus humble, comme l'adepte le plus fervent d'une Eglise
établie, peut arriver jusqu'en sa présence, le connaître et croire
en lui. Etant redevable de tout au Maître et faisant de l'Eglise
ce qu'elle est, il n'est que juste d'accorder aux Ecritures la

priorité qui leur revient. A moins de ne considérer la Bible

que comme un livre et non pas comme une révélation, il n'est

pas possible de la faire dépendre d'une institution religieuse.
L'une et l'autre, en effet, sont entièrement dissemblables,
voire même opposées. Car l'autorité à laquelle la Bible fait
appel ne lui vient pas de ce qu'elle est un livre, mais de ce

qu'elle contient une révélation. Or on sait que si les travaux
qui aboutirent à former le canon furent la cause d'un recueil,
ils n'ont pas été celle de la révélation. Ce qui revient à dire

que la révélation est un fait primordial, la cause matérielle,
tandis que le. canon, dont la création date d'une époque postérieure

et subséquente, n'est que la cause formelle. La révélation

ne s'est pas produite en vue du canon ; celui-ci n'en est

qu'un effet et une conséquence logique.

§ 4 LA BIBLE, L'AUTORITÉ EN RELIGION.

En premier lieu il importe de considérer ce qui confère à la

Bible l'autorité dont elle est revêtue, si elle lui revient dans

son ensemble ou seulement dans les parties qui la constituent.

De toute façon, et quel que soit le jour sous lequel on
l'envisage, la Bible n'a pas été créée tout d'une pièce ; elle est un
composé de plusieurs fragments, auquel a travaillé une pluralité

de personnes d'origine diverse et appartenant à des épo-



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 445

ques différentes. On peut se demander quelle est la relation
existant entre le procédé qui a fait de ce livre un tout fixé par
des canons, codifié par des décrets ecclésiastiques, et le caractère

religieux ainsi que l'autorité que possèdent le recueil en
lui-même ou les écrits isolés qui le constituent. On peut se

demander encore si tel écrit détaché de l'ensemble, ou même
telle section de ce même écrit, n'avait aucune autorité
religieuse, aucune importance avant d'avoir été incorporé et
inséré dans le recueil sacré

En répondant à cette question par la négative on reconnaît
que l'établissement du canon fut un acte ayant force de loi,
qui créa l'inspiration et mit le sceau de l'autorité sur tout ce

qu'il sanctionna. Mais si l'on se refuse à partager ce point de

vue, on s'étonne de ce que la tradition qui établit le canon
pourrait affecter la valeur intrinsèque de la Bible ou en changer
la nature, et de ce que la critique, dont le but unique consiste
à restaurer la forme originale des Ecritures, serait en mesure
de réduire à néant, d'amoindrir ou seulement de porter
atteinte à leur inspiration et à leur autorité. Etablir un canon
des livres saints ressemble en tous points à une codification.

Pour former un code il faut nécessairement qu'il y ait
des lois. Mais une loi ne prend pas de l'autorité par le fait
qu'elle est transportée dans un code; on l'y inscrit parce
qu'elle a une autorité propre. De même aussi, un livre ne
devient pas inspiré lorsqu'on en a reconnu l'origine, lorqu'on l'a
admis dans le canon et qu'on lui a assigné un nom d'auteur.
L'épître aux Hébreux, par exemple, ne figura longtemps pas sur
la liste des écrits bibliques reconnus par l'ensemble de l'Eglise :

elle fit partie d'un canon local avant d'avoir été introduite
dans le canon officiel; déniée à Paul, puis attribuée de nouveau

à l'apôtre, on finit par lui en contester unanimement la
paternité. L'épître aux Hébreux n'en était pas moins inspirée
pour cela et jouissait d'une autorité égale, quoique peut-être
moins généralement reconnue, aussi bien avant son introduction

dans le canon que plus tard, soit qu'on niât que Paul en
soit l'auteur, soit au contraire qu'on l'affirmât.

Les livres de la Bible ne sont donc redevables de leur auto-



446 A.-M. FAIRBAIRN

rite ni à la place qui leur est assignée dans le recueil sacré, ni
à leur codification ; ils la doivent tout entière au caractère et
au contenu qui leur est particulier. La tradition ou la polémique

qui obscurcit leurs propriétés intrinsèques obscurcit
également leur autorité ; tandis que la critique qui rend celles-là
plus manifestes ne fait que révéler davantage celle-ci. Tenter
de couvrir une multitude de livres d'une autorité unique et

uniforme, quand presque tous ces livres sont, de par la nature
des choses, de valeur différente, c'est discréditer le plus
sûrement même ceux dont le contenu s'impose le plus à la
conscience.

En second lieu, si l'établissement du canon est un acte
tellement inviolable qu'on ne peut pas y toucher, non plus qu'aux
conséquences qui en découlent, sans jeter le discrédit sur les
Ecritures ou sans réduire l'autorité de la parole de Dieu,

voyons donc quels furent les agents qui provoquèrent la
formation de ce code biblique et quels sont les fonctions et les

pouvoirs dont nous devons les revêtir.
Ces agents, dit-on, et eux seuls, étaient en droit de constituer

la Parole de Dieu. Avant qu'ils intervinssent, la révélation
était à l'état potentiel. Ils en firent une révélation actuelle ;

d'une puissance cachée, ils produisirent une actualité vivante.
D'après cette théorie le vrai organe de Dieu ne se trouvait être
ni le prophète, ni l'apôtre, soit qu'il parlât soit qu'il écrivit,
mais bien plutôt le corps qui, donnant son adhésion à leurs
écrits, leur conféra en même temps l'autorité qui leur appartient.

Mais qu'était-ce que ce corps? Il est difficile, pour ne

pas dire impossible, de le définir exactement. Le catholique le

désigne du nom d'Eglise, mais on sait par l'histoire que l'Eglise
qu'on appelle universelle n'intervint que fort tard dans
l'élaboration du canon. Ce dernier, en effet, fut le produit de

plusieurs facteurs dont quelques-uns sont plus anciens que
l'Eglise elle-même. Pour l'Ancien Testament ce travail fut
poursuivi dans les écoles rabbiniques et dans le Talmud,
deux institutions qui suivirent tantôt les traditions du Temple,
tantôt celles de la synagogue, tantôt celles d'institutions
diverses et de certains docteurs. Pour le Nouveau Testament,



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 447

le travail fut entrepris par les hérétiques non moins que par
les Pères, et dirigé par les conciles, les coutumes, la tradition
locale et les grands centres d'exégèse.

Pour sauvegarder la crédibilité inattaquable et l'autorité que
peuvent présenter des résultats ainsi obtenus, on se voit forcé

par la logique des choses d'affirmer aussi bien l'infaillibilité des

agents qui ont concouru à la formation du canon que celle des

moyens qu'ils ont mis en œuvre pour y aboutir. Car si nous
admettons qu'ils étaient capables de se tromper nous n'avons

plus de garantie suffisante de la justesse de leurs résultats.
Dès lors nous n'aboutissons pas seulement à affirmer l'infaillibilité

de la Bible, mais nous posons encore en principe celle de

toutes les écoles et de tous les agents qui ont contribué à faire
du recueil sacré le texte et le livre que nous connaissons.
Avant tout, nous établissons l'infaillibilité de ces associations

juives composites et hétérogènes dont les investigations dans
le domaine des Ecritures précédèrent les travaux de

l'Eglise catholique et qui influencèrent si puissamment les décisions

subséquentes qu'elle eut à prendre à leur égard. En

effet, si l'on se refuse à souscrire à l'infaillibilité des facteurs
qui ont contribué à la formation de la Bible, on ne peut pas
non plus maintenir celle des résultats qu'ils ont produit.

Nous revenons donc à notre position primitive et nous
affirmons que l'autorité de la Bible ne lui revient pas en tant que
révélation. Et cette révélation n'est pas en rapport avec la
formation du canon, mais elle se trouve dans la Bible parce que
celle-ci renferme l'histoire du Rédempteur et de notre rédemption.

Les questions de critique sont en dehors des cadres de

l'Ecriture. Mais ce n'est pas s'écarter du but théologique qu'elle
se propose que de dire qu'en mettant en rapport l'histoire
sacrée avec les livres sacrés, la critique a contribué pour
beaucoup à rendre à ces derniers leur signification réelle et
vivante. La critique négative peut bien s'en prendre au
contenu biblique; elle le fait pour être en mesure de mieux

attaquer les éléments les plus élevés et les plus divins de

l'histoire; mais la critique conservatrice, de son côté, tend à

faire disparaître l'inspiration et l'histoire que renferme la



448 A.-M. FAIRBAIRN

Bible par le fait qu'elle identifie la révélation avec ce qui
n'est qu'une tradition tardive et formaliste dont l'authenticité

est sujette à caution. Elle réussira peut-être à transformer
le document de l'activité rédemptrice de Dieu dans le inonde
en un corps de preuves évidentes, en une sorte de dépôt de
textes à l'appui, mais elle parviendra d'autant moins à démontrer

que la révélation vit dans le peuple de Dieu, par lui et

avec lui.
En reliant étroitement ensemble l'Ecriture et l'individu, en

les mettant en rapport selon l'ordre de la Providence qui règle
le monde, la critique nous a ramenés à l'idée d'un Dieu qui
vit dans l'histoire au moyen de son peuple et d'un peuple qui
vit pour lui par sa parole. Le divorce entre Dieu et son peuple,

qui tous deux doivent être en parfaite harmonie pour
assurer la continuité de la révélation par l'action ininterrompue
de l'inspiration, s'est montré aussi fatal à la théologie que
funeste pour l'Eglise, surtout quand il s'agissait de leurs rappoits
réciproques avec la Bible.

Le résultat en a été que l'Eglise a perdu le sentiment de la

succession et de l'unité, et qu'elle a oublié que ces deux attributs

dépendent de l'activité constante de Dieu en elle, de ce

Dieu qui parle par son Esprit afin de revivre dans sa Parole.

§ 5. DE LA POSSIBILITÉ D'UNE DOCTRINE CONSTRUCTIVE

DE LA RÉVÉLATION.

Nous sommes maintenant en mesure de déterminer les principes

positifs et nécessaires pour établir une théorie de la
révélation chrétienne.

I. La base théologique de toute révélation chrétienne est le
sentiment de la paternité d'un Dieu qui est roi. Le Dieu qui
aime l'homme ne se lassera pas de s'adresser à lui. La révéla-

tionf au sens le plus large du mot, est le procédé par lequel il
fait part de la vérité afin de créer la vie et de produire une
communion spirituelle. L'acte suprême de la révélation a été

accompli dans l'incarnation ; c'est en elle que se manifeste la

nature d'amour du Père, amour qui apparaît aussi bien dans



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 441)

le sacrifice qu'il fait, que dans le renoncement ou l'humiliation
du Fils, c'est-à-dire dans sa kénose. Cet acte exige de la part
du Fils la soumission aux lois qui régissent l'humanité, mais il
n'implique pas moins l'existence d'une histoire dont le but
doit consister à traduire sa vie passagère et temporelle en
celle d'un être permanent et universel. Nous avons l'assurance

qu'il vivra éternellement, parce que nous savons ce

qu'il a été pendant son passage sur cette terre et que
connaître le Fils, c'est connaître le Père.

IL Pour conserverà cette révélation son caractère universel
et permanent, il faut une littérature. L'écriture est la condition
indispensable pour garantir sa durée. Il est à remarquer,
toutefois, que les conditions imposées à la personne qui doit être

une révélation vivante, restent les mêmes lorsqu'il s'agit de la
littérature qui s'occupe de cette personne.

L'impression d'ensemble parfait que produit l'histoire de la

rédemption ne réside pas dans le fait que le document que
nous en possédons exclurait toute action révélatrice future,
mais bien plutôt en ce qu'il implique une suite ininterrompue
de cette révélation. La Parole écrite est un médium par lequel
le Dieu vivant et l'âme vivante, se sentant en contact mutuel,
se rencontrent l'un l'autre. Mais pour obtenir ce résultat, la

parole écrite ne doit être indépendante ni de Dieu ni de l'âme.
III. De ce qui précède, il s'ensuit que, pour être une révélation,

la Bible n'est pas seulement tenue de se rattacher au

passé par les livres qu'elle renferme, mais qu'elle doit encore
rester en contact avec le présent par l'esprit de Dieu qui lui
communique la vie. La révélation se réduit donc, quant à sa

forme, aune pure question littéraire ; mais quant à son essence,
elle est une expérience de l'âme qui atteste une action vivante
bien plutôt qu'une action parfaite ou une œuvre accomplie. Le
terme de Parole de Dieu est très étendu ; il signifie moins un
livre fermé à l'intelligence qu'il ne veut dire un esprit de vie.
Elle n'est pas quelque chose d'inanimé, comme une lettre, par
exemple, susceptible d'être imprimée noir sur blanc, ou encore
comme un volume, qui passe successivement par les phases
dp la composition, de l'impression et de la reliure, pour tomber



450 A.-M. FAIRBAIRN

finalement entre les mains d'un lecteur éclairé. Non, la Bible
est une vie, et c'est l'esprit de Dieu qui l'anime. En dehors de

cette action, l'Ecriture est impuissante. Elle peut subsister
encore comme littérature, mais comme Parole de Dieu, elle ne
dit plus rien à l'âme, parce qu'elle est morte. L'influence
continue de l'Esprit est donc nécessaire à la vitalité de l'Ecriture,
parce que c'est cette action durable même qui est la source et

le secret de son autorité. Christ est sans contredit le créateur
le plus puissant de la foi et de l'obéissance, de même qu'il est

aussi le porteur de la plus grande des énergies que renferme
l'histoire. Et pourtant, s'il agit toujours encore, ce n'est qu'à
cause de la présence de l'Esprit qui témoigne de lui et qui le
manifeste à l'humanité. Si donc l'Esprit, qui a produit la Parole,
n'inspire pas l'âme de celui qui l'écoute et qui la reçoit, cette

parole restera sans effet et ne produira jamais l'impression
qu'elle est inspirée.

En effet, l'inspiration n'est pas une propriété que lui
communique la littérature bien ordonnée, pourvue d'une sanction

officielle, que nous appelons la Bible, mais elle lui revient de

par le fait qu'ayant été une fois la création de l'Esprit, elle

reste la condition et la forme de l'activité continue de celui-ci.
C'est précisément là ce que les réformateurs entendaient par le

testimonium spiritus sancti internum, et ce fut la cause qui
les rendit si indépendants de la polémique de Rome et de la

critique négative dont cette dernière voulait les rendre responsables.

IV. L'Esprit ne fait sentir ses effets continus et la Parole ne

se maintient vivante qu'à la condition que l'un et l'autre aient
un intermédiaire par lequel ils puissent agir. Pour tous deux,
cet intermédiaire est l'Eglise, c'est-à-dire la sphère ou la
société d'âmes sanctifiées qui engendre la sainteté et qui la
propage. Le terme d'Eglise doit être pris ici dans son acception la

plus large. Il ne désigne pas telles ou telles dénominations
religieuses, attendu qu'il ne s'applique nullement à la politique
ecclésiastique. Les âmes et les saints, tels sont les objets
auxquels il se rapporte. Le prêtre et l'ancien, l'évêque et le
pasteur, comme tels, ne sont que des créations accidentelles dans



CHRIST DAN'S LA THÉOLOGIE MODERNE 451

l'Eglise, ils ne tiennent pas à la nature même qui la caractérise.

Mais un père et une mère chrétiens, une famille sainte, un
homme pieux, un esprit vivant, voilà des éléments fondamentaux

de l'Eglise, éléments que les circonstances seules n'ont
pas produits et qui s'harmonisent parfaitement avec le caractère

qui lui est propre. C'est par ces éléments essentiels de

l'Eglise que l'autorité de Dieu se manifeste, et c'est par eux
encore que sa vérité se fait comprendre. Il n'y a que la sainteté

qui puisse produire la sainteté et ce n'est que Dieu seul

qui, dans le prêtre, dans le pasteur et dans le laïque, soit
capable de créer la piété et l'obéissance dans l'âme de chacun
d'eux.

V. Cette parole, qui vit ainsi dans l'Eglise par l'Esprit, a pour
fonction d'annoncer la vérité divine à l'homme. A cette fin,
elle doit entrer en rapport avec la raison qui, autrefois drapée
dans le manteau païen de l'orgueil, a été profondément atteinte

par l'action du principe chrétien.
En effet la raison, au nom de laquelle on critique la révélation,

ainsi que la conscience dont on veut faire le centre de

l'autorité, ne sont ni l'une ni l'autre des créations toutes
nouvelles. Des siècles ont travaillé à leur élaboration. Elles se sont
développées en majeure partie aux frais des richesses du passé

et sur la base des expériences d'ancêtres, présents ou non à la

mémoire, peu importe, qui regardaient l'Ecriture comme une
autorité vivante. On peut se féliciter de cet héritage, mais il ne
faudrait pas oublier que cette raison et cette conscience sont
devenues ce que nous savons, par la vertu des principes qui
les ont formées et non pas uniquement par nos propres forces et

nos efforts individuels. C'est dire que, de nos jours, la raison
est tellement pénétrée d'éléments chrétiens que, même en s'en

servant avec l'intention arrêtée de renverser toute révélation
historique, on ne réussit pas à se débarrasser de tout ce dont
on est redevable au christianisme. Bien plus, il suffit de suivre
les injonctions de la raison pour que, conduit par elle et dépassant

insensiblement le domaine qui lui est assigné, on remonte
à la source de ces influences primitives et formatrices
auxquelles il faut tout attribuer. Il est vrai qu'on peut se servir



452 A.-M. FAIRBAIRN

des procédés de l'entendement pour rejeter la révélation, mais
ce qui n'est pas moins certain, c'est que sans la raison on ne
réussit jamais à la discerner et à l'admettre. Et c'est pourquoi
la vérité, qui est vivante, ne cessera de faire appel à la raison.

Tous ces éléments, dans leur concours comme dans leur
action réciproque, sont nécessaires soit à l'existence d'une
révélation vivante soit à l'autorité en matière religieuse. Sans

leur union réelle et harmonique qui satisfait la raison et que
produit le Saint-Esprit, sans une société inspirée, sans un
Dieu de la vie qui recherche les âmes vivantes, la révélation
écrite ne saurait rien nous révéler. Si ces éléments viennent à

manquer, il ne peut y avoir d'autorité dans le domaine
religieux ; tandis que, s'ils sont présents, cette autorité règne sans
rivale.

Pour établir une vraie doctrine de la révélation, il faut donc
avant tout travailler, sur la base du Saint-Esprit, à la restauration

de l'union organique qui doit exister entre Dieu, la

raison, l'Eglise et les Ecritures. Aucun de ces facteurs
indispensables à l'union projetée ne peut être exclu, sous peine
d'en rompre l'équilibre et d'en compromettre la réalisation. En

effet, sans Dieu, l'Eglise n'a ni commencement ni fin, la Parole
devient incertaine et stérile, et la religion n'a plus ni but à

atteindre ni objet à révérer. Sans l'Eglise, la Parole manque
d'intermédiaire pour se propager. Sans la Parole, l'Eglise perd
la vérité qui la fait vivre. Sans la raison, l'Eglise est incapable
de former une âme et la Parole ne trouve pas d'intelligence
qui lui réponde. Sans l'Esprit, enfin, aucun de ces facteurs
n'est susceptible de revêtir un caractère de réalité et de

religiosité. En insistant sur la raison seulement, on aboutit au
rationalisme ; en ne considérant que l'Eglise dans sa forme
organisée et hiérarchique, on obtient le catholicisme romain ou

anglican ; en n'étudiant la Parole qu'en tant que document

littéraire, on produit la scolastique protestante. Mais dans

aucun de ces cas on n'obtient une doctrine de la révélation qui
fasse de l'autorité de Dieu dans la sphère religieuse une autorité

vivante et spirituelle.


	Christ dans la théologie moderne

