Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne
Autor: Fairbairn, A.-M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur & Cantorbéry.

TROISIEME FRAGMENT !

Révélation et Inspiration.

§ 1. LA RELIGION ET LA REVELATION.

Une révélation est nécessaire & I’existence de toute religion,
et une religion n’est que le symbole des relations de parenté
qui existent entre Dieu et 'homme et le signe de ’harmonie
parfaite des forces qui unissent 'un & P'autre. Leurs natures i
tous deux tendent & se rapprocher, elles cherchent & se ren-
contrer, et & leur contact, une influence mutuellc peut se
produire.

On pourrait définir la religion: la connaissance qu’a I’homme
de rapports surnaturels, ou bien encore la croyance aux acti-
vités réciproques de l'esprit humain et de I'esprit de la divi-
nité. Toutefois, tandis que l'activité de Dieu est créatrice et
communicative, celle de I’homme n’est que réceptive et con-
sentante. A la premiére correspondent les phénomeénes de
révélation, & la seconde se rattachent les actes de foi, d’ado-
ration et d’obéissance. Ces deux ordres de faits sont tellement

! Voy. Revue de théol. et de philos., 1894, p. 352.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 429

inséparables, en théorie comme en pratique, qu’on peut dire
qu'une religion n'est pas plus capable de vivre, abstraction
faite d’'une révélation quelconque, qu’elle n’offre de garanties
de durée sans foi et sans culte.

La plupart des grandes religions possédent des révélations
écrites, mais cela n’implique nullement que I’écriture soit une
condition indispensable de la manifestation divine. En effet, si
la Chine a fixé sa foi dans ses livres classiques, 'Inde dans ses
Védas et la Perse dans son Avesta, si le Bouddhisme a pris
corps dans les Tripitakas et I'Islam dans le Coran, nous savons
que la voix de Dieu parlait aux Grecs par l'oracle de Delphes
et par les chénes de Dodone, nous voyons qu’a Rome 'augure
interprétait la volonté divine, qu’en Egypte le livre des Morts
servait de révélateur et qu’a Babylone les prétres et les astro-
logues étaient des orgaunes de la divinité. On ne rencontre
pas de sauvage, si bas placé soit-il, qui ne flatte son fétiche ou
qui ne le batte, sans étre persuadé que ce dernier peut com-
muniquer avec lui. C'est dire que, si I'on ne croyait pas en une
révélation, la religion méme n’existerait pas; car l'une est si
bien le produit de l'autre, que méme un systéme tel que le
Positivisme, élevé sciemment sur la négation du surnaturel.
emprunteau Grand Etre les facultés de la priére et de I’adora-
tion, afin d’en doter le Grand Tout qui serait impuissant sans
elles.

Ainsi done, l'idée d’un étre qui se révele fait partie inté-
grante de toute religion; car 'homme qui ne croit pas que
Dieu peut lui parler, ne s’adressera pas non plus 4 Dieu.

La foi en une révélation n’est donc pas une création origi-
nale du judaisme ou du christianisme, c’est une nécessité com-
mune 4 toutes les religions. Plus I'idée qu’elles se font de Dieu
est élevée, plus aussi la croyance en un révélateur s'impose 2
elles. C’est en proportion de ce que Dieu sera congu comnme
prenant soin de ’humanité et comme s'intéressant & ses des-
tinées, qu’on comprendra aussi le sentiment qui le pousse 4 se
dévoiler & elle.

La parole qu’il lui aura fait entendre ne tardera pas & se fixer
par I'écriture, et ’autorité dont elle jouira sera d’autant plus



430 A.~-M. FAIRBAIRN

grande qu’on attribuera davantage cette parole 4 Dieu méme.
Or, croire en une révélation écrite n’est pas moins rationnel
que de se soumettre & une révélation orale, quoiqu’on ait re-
présenté ces deux manifestations de la divinité comme oppo-
sées 'une & Vautre. « La conscience, a-t-on dit, a sa voix, qui
est celle de Dieu;» «la lumiere qu’elle projette au dedans de
nous est celle de son regard qui scrute et qui révelel.» Sa
parole nous donne des ordres et proclame la loi absolue. Mais
« ld loi est si dépendante, si peu séparable de I'influence du
Saint Esprit, que d’un seul coup la conscience devient le sanc-
tuaire véritable de I’adoration et le siége de 'autorité. » « Une
religion naturelle, argue-t-on, est celle ol I'homme trouve
Dieu; une religion révélée, par contre, est celle ol Dieu trouve
I’homme 2. » La révélation a donc «un caractere immédiat,
c’est une rencontre du Dieu vivant avec I’homme vivant, et
par laquelle se produit la connaissance mutuelle de I'un et de
Pautre au contact de l'esprit de tous les deux. » « Une religion
révélée, dit-on encore, est de parle don de Dieu sl étroitement
liée A I'ame, si intimément unie & la vie de I'individu que quoi
quelle ne cesse de se manifester, elle ne peut cependant pas
étre définie 3. » « C’est une aperception de Dieu non transmis-
sible, strictement personnelle, et que l’esprit de chacun doit
se former & nouveau 4. »

Cette maniére de voir, que nous venons d’esquisser & grands
traits, et qui est censée mettre de coté la révélation historique,
avec l'autorité qui lui revient, réussit-elle vraiment & rendre
superflue toute manifestation extérieure de Dieu ? Est-ce que
les résultats logiques auxquels améne une doctrine de ce genre
ne sont pas précisément contraires au but qu’elle se propose
d’atteindre ? Est-1l bien admissible enfin, que sans chercher
plus loin que la conscience, on puisse trouver en elle une ré-
vélation qui fasse autorité ? La théorie est fondée tout entiére
sur la notion de l'activité réunie et coessentielle de Dieu et de

1 Martineau, Le sidge de Uautorité en religion, p. T1.
2 1d., ouvr. cité, p. 302.
3 1d., ouvr. cité, p. 305.
A 1d., ouwr. cité, p. 307.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 431

'homme. La religion ne peut pas plus exister sans l'action de
Dieu, gu’elle ne peut se passer de celle de 'homme. Li ol
nous voyons que l'action divine se présente sous sa forme la
plus pure et la moins dénaturée, la nous constatons que la
religion présente au plus haut degré 'empreinte de la révé-
lation. Mais quand Dieu parle a l'individu, ce qu’il dit n’a pas
seulement une signification personnelle ou temporaire, mais
encore une valeur universelle. Celui & qui Dieu s’est révélé
avec clarté et certitude a entendu une parole qui ne le con-
cerne pas lui seul; c’est une parole qui, par son intermé-
diaire, s'adresse également au monde entier. Eh quoi! La
révélation qu'un privilégié a recue, d’autlres ne pourraient
donc pas se I'assimiler ? Elle serait un bien perdu pour ceux
qui, possédant une oreille moins exercée et une Ame moins
Impressionnable, n’auraient pas eu I'avantage de ’ouir ?

On affirme que par la pensée on peut réduire les phéno-
menes cosmiques en la parole qui leur a donné naissance;
pourquoi donc la conscience ne trouverait-elle pas, dans I'his-
toire, des hommes qui ont été les porteurs de la volonté éter-
nelle? N'y a-t-il pas eu des individualités qui ont agi et qui
agissent encore comme si elles étaient la conscience person-
nifiée des peuples méme les plus cultivés ? N’est-ce pas 14 pré-
cisément un des roles le plus en vue qu’a remplis Jésus-Christ ?
Si nous croyons cela, le Christ doit étre pour nous une auto-
rité en religion, et s’il est investi de ce pouvoir, il en va de
méme de ceux qui ont eu la conscience la plus nette de Dieu
et de sa loi. Tous ces hommes étant revélus d’une telle auto-
rité, on en conclut nécessairement que le témoignage écrit qui
fixe les résultats de leur connaissance intime a quelque valeur,
méme une valeur d’autorité pour la conscience d’hommes
moins inspirés qu’eux. De méme aussi les vies qu’a produites
la soumission absolue de ’dme & une loi divine, constituent des
existences dont on ne saurait assez apprécier la valeur, parce
qu’elles se sont incorporé la volonté supréme et qu’elles com-
muniquent i la littérature qui nous en a conservé le souvenir
les qualités inhérentes & ces existences mémes.

Il n’est guére probable que ce soit au hasard que nous de-



432 A.~M. FAIRBAIRN

vions des personnalités de ce genre, non plus que les écrits
auxquels ils ont donné naissance. Si 'on maintient que c’est
Dieu qui est la source de tout bien supérieur, il s’ensuit que
ce sont aussi les hommes les plus saints qui sont le plus rede-
vables & son influence créatrice, et il en résulte également que
plus un homme témoigne par ses dispositions qu’il est le pro-
duit de cette influence divine, plus il révele ce qu’est la nature
méme de Dieu. En d’autres termes, en proportion de ce qu'un
homme montre avec évidence qu’il est appelé par Dieu & étre
un de ses organes dans la race humaine, dans la méme me-
sure il doit étre regardé comme possédant les qualités et rem-
plissant les fonctions inhérentes & un tel organe.

§ 2. LA REVELATION ET L’INSPIRATION.

1. Si Dieu parle sans cesse &4 la conscience de tout homme,
il parle également & 'humanité dans son ensemble, et ses pa-
roles ne perdent pas de leur saveur originale pour avoir été
commises A ’écriture. Il est vrai qu’elles parviennent plus tard
a la conscience de ceux & qui Dieu ne s’est pas adressé direc-
tement, mais pour anciennes qu’elles soient, elles n’en ont pas
moins un cachet de nouveauté, et il n’est pas rare que, s’adap-
tant & Pesprit des temps, elles reprennent une signification et
une vie qui répondent mieux aux besoins de I'époque mrou-
velle.

L’idée d’une réveélation écrite peut donc étre logiquement
comprise dans la notiun d’un Dieu vivant. En effet, 'esprit a
une tendance naturelle & se manifester; or, si Dieu est esprit
de par sa nature, se révéler doit étre pour lui un acte néces-
saire et dépendant de son essence. Quand il s’adresse & ’hu-
manité il se sert d’hommes, et ceux qui entendent le mieux sa
voix seront aussi ceux qui possédent Dieu avec le plus de fer-
veur. Cette possession, c’est ce qu'on appelle Iinspiration.
Dieu inspire et ’homme réveéle. LA, nous avons le moyen dont
Dieu se sert pour se donner ; ici, nous voyons le mode ou la
forme — paroles, personnalités ou institutions — oll est ren-
fermé ce que nous avons recu de lui. Il ne s’agit pas 1a de
termes équivalents, mais de termes de méme étendue, qui



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 433

marquent la manifestation divine par son cdté interne et par
son coté externe. La qualité de la révélation dépendra de la
quantite de I'inspiration. Plus celle-ci sera compléte et étendue,
plus celle-la serarevétue d’autorité.

Mais ces deux phénoménes de la vie spirituelle se passent
toujours dans ’homme. Il en fait un tout en imposant comme
condition & leur union de se conformer aux lois qui régissent
son propre développement. En effet, si Dieu lui envoie un
message, 1l ne peut le délivrer que dans le langage qu’il con-
nait. Or il vit dans un temps donné, dans un lieu donné, et
pour étre compris, il doit s’exprimer conformément 4 'esprit
de I'’époque en laquelle il vit. Car ce qui ne serait pas intelli-
gible pour ses contemporains ne le deviendrait certainement
pas pour leurs descendants.

La réciproque de ce fait n’est pas moins vraie ; les formes
employées dans un 4ge antérieur et dont on voudrait faire la
substance permanente de la révélation, deviendraient a bref
délai un obstacle positif aux progrés de la foi. Il est évident,
par exemple, qu'une théorie scientifique de la création aurait
été tout aussi incompréhensible & I’esprit inculte d’'un Hébreu
4 peine sorti du désert, que le récit plein d'imagination et
adapté 4 son degré d’intelligence & lui, de la Genése, le serait
pour le naturaliste moderne qui essayerait d’y trouver, sous
forme déguisée, une théorie savante des origines du monde.
De méme les dix commandements, qui devaient sembler aux
tribus d’'Israél encore errantes une loi morale d’'une exigeance
et d’une rigueur extrémes, frappent surtout le chrétien par ce
qu’ils ont d’insuffisant. C’est pourquoi l'existence d’une réveé-
lation écrite implique autant la flexibilité de la forme sous la-
quelle elle se présente que la permanence de la vérité qu'elle
renferme.

L’inspiration ne se réduit donc pas & produire une histoire,
et la révélation n’est pas la seule cause de cette histoire. Dans
le travail qui produit la religion, I'une représente la part de
Dieu et I'autre celle de I'homme.

Mais ce n’est pas la création d’une littérature sacrée qui
constitue la seule, ni méme la principale fin, de cette double



434 A.-M. FAIRBAIRN

activité. Considérée sous sa forme transitoire, cette littérature
n’en est qu'un résultat secondaire. En effat, le but essentiel de
I'inspiration consiste & former des personnalités dont 'intelli-
gence et la pensée soient en conformité parfaite et par lesquelles
la religion puisse se réaliser ; tandis que la tiche premiere de
la révélation est d’envelopper les données de 'inspiration dans
ute forme historique telle qu'une littérature, une individualité,
un culte ou une institution. L’une représente 'impulsion créa-
trice et I’autre nous montre celle-ci dans son achévement.
Nous voyons par 1a qu'une révélation écrite ne signifie pas
seulement un trésor d’idées, une sorte de philosophie profonde,
ou bien encore un dépot des mellleures pensées qu’aient pro-
duit les plus hautes intelligences. Si elle se réduisait a4 cela,
nous n'aurions qu’un nouveau moyen de culture ajouté & tant
d’autres, ou tout au plus, les principes d'une religion produite
par quelque méthode eclectique. Mais elle représente une his-
toire, dans laquelle nous lisons l'action divine dans le temps,
action exercée en vue d'un résultat donné, comme par exemple
la création de rapports plus adéquats et plus satisfaisants entre
Dieu et I'homme.

(C’est dire que la volonté qui a produit la révélation conti-
nue a agir et cela en raison méme de ce qu’elle se manifeste
plus activement. L’inspiration ne cesse point parce qu’elle a
produit un certain état de choses, elle se poursuit au contraire.
1l va de soi qu’avec la connaissance croissante des rapports &
entretenir avec la divinilé, rapports nécessaires pour entrer en
communion avec elle, croitra également l'intimité de cette
communion, et que plus Dieu habitera en ’homme, plus aussi
Phomimne sera rempli de Dieu. En d’autres termes, les condi-
tions requises pour la création de la Parole sont aussi celles
exigées en vue de son action permanente, parce que cette der-
niere n’est en définitive qu’une création prolongée et continue.
L’inspiration de celui qui lit la Parole constitue un élément
intrinséque et intégrant de I'idée de révélation, non moins que
Vinspiration de celui qui I'a éerite. Car, si esprit qui a dicté
la Parole allait cesser de vivre et d’agir, la Parole cesserait
également de révéler.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 435

En résumé, dans toute révélation c’est le Dieu vivant qui
parle & 'homme, et il le fait aussi bien dans le présent que
dans le passé.

2. Nous avons envisagé jusqu’a présent la question sous son
aspect général. Nous avons vu ce qu’est la révélation et I'ins-
piration et quels sont les liens qui les unissent. Il s’agit main-
tenant de spécifier ce qui se rapporte & 'une et & 'autre.

Nous remarquerons d’abord que idée d’une révélation uni-
verselle ou naturelle ne contredit ni n’exclut celle d’une révé-
lation particuliére ou écrite, mais gqu’elle I'implique plutot et
méme qu’elle la réclame. L’universel, en ¢ffet, ne suppose
pas l'uniformité, et le particulier n’est pas synonyme de l'ex-
clusif. Car, si celui-ci admet des modes et des degrés divers,
celui-la renferme des qualités aussi nombreuses que variées.
Le fait que, de par sa nature, Dieu entre en relation avec I’hu-
manité, est une garantie qu’il en agira de méme avec 'homme
pris isolément; et de ce qu'il s’abaisse spécialement jusqu’a
Pindividu, il s’ensunit qu’il entretiendra des rapports généraux
et particuliers avec la race humaine dans son ensemble.
Comme toute vérité émane de Dieu, il en résulte que, ce qu'en
contient la religion ou la philosophie, provient de son action
et de sa volonté expresse. Mais la seule forme efficace
d’'une action concernant la généralité des étres est celle qui
se manifeste sous une forme particuliére : la voix ne peut se
faire entendre que si elle passe au travers de 'organe d’un in-
dividu. C’est pourquoi, plus la conception d’'un Dieu interve-
nant dans I’histoire sera rigoureuse, plus aussi I'idée d’une
révélation historique paraitra naturelle. Car pour agir sur
I'ensemble, Dieu doit recourir 4 des agents personnels. Et
c'est pour cette raison que la manifestation divine qui pré-
sentera le caractére le mieux défini, sera aussi la plus univer-
selle.

Nous constatons précisément ce caractere dans la révélation
chrétienne : témoignage de lactivité rédemptrice de Dieu,
qui a atteint son apogée dans I'histoire du Rédempteur. Les
Ecritures n’ont ni signification, ni importance, & moins d’étre
considérées comme étant ce témoignage-1a. Elles sont, si l'on



430G A.-M. FAIRBAIRN

peut ainsi dire, le mode dont Dieu, révélé en Jésus-Christ, vit
et agit pour engendrer la foi de 1'liglise et pour affirmer son
existence en face du monde. IEn outre, elles donnent un corps
a la conscience du Christ, elles 'immortalisent et la scellent
du cachet de I'universalité, afin qu’elle puisse faire valoir par-
tout et toujours les attributions créatrices et régulatrices qut
{a distinguent.

Telle est la tiche qui revient aux Ecritures, et elles n’en ont
pas d’autre. La tradition serait impropre a s’en acquilter, parce
que, en proportion de ce qu’elle vieillit, elle perd de son exacti-
tude et, s’écartant de 'original qu’elle prétend conserver sans
altération, elle finit par faire du Christ 'image de toutes les
époques par lesquelles elles a passé. De méme, aucune des
institutions désignées du nom d’Eglise ne pourrait suffire a
cette tiche ; car d’aprées I'idée méme que les hommes se font
de VEglise, celle-ci n’est que la création de circonstances
locales. Il n’en est point qui ne renferment des documents
contradictoires, point qui ne soient remplies d’erreurs et de
funestes préjugés; toutes ont eu leurs périodes de dégénéres-
cence qui les auraient certainement dissoutes, sans linter-
vention du Maitre dont la Parole vit & jamais et conserve
une immortelle jeunesse. (’est la prédication de cette Parole
qui a créé I'Eglise, et les Ecritures qui la renferment ne
servent qu'd la conserver en permanence, afin que I'Eglise
qu’elle a produite puisse continuer & subsister en s’inspirant
d’elle. Depuis longtemps la voix qui a prononcé cette parole
a cessé de vibrer, mais elle résonne encore au travers des
lettres qui ont recueilli ses sons. Il y a des siécles qu’elle a
expiré et pourtant elle se fait toujours entendre avec la méme
force que par le passé.

Envisagée de la sorle, en tant que conscience personnifiée
du Christ, expliquée d’une part par I'histoire hébraique et de
l'autre par celle des apotres, 'Ecriture est aujourd’hui comme
a son origine l'organe dont Christ se sert pour parler en Créa-
teur & son Eglise, 'organe par lequel il reprend ses fautes, me-
sure ses progres, juge de ses dispositions et travaille & son
achevement. Toutefois il n’y a qu’un seul Esprit, et celui qui



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 437

a formé la conscience de lindividu est le méme que celui qui
a produit la conscience de l’espéce.

Le baptéme du Saint-Esprit produit en Jésus la foi en sa per-
sonne, et dans I'histoire il fait de lui le Messie de I’humanité.
Cette chose est certaine qu’il n’y a jamais de révélation sans
inspiration. A moins qu'on n’entende Dieu parler 4 'ame,
on ne le trouvera pas non plus dans sa Parole.

§ 3. LEs EcrITURES ET LA CRITIQUE.

On ne peut pas aborder le sujet de la révélation sans prendre
en considération le livre qui la renferme, surtout de nos jours
ou ce livre passe par un feu que les uns qualifient de puri-
fiant, les autres de consumant. Il y a peu de documents
historiques qui aient servi a des fins si diverses et qui aient été
meélés & autant de controverses que la Bible.

Au seizieme siécle, au temps de la Réforme, lorsque les
théologiens des deux partis se disputaient sur la place & attri-
buer & la Bible, 'argument que les catholiques faisaient valoir
contre les protestants était le suivant: « Vous rejetez 'autorité
de I’Eglise, disaient-ils, mais vous acceptez celle des Ecritures;
et pourtant, sans U'Eglise, vous n’auriez jamais eu les Ecri-
tures. C’est & elle que vous étes redevables de tout ce qui se
rapporte aux livres saints : origine, conservation, arrange-
ment, sanction officielle, séparation des parties apocryphes de
celles qui sont inspirées, en un mot, tout le procédé qui pro-
duisit le canon est I’ceuvre de I’Eglise. L’esprit qui a su consti-
tuer ce recueil sacré ne serait-il pas aussi celui qui pourrait le
mieux linterpréter? » Le protestantisme ainsi attaqué se trou-
vait placé en face de ce dilemme : ou bien il manquait de
preuves pour établir la canonicité et I'autorité de la Bible,
parce qu’il ne reconnaissait pas comme valable I'intervention
de la tradition de I'Eglise, ou bien il tombait dans l'inconsé-
quence, en admettant la nécessité de recourir 4 la tradition
pour Ja formation du canon, mais en la bannissant du
domaine théologique. — Le but que visait cet argument ten-
dait & maintenir les Ecritures sous la dépendance de I'Eglise,
comprise au sens catholique du mot, et le résultat auquel il



438 A.-M. FAIRBALRN

devait conduire n’était autre que de déclarer ’Eglise autorité
unique en matiére religieuse.

Au dix-septieme siecle, le catholicisme présenta la question
sous un autre jour. Il déclara que la Bible n’est pas tant né-
cessaire 4 I’Eglise, que I'Eglise est nécessaire & la Bible ; car
en s’en tenant 4 I’Eglise, on est indépendant de Ja Bible, tan-
dis qu’en niant le role de celle-14, on tombe sous la dépen-
dance complete de celle-ci. Par la voie de la critique, on dé-
montre aisément I'insuffisance de la Bible comme autorité uni-
que et 'on prouve du méme coup que I'Eglise est indispen-
sable & la foi, que seule elle a le pouvoir de maintenir la
croyance. — Tirant de cet argument toutes les conséquences
favorables au catholicisme, on n’avait pas de peine & montrer
combien il est plus facile de vivre sous une autorité unique
que de se soumettre i diverses autorités coordonnées les unes
aux autres. On faisait ressortir toutes les ambiguités que pré-
sentent ces derniéres : leur caractére variable, la pluralité des
interprétations qu’elles favorisent et les commentaires subjec-
tifs et suspects auxquels elles soumettent le dogme et la tra-
dition universels. Et, en conclusion, on se faisait gloire de ce
gue la preuve cui établissait I'autorité catholique était celle-la
méme qui ébranlait la base chancelante et fragile du protes-
tantisme.

Cependant ’outil que maniait I'adversaire était dangereux, et
lui-méme ne tarda pas a s’apercevoir qu’il était & double tran-
chant. La critique biblique, en effet, ne s’Taccommode pas d’un
systeme embarrassé dans les liens de la tradition. Il lui faut
I’'indépendance. Or la tradition ne permet pas au sens critique
de s’attaquer librement & elle, et lorsque la critique passe outre
et prone aussi bien I'inexactitude de cette tradition que celle
des canons et des décrets ecclésiastiques qui y ont été ajoutés,
alors, sans méme toucher & la Bible, la critique peut devenir
fatale & I’Eglise. Les faits dont la tradition affirme l'authenti-
cité doivent étre acceptés dans les termes mémes de 1'autorité
qui s’en porte garant, autrement la tradition court le risque
d’étre plus suspecte d’erreur que ce & quoi elle prétend impri-
mer le sceau de la vérité. Aussi, par la nature méme des



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 439

choses, vit-on bientdt la dispute aboutir & une double issue :
la critique, qui avait commencé par attaquer ce que I'Eglise
sanctionnait de son autorité, ne tarda pas a ébranler I’autorité
de DI’Eglise, et les recherches scientifiques qui ameneérent &
douter de ce que la tradition ratifiait, produisirent des doutes
sur la tradition elle-méme.

De nos jours, les catholiques ne causent plus guére d’'inquié-
tudes aux protestants en leur reprochant les inconséquences
de la criticque. Ils ont cédé le terrain & d’autres attaquants, qui
ont adopté leur point de vue tout en appartenant & des écoles
bien différentes.

D’un coté, on trouve les rationalistes, pour lesquels les Ecri-
tures ont cessé d’étre une autorité en matiére de foi parce que
la critique s’est élevée contre la conception traditionnelle qu’on
en avait. De 'autre coté, ce sont les théologiens conservateurs,
qui affirment que toute autorité s’écroule dés qu'on ne main-
tient pas énergiquement la maniére de voir du passé.

Dans les deux cas, le motif qu’on invoque est identique : on
prétend qu’en déclarant valables certaines conclusions de la
critique touchant les Ecritures, on enléve a celles-ci, du
méme coup, leur qualité de Parole de Diew et qu’il ne reste
plus alors en fait d’autorité pour nous guider dans la vie et
pour déterminer nos croyances, que la voix qui parle & la
conscience ¢t la lumiere de la raison.

En argiiant de la sorte, on fait dépendre 'autorité de I’Ecri-
ture en matiére religieuse de questions (ui, quoiqu’on dise ou
qu’on fasse, ne seront jamais tranchées qu’au moyen de la cri-
lique scientifique et qui, une fois examinées selon les méthodes
qui lui sont propres, peuvent étre considérées comme défini-
tivement résolues. Le raisonnement qui précede était, en fait,
celui que le catholicisme du seiziéme siécle opposait au protes-
tantisme naissant et que ce dernier sut batire en bréche tant
que sa doctrine de I’Ecriture ne se fut pas encore figée dans
le dogmatisme polémique, produit plus tard par les exigences
des controverses intestines qui 'agitérent. Manié par des théo-
logiens conservateurs, ce méme raisonnement fut employé &
soutenir la tradition aux dépens de la foi. Cest un genre de



440 A.-M, FAIRBAIRN

défense qui, & force de concentrer les troupes sur la partie la
plas faible et la moins importante de la place, n’aboutit qu’a
perdre la citadelle.

Un troisiéme parti est venu se ranger aujourd’hui entre
les rationalistes et les conservateurs : c’est celui qu’on pourrait
appeler le parti des néo-catholiques. Ses adhérents recon-
naissent franchement qu’il devient toujours plus difficile de
croire en la Bible sans croire & I'Eglise. Il est vrai, disent-ils,
que la critique moderne, de méme que le protestantisme du
passé, en a appelé & la Bible comme & une autorité unique
et suffisante en elle-méme, et qu’elle a reconnu I'impossibilité
absolue de lui concéder cette autorité en matiére religieuse ;
mais ce verdict ne doit pas inspirer de craintes exagérées.
1’Eglise est 1, et son autorité est fortifiée, est rendue plus
nécessaire encore par les atteintes mémes qu’a subies la
suprématie de la Bible. Quant aux données de la critique,
elles ne sont un gain qu’en ce qu’elles font sentir le besoin de
considérer les dogmes et la tradition de I'Eglise universelle
comme devant suffire & la fol.

Actuellement, la question se pose d’une facon différente,
grice & l'importance plus grande et & l'accroissement qu’a
pris la critique sacrée. La prémisse majeure reste la méme,
mais la mineure varie suivant les trois conclusions différentes
auxquelles on veut arriver. En effet, la prémisse fondamentale,
4 savoir que la critique a battu en bréche I'autorité de la Bible
en matieére religieuse, produit les conséquences suivantes :
pour les rationalistes, la fin de Pautorité, parce que la critique
rétablit la vérité des faits; pour les conservateurs, la résis-
tance & la critique et & ses décisions, parce qu'il faut tenir
ferme & 'autorité ; pour les néo-catholiques, 'aveu des diffi-
cultés et de I'insolubilité de maintes questions bibliques que la
critique a soulevées, et partant la conflance pleine et entiére a
mettre en 'autorité de I'Eglise.

Il n’est pas sans intérét de se demander quelles pourraient
bien avoir été les réponses que le protestantisme primitif au-
rait faites & ces trois positions si différentes. Il ne les igno-
rait nullement. Formé en grande partie par 'humanisme et



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 441

conscient de tout ce dontil était redevable & l'intelligence et a la
raison, il n’aurait certes pas commencé par condamner l'im-
mixtion de la science dans le domaine de la religion et n’aurait
vu dans la «critique» qu'un nom pour désigner un travail
scientifique procédant par méthode scientifique. Une fois la
science admise, 1l n’est que juste d’appliquer les solutions
qu’elle donne & tous les sujets qui sont de son ressort.

Personne ne met en doute le droit de transporter la critique
dans le champ de la littérature classique et paienne. Personne
ne nie la nécessité qu’il y a & en faire usage, non plus que
I'excellence de l'ceuvre qu’elle a produite ou la précision des
résultats auxquels ses recherches ont abouti. Sans elle, 'an-
cienne littérature hindoue serait sans suite et sans ordre, et
Pauteur véritable de certains dialogues de Platon et de plu-
sieurs traités d’Aristote nous serait inconnu. Comme toute
science humaine, la critique a formulé des conclusions arbi-
traires, provisoires et problématiques. C’est une création de
homme, une ceuvre de '’homme, mais qui toutefois s’en va
se perfectionnant de plus en plus avec le temps et avec les
movens toujours mieux adaptés au genre de recherches qui
lui est propre. Mais la critique a-t-elle également le droit de
s’attaquer aux Ecritures ? Si on répond par la négative, la cri-
tique sacrée a commis une grave erreur et ne cesse d’'en com-
mettre encore. 1l est vrai que, dans ce cas, les Ecritures pré-
senteraient le phénomeéne étrange d’une littérature dont le ca-
ractére peu glorieux serait celui d’étre incomprise. Si on répond
par 'affirmative et qu'on permette 4 la critique de diriger ses
investigations dans le domaine religieux, plus elle sera péné-
trée de l’esprit scientifique, plus elle pourra étre utile pour
sonder les Ecritures. A proportion de ce qu’elle se montrera
respectueuse envers une littérature qui est sans contredit la
littérature sacrée par excellence, dans la méme mesure aussi,
cette derniére en retirera de I’honneur.

Une fois qu'on admet la science et ’érudition, il est impos-
sible d'interdire la critique; car toutes enseinble s’avancent
part passu. La langue hébraique n’a pas eté interprétée de la
méme maniére par un Gesenius et un Parkhurst, et le génie

THEOL. ET PHIL 1894 29

et



442 A.~M, FAIRBAIRN

d’un Ewald a su y trouver une vie, une richesse, une signification
qu’on n’avait pas soupconnées avant lui. Les découvertes faites
en Egypte et en Mésopotamie ont ressuscité de leurs tombeaux
des empires oubliés et des littératures perdues qui, & leur tour,
ont éclairé d’un jour nouveau I'histoire et la littérature des Hé-
breux. Gréce & des documents qui permettent de juger plus
objectivement les caractéres et les mceurs de I’Orient; grice
a des rapports personnels avec les hommes et les choses, les
savanls sont parvenus & mieux comprendre I'esprit de la race
sémitique et & déchiffrer avec plus de facilité ce que la pensée
a confié aux monuments de I'antiquité. Une connaissance plus
exacte des anciennes versions, une archéologie plus scienti-
fique, des vues plus justes sur les tendances intellectuelles
et sur les méthodes religieuses du passé, en particulier celles
concernant les procédés suivis dans la composition littéraire
et dans le travail de compilation, sont autant de facteurs qui
ont permis & ceux (ue ces questions intéressent, d’établir des
lois nouvelles et moins arbitraires sur la formation des livres
et sur la constitution des textes. — L’art de l'interprétation qui
s’en va se perfectionnant et qui s’exerce, comme l'on sait,
dans tous les domaines de l'activité de I'homme, habitue tou-
jours davantage ceux qui s’y vouent,i étudier la littérature et
I’histoire dans leur dépendance réciproque, afin d’arriver
mieux comprendre comment la littérature refléte les idées
d’'une époque, et quels ont été les effets que cette littérature
a produits sur ceux quli Pont créée. De cette fagcon on est
parvenu a juger avec plus d'impartialité les peuples du passé
et on a lu leurs documents avec plus d’intelligence.

Il est clair que tous les éléments nouveaux qui ont constitué
I’érudition rmoderne devaient changer les notions tradition-
nelles et affecter profondément les regles de foi de I'Eglise.
L’avénement de la critijue sacrée, conséquence naturelle des
progres de la science, était un fait aisé & prévoir, mais du mo-
ment qu'on en légitimait la naissance, 1l fallait aussi lui laisser
remplir son programme et lui permettre de tirer des conciu-
sions conformes & sa nature. Car la ou la critiqque a ses en-
trées, elle prétend aussi se maimntent; la condismner & Pim:o-



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 443

bilité, c’est en méconnaitre et les droits et le caractere. Elle
établira peut-étre des faits incorrects et décidera 4 faux, mais
ce ne sera que par un travail d’érudition plus élevé et supé-
rieur qu’on réussira & prouver ses erreurs. En d’autres termes,
du moment qu'on a donné & I'analyse la permission de s’atta-
quer & l'objet matériel de la foi, on est entré dans une voie ol
la raison seule demeure maitresse. La faute, si faute il y a,
n'en est pas & la critique sacrée, elle retombe tout entiére
sur ceux qui onl per mis al’érudition de s’ingérer dans l'inter-
prétation des Ecritures saintes.

Une fois que le protestantisme primitif aurait affirmé que
ce qui se rapporte a l'érudition doit rester du ressort des
érudits et que la tractation en est sujette aux méthodes pro-
pres & la scienice, sans se laisser détourner par les hauts cris
de la droite et parles alarmes de la gauche, 1l se serait hasardé
plus avant, pour aborder la question par son coté intrinséque.
Prenant & parti les rationalistes catholiques, il aurait prouvé
aisément que leur notion de I'Eglise est fort contestable,
attendu qu’ils prennent la partie pour le tout et ne voient pas
que cette partie n’est pas méme renfermée tout entiere dans
Vensemble. Car & supposer, par impossible, qu’on tombét d’ac-
cord sur leur notion de ’Eglise, on se verrait cependant forcé de
se montrer intransigeant sur certaines prétentions de I'Eglise
qui sont inadmissibles, parce qu’elles ne sont pas raisonnables.

En effet, le vrai point de départ dans la discussion sur la
Bible, ce n’est pas I'idée abstraite de la canonicité ou encore
le procédé par lequel le canon a passé pour arriver & sa for-
mation définitive. C’est le Christ personnel et historique, ainsi
que les rapports réciproques qui existent entre lui et I'Ecri~
ture. C’est lul qui a été la cause de I'Ecriture, comme il fut
celle de I'Eglise. Toutes deux ne sont que des expressions dg
son activité, et leur valeur dépend tout entiére de ce que
leur origine dérive de lui. L’authenticité qu’elles invoquent ot
Pautorité qu’elles réclament sont proportionnées a la place
qu’elles donnent & Christ et au pouvoir gu’elles recoivent de
lui. L’harmonie qui unit 'une & l'autre dépend de 'union qui
existe entre elles et lui.



444 A,-M. FAIRBAIRN

Toutefois, ’Ecriture & autorité de laquelle nous nous sou-
mettons n’est pas le livre que 'Eglise catholique a sanctionné,
c’est la Parole que Christ a prononcée et par laquelle il a ap-
pelé I'Eglise 4 'existence. Sans les Ecritures, nous ne pour-
rions jamais nous présenter devant le Fondateur de la foi. Ses
desseins resteraient pour nous des énigmes et nous ne sau-
rions jamais comment il posa la base de la société qu'il se pro-
posait d’établir. Avec leur aide, au contraire, le chrétien le
plus humble, comme 'adepte le plus fervent d’'une Eglise éta-
blie, peut arriver jusqu’en sa présence, le connaitre et croire
en lui. Etant redevable de tout au Maitre et faisant de 'Eglise
ce qu’elle est, il n’est que juste d’accorder aux Ecritures la
priorité qui leur revient. A moins de ne considérer la Bible
que comme un livre et non pas comme une révélation, il n’est
pas possible de la faire dépendre d'une institution religieuse.
L’une et T'autre, en effet, sont entiérement dissemblables,
voire méme opposées. Car lautorité & laquelle la Bible fait
appel ne lui vient pas de ce qu’elle est un livre, mais de ce
qu’elle contient une révélation. Or on sait que si les travaux
qui aboutirent & former le canon furent la cause d’un recueil,
ils n'ont pas été celle de la révélation. Ce qui revient a dire
que la révélation est un fait primordial, la cause matérielle,
tandis que le canon, dont la création date d’'une époque posté-
rieure et subséquente, n’est que la cause formelle. La révéla-
tion ne s’est pas produite en vue du canon; celui-ci n’en est
qu'un effet et une conséquence logique.

§ 4 LA BIBLE, L'AUTORITE EN RELIGION.

En premier lieu il importe de considérer ce qui confere a la
Rible 'autorité dont elle est revétue, si elle lui revient dans
son ensemble ou seulement dans les parties qui la consti-
tuent.

De toute facon, et quel que soit le jour sous lequel on 'en-
visage, la Bible n’a pas été créée tout d’une piéce ; elle est un
composé de plusieurs fragments, auquel a travaillé une plura-
lité de personnes d’origine diverse et appartenant a des épo-



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE %%}

ques différentes. On peut se demander quelle est la relation
existant entre le procédé qui a fait de ce livre un tout fixé par
des canons, codifié par des décrets ecclésiastiques, et le carac-
tére religieux ainsi que l'autorité que possédent le recueil en
lui-méme ou les écrits isolés qui le constituent. On peut se
demander encore si tel écrit détaché de I’ensemble, ou méme
teille section de ce méme écrit, n’avait aucune autorité reli-
gieuse, aucune importance avant d’avoir été incorporé et in-
séré dans le recueil sacré ?

En répondant & cette question par la négative on reconnait
(que l'établissement du canon fut un acte ayant force de loi,
qui créa linspiration et mit le sceau de lautorité sur tout ce
qu’il sanctionna. Mais si 'on se refuse & partager ce point de
vue, on s’étonne de ce que la tradition qui établit le canon
pourrait affecter la valeur intrinséque de la Bible ou en changer
ia nature, et de ce que la critique, dont le hut unique consiste
a restaurer la forme originale des Ecritures, serait en mesure
de réduire & néant, d’amoindrir ou seulement de porter at-
teinte a leur inspiration et & leur autorité. Etablir un canon
des livres saints ressemble en tous points & une codifica-
tion. Pour former un code il faut nécessairement qu’il y ait
des lois. Mais une lol ne prend pas de l'autorité par le fait
guw'elle est transportée dans un code; on I'y inscrit parce
gqu'elle a une autorité propre. De méme aussi, un livre ne de-
vient pas inspiré lorsqu’on en a reconnu l'origine, lorqu’on I'a
admis dans le canon et qu’on lui a assigné un nom d’auteur.
L’épitre aux Hébreux, par exemple, ne figura longtemps passur
la liste des écrits bibliques reconnus par 'ensemble de I’Eglise :
elle fit partie d'un canon local avant d’avoir été imtroduite
dans le canon officiel ; déniée a Paul, puis attribuée de nou-
veau A I'apotre, on finit par lui en contester unanimement la
paternité. L’épitre aux Hébreux n’en était pas moins inspirée
pour cela et jouissait d’une autorité égale, quoique peut-étre
moins généralement reconnue, aussi bien avant son introduc-
tion dans le canon que plus tard, soit qu'on niadt que Paul en
soit 'auteur, soit au contraire qu’on Paffirmat.

Les livres de la Bible ne sont donc redevables de leur auto-



446 A.-M. FAIRBAIRN

rité ni & la place qui leur est assignée dans le recueil sacré, ni
a leur codification ; ils la doivent tout entiére au caractére et
au contenu qui leur est particulier. La tradition ou la polémi-
que qui obscurcit leurs propriétés intrinségues obscurcit éga-
lement leur autorité ; tandis que la critique qui rend celles-1a
plus manifestes ne fait que révéler davantage celle-ci. Tenter
de couvrir une multitude de livres d’une autorité unique et
uniforme, quand presque tous ces livres sont, de par la nature
des choses, de valeur différente, c’est discréditer le plus sii-
rement méme ceux dont le contenu s’impose le plus a la con-
science.

En second lieu, si I’établissement du canon est un acte tel-
lement inviolable qu’on ne peut pasy toucher, non plus qu’aux
conséquences qui en découlent, sans jeter le discrédit sur les
Ecritures ou sans réduire l'autorité de la parole de Dieu,
voyons donc quels furent les agents qui provoquérent la for-
mation de ce code biblique et quels sont les fonctions et les
pouvoirs dont nous devons les revétir.

Ces agents, dit-on, et eux seuls, étaient en droit de consti-
tuer la Parole de Dieu. Avant qu’ils intervinssent, la révélation
était & I'état potentiel. Ils en firent une révélation actuelle;
d’une puissance cachée, ils produisirent une actualité vivante.
D’aprés cette théorie le vral organe de Dieu ne se trouvait étre
ni le propnéte, ni ’apotre, soit qu’il parlat soit qu’il écrivit,
mais bien plutdt le corps qui, donnant son adhésion & leurs
écrits, leur conféra en méme temps 'autorité qui leur appar-
tient. Mais qu’était-ce que ce corps? Il est difficile, pour ne
pas dire impossible, de le définir exactement. Le catholique le
désigne du nom d’Eglise, mais on sait par I'histoire que 'Eglise
qu’on appelle universelle n’intervint que fort tard dans 1'éla-
boration du canon. Ce dernier, en effet, fut le produit de
plusieurs facteurs dont quelques-uns sont plus anciens que
I'Eglise elle-méme. Pour I’Ancien Teslament ce travail fut
poursuivi dans les écoles rabbiniques et dans le Talmud,
deux institutions qui suivirent tantot les traditions du Temple,
tantdt celles de la synagogue, tantot celles d’institutions di-
verses et de certains docteurs. Pour le Nouveau Testament,



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE L4757

le travail fut entrepris par les héréticues non moins que par
les Péres, et dirigé par les conciles, les coutumes, la tradition
locale et les grands centres d’exégeése.

Pour sauvegarder la crédibilité inattaquable et I'autorité que
peuvent présenter des résultats ainsi obtenus, on se voit forcé
par lalogique des choses d’affirmer aussi bien linfaillibilité des
agents qui ont concouru & la formation du canon que celle des
moyens (u’ils ont mis en ceuvre pour y aboutir. Car si nous
admettons qu’ils étaient capables de se tromper nous n’avons
plus de garantie suffisante de la justesse de leurs résultats.
Dés lors nous n’aboutissons pas seulement & affirmer infailli-
bilité de la Bible, mais nous posons encore en principe celle de
toutes les écoles et de tous les agents qui ont contribué a faire
du recueil sacré le texte et le livre que nous connaissons.
Avant tout, nous établissons l'infaillibilité de ces associations
juives composites et hétérogenes dont les investigations dans
le domaine des Ecritures précédérent les travaux de I'E-
glise catholique et qui influencérent si puissamment les déci-
sions subséquentes qu’elle eut & prendre & leur égard. En
effet, si l'on se refuse & souscrire & l'infaillibilité des facteurs
qui ont contribué & la formation de la Bible, on ne peut pas
non plus maintenir celle des résultats qu’ils ont produit.

Nous revenons donc & notre position primitive et nous affir-
mons que 'autorité de la Bible ne lui revient pas en tant que
révélation. Et cette révélation n’est pas en rapport avec la for-
mation du canon, mais elle se trouve dans la Bible parce que
celle-ci renferme I’histoire du Rédempteur et de notre rédemp-
tion. Les questions de critique sont en dehors des cadres de
I'Ecriture. Mais ce n’est pass’écarter du but théologique qu’elle
se propose que de dire qu’en mettant en rapport lhistoire
sacrée avec les livres sacrés, la critique a contribué pour
beaucoup a rendre &4 ces derniers leur signification réelle et
vivante. La critique négative peut bien s’en prendre au con-
tenu biblique; elle le fait pour étre en mesure de mieux
attaquer les éléments les plus élevés et les plus divins de
I'histoire; mais la critique conservatrice, de son coté, tend a
faire disparaitre l'inspiration et ’histoire que renferme la



448 A.-M. FAIRBAIRN

Bible par le fait qu’elle identifie la révélation avec ce qui
n'est qu’une tradition tardive et formaliste dont 'authenti-
cité est sujette a caution. Elle réussira peut-étre a transformer
le document de l'activité rédemptrice de Dieu dans le monde
en un corps de preuves évidentes, en une sorte de dépot de
textes & 'appui, mais elle parviendra d’autant moins & démon-
trer que la révélation vit dans le peuple de Dieu, par lui et
avec lui.

En reliant étroitement ensemble I’Ecriture et l'individu, en
les mettant en rapport selon I'ordre de la Providence qui régle
le monde, la critique nous a ramenés & 1’'idée d’un Dieu qui
vit dans ’histoire au moyen de son peuple et d’un peuple qui
vit pour lui par sa parole. Le divorce entre Dieu et son peu-
ple, qui tous deux doivent étre en parfaite harmonie pour as-
surer la continuité de la révélation par l'action ininterrompue
de l'inspiration, s’est montré aussi fatal & la théologie que fu-
neste pour I’Eglise, surtout quandil s’agissait de leurs rapports
réciproques avec la Bible.

Le résultat en a été que I'Eglise a perdu le sentiment de la
succession et de l'uniié, et qu’elle a oublié que ces deux attri-
buts dépendent de l'activité constante de Dieu en elle, de ce
Dieu qui parle par son Esprit afin de revivre dans sa Parole.

§ 5. DE LA POSSIBILITE D’UNE DOCTRINE CONSTRUGTIVE
DE LA REVELATION.

Nous sommes maintenant en mesure de déterminer les prin-
cipes positifs et nécessaires pour établir une théorie de la révé-
lation chrétienne.

I. La base théologique de toute révélation chrétienne est le
sentiment de la paternité d'un Dieu qui est roi. Le Dieu qui
aime ’homme ne se lassera pas de s’adresser & lul. La révéla-
tion? au sens le plus large du mot, est le procédé par lequel il
fait part de la vérité afin de créer la vie et de produire une
communion spirituelle. L’acte supréme de la révélation a été
accompli dans l'incarnation ; c’est en elle que se manifeste la
nature d’amour du Pére, amour qui apparait aussi bien dans



GHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 440

le sacrifice qu’il fait, que dans le renoncement ou 'humiliation
dua Fils, c’est-a-dire dans sa kénose. Cet acte exige de la part
du Fils la soumission aux lois qui régissent ’humanité, mais il
n’implique pas moins l'existence d’une histoire dont le but
doit consister & lraduire sa vie passagére et temporelle en
celle d’'un étre permanent et universel. Nous avons l’assu-
rance qu’ill vivra éternellement, parce que nous savons ce
qu’il a été pendant son passage sur cette terre et que con-
naiire le Fils, ¢’est connaitre le Pére.

II. Pour conserver & cette révélation son caraclére universel
et permanent, il faut une littérature. L’écriture est la condition
indispensable pour garantir sa durée. Il est & remarquer, tou-
tefols, que les conditions imposées & la personne qui doit étre
une révélation vivante, restent les mémes lorsqu’il s’agit de la
littérature qui s’occupe de cetle personne.

L’impression d’ensemble parfait que produit 'histoire de la
rédemption ne réside pas dans le fait que le document que
nous en possédons exclurait toute action révélatrice future,
mais bien plutot en ce qu’il implique une suite ininterrompue
de cette révélation. La Parole écrite est un médium par lequel
le Dieu vivant et ’dme vivante, se sentant en contacl mutuel,
se rencontrent I'un 'autre. Mais pour obtenir ce résullat, la
parole écrite ne doit étre indépendante ni de Dieu ni de I'ame.

III. De ce qui précéde, il s’ensuit que, pour éire une révéla-
tion, la Bible n’est pas seulement tenue de se rattacher au
passé par les livres qu’elle renferme, mais qu’elle doit encore
rester en contact avec le présent par I'esprit de Dieu qui lui
communique la vie. La révélation se réduit donc, quant a sa
forme, & une pure question littéraire ; mais quant & son essence,
elle est une expérience de I’dme qui atteste une action vivante
bien plutdt qu'une action parfaite ou une ceuvre accomplie. Le
terme de Parole de Dieu est trés étendu ; il signifie moins un
livre fermé a Pintelligence qu’il ne veut dire un esprit de vie.
Elle n’est pas quelque chose d’inanimé, comme une lettre, par
exemple, susceptible d’étre imprimée noir sur blanc, ou encore
comme un volume, qui passe successivement par les phases
de la composition, de impression et de la reliure, pour tomber



450 A.-M., FAIRBAIRN

finalement entre les mains d’un lecteur éclairé. Non, la Bible
est une vie, et c’est 'esprit de Dieu qui Panime. En dehors de
cette action, I'Ecriture est impuissante. Elle peut subsister
encore comme littérature, mais comme Parole de Dieu, elle ne
dit plus rien 4 I'ame, parce qu’elle est morte. L’influence con-
tinue de 'Esprit est donc nécessaire a la vitalité de I'Ecriture,
parce que c’est cette action durable méme qui est la source et
le secret de son autorité. Christ est sans contredit le créateur
le plus puissant de la foi et de l'obéissance, de méme qu’il est
aussi le porteur de la plus grande des énergies que renferme
I'histoire. Et pourtant, s’il agit toujours encore, ce n’est qu'a
cause de la présence de I’Esprit qui témoigne de lul et qui le
manifeste 4 ’humanité. Si donc ['Esprit, qui a produit la Parole,
n’inspire pas ’dme de celui qui I’écoute et qui la recoit, cette
parole restera sans effet et ne produira jamails I'impression
qu’elle est inspirée.

En effet, 'inspiration n’est pas une propriété que lui com-
munique la littérature bien ordonnée, pourvue d’une sanction
officielle, que nous appelons la Bible, mais elle lui revient de
par le fait qu’ayant été une fois la création de I'Esprit, elle
reste la condition et la forme de l'activité continue de celui-ci.
C’est précisément 14 ce que les réformateurs entendaient par le
testimonium spiritus sancti internum, et ce fut la cause qui
les rendit si indépendants de la polémique de Rome et de la
critique négative dont cette derniére voulait les rendre respon-
sables.

[V. L’Esprit ne fait sentir ses effets continus et la Parole ne
se maintient vivante qu’a la condition que I'un et I'autre aient
un intermédiaire par lequel ils puissent agir. Pour tous deux,
cet intermédiaire est I'Eglise, c’est-a-dire la sphére ou la so-
ciété d’ames sanctifiées qui engendre la sainteté et qui la pro-
page. Le terme d’Eglise doit étre pris ici dans son acception la
plus large. Il ne désigne pas telles ou telles dénominations
religieuses, attendu qu’il ne s’applique nullement & la politique
ecclésiastique. Les dmes et les saints, tels sont les objets aux-
quels il se rapporte. Le prétre et l'ancien, I'évéque et le pas-
teur, comme tels, ne sont que des créations accidentelles dans



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 451

I'Eglise, ils ne tiennent pas & la nature méme qui la caracté-
rise. Mais un pére et une mére chrétiens, une famille sainte, un
homme pieux, un esprit vivant, voila des éléments fondamen-
taux de I'Eglise, éléments que les circonstances seules n’ont
pas produits et qui s’harmonisent parfaitement avec le carac-
tere qui lul est propre. C’est par ces éléments essentiels de
I'Eglise que l'autorité de Dieu se maniteste, et c’est par eux
encore que sa vérité se fait comprendre. Il n’y a que la sain-
teté qui puisse produire la sainteté et ce n’est que Dieu seul
qui, dans le prétre, dans le pasteur et dans le laique, soit ca-
pable de créer la piété et 'obéissance dans I’ime de chacun
d’eux.

V. Cette parole, qui vit ainsi dans I'Eglise par I'Esprit, a pour
fonction d’annoncer la vérité divine & 'homme. A cette fin,
elle doit entrer en rapport avec la raison qui, autrefois drapée
dans le manteau paien de l'orgueil, a été profondément atteinte
par ’action du principe chrétien.

En effet la raison, au nom de laquelle on critique la révéla-
tion, ainsi que la conscience dont on veut faire le centre de
Pautorité, ne sont ni 'une ni Pautre des créations toutes nou-
velles. Des siécles ont travaillé & leur élaboration. Elles se sont
développées en majeure partie aux frais des richesses du passé
et sur la base des expériences d’ancétres, présents ou non a la
memoire, peu importe, qui regardaient I’Ecriture comme une
autorité vivante. On peut se féliciter de cet héritage, mais il ne
faudrait pas oublier que cette raison et cette conscience sont
devenues ce que nous savons, par la vertu des principes qui
les ont formées et non pas uniquement par nos propres forces et
nos efforts individuels. C’est dire que, de nos jours, la raison
est tellement pénétrée d’éléments chrétiens que, méme en s’en
servant avec l'intention arrétée de renverser toute révélation
historique, on ne réussit pas a se débarrasser de tout ce dont
on est redevable au christianisme. Bien plus, il suffit de suivre
les injonctions de la raison pour que, conduit par elle et dépas-
sant insensiblement le domaine qui lui est assigné, on remonte
a la source de ces influences primitives et formalrices aux-
quelles il faut tout attribuer. Il est vrai qu'on peut se servir



452 A.-M. FAIRBAIRN

des procédés de 'entendement pour rejeter la révélation, mais
ce qui n’est pas moins certain, c’est qde sans la raison on ne
réussit jamais & la discerner et & 'admettre. Et c¢’est pourquoi
la vérité, qui est vivante, ne cessera de faire appel a la raison.

Tous ces éléments, dans leur concours comme dans leur
action réciproque, sont nécessaires soit & I'existence d’une
révélation vivante soit & 'autorité en matiére religieuse. Sans
leur union réelle et harmonique qui satisfait la raison et que
produit le Saint-Esprit, sans une société inspirée, sans un
Dieu de la vie qui recherche les dmes vivantes, la révélation
écrite ne saurait rien nous révéler. Si ces éléments viennent a
manquer, il ne peut y avoir d’autorité dans le domaine reli-
gieux ; tandis que, s’ils sont présents, cette autorité régne sans
rivale.

Pour établir une vraie doctrine de la révélation, il faut donec
avant tout travailler, sur la base du Saint-Esprit, & la restau-
ration de l'union organique qui doit exister entre Dieu, la
raison, I'Eglise et les Ecritures. Aucun de ces facteurs indis-
pensables & l'union projetée ne peut étre exclu, sous peine
d’en rompre I'équilibre et d’en compromettre la réalisation. En
effet, sans Dieu, I'Eglise n’a ni commencement ni fin, la Parole
devient incertaine et stérile, et la religion n’a plus ni but &
atteindre ni objet & révérer. Sans I’Eglise, la Parole manque
d’intermédiaire pour se propager. Sans la Parole, ’Eglise perd
la vérité qui la fait vivre. Sans la raison, I'Eglise est incapable
de former une 4me et la Parole ne trouve pas d’intelligence
qui lui réponde. Sans I'Esprit, enfin, aucun de ces facteurs
n’est susceptible de revétir un caractere de réalité et de reli-
giosité. En insistant sur la raison seulement, on aboutit au ra-
tionalisme ; en ne considérant que ’Eglise dans sa forme orga-
nisée et hiérarchique, on obtient le catholicisme romain ou
anglican; en n’étudiant la Parole qu’en tant que document
Littéraire, on produit la scolastique protestante. Mais dans
aucun de ces cas on n’obtient une doctrine de la révélation qui
fasse de l'autorité de Dieu dans la sphére religieuse une auto-
rite vivante et spirituelle.




	Christ dans la théologie moderne

