
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Les origines de l'homélie chrétienne [suite]

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE

II. TRABAUD

III

L'image correspondante du genre des philosophes gréco-
romains était nécessaire pour nous faire comprendre l'apparition

de l'homélie ou du sermon au sein de l'Eglise; mais leur
influence ne suffit pas à l'expliquer entièrement. Avant de la

constater, voyons quels facteurs internes ont concouru à la
transformation de la prophétie primitive.

Déjà au cours du IIe siècle, la spontanéité d'expression qui
la distinguait a disparu. On le voit par les Homélies clémentines,

qui ont surtout leur intérêt dans les conférences de

Pierre avec son terrible rival Simon le Magicien. « Ce sont de

véritables batailles théologiques; elles animent l'opinion et

attirent la foule. Quand le peuple sait que le combat va se

livrer, il se précipite « comme les flots d'un grand fleuve, »

remplit les places, envahit les jardins, franchit les murs, se

presse pour mieux entendre. Les deux adversaires arrivent,
entourés de leurs amis; ils se mettent sur quelque endroit
élevé d'où l'on peut les voir, sur les degrés d'un édifice ou la

base d'une colonne; ils saluent d'abord l'assistance, puis se

font des défis l'un à l'autre, comme les héros des poèmes

homériques et la discussion commence. Voilà donc, conclut

' Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de juillet 1894.



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 415

M. Boissier, comment on se figurait au IIe siècle la prédication
des apôtres1. »

Comment s'expliquer le discrédit dans lequel tomba l'ancien
enthousiasme apostolique? Par l'assimilation du christianisme
à un état social peu compatible avec lui et surtout par la
tendance hiérarchique des évêques qui absorbèrent bientôt les
charismes et les charges y relatives. Ceux-ci ne tardèrent pas
à s'élever contre les libres effusions de l'Esprit et à les
condamner formellement. Les montanistes qui voulurent en
transformer les étincelles pâlissantes en flammes vives, furent classés

au rang des hérétiques et c'est pour leur avoir donné raison

que Tertullien ne fut pas mis au nombre des saints. Au reste,
le procès était inévitable. La naissance d'une alliance entre les

communautés chrétiennes exigeait impérieusement un fondement

stable et solide ; l'institution graduelle d'emplois fixes et
nettement distincts quant aux droits et aux devoirs s'accomplit
donc surtout par suite du développement propre et intime et
du rapprochement naturel des congrégations locales : la
prophétie mourut à la naissance de l'Eglise catholique.

A sa place surgit un nouveau genre de prédication qui est un
résultat de la fusion de plusieurs éléments. Avec le temps la
tâche du docteur (lui-même distinct du prophète2 mais inspiré
comme lui et ne relevant que de Dieu, contrairement aux
diacres et aux évêques choisis par la communauté) fut reportée
sur l'évêque. Ainsi se confondirent d'un côté l'enseignement,
c'est-à-dire la tradition et l'explication des saintes Ecritures
qui de la synagogue avait passé à l'Eglise, d'autre part l'exhortation,

qui avait en vue d'amener les hommes à un plus haut
degré de vie spirituelle et morale. Ce mélange d'enseignement
et d'exhortation forme la substance de l'homélie; quant à sa

forme, elle l'a empruntée des sophistes. Il était tout naturel

que ces discours exégétiques et édifiants qui faisaient leur
apparition au sein des communautés chrétiennes fussent

1 Ouvr. cité, t. II, p. 16.

- Les prophètes avaient le charisme de la prédication, les docteurs
celui du 16yoç uotpiaç (science pratique) ou du loyoç yvéjtrsuç (science
théorique).



410 H. TRABATJD

influencés par les discours semblables qui tenaient une si

grande place, à cette époque, dans le monde gréco-romain. II
était même inévitable que, quand les hommes auxquels ces
discours incombaient avaient été formés à l'école des rhéteurs,
— les pagano-chrétiens suivaient l'enseignement profane, —
il les composassent d'après les règles de l'art qui leur était
familier. Probablement Origene n'est-il pas seulement le plus
ancien orateur chrétien dont les discours aient été conservés

jusqu'à aujourd'hui, mais aussi un des premiers qui aient introduit

cette méthode dans l'Eglise. Il donnait tous les jours des

conférences comme les maîtres de son temps : son texte était
tiré de l'Ecriture comme ceux des sophistes d'Homère ou de

Chrysippe. Ses allocutions étaient comme les leurs soigneusement

préparées; il avait soixante ans, à ce que raconte
Eusèbe, quand pour la première fois il parla sans préparation.
Quel changement en moins de deux siècles

Dès que les communautés chrétiennes arrivèrent, au IV0

siècle, au grand jour de l'histoire, l'influence de la rhétorique
classique sur elles devint prépondérante et un succès durable
lui fut acquis. Les orateurs de la chaire les plus importants de

cette époque observent ses règles, qu'ils ont apprises dans leur
jeunesse et plus d'une fois enseignées eux-mêmes. Basile et

Grégoire de Naziance ont étudié à Athènes sous les célèbres

professeurs Himerius et Proheeresius, Chrysostome à Antioche
sous Andragate et sous Libanius, qui passait alors pour être le

plus parfait modèle d'éloquence et qui aurait voulu, on le sait,
retenir son brillant élève dans la sphère de l'éloquence civile
comme étant le plus digne de lui succéder. Un temps même,
le futur évêque se livra avec un très grand succès aux exercices

du barreau.
Fait curieux à noter, les discours chrétiens sont désignés

sous le même nom que ceux des sophistes. Originairement on
les appelait « homélies, » expression qui avant Jésus-Christ ne
s'employait pas dans ce sens et indique proprement l'entretien
familier ou la conversation directe et personnelle dans la vie
de tous les jours. Ensuite on se servit pour les qualifier des

termes d'école St«XiÇeis et lóyoi. La forme était aussi pareille; si



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 417

l'on compare les discours d'Himerius, de Themistius ou de

Libanius à ceux de Basile, de Chrysostome ou d'Ambroise, on

constate le même art dans l'agencement, le même soin dans le

choix des expressions1. Plus d'un orateur chrétien essayèrent,
il est vrai, de réagir contre cette invasion de la rhétorique,
d'oublier même leurs souvenirs classiques, qui venaient
parfois se mêler étrangement aux sentiments religieux exprimés
dans leurs sermons, et l'on vit en eux la foi s'opposer à l'école,
qu'elle prenait à tâche de renier. Mais ce fut en vain. Augustin
a beau attaquer à un moment donné, avec les études libérales,
ce qu'il appelle les mensonges audacieux des orateurs, les

bavardages subtils des philosophes ; cela ne l'empêche pas de

continuer à en être influencé. Jérôme, qui avait soutenu une
véritable lutte contre ses goûts littéraires, qui avait fait à Dieu,
à la suite d'une singulière vision, la promesse, bientôt violée,
de ne plus lire d'ouvrage profane, a beau s'emporter contre les

évêques et les prêtres qui mêlent les grâces de la vieille rhétorique

à leurs sermons et exiger ailleurs que le prêtre dissimule
avec soin son talent de style; cela ne l'empêche pas de payer
son tribut à l'art auquel il en veut.

D'autre part, la méthode d'interprétation allégorique familière

aux docteurs chrétiens de cette époque, méthode encore
trop en honneur aujourd'hui dans la prédication, quoiqu'elle
ne verse pas dans les excès de jadis, leur venait comme tant
d'autres choses des philosophes grecs. Quand les stoïciens

entreprirent de raccommoder la religion populaire avec la
philosophie, on sait qu'ils traitèrent comme des allégories, cachant
sous un air frivole des enseignements profonds, beaucoup de

1 Cela se remarque surtout en Orient où la prédication, très au premier
plan, durait souvent une heure; en Occident, elle consistait la plupart du
temps en allocutions courtes et sans ornements (sermones). Les discours
libres {ùu.û.iai axsâiacdclaai) étaient très goûtés, plus que les discours
mémorisés ; on ne lisait qu'exceptionnellemeut. En Syrie les prédications

en vers et strophes étaient fort appréciées! 11 y aurait une étude
intéressante à faire sur les caractères distinctifs de la prédication orientale

et ceux de la prédication occidentale; nous ne pouvons nous y livrer
ici, où nous nous bornons a présenter à grands traits des considérations
toutes générales.



418 H. TRABAUD

vieilles légendes immorales ou ridicules qui les embarrassaient,
et que, de cette façon, ils parvinrent à force de finesse et de

subtilité à leur donner une assez bonne apparence. Plus tard
Philon eut l'idée d'appliquer le même système aux récits de
l'Ancien Testament et les gnostiques à ceux du Nouveau ; on

en trouve également des traces dans les épîtres pauliniennes.
Origene qui le trouva commode l'introduisit dans l'école
d'Alexandrie; de là il passa en Occident avec Hilaire et Ambroise. La
seule différence qu'il y eût entre l'exégèse païenne ou gnostique

et l'exégèse chrétienne était la suivante : tandis que
celle-là n'expliquait une légende que pour la détruire en
l'interprétant, le fidèle était tenu de croire à la réalité matérielle
du fait biblique avant d'y chercher une signification allégorique.

Si de la forme et de la méthode d'explication nous passons
aux circonstances extérieures dans lesquelles les discours
étaient prononcés, nons rencontrons ici aussi une frappante
analogie: commele philosophe païen, l'orateur chrétien parlait

assis sur le siège qui lui était réservé (Opovoç); souvent, pour
être mieux entendu, il s'avançait jusqu'aux barrières du choeur

(cancelli) ; il n'occupait qu'exceptionnellement l'ambon. La

foule remplissait l'espace devant lui et l'applaudissait volontiers,

surtout en Grèce, en frappant des mains et en agitant des

mouchoirs (xpozo;, acclamatio). Mais à l'encontre des sophistes,

qui étaient flattés de ces témoignages d'approbation, les

prédicateurs éminents cherchaient à calmer le bruit qui s'élevait

autour d'eux ; Chrysostome invite à réitérées fois ses

auditeurs à se tenir tranquilles. C'est ainsi qu'interrompu par
des applaudissements dans l'une des vingt-deux homélies dites
des Statues, qu'il prononça lors de la sédition dont Antioche
fut le théâtre en 387, il réprime cette manifestation en
répliquant : « L'Eglise n'est pas un théâtre où l'on vienne écouter

pour son seul amusement. Que je remporte de ce temple
l'assurance que mes efforts seront secondés par les vôtres, voilà
ce que je veux. Quel avantage me revient-il, à moi, de ces

bruyantes acclamations et de ces louanges tumultueuses La
louange à laquelle j'aspire, c'est que vos oeuvres fassent



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 419

connaître la vérité que nous vous prêchons. » Une autre fois,
que Chrysostome prêchait sur Lazare et le mauvais riche et
qu'il montrait les anges venant s'emparer de l'âme de l'un
pour la traîner enchaînée devant le juge, de celle de l'autre
pour l'accompagner dans sa marche triomphale, il fut également

arrêté par des applaudissements : « Vous m'interrompez
pour m'applaudir, s'écria-t-il ; j'aimerais bien mieux votre
silence que vos acclamations. Des éloges, des applaudissements,
si j'en rapportais l'honneur à moi-même, me deviendraient
funestes; votre silence me prouverait votre recueillement....
Cette observation vous peine, je le vois, mais elle vous est utile
et salutaire. Si le riche de notre évangile n'avait rencontré que
des censeurs qui l'avertissent de ses devoirs, et non des

flatteurs qui l'encourageassent à les oublier, il ne serait point
aujourd'hui dans les enfers. Hélas ce sont les mains de ces

flatteurs imprudents qui ont attisé les feux dont il est dévoré1. »

(Hom. II, sur Luc XVI.)
Cependant, il faut le dire, tous les prédicateurs orientaux ne

partageaient pas l'avis de Chrysostome à l'endroit des
applaudissements ; en général, ils visaient à l'effet théâtral.

Il arrivait aussi au prêtre, comme au sophiste, de provoquer
des marques de désapprobation quand ses censures paraissaient
trop sévères. Un jour entre autres, à Constantinople, Chrysostome

ayant déclaré la multitude qui s'approchait de la sainle
cène aussi coupable que celle qui avait répandu le sang de

Jésus-Christ, elle l'interrompit en criant : « Tu nous repousses
de la sainte table et de la communion » A quoi le patriarche
répliqua en se mettant lui-même au nombre de ceux dont il
voulait par ses paroles « mordre les consciences. »

A l'église, l'auditoire n'était donc pas moins chatouilleux que
chez les sophistes. Ici aussi l'on s'attachait trop exclusivement

à l'agrément de la forme ; on venait écouter les prédicateurs

« comme des chanteurs ou des joueurs de lyre » et ceux-
ci réglaient trop souvent leurs paroles sur les faiblesses des

assistants. Un écrivain du temps les compare à un père, qui,
1 Traduction de Vulliemin, articles sur Chrysostome, Chrétien

évangélique, 1859.



420 H. TRABAUD

au lieu de donner à son enfant malade les remèdes qu'il faut,
suit les caprices de celui-ci et dit au docteur qui le blâme :

« Je ne pouvais supporter les cris de mon enfant. »

Encore un trait pour compléter le tableau : il était des

prédicateurs chrétiens qui, comme les sophistes, allaient de lieu en

lieu tenir leurs discours pour de l'argent et donnaient, à leur
instar, des tournois oratoires

Telle était l'éloquence sacrée qui florissait dans les premiers
temps de la reconnaissance du christianisme comme religion
officielle K Nulle part sa dépendance de la rhétorique du temps et en

même temps le profit qu'elle devait en tirer pour se frayer dans

la suite savoie, n'ont été mieux indiqués que dans le traité
d'Augustin : De la doctrine chrétienne. C'est un livre d'éducation à

l'adresse des clercs, de « ceux qui se proposent d'étudier les

Ecritures et de les enseigner, de défendre la vraie doctrine et de

réfuter l'erreur. » Le dessein de l'auteur est double : Il veut
leur apprendre d'abord comment ils arriveront à comprendre
eux-mêmes les livres saints, puis de quelle façon ils les feront
comprendre aux autres. Parmi les études préliminaires, il
place sans hésiter celles qui se font dans les écoles : tout ce

qui s'y enseigne peut servirà l'intelligence des Ecritures. Donc

il fait grand cas de la culture, même païenne. Comment
communiquer aux autres cette intelligence?Le prédicateur ne doit

passe contenter d'instruire; il faut qu'il plaise et qu'il touche :

c'est précisément ce que la rhétorique se pique d'enseigner. Mais

convient-il qu'un orateur chrétien se serve de la rhétorique?
Augustin n'éprouve aucun scrupule à le lui conseiller. Puisque

1 Quel fut ensuite le sort de l'homélie? Bientôt elle s'effaça derrière
la liturgie, et la barbarie qui jsuivit les invasions la fit presque complètement

disparaître. Le zèle missionnaire qui se manifesta au VIIe siècle
éveilla de nouveau la conscience de son importance. Mais très peu de
clercs étaient en état de composer un sermon. D'où Vhomiliarium latin
que Charlemagne fit composer en 780 par Paul Diacre, au moyen
d'extraits des Pères, comme modèle de composition personnelle ou, quand
c'était trop demander, pour lire dans l'original ou en traduction. Il resta
pendant tout le moyen âge et jusqu'après la réformation, qui remit en
honneur la prédication, un des livres les plus lus et les plus assidûment
employés dans l'Eglise catholique.



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 4ül

c'est un art qu'on emploie tous les jours pour soutenir le

mensonge, qui oserait dire qu'il ne faut pas le mettre au
service de la vérité Ne serait-ce pas une folie de laisser cet

avantage à ceux qui propagent les fausses théories, de charmer
et de toucher les gens qui les écoutent « Le talent de la parole
étant à la disposition de tout le monde, des méchants comme
des bons, pourquoi les honnêtes gens ne s'appliqueraient-ils
pas à l'acquérir, puisque les malhonnêtes s'en servent pour
faire triompher l'erreur et l'injustice? »Où doit-on chercher
la rhétorique D'abord dans les écoles où elle s'enseigne. Mais

Augustin ne veut pas pour cela, — et c'est là la nouveauté
féconde en heureux résultats de sa théorie, — arracher celui
qui se destine au ministère sacré à l'étude des livres saints qui
doit faire désormais l'occupation de sa vie; ils ne lui apprendront

pas seulement la saine doctrine, mais lui enseigneront
aussi l'éloquence. Donc il n'y a pas besoin pour se former à

l'art de la parole de lire les chefs-d'œuvre classiques; quelle
que soit leur perfection, il suppose que le futur prédicateur de

l'Evangile n'a ni le temps ni le goût de les parcourir. Il trouvera

dans les écrits bibliques eux-mêmes des figures de rhétorique

: pour le prouver, Augustin analyse un passage d'Amos
où il relève trois périodes de deux membres qui se répondent
entreelles et des images dont la hardiesse et la beauté lui
semblent incomparables. II applique la même méthode aux lettres
de Paul et y montre des exemples de gradation. De Paul, il
descend aux auteurs ecclésiastiques des derniers siècles, où il
n'a pas d'effort à faire pour trouver de la rhétorique ; quelques-
uns l'avaient enseignée, tous l'avaient apprise et ne l'avaient
pas oubliée. « Quelquefois même, ajoute M. Boissier, d'après
lequel nous donnons cette analyse, ils s'en sont trop souvenus. »

Ainsi il montre que Cyprien et Ambroise ont su employer selon
les circonstances le style simple, le style tempéré et le style
sublime, et conclut «. que par l'assiduité qu'on aura à les lire,
à les entendre, et en s'exerçant quelquefois à les imiter, on

pourra se donner les qualités qu'ils possèdent. »



422 H. TRABAUD

IV

La conclusion de Hatch est intéressante : en somme la

rhétorique grecque créa le sermon chrétien et étendit aussi les

fonctions des chefs de la communauté, fonctions qui consistaient

auparavant dans la direction de la discipline ecclésiastique,

dans l'administration de la fortune de l'Eglise, dans sa

représentation au dehors et dans la simple transmission des

vérités reçues. Il s'y ajouta, l'interprétation des saintes écritures

telles que les sophistes l'appliquaient à Homère et des
discours travaillés sur des problèmes dogmatiques et moraux.
Cependant la portée du résultat fut plus grande que la création
d'une institution et d'une fonction nouvelles. La rhétorique
avait tué la philosophie, qui, cessant pour la plupart d'avoir
une réalité, avait abandonné la sphère sereine de la pensée

pour descendre dans le domaine de l'exégèse, de la littérature,
et perdre ainsi son originalité. Les professeurs ne prêchent pas

parce que la vérité brûle en eux et les pousse à parler, mais

parce qu'ils s'entendent de main de maître à tourner des phrases
et vivent en un temps où la phrase est en honneur.

La philosophie mourut parce qu'elle était devenue de la

sophistique. Or celle-ci n'est pas limitée à un temps ou à un

pays. Elle fleurit partout où, après des génies créateurs, viennent

de pâles imitateurs qui reproduisent la forme pour la

forme, sans s'être pénétrés du contenu. Elle n'est pas restreinte
à la littérature ou à la philosophie, mais se produit aussi par
réaction quand une nouvelle impulsion à été donnée à la pensée

religieuse. Le christianisme en fit l'expérience. Venu dans
le monde delà culture sous le vêtement d'un prophète delà
pureté du cœur, il le gagna par sa sérieuse conception de la

vie, par le solide rapprochement qu'il opéra entre les hommes

sur le terrain de la fraternité, par son divin message de consolation

et d'espérance. Tout autour de lui se pressait la foule
des rhéteurs d'office qui l'invitèrent à changer de vêtement et à

parler leur langage, et il les écouta. Il sembla vouloir ainsi
arriver à vaincre plus promptement et plus complètement. Mais
le succès fut chèrement acquis : il lui coûta son imrnédialeté



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 423

première et par là fut entravé son essor. Un élément sophistique

y fut dès lors attaché et dans la mesure où, à un temps
donné, il domina, fut comprimée sa force d'expansion.

Il en fut ainsi parce que maints de ses prédicateurs vivaient
dans un monde fictif; les vérités qu'ils annonçaient ne les

dirigeaient plus quand ils en avaient besoin dans la vie. Si le

christianisme continue à méconnaître ainsi ce qu'il avait été aux

temps primitifs, il est condamné à perdre son bien le plus
précieux. Pour qu'il ait quelque espoir d'avenir, il faut que
l'élément sophistique soit extirpé de la prédication chrétienne et

se dissipe comme un nuage passager. Alors viendra le temps
où de nouveau prêcheront, comme aux jours depuis si
longtemps disparus, des prophètes qui ne diront que ce que l'esprit

leur inspirera.
Pour catégorique qu'elle soit, cette conclusion manque

quelque peu, ce nous semble, de clarté et de précision; nous
ne voyons pas trop ce que Hatch entend par cette rhétorique,
cette sophistique moderne qu'il veut bannir de la chaire
chrétienne et qu'il aurait bien fait de définir avec exemples à

l'appui. Celui que M. Paul Bourget a eu sous les yeux semble
bien être l'idéal du genre que le théologien anglais critique ;

mais on ne peut pourtant pas le citer comme général. Peut-
être de tels échantillons ne sont-ils pas rares au sein du
catholicisme et jusqu'à un certain point dans les milieux anglicans
ou luthériens, où trop souvent la prédication est moins une
action en parole qu'une exposition froide, méthodique et
compassée de dogmes reçus et conservés comme de précieuses
reliques du passé sans que l'authenticité en ait été vérifiée ni la vertu
éprouvée. Mais dans les Eglises réformées, la prédication, quoi
qu'en pense tel de nos frères de Genève, s'est dégagée dans

une grande mesure de la vieille rhétorique et des vieilles
redites pour se rpnouveler quant au fond et pour revêtir une
forme plus simple, plus pratique, plus actuelle. Il ne faut pas
oublier d'autre part que, s'il y a des exceptions pour confirmer
la règle, grâce à Dieu, dans la généralité des cas, l'éloquence
chrétienne a sur celle des philosophes religieux d'autrefois
l'immense avantage d'être pénétrée de la sève de l'Evangile et



424 H. TRABAUD

de viser, non à plaire, mais conformément au but de celui-ci.
à sauver et à régénérer les pécheurs.

Ce qui peut être argué d'une manière générale contre la
prédication moderme et ce que Hatch a peut-être en vue, c'est

que, là même où elle est en progrès, elle a le tort d'étayer trop
encore son message sur des arguments d'ordre tout rationnel,
sur une dialectique étrangère à l'esprit de l'Evangile et
conservée depuis le temps où les sophistes l'ont léguée aux clercs.
On ne se persuade pas assez que l'Evangile se montre et ne se

démontre pas, que le chrétien doit croire sans preuves
matérielles et que les convictions, pour être solides, n'ont pas
besoin d'être appuyées sur des arguments d'ordre intellectuel.
La foi purement religieuse est trop embarrassée dans les
difficultés de la théologie et n'en est pas suffisamment dégagée ; de

là l'habitude trop fréquente de développer abstraitement une
thèse en chaire, au lieu de prêcher avant tout, selon l'ordre du

Maître, « la repentance et la rémission des péchés, j> Le christianisme

est présenté trop sous la forme d'un système de doctrine
transcendante contre lequel beaucoup viennent se heurter sans

le pénétrer, et pas assez comme un fait moral, une force intime
et mystérieuse. Or, comme l'écrivait Taine à propos de

Sylvestre de Sacy : « Le fondement sur lequel le croyant asseoit sa

religion, c'est la persuasion personnelle, la foi antérieure au

raisonnement, instituée par la grâce. Il faut ignorer la foi pour
essayer de l'imposer par la polémique. Les vrais chrétiens

savent par expérience que leur conviction n'est point de

l'ordre humain, qu'une émotion intérieure et inexplicable a

tout fait.... Le caractère divin de l'Evangile est dans la suite
même de cet Evangile. C'est l'effet qu'il produit sur l'âme qui
est sa preuve et son témoignage. »

Pour ne pas avoir eu toujours cette vérité devant les yeux,
on n'a pas su débarrasser l'or de la vérité évangélique des scories

qui le dissimulent trop aux yeux de nos contemporains, et

encore une fois, il n'est pas étonnant que, pour ne pas parler
des gens superficiels auxquels cet amalgame fait la partie belle,
des esprits sérieux se méprennent dès lors sur l'essence du

christianisme et s'en éloignent, bien plus, que même des piliers



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 425

d'église passent à côté de la vérité, tout en étant persuadés de
la posséder. Pour s'assimiler le monde gréco-romain il était
peut-être nécessaire que l'Evangile s'enveloppât de la lourde
armure dont il est encore embarrassé, mais depuis longtemps
elle lui pèse et elle risque de l'étouffer. Arrière donc de la
chaire chrétienne le dogmatisme à outrance, élément non de

paix mais de discorde, qui n'a déjà dans le passé que trop
troublé l'Eglise!

Est-ce à dire que, comme Hatch semble le souhaiter, tout
soit à rejeter de ce qui nous est venu des Grecs et des

Romains, qu'il puisse être question de revenir aux temps
primitifs où tout était laissé à l'inspiration et où l'on ne se préoccupait

pas de la forme? Non pas, car notre monde est,comme
le monde antique, un monde cultivé et la forme de la prédication
doit répondre à ses exigences. Pour cela une préparation
soignée est nécessaire ainsi que la fidélité à certains principes,
l'observation de certaines règles que nous devons, il est vrai,
moins à l'art subtil des sophistes qu'au génie des grands
orateurs de l'antiquité, et qui n'excluent pas nécessairement
la spontanéité d'expression. Autant l'imitation pédante et
superficielle de ces maîtres est à rejeter, autant leur méthode de

composition est à admirer et à suivre.
Dans son dialogue intitulé : Ciceronianus sive de optimo

dicendi genere, où il combat l'idéal de l'éducation de son

temps, Erasme montre quel usage on doit faire des études

classiques et comment l'homme doit mettre son instruction en
harmonie avec le milieu dans lequel il vit. Ses judicieuses
considérations complètent et dans une certaine mesure rectifient
celles de Hatch. Cicéron était alors tout à fait à la mode.
Erasme s'élève contre l'imitation servile du grand orateur,
« dans laquelle, dit-il, on ne retrouve aucune des vertus qui
ont fait la gloire de Cicéron, comme son heureuse inspiration,
l'intelligente disposition de ses sujets,.... la sagesse avec
laquelle il traite chaque objet, sa grande expérience des

hommes et des affaires, son talenta passionner ceux qui
l'entendent. Voilà surtout ce qu'il faudrait imiter dans Cicéron et
pour l'imiter, il nous faut, comme lui, nous identifier avec

THKOL. ET PHIL. 1894. 28



426 H. TRABAUD

l'époque dans laquelle nous vivons, afin de pouvoir lui
approprier notre langage,... puis il nous faut apprendre à parler
d'une manière complète sur le sujet qu'on traite, ce qui
suppose qu'on en a fait une étude approfondie. Il faut ensuite
s'être tellement identifié avec son sujet que tout ce qu'on dit
sorte du cœur et de son propre fond. En conséquence, l'orateur

chrétien étudiera les vérités chrétiennes dans les auteurs
chrétiens avec autant de zèle que Cicéron étudiait les philosophes,

les poètes, les juristes et les historiens. Si nous,
ecclésiastiques, nous ne nous occupons ni de la Bible, ni des écrits
des Pères et d'autres docteurs chrétiens, comment imiterons-
nous jamais Cicéron dans notre sphère?... Nous pouvons aussi

citer l'Ecriture comme Cicéron citait les auteurs classiques
Lisez et étudiez les bons auteurs, païens et chrétiens, transformez

ensuite en votre propre pensée les idées justes et bonnes

que vous y puiserez, afin que ce que vous écrivez devienne

votre pensée et votre style. Nous devons ressembler à l'abeille,
qui recueille les sucs des diverses plantes, pour les transformer
dans son estomac en un produit tout nouveau d'un arôme
particulier, différent de celui de toutes les plantes dont elle l'a
extrait. »

Il s'est trouvé, parmi les docteurs chrétiens qui ont été
à l'école des rhéteurs, un homme qui a su leur prendre ce

qu'ils avaient de bon, qui se l'est assimilé, s'est élevé ainsi
d'emblée au faîte de l'éloquence religieuse et peut encore à

certains égards nous servir de modèle : c'est Chrysostome.
Bien de forcé, ni de subtil dans son exposition. Ni dissertation,
ni questions étrangères ou recherchées ; il s'attachait au sens
le plus simple de son texte. Laissant de côté les abstractions
quintessenciées et les vaines redites, il prenait directement à

partie les faiblesses régnantes autour de lui comme autant
d'ennemis à terrasser et à vaincre. Toujours il mesurait son
langage aux besoins de ses auditeurs et se mettait moins en

peine d'entrer dans les difficultés de son sujet et de se livrer à

de grandes investigations que d'éviter tout ce qui eût dépassé
la portée de ceux qui l'écoutaient. Il est rare que ses appels ne
soient pas éclairés par des comparaisons et des exemples



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 427

qui les appuient et les rendent accessibles à tous. Il abonde
aussi en détails de mœurs d'un haut intérêt.

Dans l'abandon de l'homélie, point de divisions artificielles ni
d'ordre minutieusement réglé ; l'orateur a besoin de liberté, sa

parole a trop d'effusion pour qu'il puisse l'enchaîner à des

formes lentes et rationnelles.il aime trop pour raisonner si
patiemment. Rapproché des jours glorieux de l'Eglise primitive,
vers lesquels il reporte incessamment ses yeux et ses pensées,
il poursuit l'œuvre apostolique ; il inspire, il presse, il combat;
il est familier, persuasif, pathétique, populaire. Il y a dans son

action, comme on l'a dit, quelque chose qui tient à la fois du
forum et du confessionnal, de la tribune et du sanctuaire. Cette

liberté d'allure ne l'empêchait pas de travailler soigneusement
la matière de ses discours, bien qu'il montât aussi en chaire
suns préparation spéciale et demandât aux circonstances le

sujet dé son homélie.
« En entendant Chrysostome, dit L. Vulliemin, on se disait

que même en éloquence le christianisme n'avait plus rien à

envier à l'antiquité, que l'Evangile s'était allié sans effort
avec ce que l'art de la parole avait de plus exquis. » Cette

alliance, ajouterons-nous, est l'idéal qui ne doit cesser de

briller devant les yeux du prédicateur de l'Evangile et vers
lequel il aura toujours à tendre pour être à la hauteur de sa

mission dans le monde.



RECTIFICATION ET AVIS DE LA RÉDACTION 605

RECTIFICATION

Dans le second article de H. Trabaud sur Les origines de l'homélie
chrétienne, page 423, au lieu de : « Celui (l'exemple) que M. Paul Bourget, >

lisez «celui que M, Jules Lemaitre (cité dans le premier article, page 385)

a eu sous les yeux, » etc.

AVIS DE LA RÉDACTION

Nous avons la joie d'annoncer à nos lecteurs que M. le professeur
Philippe Bridel veut bien, à partir de 1895, prendre dans la direction de
la Revue de théologie et de philosophie la place laissée vacante par le
départ de notre cher et regretté J. F. Astié. Ils se joindront à nous pour
lui souhaiter force, courage et heureux succès dans la nouvelle carrière
qui vient de s'ouvrir devant lui, et verront dans son nom, associé
dorénavant au frontispice de cette revue a celui du directeur survivant, la
meilleure garantie que ce périodique restera fidèle aux principes de

sérieux et de largeur, d'indépendance scientifique et de piété protestante
qui l'ont dirigé jusqu'à ce jour.


	Les origines de l'homélie chrétienne [suite]
	Anhang

