
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La controverse sur la cène dans l'église bernoise de 1532 à 1542

Autor: Heyer, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE

DANS L'ÉGLISE BERNOISE
de 1532 à 1543 '

H. HEYER
ancien pasteur.

On sait que la controverse sacramentaire éclata vers la fin
del5242. Elle eût peut-être tardé quelque temps encore si

Carlstadt, chassé de Wittemberg cette même année pour ses

opinions anabaptistes et son point de vue sur la Cène, ne fût
venu en Suisse propager ses doctrines. C'est alors que Zwingli
se mit à répandre ses idées auprès de ses amis et ainsi

commença cette triste discussion qui divisa et divise encore si

profondément le protestantisme.

1 Les pages qui suivent sont pour la plupart extraites de la
Correspondance des Réformateurs dans les pays de langue française, par A.-L.
Herminjard et principalement du tome VIIIe. I! serait vraiment superflu

de rappeler ici la valeur de cette belle publication a laquelle toute
la presse savante a constamment rendu le plus mérité des hommages.
Les lecteurs de cette Revue savent mieux que personne tout ce que nous
devons à M. Herminjard et quelle mine inépuisable de rapprochements
et de renseignements de haute valeur se rencontrent dans chacun des
volumes qu'il fait paraître. Ils se joindront U nous pour demander à
a. Dieu de continuer à ce vaillant chercheur, k cet infatigable travailleur
la santé et la force nécessaires à l'achèvement de son œuvre.

2 Lettre de Zwingli a Alberus, du 16 novembre 1524. Zwingli opera.
Zurich, 1828-1842, in-8», t. III, p. 591.

TEÉOL. ET PHIL. 1894. 26



394 H. HEYER

En vain les théologiens de Strasbourg se multiplièrent pour
amener un rapprochement entre les deux partis; leurs efforts,
hélas! n'eurent d'autre résultat que des compromis de peu de

durée. Toute leur sympathie était du côté des réformés; mais

réunis au Corps germanique, suivant avec attention les menées

de Rome auprès des gouvernements catholiques, ils comprenaient

mieux que personne la nécessité de l'union. De là des

tentatives de conciliation sans cesse renouvelées. C'est sous

leur inspiration et pour répondre aux sollicitations de Philippe
de Hesse et des autres princes protestants, que, de 1529 à

1535, il y eut de nombreuses conférences entre les théologiens
de la Haute-Allemagne. Ces divers pourparlers aboutirent à

une conférence qui se tint à Bâle au commencement de 1536.

Les députés des Eglises suisses y discutèrent, puis signèrent
une confession de foi traitant non seulement de l'eucharistie,
mais aussi des principaux points de la religion chrétienne. Ils
voulaient qu'elle pût être présentée à Luther et au Concile

que chacun attendait. Telle fut l'origine de la première
Confession helvétique, dont les auteurs furent Bullinger, Gry-
naeus et Myconius, assistés de Léon Jude et de Megander.
Capiton et Bucer déclarèrent y souscrire L Cette confession

était faite surtout pour les princes et les théologiens
allemands ; elle devait prouver que les croyances des sacramen-
taires ne différaient de celles des luthériens que par des

nuances. Aussi Bucer et ses amis avaient-ils été conduits à

glisser sur les points délicats2.

1 Ruchat, Hist, de la Réformation de la Suisse. Edit. Vulliemin 1835-1838,

in-8°. T. Ill, p. 404-410; t. IV, p. 59-60.
2 Touchant la Sainte-Cène, voici ce que nous pensons :

« Que le Seigneur dans la Sainte-Cène offre véritablement aux siens

son corps et son sang, c'est-à-dire soi-même et qu'il les leur donne a recevoir

pour en tirer ce fruit, qu'il vive de plus en plus en eux et eux en lui.
non pas que le corps et le sang du Seigneur soient naturellement unis
avec le pain et le vin, ou renfermés là-dedans comme dans un espace, ou
qu'on établisse ici une présence corporelle et charnelle ; mais que le
pain et le vin, par l'institution du Seigneur, sont des signes sacrés qui
signifient des choses sublimes, des signes par lesquels le Seigneur offre
et présente lui-même aux fidèles, par le ministère de l'Eglise, la vraie



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 395

Toutefois, à Berne, on élait loin d'être d'accord sur cette
question. Si les hommes d'Etat estimaient d'une grande importance

défaire cesser le scandale des divisions sacramentaires,
afin que le protestantisme pût se présenter comme formant un
tout homogène, les ecclésiastiques étaient fort divisés : les

uns souhaitaient cette union avec ardeur et jugeaient qu'il fallait

y entrer à tout prix ; les autres désiraient aussi l'union de

l'Eglise, mais ils ne trouvaient pas bon qu'on l'acceptât aux
dépens de la vérité. Les premiers étaient Pierre Kuntz ou
Konzen et Sébastien Meyer, puis bientôt Simon Sulzer et quelques

autres. Les seconds avaient pour chefs Gaspard
Megander et Erasme Bitter.

Pierre Kuntz avait été appelé à Berne en 1535. Il avait étudié
à Wittemberg sous Luther et Mélanchton. A son retour en

Saisse, il avait été pasteur dans le Bas-Simmenthal, sa patrie,
et il avait introduit la Réforme dans toute cette vallée. D'un
caractère vif, impétueux comme Luther son maître, et sachant
de quelle considération on l'entourait à Berne, il se montrait
hautain et ne souffrait guère la contradiction de la part de ses

collègues. Il était secondé dans ses idées par Sébastien Meyer,
ancien prêtre alsacien, chassé de Berne lors des disputes
religieuses de 1524, rappelé honorablement en 1536, pour
succéder à B. Haller. Ces ecclésiastiques enseignaient que le corps
du Seigneur est dans le sacrement d'une certaine manière
surnaturelle et inexprimable, ce qu'Erasme Ritter et Gaspard

Megander ne pouvaient admettre. Les premiers accusaient
ceux-ci de ne voir dans la Cène que des symboles n'offrant
aucune réalité, et de pousser à une espèce de fanatisme, en

parlant d'une participation spirituelle. Ces derniers, de leur
côté, reprochaient à leurs adversaires luthéranisans de faire
redescendre Jésus-Christ du ciel et du séjour de gloire sur la

communion du corps et du sang de Jésus-Christ, non pas pour une viande
périssable du ventre, mais pour une viande et nourriture de la vie
spirituelle et éternelle. Nous prenons souvent cette sublime et sainte
viande intérieure, spirituelle et vivifiante, qui nous fait goûter une douceur

inexprimable, qui nous récrée et nous donne une sainte vigueur, etc. »

Voy. Kuchat, op. cit., t. IV, p. 72.



396 H. HEYER

terre par leur manducation corporelle du corps de Christ et
de faire de ce corps sacré une pâture du ventre, tandis que
les sacrements ont été établis pour nourrir et fortifier l'âme1.

Le gouvernement bernois, espérant arrêter les discussions

dès le début, convoqua un Synode pour le 31 mai 1537.

300 ministres s'y trouvèrent réunis et l'on se mit d'accord pour
décréter que les pasteurs enseigneraient conformément à la

Dispute de Berne et à la Confession de Bâle; que toutefois on

s'abstiendrait de ces termes inusités : présence réelle, corporelle,

naturelle, surnaturelle, charnelle, invisible, miraculeuse
et inexprimable; que toutes les fois qu'on se trouverait en face

d'expressions figurées (surtout relativement à la Cène) on les

expliquerait selon le sens et l'usage du Synode de l'Eglise de

Berne. Ces résolutions furent approuvées par le Conseil
souverain le 8 juin 15372.

Quant à la Confession helvétique (1536), elle fut considérée

par le gouvernement bernois comme un document utile pour ses

relations avec l'extérieur. Mais pour l'intérieur, je veux dire

pour l'étendue de la République, pour les pays soumis à son

autorité, les Seigneurs de Berne entendaient qu'on s'en tînt
aux thèses de la Dispute de Berne (1528), à leur Edit de
Réformation (1536) et à leur Catéchisme.

Ce dernier était le catéchisme zurichois de Léon Jude, de

1534, mais abrégé et remanié par Gaspard Megander, pasteur
et professeur à Berne. L'édition allemande parut au printemps
de 1536 ; c'est un très petit in-8° de 32 feuillets, imprimé à

Bâle, chez Lux Schouber. Peu après, il fut traduit en latin et

en français. M. Herminjard nous donne à la fin de son tome
VIIIe le chapitre de la Sainte-Cène, d'après l'édition qui parut
à Genève en 1540, chez Jehan Gérard. En voici quelques
extraits :

D. Qu'est-ce que la Cène du Seigneur?
R. C'est une joye solennelle des fidèles, en laquelle on rend

grâces à Dieu, pour la mort de son filz....
D. Qu'est-ce que la chose ou la vérité en la Cène

1 Ruchat, op. cit., t. V, p. 14-16.
2 Herminjard, t. IV, N° 644, note 5.



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 397

R. C'est le corps et le sang de Christ offert pour nous
par Jésus Christ mesme : en rémission de noz péchez et

rédemption de la mort éternelle
D. Est-ce une mesme chose manger le corps de Christ, et

manger le Sacrement?
R. Il s'en fault beaucop, car tous ceux qui usent devant

l'Eglise de ce Sacrement, c'est-à-dire de ce pain et vin, ne

mangent pas le corps de Christ.
D. En quelle forme donc se mange le corps de Christ
R. Manger le corps de Christ ne requiert la bouche, les

lèvres, ny les dentz ; mais la seule Foy, par ce que par icelle
seulle le fruit et utilité de la mort de Christ est receue et
entendue.

D. Dy moy briefvement et en peu de parolles, qu'est ce que

manger le corps de Christ
R. Manger le corps de Christ n'est autre chose que croyre

que Christ a baillé son corps à mort pour nous, et a espandu
son sang en la rémission de nos péchez.

D. Veu que le corps de Christ n'est mangé que par Foy, à

quoy donc prouffite le sacrement?
R. Le Sacrement n'a pas esté en vain institué de Christ, il a

aussi sa force et efficace : car par iceluy nos sens extérieurs
sont menez et tirez à l'intérieur et à la chose de laquelle il est
signe.

D. Ne me peulx tu monstrer et exposer plus clerement.
R. Ouy bien. Un mari voulant s'en aller dehors, baille et

délaisse à sa femme bien aymée un anneau pour souvenance,
et en signe de memoyre et recordation. Quand icelle, après le

partement de son espoux, regarde et contemple ceste bague,
elle a son mary beaucoup plus présent qu'autrement, combien

qu'elle l'ayme d'un vray et franc cœur. En semblable raison

par le Sacrement, c'est à dire par le pain et vin, sommes
attirez et menez à contempler et considérer de plus près icelle
chose, c'est à dire nostre rédemption et réconciliation envers
le Père céleste, faicte par la mort et passion de Jésus Christ....

R. Tout ainsi que le pain naturel fortifie et conferme la vie de

l'homme, et le vin estanche la soif et resjouyt le cœur : aussi



398 H. HEYER

nostre âme famélique par un seul Jésus Christ est sustentée,
repeuë, fortifiée, rassasiée et resjouye...

D. Puisque c'est pain et vin, comment se faict que en

mangeant ces choses aucun puisse manger et boire son
jugement

R. En tant que touche la matière, ce pain et vin ne
diffère en rien d'un autre pain et vin : mais quant à l'usage, il est

sainct, sacré, benist, grand, magnifique et précieux, par ce

que c'est le pain et le vin du Seigneur.
D. Je desireroye que cela se dist et fust exposé plus clerement.

R. Je te le declaireray par similitude. Le sceau qui est pendu
et apposé à une lettre ou contract, quand à la matière, il est

semblable à quelque autre cire : mais en tant qu'il est signe
des tables et testament ou de quelque autre instrument, elle

est si noble et précieuse que quiconque la violera et corrompra

il a mesme violé et faict injure à celuy duquel est le sceau
et qui a scellé et cacheté les dites lettres1...

Peu après cette publication de Megander, Bucer et Capiton
se trouvaient à Berne. Ils y étaient venus pour répondre à

certaines accusations lancées contre eux par les zwingliens. On

disait que dans leurs négociations pour la paix et pour l'union
des Eglises et que même dans quelques-uns de leurs écrits, ils
s'étaient éloignés de la Sainte Ecriture, des articles de la

Dispute de Berne et delà Confession de Bàie qu'ils avaient cependant

approuvée. En passant par Bâle, ils avaient pris avec eux
Oswald Myconius et Simon Grynaeus. Le Synode de Berne
tint sa première séance le 22 septembre 1537. Capiton et Bucer
se justifièrent dans un long discours et pour donner à tous
pleine satisfaction, ils donnèrent par écrit leur confession de

foi2. Après quoi, les ministres représentèrent au gouverne-

i Herminjard, t. VIII, p. 509-511.
2 Voici un extrait de cette confession de foi de Bucer et Capiton :

« Nous croyons... que quand l'Eglise et ses ministres célèbrent la
Sainte-Cène,... selon sa Parole et de la manière qu'il (J.-C) l'a
instituée... alors le Seigneur lui-même... fait et administre tout... Tous ceux



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 399

ment qu'ils étaient tous d'accord de s'en tenir à la Parole de

Dieu, à la Dispute de Berne, à la Confession de Bàie, à la

réponse envoyée à Luther, ainsi qu'aux conclusions du dernier
Synode. Les magistrats approuvèrent ces résolutions, ordonnant

à tous les ministres de s'y conformer ainsi qu'aux actes
du Synode de Berne de l'an 15321.

L'influence de Bucer auprès des Seigneurs de Berne était
alors plus grande que jamais. Depuis la mort de Berthold
Haller, aucun ecclésiastique n'avait eu semblable autorité. Les

pasteurs de cette ville, quels que fussent leurs talents, étaient
au fond des hommes de second ordre, inférieurs à Bullinger
de Zurich, à Myconius et Grynaeus de Bâle, et naturellement à

nos réformateurs de la Suisse romande. Aussi le gouvernement

bernois avait-il dû recourir, en maintes occasions, aux
lumières des théologiens de Strasbourg et spécialement lors
du Synode de 1532, dont les actes vraiment remarquables
furent rédigés par Capiton. Heureux de posséder Bucer dans

ses murs, et reconnaissant des services nombreux qu'il lui
avait rendus, il soumit à son approbation l'édition latine du
catéchisme de Megander, qui venait de paraître. Bucer, tout
en l'approuvant, déclara qu'il serait bon d'y ajouter quelques
mots à l'article de la Cène. Le gouvernement demanda tout
aussitôt à Megander de faire les additions indiquées, mais
celui-ci s'y refusa. Le Conseil passa outre et chargea Bucer de

faire le nécessaire. L'édition corrigée parut au commencement
de 1538. Quant à Megander, qui n'était plus en faveur auprès
des autorités bernoises, il fut congédié et se retira à Zurich2.

qui sont dans une telle Eglise de Jésus-Christ, qui vont à sa table...
reçoivent là véritablement le vrai corps et le vrai sang de Christ, avec les

signes visibles, et le possèdent tout entier, non divisé, vrai Dieu et
vrai homme, non pas pour leur être une nourriture périssable du ventre,
mais pour une nourriture de l'âme à la vie éternelle... Quand nous
célébrons ce saint sacrement suivant l'institution du Seigneur nous y avons
et recevons son vrai corps et son vrai sang et non pas seulement du
pain et du vin... » Ruchat, op. cit., t. V, p. 43.

1 Ruchat, op. cit. t. V, p. 42-45. — Herminjard, t. IV, N° 661, note 2.
2 Herminjard, t. IV, N° 677, n. 7 ; Ruchat, op. cit., t. V, p. 47-48. Hundes-

hagen, Zwinglianismus, Lutheranismus und Calvinismus in der bernischen
Landeskirche. Berne, 1842, in-8°, p. 93 et 94.



400 H. HEYER

Il serait intéressant de connaître les corrections faites par
Bucer. Malheureusement le catéchisme revisé par ce dernier
est introuvable. En revanche, voici quelques extraits d'une
édition de Bucer de 1544, intitulée : Catechismus Ecclesiae et

Scholae Argentoratensis (Argentorati, Vuendelin Rihel, 1544,

petit in-8°).
Pastor. Cur vero dominus dat nobis corpus et sanguinem

suum?
Discipulus. Ut in ipso vivamus et ipse in nobis.
P. Quid ita?
D. Quoniam caro et sanguis noster ita sunt corrupti peccato-

originali et sic adversantur voluntati divines ut omnino vivere
non possimus, nisi per sacram carnem et sanguinem domini
nostri Jesu-Christi...

P. Atqui dicis dominum dare tibi in sacra coena corpus et

sanguinem suum et tamen ipse cum corpore et sanguine
ascendit in cœlos.

D. Verum quidem, sed cœlum, in quo dominatur etgubernat
dominus noster Jesus Christus sedens ad dexteram Dei patria,
nihil aliud est quam divina potentia et majestas qua3 nulli
certo loco est alligata, in qua quidem majestate manet apud
nos ad consummationem usque sseculi, seque nobis vere
tradii per sacramenta non humano quidem aut carnali
modo : nec enim amplius est in hoc mundo, sed revera se

nobis prsebet, vel uti cibum in perpetuam vitam, sicut nobis

promisit.

Il ressort de ces quelques lignes, qu'il serait facile d'allonger,
une idée confuse, et en particulier, on pourrait aisément
conclure de cette dernière réponse que le catéchisme enseigne
l'ubiquité du corps de Christ. Aussi l'on comprend que Calvin,
parlant de Bucer, l'ait appelé obscurus, flexiloquus, même
tortuosus. Les Classes allemandes du Canton de Berne, qui se
plaignaient des mots introduits par Bucer dans le catéchisme
de Megander, citent ces expressions : mittheilen, neugeboren,
empfangen, übergeben, unsichtbarer, himmlischer Weise, mit
dem Brode oder durch das Brot, qu'elles appellent non sans



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L ÉGLISE BERNOISE 401

raison des expressions obscures, spécieuses, recherchées,
raffinées1.

Calvin, apprenant l'exil de Megander, exprima ses craintes

que la Concorde projetée ne fût fatale à beaucoup d'hommes
pieux. Il aurait voulu qu'elle fût de nature à rallier tous les

gens de bien en tranquillisant leurs scrupules. Aussi demandait-il

que Luther renonçât aux opinions qui soulevaient des

réclamations. Il serait heureux que celui-ci pût tendre une
main fraternelle aux Eglises suisses et à leur confession de foi,
mais il ne voudrait pas qu'on négligeât ces milliers de

personnes qu'on insulte sous prétexte de réaliser cette fameuse

Concorde. « Je pense le plus grand bien de la piété de Luther,
ajoute-t-il, mais plût à Dieu qu'elle ne fût pas entachée d'obstination

Si nous voulons faire une paix solide, laissons de

côté les anciennes querelles Luther a péché par orgueil et

par ignorance. Mais si les Suisses s'acharnent à réfuter son
ancienne doctrine sur la Cène et les erreurs actuelles de ses

disciples, ce ne serait pas le moyen d'arriver à une entente. »

Calvin presse Bucer d'opérer un rapprochement entre les deux

partis. « Obtenez, lui dit-il, des Suisses qu'ils soient moins

opiniâtres et de Luther qu'il abandonne ses airs de
domination 2. »

Celui-ci se montra bon prince. Sa lettre du 1er décembre 1537,
adressée aux républiques et aux Eglises évangéliques de la

Haute-Allemagne, en réponse à la Confession de Foi et au
mémoire explicatif qu'elles lui avaient envoyé dix mois auparavant,
dénote des dispositions vraiment conciliantes. Cette réponse
de Luther n'arriva à Berne que le 26 janvier 1838; un mois
plus tard, Calvin n'avait pu encore s'en procurer une
copie3.

Luther commence par s'excuser du retard qu'il a mis à

répondre, puis il exprime sa très grande joie de ce que les
1 Voyez E. Güder, Der Berner Katechismus, dans le journal Die Kirche

der Gegenwart. Zurich, 1850, p. 333-334.
2 Lettre de Calvin k Bucer du 12 janvier 1538. Herminjard, t. IV,

N° 677.
3 Herminjard, t. IV, p. 343, n. 15.



403 H. HEYER

Suisses, bannissant tout sujet d'aigreur contre lui, sont réellement

disposés à la Concorde. Il prie Dieu de la menerà bonne

fin, — œuvre difficile, il le reconnaît, — parce que la division
était trop avancée pour se guérir sans cicatrice et qu'il y avait
de part et d'autre des gens qui désapprouvaient ces rapprochements.

Néanmoins il est persuadé que si, des deux côtés, on se

met sérieusement à l'œuvre, le Seigneur accordera sa bénédiction.

En conséquence, il leur demande de réprimer tous ceux

qui voudraient s'opposer à la Concorde et crier contre elle, mais
de leur ordonner de se borner à enseigner le peuple avec
simplicité, en laissant le soin d'établir la Concorde à ceux qui en

sont capables et qui y sont appelés. Luther, de son côté,
promet, pour lui et les siens, de mettre désormais de la modération

tant dans leurs écrits que dans leurs sermons, et de

s'abstenir de toute criaillerie, de peur d'entraver une Concorde

qu'il désire ardemment. Il y a eu, dit-il, assez de criaillerie et

de contestations qui n'ont produit aucun bon effet. Il les assure
de la sincérité de ses paroles, reconnaissant que cette discorde
n'a fait de bien à personne, qu'au contraire elle a amené du
mal.

« Quant au fait,— et pour ce qui concerne la Sainte-Cène,—
nous n'avons jamais enseigné et nous n'enseignons pas non
plus maintenant, dit-il, que Jésus-Christ descend du Ciel, de la

droite de Dieu, d'une manière visible ou invisible ou qu'il y
remonte. Nous nous sommes constamment attachés à ces mots
du symbole : « Il est monté au Ciel et il s'est assis à la droite de

Dieu d'où il viendra... » Quant à savoir de quelle manière le

corps et le sang du Seigneur nous sont offerts dans la Cène,

lorsqu'on s'assemble selon sa Parole et qu'on en célèbre
l'institution, c'est ce que nous laissons et remettons à la toute-puissance

divine. Nous ne faisons ici mention ni de monter ni de

descendre, mais nous nous attachons seulement aux paroles
du Seigneur : « Ceci est mon corps, ceci est mon sang. » Mais si

nous ne nous entendons pas encore pleinement de part et

d'autre, ce que nous pouvons faire de mieux c'est de nous
traiter réciproquement en amis1 et d'espérer les meilleures

' En amis, dit Luther ; hélas, il ne dit pas : en frères.



LA CONTROVERSE SOU LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 403

choses les uns des autres jusqu'à ce qu'on puisse parvenir à une
parfaite union1. »

Il est bien fâcheux que Luther n'ait pas persévéré dans ce

sentiment, car si Calvin se trompait pour l'heure quand il
redoutait l'intransigeance de Luther, ses craintes d'autre part ne
furent que trop justifiées.

Cette fameuse Concorde (^ vraie chimère en ce qui concerne
le rapprochement avec les luthériens), poursuivie avec tant
de persévérance par les théologiens de Strasbourg, apporta à la

Bépublique de Berne toute une série de dissensions qui
affligèrent beaucoup cette Eglise. Gaspard Megander en fut la
première victime. Disciple fervent de Zwingli, pasteur et professeur
à Berne depuis plus de neuf années, il fut brutalement
congédié malgré des services éminents auxquels on se plaisait
d'ailleurs à rendre hommage. Sa disgrâce tenait sans doute

beaucoup à son caractère intransigeant et à sa raideur. Un

peu plus de souplesse ou simplement de largeur dans ses

vues, d'étendue dans son horizon, et il aurait compris la
nécessité de faire quelque sacrifice à la Concorde, il aurait au
moins essayé de faciliter les entreprises ironiques des

théologiens de Strasbourg. Il paraît d'ailleurs que les objets de la

défaveur du gouvernement c'était moins lui-même que ses

deux acolytes : Erasme Ritter et Jean Rhellican. Mais le
gouvernement estimait que, Megander écarté, ses collègues se

soumettraient plus aisément. Le Conseil de Berne ne s'était pas

trompé; mais si Ritter céda en face, il n'en continua pas moins
la lutte d'une manière indirecte, qui n'en fut que plus
efficace2.

L'exil de Megander eut un grand retentissement dans les

Eglises suisses. Calvin en fut atterré, et il adressa de vifs
reproches à Bucer; il se plaint de son aveuglement et lui fait

comprendre qu'il aurait dû profiter de son influence pour l'em-

1 Luther's Briefe, de Wette, t. V, p. 83-86 ; Ruchat, op. cit., t. V, p. 48-51;

Herminjard, t. IV, p. 343, n. 15. Pour mieux montrer ses intentions iré-
niquee, Luther fit alors saluer Calvin dont il a lu avec plaisir l'Institution.

5 Herminjard, t. V, N° 677, n. 10; Hundeshagen, op. cit. p. 94.



404 H. HEYER

pêcher. Cet exil, ajoute Calvin, ne peut que profiter aux
ennemis de l'Evangile. Quant au clergé bernois, il s'éleva
hautement contre une telle mesure. Les ministres des paroisses

d'Argovie et des provinces du Nord, en particulier, firent
entendre d'énergiques protestations. Dès lors toute cette partie
du clergé, de beaucoup la plus importante, soutint activement
Erasme Ritter dans sa lutte contre ses collègues Sébastien

Meyer, Pierre Kuntz et Simon Sulzer qui, appelé à Berne au

moment du départ de Megander, lui succéda dans ses fonctions.
Jean Rhellican suivit Megander à Zurich et fut remplacé par
Thomas Grynée, neveu de Simon Grynée de Bâle, dont
l'attitude me semble avoir été assez effacée.

Le gouvernement bernois pouvait se féliciter d'avoir consolidé

la Concorde avec l'Allemagne, mais ses relations avec
Zurich s'en ressentirent aussitôt. La ville de Zwingli prit parti
pour le disciple de son réformateur, elle accueillit Megander à

bras ouverts et elle ne cacha pas aux Bernois son mécontentement.

On s'en aperçut au Synode de Zurich, le 29 avril 1538,
où les partisans de la Concorde comprirent bien qu'il ne pouvait

être question d'en parler dans ces circonstances. Cette

situation très tendue se prolongea d'autant plus que Kuntz
poursuivait avec passion tous ceux qui n'avaient pas été avec
lui dans l'affaire de Megander.

D'autre part le gouvernement bernois, tout en poussant à la

Concorde, exigeait que les ministres s'en tinssent aux
décisions des deux derniers synodes et en particulier ne s'écartassent

point des articles de la Dispute de Berne. C'était un

peu comme s'il retirait d'une main ce qu'il donnait de

l'autre.
Ce qu'on peut dire, c'est que malgré la faveur dont jouissait

la Concorde dans les régions gouvernementales, l'influence des

idées de Zwingli n'en était pas moins réelle dans la population.
Kuntz et ses amis s'y méprirent si bien que lorsqu'en 1540

Sébastien Meyer eut l'imprudence, dans un sermon, de

revenir sur la question en termes peu mesurés, Erasme Ritter
riposta immédiatement et soit par des sermons, soit par une

brochure, il attira l'attention du public, de sorte que le Conseil



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 405

qui n'aimait pas que les pasteurs portassent en chaire leurs
différends, cita les ministres devant lui, les invitant à exposer
leur raisons.

Le 5 mai 1540, le Conseil décidait que l'obligation de prêcher
selon les deux édits publiés en 1537 sur la doctrine de l'Eucharistie

était révoquée et la liberté de la prédication rétablie en

vertu de l'édit du 15 juin 1523. Tout pasteur qui s'écarterait
désormais de la doctrine admise lors de la Dispute de Berne

ou de la Confession de Bâle, de la liturgie et du Catéchisme,
ou qui porterait en chaire ses querelles dogmatiques au lieu
de les terminerà l'amiable dans les colloques,serait destitué1.

C'était la revanche d'Erasme Ritter ; il est clair en effet que
si le parti luthérien avait gagné la première partie par l'exil
de Megander en 1537, il venait de perdre la deuxième, et
dorénavant, en présence des restrictions que nous venons d'indiquer,

ce n'était pas à Berne que les partisans du dogme
luthérien de la Cène pouvaient trouver de l'appui. Aussi nous

voyons Sébastien Meyer quitter Berne peu après.
Pierre Kuntz ne se considérait pas comme battu. Bientôt il

recommença la lutte, mais avec un peu plus de prudence
semble-t-il. C'est ainsi qu'il fit répandre dans les paroisses de
la campagne une série de petites brochures manuscrites
composées, ou tout au moins inspirées par lui et destinées à

gagner des partisans à ses idées favorites.

L'agitation continua donc dans les terres de la Bépublique,
et le 31 juillet 1542 le Petit Conseil, alarmé du trouble qui
régnait de nouveau dans la ville, fit citer devant lui les cinq
pasteurs, censura ironiquement leur désaccord sur la doctrine
de la Cène et déclara qu'il ne tolérerait à l'avenir aucune autre
doctrine que celle qui était formulée dans les dix thèses de la
Dispute de religion. Les chefs des deux partis théologiques
répondirent le jour même aux censures du Petit Conseil et le
lendemain devant le Conseil des Bourgeois : ils exposèrent leur
opinion et même leurs griefs réciproques. Dans ces deux
séances, Erasme Ritter parle avec netteté et vigueur; on sent

1 Herminjard, t. VI, p. 424, n. 5 ; Rachat, op. cit. t. V, p. 143-144; Hun-
deshagen, op. cit. p. 106-109.



406 H. HEYER

qu'il est sûr de la victoire; Pierre Kuntz avec une véhémence

pleine d'amertume et de fierté, et il ne cache pas qu'il donnera

sa démission si MM. de Berne ne sont pas contents de lui L
L'arrêté pris parles deux Conseils à la fin de cette deuxième

séance (1er août) fut tel qu'on pouvait le prévoir après la déclaration

gouvernementale de la veille. C'était la condamnation
des idées luthériennes. Luther, était-il dit, n'est pas resté fidèle
à la Concorde, et la réponse de MM. de Berne peut se résumer
dans ces quelques mots : « Tout pasteur qui n'enseignera pas
suivant les dix Thèses de la Dispute et l'Edit de la Réformation,

sera congédié. ¦»

Erasme Ritter se dit très satisfait ; Kuntz, Geringet Sulzer

protestèrent contre les entraves qu'on mettait à leur ministère.
Ils assuraient qu'ils ne pouvaient les laisser imposer aux
Eglises, ni permettre qu'on restreignît la liberté de prédication
garantie aux pasteurs par le décret du 5 mai 1540. Mais ils

oubliaient, ou feignaient d'oublier, que cette garantie était
conditionnelle et que ce décret leur interdisait déjà de

s'écarter de la doctrine admise dans la Dispute de Berne2.

Les magistrats s'efforcèrent de les rassurer. On n'entendait
nullement les « écarter » de la Parole de Dieu, et les réduire à

ne prêcher que les dix Thèses. On leur demandait seulement
de ne pas continuer à critiquer celles-ci qui avaient été établies

par la Parole de Dieu, de ne pas chercher à les interpréter
autrement que par l'Ecriture, de s'abstenir d'employer des

mots étrangers et de ceux de la doctrine de Luther; enfin on

leur demandait pour le lendemain une réponse écrite et
satisfaisante.

Ce fut Pierre Kuntz qui, le 2 août, donna lecture de la

réponse de ses collègues. Ils insistent sur l'importance de

l'Ecriture Sainte comme seule règle de la foi et de toute
connaissance religieuse; ils attestent qu'ils resteront fidèles à la

Dispute de Berne et à la Confession de Bâle3.

1 Herminjard, t. VIII, p. 96, n.
2 Herminjard, t. VIII, p. 96, et t. VI, p. 421, n. 5.
3 Herminjard : Leg Conseils de Berne aux Pasteurs du Pays romand,

15 août 1542, N° 1147, t. VIII, p. 95 et suivantes et n. 10.



LA CONTROVERSE SOR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 407

Sur ce MM. de Berne de répliquer qu'ils ne songeaient nullement

à leur « interdire» la Parole de Dieu et ne supporteraient
aucun reproche à cet égard; on leur demandait seulement
d'éviter tout ce qui pourrait faire soupçonner qu'ils ne
prêchaient pas conformément aux dix Thèses. « Quant à la Confession

de Bâle, ajoute le secrétaire du Conseil, Mes Seigneurs
reconnaissent qu'elle est fondée sur la Parole divine et ils veulent

bien que cette Confession subsiste et que les pasteurs
l'emploient ainsi que la Sainte Ecriture, en toute occasion où

ce sera nécessaire. Mes Seigneurs n'ignorent pas que beaucoup
de choses en dehors des dix Thèses demandent à être
confirmées par l'Ecriture Sainte. Mais ils veulent que les dix Thèses
elles-mêmes restent hors de cause. »

Cette ordonnance du Petit Conseil fut communiquée oralement

par l'Avoyer à Pierre Kuntz et à ses collègues. Elle les

rassura.
Le lendemain, 3 août, les luthéranisans comparurent devant

le Conseil des Bourgeois (le Deux-Cents). Kuntz revint sur la

réponse faite l'avant-veille par le Petit Conseil aux ministres ;

il exprima ses griefs et fit un long discours sur l'autorité de

l'Ecriture Sainte, puis il présenta par écrit la réponse qu'il
avait lue la veille au Petit Conseil, et donna ensuite lecture de

la confession de foi rédigée par eux et intitulée : « Confessio et
Doctrina de Coena Dominica. »

Kuntz relève l'accusation portée contre eux d'enseigner que
dans le pain de la Cène, le corps naturel, essentiel de Christ,
descendait du ciel et ensuite pouvait être mangé, enfermé ou

transmué dans le corps naturel de l'homme. Il proteste avec le

Symbole des Apôtres que Jésus-Christ est monté au ciel, qu'il
s'est assis à la droite de Dieu et qu'il y restera jusqu'au
jugement. Quant à savoir comment nous pouvons recevoir et

manger ce pain par lequel nous mangeons le corps du

Seigneur, c'est ce que personne ne peut dire. Nous nous en

tenons à l'expression du Seigneur : « Ceci est mon corps. » Par
ce langage figuré le Seigneur entendait parler d'une manducation

spirituelle et interne de la foi par laquelle il nourrit,
rassasie et remplit l'âme du fidèle et la conserve en vie éter-



408 H. HEYER

nelle. « Et, continue Kuntz, nous tirons ce sens naturel et
spirituel des expressions du Seigneur, (Jean VI), quand, s'adres-
sant aux Capernaïtes, il leur dit à propos delà manducation de

sa chair que ses paroles sont esprit et vie. D'où il ressort que
ce n'est pas seulement la bouche corporelle qui mange le pain,
mais que l'âme mange alors sa vie par la foi. Cette explication
est certaine; elle s'appuie sur le jugement de Christ d'abord,
puis sur la Dispute de Berne et la Confession de Bâle1. j>

Le Conseil se déclara satisfait tant par la réponse de Kuntz

que par la confession de foi qui lui avait été présentée et par
les explications données oralement. C'est ce que le secrétaire
du Conseil ténorisait dans son procès-verbal dans un alinéa

qu'il intitule ainsi: Senatus postremum consultum, epilogus
totius tragœdiœ. Puis il ajoute : « La volonté de Mes Seigneurs
est : 1° Quant à la Confession de Bâle, que les prédicateurs ne
soient pas astreints à n'employer en chaire que ses formules ;

— que celte Confession ne soit pas en usage ici, mais qu'elle ne

serve que dans le cas où l'on est appelé à présenter dans les

Synodes ou ailleurs une profession de foi commune. Dans ce

cas-là, on peut utiliser cette Confession. — 2° Que les

prédicateurs, selon ce qui a été décidé, s'en tiennent aux thèses de la

Dispute. Pour le sacrement de la Cène, en particulier, on devra
se servir de l'ancienne liturgie et du Catéchisme autrefois
employés ici. Mais il est défendu d'introduire et de mentionner
des cérémonies et des usages ecclésiastiques inusités chez

nous. Le royaume de Christ doit être prêché par des cœurs
unanimes. Quiconque agira ou prêchera contrairement à cette

ordonnance, Mes Seigneurs le congédieront. »

Et le lendemain, vendredi 4 août, le secrétaire inscrivait
dans ses registres: «La réponse donnée hier aux prédicans a

été approuvée par le Conseil des Bourgeois. Elle aura sa

place dans le livre des décisions (Spruchbuch) et sera datée

d'aujourd'hui2. »

Pour le dire en passant, les derniers mots de cette réponse
visaient les pasteurs du Pays de Vaud et en particulier Viret.

1 Herminjard, t. VIII, p. 98 et 99.
2 Ibid., t.Vlll, p. 100, n.



LA CONTROVERSE SDR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 409

Berne en effet ne voulait pas entendre parler de la Cène

distribuée à domicile aux malades, ni de la discipline
ecclésiastique dont Viret, à l'exemple de Calvin, réclamait
l'établissement1.

Lorsque Kuntz et ses trois collègues prirent connaissance du
mandement écrit de LL. EE., ils constatèrent avec inquiétude
que le texte n'en était pas conforme à la communication orale

que l'Avoyer leur avail faite le 2 août. Le Conseil s'était en effet
décidé à affirmer plus nettement que jadis son adhésion à la
doctrine de Zwingli. Ils se présentèrent donc le 14 août devant
le Petit Conseil et demandèrent pourquoi on leur interdisait de

porter en chaire les formules de la Confession de Bâle? pourquoi

ils recevaient l'ordre de reprendre en rnain l'ancien
catéchisme de Megander2?

Le Conseil répondit qu'il n'entendait pas supprimer la
Confession ni l'interdire, mais il voulait qu'on n'usât pas à Berne
de cette même forme quant aux sacrements et que pour la

Cène, les ministres prêchassent suivant les Thèses de la

Dispute et comme porte la Liturgie. Le procès-verbal ajoute :

«Ils n'ont pas voulu y consentir. »

On résolut de les prier encore une fois de se contenter de

l'explication qui venait de leur être donnée. « S'ils refusent, le
Conseil des Bourgeois décidera si on veut les laisser partir, à

savoir les étrangers hors de la ville et du pays. Malgré une
vigoureuse admonestation, ils ont refusé tout net-. Le Conseil
des Bourgeois sera convoqué demain3. »

Le lendemain, les quatre luthéranisans comparurent devant
le Conseil des CC. et présentèrent leur requête de la veille
demandant pourquoi ie mandement écrit du gouvernement
était différent de la réponse qui leur avait été faite le 3 août.
Cependant Sulzer et Schmidt s'engagèrent à expliquer les
mots obscurs qui causaient du mécontentement. Puis, en fin
de compte, le Conseil décida de se montrer un peu moins
rigoureux. Il reconnut d'abord que l'ordonnance communiquée

1 Herminjard, t. VIII, p. 101, n. 20.
2 Ibid., p. 100, n. 15-16.
3 Ibid., p. 101, n.

THÉOL. ET PHIL. 1894. 27



410 H. HEYER

aux ministres avait été correctement rédigée par le secrétaire
Nicolas zur Kinden et qu'elle était tout à fait conforme aux
décisions des Conseils ; que cette conduite du secrétaire était
pleinement justifiée ; mais quant à l'observation des predicants,
qu'on leur a donné par écrit une autre réponse que celle qui
leur a été faite oralement par l'Avoyer, — LL. EE. manifestèrent

un grand déplaisir de ce que les ministres alléguaient si

souvent qu'Elles voulaient leur interdire la Parole de Dieu. En

cela les pasteurs se trompaient. Mais puisqu'ils persistent à

demander qu'on les laisse entièrement au bénéfice de la
première ordonnance et que la Confession de Bâle ne soit pas
changée, LL. EE. veulent bien qu'ils prêchent en toute liberté
la Parole de Dieu et qu'ils se servent de la Confession de Bàie
et du dernier Catéchisme (celui de Bucer). Toutefois, comme
il s'y trouvait des mots obscurs et inusités à Berne, surtout en

ce qui concerne l'affaire du Sacrement (ces mots obscurs étaient

précisément ceux que Bucer avait introduits dans le catéchisme
de Megander), le gouvernement bernois décida que lorsque les

dits predicants prêcheraient et enseigneraient en cet endroit,
ils auraient à interpréter ces dits mots selon la Dispute et la

liturgie de Berne.
Pierre Kuntz et ses amis ne résistèrent pas longtemps aux

instances du gouvernement bernois. Le Conseil leur fit délivrer

une copie de l'ordonnance et les engagea à s'y soumettre
en considération du bien et de la prospérité de l'Eglise et de

leur patrie1. S'ils acceptent l'ordonnance, dit le secrétaire, et
veulent faire de leur mieux, Mes Seigneurs en retour se
conduiront envers eux comme de bons pères.

Le lendemain, les récalcitrants de la veille firent leur
soumission. Il semble bien toutefois qu'ils avaient obtenu quelque

satisfaction, sinon dans le texte des ordonnances, au moins
dans les explications qu'on leur donna relativement à la
Confession de Bâle2. On leur fit comprendre en tous cas qu'ils ne

1 Cet appel au patriotisme des ministres est digne d'être signalé, car
suivant M. Herminjard, ce serait la première fois que le gouvernement
y a recours.

2 Herminjard, t. VIII, p. 103, n.



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 411

seraient pas gênés dans l'expression de leurs sentiments. Mais
le gouvernement bernois, dans ses ordonnances ou mandements

adressés aux pasteurs de ses divers territoires, expose
ses intentions de la manière la plus nette et sans aucune
restriction ; à savoir qu'il est interdit à tout ministre sous peine
de destitution de s'écarter des thèses de la Dispute de Berne
et de la liturgie1.

Et pour terminer au plus tôt toute cette triste affaire, les

doyens des Classes du Pays romand furent convoqués à Berne,

pour le dimanche 27 août 1542, au soir, aux fins de paraître
devant les Conseils le lendemain. Les doyens des Classes

allemandes furent mandés à Berne les 14 et 22 août. Aux uns et

aux autres on donna connaissance de l'ordonnance du 4 août ;

on leur intima d'y adhérer sans restriction2. Ceux-ci ne
semblent pas avoir fait grandes difficultés à les accepter. Viret,
dans une lettre à Calvin, tout en regrettant la raideur du

gouvernement, trouve qu'après tout on peut adhérer aux
ordonnances. Mais Calvin voit plus clair; il relève avec vigueur cette

ingérence de l'Etat clans les affaires de l'Eglise ; il flétrit ce

césaropapisme et revendique pour l'Eglise son indépendance3.
Ce même sentiment, quoique exprimé naturellement en des

termes autrement mesurés, se fait jour dans la réponse que
la Classe de Lausanne fit au Mandement de LL. EE. du 15

aoûti.

Essayons maintenant d'expliquer les fluctuations des Conseils

de Berne dans cette controverse : Si le gouvernement
bernois se montra d'abord (1537) favorable à Bucer et aux
luthéranisans, s'il n'hésita pas à exiler Megander, c'est pour
des raisons plus politiques que religieuses. En 1537, le

gouvernement bernois regardait comme de la plus haute importance

de ne point paraître se séparer de la Confession de

1 Herminjard, t. VIII, Les Conseils de Berne aux pasteurs du Pays
romand, 15 août 1542, N" 1147. — Lettre du Conseil de Berne à Pierre
Viret, 29 août 1542, N» 1152, etc.

2 Ibid., N" 1148, et p. 103-104, n. 1.
3 Ibid., Lettre de Calvin à Viret, 11 septembre 1542, N° 1156.

* Ibid., N° 1174.



412 H. HEYER

Bâle que l'on venait seulement de présenter à Luther. Aussi

lorsque Bucer, ce « célèbre moyenneur » comme l'appelle, non

sans quelque malice, M. le professeur Vuilleumier1, fit
comprendre à LL. EE. de Berne que le catéchisme de Megander
demandait à être complété quant à la Cène, et qu'il n'était pas

au point sur cet article, LL. EE. n'hésitèrent pas à satisfaire
à son désir. Mais en 1542, les circonstances avaient bien

changé. Et d'abord à Berne, on était las de la « Concorde » qui
avait trompé toutes les espérances fondées sur elle. Puis on avait

fini par être ébranlé par les réclamations incessantes d'Erasme

Ritler et du clergé d'Argovie qui se plaignaient sans cesse des

additions faites par Bucer au Catéchisme, qui montraient à

quel point ces expressions étaient obscures et peu conformes

au génie bernois. Enfin à Berne on voulait mettre un terme à

ces disputes entre pasteurs ; on ne voulait, pas qu'elles
agitassent le public ; on ne trouvait pas que ce fût digne d'un

gouvernement respectable de les tolérer. Et certes, s'il y a eu

en Suisse un gouvernement ayant le sens de l'autorité, c'est
bien celui de Berne. Or les conseillers bernois avaient cru que
la question religieuse avait été tranchée par la Dispute de

Berne; c'était pour eux une affaire réglée. Ils n'admettaient

pas que l'on revint sur les questions jugées. De là cette ténacité

avec laquelle ils exigent que l'on s'en tienne exclusivement
aux thèses adoptées lors de la Dispute de Berne et à leur
Edit de Réformation. Du reste, les idées luthériennes n'eurent
jamais grande faveur auprès de la population de la Suisse
allemande. Celle-ci avait été gagnée à la Réforme par Zwingli,
ses amis ou ses disciples. Berne n'avait pas échappé à

l'influence de ce grand génie. Que les luthéranisans aient eu
aussi leurs partisans dans la grande cité de l'Aar, c'est ce dont
on ne pourrait douter. Mais l'ascendant de Pierre Kuntz et de

ses amis fut très restreint; il tint plus à sa personne qu'aux
idées dont il était le représentant. C'était le pasteur des âmes

mystiques, peut-être de la partie la plus pieuse de l'Eglise,
mais son influence ne dépassa pas le domaine purement reli-

1 H. Vuilleumier, La religion de nos Pères. — Lausanne 1888, p. 4.



LA CONTROVERSE SUR LA CÈNE DANS L'ÉGLISE BERNOISE 413

gieux. Ce qu'il y a de certain, c'est que le clergé dans la partie
allemande du Canton, pour la plus grande partie, était gagné
au zwinglianisme dont le point de vue était autrement plus
populaire et plus simple que celui de Bucer. Quant aux Bourgeois

qui composaient le Conseil des CC, ils partageaient pour
la plupart les idées du réformateur de Zurich. Remarquons en
terminant que Berne, jusqu'à Jean Haller, n'a pas eu le privilège

d'avoir à la tête de son Eglise des hommes de premier
ordre comme Zwingli ou Bullinger à Zurich, Farei et Calvin à

Genève et dans la Suisse romande, Œcolampade et Myconius
à Bâle, Bucer et Capiton à Strasbourg. On peut se demander
si ces théologiens se seraient sentis à l'aise auprès d'un
gouvernement aussi autoritaire, aussi despote, aussi jaloux de ses

droits que celui de Berne. Les quelques extraits des registres
que nous venons de citer, nous permettent de constater qu'à
Berne les Conseils se considéraient comme souverains dans le

domaine spirituel comme dans le domaine temporel, et certes
ils avaient trop l'habitude d'imposer leurs décisions à leurs
subordonnés pour tolérer à côté d'eux une autre autorité. S'ils
ont quelquefois prêté à Calvin leur assistance, ils ont toujours
veillé à ce qu'il se mêlât le moins possible des affaires du Pays
de Vaud. Les Bourgeois de Berne, qui avaient renversé la tyrannie

papale, entendaient bien ne pas se courber sous le joug
d'un autre clergé, fût-il celui d'une Eglise renouvelée et
réformée.


	La controverse sur la cène dans l'église bernoise de 1532 à 1542

