Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Les origines de I'homélie chrétienne
Autor: Trabaud, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379567

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORIGINES DE L’HOMELIE CHRETIENNE

PAR

H. TRABAUD

1

Le christianisme est la religion de lesprit, lequel a pour
organe la parole individuelle; aussi celle-c1 joue-t-elle dés
Pabord un role essentiel dans le culte évangélique, qu’elle éléve
au-dessus du ritualisme longtemps seul en honneur. Apreés
avoir lui-méme pratiqué le ministére de la parole, le Christ en
fait 'instrument par excellence de propagation de 'Evangile et
d’édification des croyants ; il établit les douze « pour les avoir
avec lui et les envoyer précher la bonne nouvelle a toute créa-
ture... et, ajoute I'écrivain sacré, ils s’en allérent précher par-
tout. » (Marc III, 14, 20; cf. XVI, 15.) « Instruisez toutes les
nations... et enseignez-leur & observer tout ce que je vous ai
prescrit, » telle est I’expression des derniéres volontés du
Maitre (Mat. XXVIII, 19; cf. Luc XXIV, 47). « Jésus, dit Pierre
a Corneille, nous a ordonné de précher au peuple et d’attester
que c’est lui qui a été établi par Dieu juge des vivants et des
morts. » (Actes X, 42.) Paul, & son tour, insiste sur la néces-
sité de la prédication pour faire connaitre le Sauveur dont tous
les hommes doivent invoquer le nom (Rom. X, 14 sq.).
« Préche la parole, reprends, censure, exhorte, » est-il enfin
recommandé au jeune Timothée (2 Tim. IV, 2).

La premiere prédication chrétienne se rattache i 1'enseigne-
ment de la synagogue, dont le service constituait un progrés
important sur celui du temple de Jérusalem, qui consistait



372 H. TRABAUD

essentiellement en actions symboliques, en signes et oli, comme
dans les sanctuaires paiens, la parole était refoulée & 'arriére-
plan. Au temaple, 'homme se présentait avec son propre don
devant un Dieu caché et mystérieux. A la synagogue c’était
non pour donner, mais pour recevoir; le seul meuble qui s’y
trouvat était 'armoire contenant les rouleaux sacrés, dont on
venait écouter la lecture et I’explication pour apprendre & con-
naitre Dieu tel qu’il s’était révélé aux péres par ses paroles et
par ses acles. C’est ainsi que ce culte frayait la vole au culte en
esprit et en vérité.

On sait que ’espéece de prédication qui suivait la lecture de
la loi et des propheétes et qui éclaircissait ce qu’il y avait
d’obscur dans I'Ecriture en 'appliquant aux besoins des audi-
teurs, n’était pas liée & un emploi déterminé. Comme pour la
priére qui la précédait et celle qui la suivait, tout membre de
la communauté qui s’en sentait capable pouvait prendre la
parole, pourva qu’il fat integre et respectable d’apparence.
(est grace a cette latitude que Jésus put « enseigner dans les
synagogues » (Mat. TV, 23) ; bien connue est la scéne ol, en
traits si vivants, le troisieme évangéliste le représente interpre-
tant un passage d’Esaie. On voit par cet exemple qu’il s’agis-
sait d’'une explication toute familiére, sans prétention oratoire,
ayant la forme d’une legon, presque d’un dialogue, et non
d’une harangue soutenue.

La synagogue forma en Terre sainte et surtout au dehors un
centre de prédication toujours recherché par les apotres qui y
trouvaient, pour les écouter, une assemblée réunie. G'était un
lieu de combat oratoire, ol ’Evangile luttait avec la loi phari-
saique, ou Paul en particulier, nous apprennent les Actes, discu-
tait avec les Juifs et les prosélytes grecs, établissant d’apres les
Ecritures que le Christ devait souffrir et ressusciter (Actes
XIIL, 5, 14; XIV, 1 XVII, 1, 11; XVIII, 4, 19, 20). Apollos, de
son cOté, y annongcait et y enseignait avec exactitude ce qui
concerne Jésus ; c’est 14 que le rencontrent Aquilas et Priscille
(Actes XVIII, 25-27).

Mais la prédication de I'Evangile a en elle un élément d’ins-
piration, de spontanéité qui la distingue foncidrement de la



Q

LES ORIGINES DE L’'HOMELIE CHRETIENNE 373

froide et servile explication de la loi & laquelle on s’en tenait
dans la synagogue. Elle se propose, non de jeter de la lumiére
sur des textes obscurs ou difficiles, mais de propager une force
divine dont le disciple du Christ doit avoir éprouvé lui-méme
Pefficacité pour la communiquer ensuite & d’autres. Son but
est de persuader, de pousser le pécheur & s’humilier devant
Dieu et a4 se soumettre & action de I’Esprit saint tel qu’il a été
manifesté en Jésus-Christ; elle part du cceur pour aller au
cceeur. (est dire qu’elle renferme le germe de la véritable élo-
quence. Par ces caractéres elle se rapproche bien plutot de
celle des anciens propheétes. Jusqu'a quel point, & ses débuts,
lui ressemblait-elle extérieurement ? C’est ce qu’il est difficile
de préciser, les allocutions des prophétes de l'ancienne
allianice ne nous étant parvenues que sous une forme travaillée
évidemment différente de celle sous laquelle elles furent pro-
noncées. A en juger par les épisodes de I'histoire d’Israél ol
nous les voyons jouer un role comme conseillers ou censeurs
des rois et du peuple, & en juger d’autre part par la prédication
sans apprét du précurseur qui est le dernier écho de la leur, il
est probable gu’eux aussi avaient une parole simple et sans
phrase. En tous cas, ce qu’ils avaient de commun avec leurs
successeurs des temps apostoliques, c’était un état d’extase qui
distingue absolument ces derniers des prédicateurs postérieurs.

Cette pénétration extraordinaire et magique des effluves de
IEsprit d’en haut les saisit quand ils se trouvent réunis entre
eux ou dans le cercle des fideles : Ia ils ne peuvent parler en
tout temps ; pour le faire il faut qu’ils se trouvent sous cette
inspiration spéciale et quand elle se produit ils ne peuvent faire
autrement que de la manifester d’'une maniére ou de lautre ;
ils se sentent sous ’action d’un souffle divin qui doit n’importe
comment se donner essor, que ce soit sous forme de prophétie
comprehensible aux assistants ou de glossolalie inintelligible.
C’est pourquoi ils ne réfléchissent pas & ce qu’ils ont & dire,
conformément 4 ’ordre qui dans Matthieu est rapporté au Sei-
gneur et qui n’est peut-étre qu’un écho de 'état d’esprit de la
premiére génération chrétienne : « Ne vous inquiétez ni de la
maniére dont vous parlerez, ni de ce que vous direz: ce que



374 H. TRABAUD

vous aurez & dire vous sera donné i I’heure méme; car ce
n’est pas vous qui parlerez, c’est I'Esprit de votre Peére qui
parlera en vous. » (X, 19, 20). C’est pourquoi aussi ils possé-
daient non d’office, mais personnellement ce qu’ils considé-
raient comme un charisme, un don spécial de Dieu; « car, dit
lauteur de la seconde épitre de Pierre, ce n’est pas par une
volonté d’homme qu’une prophétie a jamais été apportée, mais
¢’est poussés par le Saint-Esprit que les hommes ont parlé de
la part de Dieu. » (I,21.) Cette situation, disons-nous, contraste
du tout au tout avec celle de I'4ge suivant ou l'on ne préche
plus qu'en vertu d’un mandat régulierement conféré par
I’Eglise et oli un enseignement calme et méthodique supplante
de plus en plus le langage extatique, le don des langues et la
prophétie 1.

De cette prophétie au sein de I'ancienne Eglise nous ne pos-
sédons aucun document, du moins n’est-il pas str que nous en
ayons: la seconde épitre de Pierre et celle de Jude la repré-
sentent peut-étre parmi les livres du Nouveau Testament et le
morceau connu sous le nom de seconde épitre de Glément, qm
n’est proprement pas une lettre, mais une homélie, comme le
montren: deux passages (XVII, 3 et XIX, 1) ol les auditeurs
sont directement interpellés, est un indice de la forme qu’elle
revétait au milieu du IIme siécle. Cependant, si ces écrits sont
inspirés par 'enthousiasme primitif, ils sont, au point de vue
formel, trop travaillés pour qu’on puisse les considérer comme
Pexpression de la prophétie proprement dite. Alors méme que
leur caractére est différent et leur ton moins enflammé, on
peut, croyons-nous, considérer les épitres pauliniennes comme
des produits indirects de la méme inspiration extatique, dont

! Nous trouvons dans le Nouveau Testament déjh des indices de cette
double transtormation. Quand fut éerite la premiere épitre & Timothée,
le charisme n'étaiv plus donné par la seule inspiration personnelle, mais
aussi par I'imposition des mains dans I’assemblée des anciens (1 Tim. IV,
15). D’autre part, Paul parait craindre que les dons extraordinaires ne
tombent dans un trop grand diserédit; car il recommande aux chrétiens

de Thessalonique de ne pas éteindre I'Esprit ni mépriser le don de pro-
phétie (1 Thess. V, 20; cf. 1 Cor. XIV),



75

[@N)

LES ORIGINES DE L’HOMELIE CHRETIENNE

I'apotre des Gentils n’a pas été exempt; il y a lieu également
de tenir compte des discours des Actes et de la forme d’ensei-
gnement qu’affectionnait Jésus lui-méme pour se faire une idée
compléte de la prédication primitive de I’Evangile. C’est dire
que la prophélie ne I’épuise pas.

L’impression générale qu’on en retire, c’est que nulle part
elle ne se départit d’'une extréme simplicité d’allure, & cette
différence prés que chez Paul et surtout chez Jésus cette sim-
plicité s’allie naturellement au génie et & une grande pondéra-
tion, ce qui n’était sans doute pas le cas dans les manifestations
désordonnées de la prophétie.

Dans I’enseignement de Jésus, la forme, nue et dépouillée
d’artifice, est parfaitemnent adéquate a la pensée, le symbolisme
religieux a trouvé son expression la plus claire et la plus ache-
vée. La pureté et la transparence de langage qui le distingue
est tout & fait appropriée au but d’'un message qui prétend a
une portée universelle, qui se donne comme devant étre la
nourriture spirituelle des générations & venir, quelles que soient
leur condition ou leur culture. Destiné & tous, 1l n’en doit pas
moins faire réfléchir chacun aprés l'avoir frappé et touché ; or
rien n’est plus propre & atteindre ce résultat que les sentences
paradoxales, les comparaisons et les paraboles des synoptiques,
ainsi que les allégories du quatrieme évangile ; rien ne pouvait
en particulier faire plus d’impression sur les auditeurs du
Maitre: « Jésus, dit M. Bovon?, avait affaire & des esprits
incultes, inaccoutumés aux opérations de la logique et ne pou-
vant saisir le style abstrait de 1’école ; aussi se garde-t-il d’ex-
poser ’Evangile en ayant recours aux procédés dialectiques
que recherchaient avec prédilection les docteurs israélites de
son temps. Christ montre la vérité bien plus qu’il ne la prouve,
Penveloppe d’images colorées, qui la rendent accessible aux
intelligences les plus rebelles. Rien de raide ni de convenu dans
sa parole.» D’autre part, M. Aug. Bouvier remarque 2 avec non
moins de justesse que Jésus est plus pédagogue qu’orateur. Il
enseigne plus qu’il ne préche ; méme le sermon sur la monta-

! Théologie du Nouveaw Testament, t. 1, p. 218.
? Le Muitre des orateurs populaires.



376 H., TRABAUD

gne, & supposer qu’il ait été prononcé tel que les Evangiles
nous le rapportent, n’est qu'une série de préceptes plus ou
moins développés sans suite logique. Et il ne pouvait en étre
autrement pour que ’Evangile fiit compris de ceux auxquels il
s’adressait. La méthode intuitive qu’il adopta et les applications
lumineuses qu’il en fit n’en seront pas moins utilisées avec
bonheur dans la suite et imitées déja au IIme siecle dans le
Pasteur d’Hermas, qui est une véritable prédication de repen-
tance; & ce titre, elles méritaient d’étre notées dans cette
étude.

Pas davantage trace de rhétorique dans les produits de I’élo-
quence apostolique. A 'exception de l'allocution de Paul &
Athénes, qui, pareille & la premiére prédication que tiendrait
un missionnaire en présence de paiens & éclairer sur la nature
du vrai Dieu, ne reflete d’autre art que celul d’'un sain raison-
nement et surtout d’une parfaite convenance a la situation ;
les discours publics des Actes se présentent comme de simples
dépositions en faveur du Christ ressuscité et contre les Juifs
persécuteurs du Messie, quand ce ne sont pas des récits cir-
constanciés comme celui d’Etienne ou des apologies person-
nelles comme ceux de Paul & Jérusalem et & Césarée.

Le style de Paul dans seslettres peut mieux que les discours
des Actes, dont la forme appartient peut-étre a4 lauteur du
livre, nous donner une idée exacte de sa parole. Or, rien n’est
moins calculé que sa prose: la pensée y est rapide et abon-
dante ; elle a peine & se contenir. Il a tant de choses a4 dire que
parfois méme il abrége, il est concis jusqu’d 'obscurité. Il ne
se relit pas, rien ne larréte, il va toujours. Méme I’épitre aux
Romains n’a pas été composée comme nous composons un
livre. « On ne peut mieux comparer son style, dit M. E. Stapfer,
qu’a une conversation sténographiée et reproduite sans correc-
tion1. » Non que son langage soit décousu, sans suite, ni qu'’il
parldt au hasard. Comme ceux qui savent improviser il a son
plan dans la téte et s’y astreint. Il sait trés bien ce qu’il veut
dire et comment il veut le dire, alors méme que ses lettres ne

! Hspérance du 15 juin 1893 : « Le style de saint Paul. »



LES ORIGINES DE L'HOMELIE CHRETIENNE 377

sont pas écrites suivant une méthode bien rigoureuse. Mais il
ignore l'art de ménager les transitions qui sont souvent brus-
ques, ainsi que celuid’arrondir les périodes qui sont plus d’une
fois suspendues pour faire place & des digressions. A le lire, il
semble qu’on ’entend précher d’abondance devant I’Eglise as-
semblée. Il est plus orateur qu’écrivain dans ses lettres, ol
bat tout son ceeur et ressort sa grande intelligence. Maisil I’est
sans recherche de la forme, il est, au ceontraire, malgré sa
langue et son style ; car 'abondance merveilleuse de ses idées
n’'est égalée que par la pauvreté de son vocabulaire et par le
négligé de ses phrases, ol les fautes de grammaires, les incor-
rections et les solécismes ne sont pas rares.

La présence d’expressions recherchées, tirées de la langue
des banquiers ou des poétes, d’images empruntées aux rites
juifs ou paiens, témoigne, il est vrai, d’une certaine culture
profane. Mais erncore ces traits ne sont-ils pas 14 pour eux-
mémes ; rien n’est plus éloigné de la pensée de I'apOtre qu’'une
prétention rhétorique quelconque. Il n’y pouvait d’ailleurs son-
ger, n'ayant certainement pas recu dans sa jeunesse une édu-
cation hellénique soignée. Les juifs fréquentaient rarement les
établissements profanes et selon toutes probhabilités le jeune
Saul ne suivit pas les écoles grecques de Tarse. « Il n’est pas
admissible qu'un homme qui aurait pris des legons, méme élé-
mentaires, de grammaire et de réthorique, ett écrit en cette
langue bizarre, incorrecte , tourmentée qui est celle de Paul. »
Au reste, il confesse lui-méme son ignorance en matiére de
beau parler : « Sous le rapport du langage je suis comme un
homme du peuple. » (2 Cor. XI, 6). Il ignorait donc la littéra-
ture et la philosophie grecques. S'il se trouve sous sa plume
un vers de la Thais de Ménandre, ce n’est qu'un proverbe qui
courait dans toutes les bouches. La citation d’Epiménide et
celle de Cléante ou d’Aratus s’expliquent de la méme maniére.
Sa fagon de raisonner n’est pas celle de la logique d’Arvistote ;
c’est bien plutot la dialectique des Talmuds qu’elle rappelle et
encore involontairement.

Sans prétentions oratoires, sa parole, il nous le dit lui-méme,
n’imposait pas ; il avait, quand il s’exprimait, quelque chose de

THEOL. ET PHIL. 1894. 25



378 H. TRABAUD

craintif et d’embarrassé, peut-étre 4 cause de ses défauts exté-
rieurs sur lesquelsilinsiste (1 Cor. II, 1 sq.; 2 Cor. X, 1, 2,10;
XI, 30; XII, 5,9, 10). Bref, nous avons affaire & un homme du
peuple qul tire toute sa science de sa vie sanctifiée et chez
qui, comme I’a relevé M. Sabatier, dont ’appréciation rappelle
celle de Bossuet dans une phrase bien connue, « toute la force,
tout le mouvement, toute la beauté viennent de la pensée. »
Paul n’est pas seulement étranger & la rhétorique classique ;
il lui est ouvertement hostile et la vise évidemment dans le
passage de sa premiére épitre aux Corinthiens olt il dit n’étre
pas venu a Corinthe, ol elle florissait, annoncer I’Evangile « &
grands frais de rhétorique ou de philosophie?, » afin que la foi
des chrétiens ne se fondat pas « sur la sagesse des hommes, »
¢’est-a-dire sur de beaux raisonnements, « mais sur la puis-
sance de Dieu; » ¢’est pour cela que sa parole et sa prédication
« ne reposaient pas sur le langage persuasif de la sagesse, mais
sur la démonstration de l'esprit et de la puissance » (1 Cor. II,
1, 4, 5). Notons encore ce mot de l'épitre aux Colossiens :
« Prenez garde que personne ne vous seéduise par la philoso-

phie » (1L, 8).
11

A la findu IVe siécle, Augustin tiendra un langage bien diffé-
rent : « Prétendre, dit-il, qu'on doit fuir toute philosophie,
qu’est-ce autre chose que de dire qu’il ne faut pas aimer la
sagesse? » (De ordine I, 32.) Cette sagesse de Dieu que Paul
oppose 4 celle du siécle, elle a dit conquérir le monde gréco-
romain et pour le soumettre il n’a pas suffi qu’elle fat préchée
A ces simples auxquels Papdtre des Gentils la présentait en se
glorifiant du mépris des sages (1 Cor. I, 26-29). Comme il fau-
dra compter avec ces derniers pour vaincre, on ne fera bientot
plus fi de leur science, on leur empruntera méme leurs res-
sources et pour cela on se mettra & leur école non sans subir
jusqu’d un certain point leur influence. De 14 une transforma-
tion radicale dans la maniére de présenter I’Evangile, de le

1 Traduction de Reuss.



LES ORIGINES DE L’HOMELIE CHRETIENNE 379

précher. Au I¢r siécle, nous avons des harangues improvisées
sans aucune préoccupation de dialectique ni de style; au 1Ve,
des discours préparés et construits selon toutes les regles de la
rhétorique. Celles-1a sont I’expression naive d’une inspiration
immédiate et directe ; ceux-ci le développement raisonné d’'une
inspiration réfléchie et travaillant sur an texte ou une tradition.

Il n’est pas possible de suivre de prés la marche de cette
transformation, vu qu’elle s’opére insensiblement et gue les
morceaux d’éloquence intermédiaire ne nous ont pas été con-
servés. Le proceés est donc difficile & reconstituer. Essayons
tout au moins, en nous aidant surtout des récentes publications
de Hatch! et de Boissier?, d’en étudier les éléments et tout
d’abord jetons un coup d’ceil sur la forme d’enseignement des
sophistes qui initiaient leurs contemporains & 'usage de la rhé-
torique et de la dialectique, ainsi qu'a la connaissance de la
philosophie.

Ils n’enseignent qu’un art; mais cet art, ¢’est I'éloquence,
qui demande toute une vie d’homme pour étre pratiquée a la
perfection et qui exige une préparation minutieuse. Il faut
d’abord apprendre la théorie compléte de la rhétorique, les
regles de la composition, puis du développement, ¢’est-a-dire
de Part de grouper toutes les idées subordonnées autour de
Pidée maitresse et de lui donner de 'importance par ce cortége.
A cela se joignent des exercices pratiques plus importants et
plus difficiles. Il faut que 1’éléve compose un disconrs, le
retienne par ceeur et le débite. Dans le débit rien n’est laissé
au hasard : on a voulu tout prévoir, tout régler. On apprend
d’avance a ’éleve le ton qui convient & chaque partie du dis-
cours, jusqu’olt le bras doit s’élever pendant Pexorde et
comment il faut tendre la main 4 'argument.

Le maitre présentait comme modeéle ses propres composi-
tions ; celles-ci reflétaient fidelement I'image que présente au
point de vue littéraire ’époque qui suivit le régne d’Auguste,
€poque toute d’imitation et de convention ol ne brille aucun
écrivain de premier rang. On suivait les grands modéles sans

U Griechenthum und Christenthum.
2 La Fin du paganisme, 2 vol.



380 H. TRABAUD

inventer ; on copiait plutdt que de produire quelque chose de
nouveau. Pas plus que la littérature, I'éloquence ne jaillissait
d’une libre impulsion intérieure et de I’enthousiasme qui en
découle.

Les compositions étaient d’abord des exposés juridiques de
cas supposés, des accusations ou des défenses. Quand se géné-
ralisa la coutume d’étudier la rhétorique, de la considérer
comme rentrant dans les connaissances de touthomme bien né,
il en résulta, ainsi que de la vénération profondément enracinée
pour la littérature des anciens 4ges, — suite ici comme dans le
judaisme postérieur, soit de manque de productuvité propre,
soit d’orgueil national, — que les compositions des rhéteurs
embrassérent un domaine plus étendu. Elles furent dégagées
de ce rapport fictif avec les cours de justice et transformées en
imitations directes du style des anciens auteurs et en explica-
tions oratoires de leur pensée. De l'ancienne rhétorique, de
I’étude de 'argumentation et du langage juridiques en vue de
Iapplication pratique dans les tribunaux sortit la nouvelle rhé-
torique désignée habituellement sous le nom de sophistique. Elle
se mouvait la plupart du temps dans d’anciennes lignes données.
Les sujets dont elle s’'inspirait étaient en partie imaginés (hypo-
theses), en partie tirés de I’histoire (théses). Le cycle homérique,
en particulier, était une mine inépuisable de pareils themes.
Dans les deux cas, on attachait une grande importance & 'effet
dramatique, on s’efforcait de faire parler chaque personnage,
inventé ou historique, d’aprés une tournure de style particuliére
et 'on récitait ces exercices avec l'intonation correspondante.
Tous les sophistes se piquent de beau parler. « Ils amollis-
sent leur voix, dit Plutarque, par un ton musizal, par la mo-
dulation des notes et des tons. » Philostrate rapporte dans sa
Vie des Sophistes qu’a Rome, Favorinus, « par le ton de sa
voix, son regard caractéristique et le rythme de ses paroles,
charmait des gens qui ne comprenaient rien au grec. » Eunape
dit d’un autre philosophe célebre, Adesius: « Sa parole exer-
¢ait une séduction voisine de la magie, la douceur, la suavité
florissaient dans ses discours, elles se répandaient avec tant de
graces que ceux qui écoutaient sa voix, s’abandonnant eux-



LES ORIGINES DE L'’HOMELIE CHRETIENNE 381

mémes comme s’1ls eussent gotité la fleur du lotus, restaient
suspendus & ses lévres. » L’'impression dramatique était aug-
mentée par la mise en scéne de deux ou trois acteurs. Ainsi
Pune des piéces conservées de Dion Chrysostdome expose une
lutte entre Ulysse ct Philoctete, écrite dans le style et la langue
des tragiques.

La sophistique ayant ses racines dans la spéculation aussi
bien que dans la rhétorique, les rhéteurs étaient tous plus on
moins philosophes. Aussi en vinrent-ils bientdt & exposer en
discours & la trame serrée des thémes plus amples, du domaine
de la morale et de la théologie, la philosophie du temps étant
fortement teintée de religiosité. Leurs productions n’étaient
plus des exercices (pedérar), mais des entretiens (Swdéfes). En-
suite, aprés s’étre longtemps contentés de développer leurs
idées devant quelques disciples choisis, ils appelérent la foule &
les entendre. Devant elle ils prononcgaient de véritables ser-
mons, qul ont quelguefois amené des conversions éclatantes.
Ils créerent aussi un nouveau genre oratoire que le christia-
nisme devait adopter. Certains philosophes, comme Porphyre
et Jamblique, ajoutent méme d’autres nouveautés encore : ils
font des miracles, ils évoquent les démons et les génies, ils
pratiquent la divination et attirent ainsi autour d’eux toutes les
imaginations malades, avides d’inconnu, éprises de divin comme
il s’en trouve tant dans les grandes crises religieuses. Leurs
disciples ne sont pas des disciples ordinaires, mais des dévots,
des illuminés dont il faut satisfaire & tout prix les ardeurs em-
portées. .

Des sophistes, les uns avaient une demeure fixe et tenaient
regulierement des conférences, les autres allaient de lieu en
lieu. Grand était leur succes auprés d’un peuple qui passait une
bonne partie du temps sur la rue. En Gréce, un véritable
enthousiasiue accueillait les sophistes illustres Jorsqu’ils sor-
taient de leurs écoles dans quelque solennité publique pour se
faire entendre a la multitude. Une foule composée de toutes les
nations se pressait dans les lieux ol ils devaient parler.
(’étaient des réjouissences qui rappelaient celles que le
dithyrambe et la tragédie donnaient autrefois aux Athéniens. A



382 H. TRABATUD

Rome, I'admiration pour le rhéteur Adrien était telle, que
quand apparaissait son messager pour annoncer sa séance, le
peuple quittait en masse le sénat ou le cirque pour affluer &
I’Athénée.

Les philosophes, ainsi les appelle-t-on dés lors, parlaient en
robe; on les ajustait, & leur entrée, aux yeux du public. Puis ils
gravissaient les marches conduisant & leurs sieges qu’ils éle-
vaient & volonté, jusqu’a ce qu’ils fussent commodément assis.
Assez souvent ils laissaient au public le choix du sujet tout en
tdchant de I'influencer pour pouvoir y glisser ce qu’ils avaient
préparé. Ils comnptaient sur les applaudissements qui ne leur
faisaient pas défaut. On les interrompait méme en criant:
Bravo! — Merveilleux ! — Divin! — Sublime! — Incompara-
ble I'Il y avait aussi des marques de désapprobation. Apres le
discours, 'orateur faisait la ronde pour demander l'avis des au-
diteurs.

Les sophistes recherchaient non seulement les applaudisse-
ments, mais aussi 'argent et les honneurs. Ils étaient recus
dans la bonne société, ou ils donnaient le ton. On recourait
4 eux pour les affaires d’état, on les envoyait comme ambas-
sadeurs, on les nommait sénateurs, parfois gouverneurs de
province. Aucuns recevaient des honoraires et vivalent aux
frais del’état. Aprés leur mort ou méme avant, on leur élevait
des monuments publics avec des inscriptions relevant leurs
mérites. Ils avaient une haute opinion d’eux-mémes; leur vie
appartenant toute entiére 4 ’étude et chacun aspirant & attein-
dre la perfection, ils sont fiers de leur art et se portent aux
nues avec lui.

Cela n’empéchait pas les esprits vraiment éclairés de le tenir
pour dangereux, parce qu’il tendait & remplacer I'éloquence
simple et naturelle par des discours creux et sans force. « On
s’éloigne de I’étude de la sagesse et des lecons de I'expérience,
dit auteur du Dialogue sur la décadence et Iéloquence, et 'on
force I'éloquence, jusqu’ici le premier des arts, 4 s’enfermer
dans des regles étroites et des prescriptions génantes. » Quin-
tilien cherchaa réagir par son livre sur I’ Education de Uorateur
contre ce que celle-ci avait de vicieux et y réussit en partie : il



LES ORIGINES DE L'HOMELIE CHRETIENNE 333

prescrit de renoncer au style affecté et puéril des écoles
de déclamation, de revenir & la tradition des plus anciens
maitres, de parler enfin un langage droit, viril, élevé.

On reprochait, en effet, aux sophistes gréco-romains, comme
autrefois Platon a leurs devanciers, de manquer de sincérité et
avec cela de faire trafic de leur éloquence. Ils n’étaient pas
tous des charlatans; il y avait parml eux des gens (ui aspi-
raient & exposer leurs idées avec un grand sérieux moral;
beaucoup cependant préchaient, non qu’ils eussent vraiment &
ceeur de réformer le monde, mais parce que la vocation était
considérée et que régnait la mode de passer le temps a en-
tendre de beaux discours.

Un autre repreche qu’on leur adressait, ¢’était d’avoir perdu
contact avec la vie et ainsi pouvait leur étre imputé le fait que
la philosophie méme apparaissait comme quelque chose de
faux. Leur existence studieuse les préservait des dangers
auxquels exposent ordinairement les loisirs; mais comme ils
vivent dans un monde imaginaire, ils n’ont guére le sens de la
réalité, ils ne vont pas au fond des choses et s’en tiennent vo-
lontiers aux apparences. L’habitude qu’ils ont prise d’appuyer
leurs raisonnements sur les opinions qui ont cours dans le
monde les rend fort indulgents pour les préjugés. Il les
acceptent aisément et les répétent sans trop y regarder. Avant
tout ils respectent la tradition et vivent dans le passé. « Ce ne
sont pas des philosophes, mais des musiciens, » disait le vieux
stoicien Musonius. Dés lors qu’arrivait-il? Habitué qu’on était
4 ce genre, on venait entendre des banalités, on admirait les
philosophes tant qu’ils s’y tenaient; mais sortaient-ils du con-
venu pour prendre directement & partie leurs auditeurs, on se
blessait et les dépréciait. Ils devaient plaire dans la salle au
meéme titre qu’un acteur au théitre et ils se faisaient a ce role ;
aussi n'étaient-ils considérés qu’en fonctions.

Une réaction se produisit contre la maniére dont ils compre-
naient leur vocation. Abstraction faite des auteurs chrétiens,
chez lesquels « sophiste » est toujours un nom déshonorant,
elle rencontre des adversaires dans I'école stoicienne. Epic-
téte, en particulier, les invite & se proposer un but utile et



384 H. TRABAUD

non leur seule glorification personnelle, & étre plus consé-
gquents dans leur vie et & dire la vérité & leurs auditeurs au lien
de les flatter. Il les exhorte & prévenir ceux-ci qu’ils sont mau-
vais et que c’est pour apprendre & devenir meilleurs qu’ils
viennent les entendre. « La salle d’un philosophe est pareille &
une clinique ; on ne doit pas la quitter le cceur gai, mais I'ame
humiliée, vu qu'on n’y est pas venu en bonne santé, mais
chacun avec quelque plaie morale. En sortant il faut se dire:
« Le philosophe m’a empoigné; je ne dois plus faire telle ou
telle chose, » et non pas: «Il a finement parlé de Xerxes ou
du combat des Thermopyles. »

Telle était la vogue des sophistes que des chrétiens s’adon-
nerent 4 leur art; on le voit par un édit de 'empereur Julien,
qui le leur interdisait « pour que des gens qui font profession
de former leurs éléves non seulement & ’éloquence, mais &
la morale, ne soient pas forcés d’expliquer devant eux des
auteurs dont ils ne partagent pas les croyances et qu’ils accu-
sent d’'impiété. » Il faut donc ou qu’ils se convainquent eux-
mémes qu’ Hésiode et Homere, qu’ils sont chargés de faire
admirer aux autres, ont dit la vérité et que pour cela ils
reviennent & l'ancienne religion «ou qu’ils aillent dans les
églises des Galildens interpréter Matthiew ouw Luci.» Julien
indique en deux mots quelle sera 'homélie chrétienne : savoir
Papplication de l'art et des procédés des sophistes & l'interpré-
tation des saints livres en lieu et place des auteurs profanes;
ce sont eux qui vont devenir et rester des mines précieuses olt
le prédicateur de I’Evangile viendra et reviendra toujours
puiser des thémes de développements oratoires. Qu'avec leur
methode, les philosophes aient 1égué a celui-ci tels de leurs dé-
fauts et que, dans certains milieux, ces défauts se soient per-
pétués jusqu’d aujourd’hui, c’est ce dont on conviendra sans
peine. Nous n’en voulous pour preuve que la caractéristique
ci-aprés qui correspond presque trait pour trait i celle qui
précéde :

«...Méme quand sa foi est profonde et son zele pur,

! Julien, Epist., 42, cité par Boissier. C’est nous qui soulignons.



LES ORIGINES DE L’HOMELIE CHRETIENNE 385

I’homme de Dieu subit la futilité de son auditoire. Parlant & des
personnes qui viennent & I'église dans les mémes dispositions
gu’elles vont au théatre, il conforme sa parole & ces disposi-
tions. 1l ne songe plus qu’a bien chanter son air. Sa préoccu-
pation finit par étre celle d’un acteur sur les planches.... Il
montre sa téte sous le meilleur angle et cherche des effets de
draperie, pour la plus grande gloire de Dieu. Il s’en tient au
développement fleuri de ces vérités générales ¢ui n’étonnent
ni n’offensent personne et qui ne pénétrent point dans les
ceceurs. Un sermon n’est plus pour lui quun morceau d’élo-
quence et la parole de Dieu qu'un genre littéraire....

» O dérision du sermon sur la montagne! L’homélie sacrée
devient ainsi on ne sait quelle parole menteuse, ol I'Evangile
est également absent de la parole de 'orateur et de 'attention
des écoutants et ou ’ensemhle méme du spectacle, — auditoire
riche et content de soi étalant sa vanité dans des places inac-
cessibles aux pauvres, ténor avantageux filant sa cava-
tine sacrée, — est un inconscient défi & I’esprit essentiel de
I'Evangile. »

Qui parle ainsi?— C’est M. Jules Lemaitre, dans sa « Semaine
dramatique » des Débats, & propos des prédications de caréme

3 Paris!
(A snivre,)




	Les origines de l'homélie chrétienne

