
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Les origines de l'homélie chrétienne

Autor: Trabaud, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE

H. TRABAUD

I

Le christianisme est la religion de l'esprit, lequel a pour
organe la parole individuelle ; aussi celle-ci joue-t-elle dès

l'abord un rôle essentiel dans le culte évangélique, qu'elle élève
au-dessus du ritualisme longtemps seul en honneur. Après
avoir lui-même pratiqué le ministère de la parole, le Christ en
fait l'instrument par excellence de propagation de l'Evangile et

d'édification des croyants ; il établit les douze « pour les avoir
avec lui et les envoyer prêcher la bonne nouvelle à toute
créature... et, ajoute l'écrivain sacré, ils s'en allèrent prêcher
partout. » (Marc III, 14, 20; cf. XVI, 15.) « Instruisez toutes les
nations... et enseignez-leur à observer tout ce que je vous ai

prescrit, » telle est l'expression des dernières volontés du
Maître (Mat. XXVIII, 19; cf. Luc XXIV, 47). « Jésus, dit Pierre
à Corneille, nous a ordonné de prêcher au peuple et d'attester
que c'est lui qui a été établi par Dieu juge des vivants et des
morts. » (Actes X, 42.) Paul, à son tour, insiste sur la nécessité

de la prédication pour faire connaître le Sauveur dont tous
les hommes doivent invoquer le nom (Rom. X, 14 sq.).
« Prêche la parole, reprends, censure, exhorte, » est-il enfin
recommandé au jeune Timothée (2 Tim. IV, 2).

La première prédication chrétienne se rattache à l'enseignement

de la synagogue, dont le service constituait un progrès
important sur celui du temple de Jérusalem, qui consistait



372 H. TRABAUD

essentiellement en actions symboliques, en signes et où, comme
dans les sanctuaires païens, la parole était refoulée à l'arrière-
plan. Au temple, l'homme se présentait avec son propre don
devant un Dieu caché et mystérieux. A la synagogue c'était
non pour donner, mais pour recevoir; le seul meuble qui s'y
trouvât était l'armoire contenant les rouleaux sacrés, dont on
venait écouter la lecture et l'explication pour apprendre à

connaître Dieu tel qu'il s'était révélé aux pères par ses paroles et

par ses actes. C'est ainsi que ce culte frayait la voie au culte en

esprit et en vérité.
On sait que l'espèce de prédication qui suivait la lecture de

la loi et des prophètes et qui éclaircissait ce qu'il y avait
d'obscur dans l'Ecriture en l'appliquant aux besoins des

auditeurs, n'était pas liée à un emploi déterminé. Comme pour la

prière qui la précédait et celle qui la suivait, tout membre de

la communauté qui s'en sentait capable pouvait prendre la

parole, pourvu qu'il fût intègre et respectable d'apparence.
C'est grâce à cette latitude que Jésus put « enseigner dans les

synagogues » (Mat. IV, 23) ; bien connue est la scène où, en

traits si vivants, le troisième évangélisle le représente interprétant

un passage d'Esaïe. On voit par cet exemple qu'il s'agissait

d'une explication toute familière, sans prétention oratoire,
ayant la forme d'une leçon, presque d'un dialogue, et non
d'une harangue soutenue.

La synagogue forma en Terre sainte et surtout au dehors un
centre de prédication toujours recherché par les apôtres qui y
trouvaient, pour les écouter, une assemblée réunie. C'était un
lieu de combat oratoire, où l'Evangile luttait avec la loi
pharisaïque, où Paul en particulier, nous apprennent les Actes, discutait

avec les Juifs et les prosélytes grecs, établissant d'après les
Ecritures que le Christ devait souffrir et ressusciter (Actes
XIII, 5, 14; XIV, 1 ; XVII, 1, 11 ; XVIII, 4, 19, 20). Apollos, de

son côté, y annonçait et y enseignait avec exactitude ce qui
concerne Jésus ; c'est là que le rencontrent Aquilas et Priscille
(Actes XVIII, 25-27).

Mais la prédication de l'Evangile a en elle un élément
d'inspiration, de spontanéité qui la distingue foncièrement de la



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 373

froide et servile explication de la loi à laquelle on s'en tenait
dans la synagogue. Elle se propose, non de jeter de la lumière
sur des textes obscurs ou difficiles, mais de propager une force
divine dont le disciple du Christ doit avoir éprouvé lui-même
l'efficacité pour la communiquer ensuite à d'autres. Son but
est de persuader, de pousser le pécheur à s'humilier devant
Dieu et à se soumettre à l'action de l'Esprit saint tel qu'il a été
manifesté en Jésus-Christ; elle part du cœur pour aller au

cœur. C'est dire qu'elle renferme le germe de la véritable
éloquence. Par ces caractères elle se rapproche bien plutôt de

celle des anciens prophètes. Jusqu'à quel point, à ses débuts,
lui ressemblait-elle extérieurement? C'est ce qu'il est difficile
de préciser, les allocutions des prophètes de l'ancienne
alliance ne nous étant parvenues que sous une forme travaillée
évidemment différente de celle sous laquelle elles furent
prononcées. A en juger par les épisodes de l'histoire d'Israël où

nous les voyons jouer un rôle comme conseillers ou censeurs
des rois et du peuple, à en juger d'autre part par la prédication
sans apprêt du précurseur qui est le dernier écho de la leur, il
est probable qu'eux aussi avaient une parole simple et sans

phrase. En tous cas, ce qu'ils avaient de commun avec leurs
successeurs des temps apostoliques, c'était un état d'extase qui
distingue absolument ces derniers des prédicateurs postérieurs.

Cette pénétration extraordinaire et magique des effluves de

l'Esprit d'en haut les saisit quand ils se trouvent réunis entre.

eux ou dans le cercle des fidèles : là ils ne peuvent parler en
tout temps ; pour le faire il faut qu'ils se trouvent sous cette
inspiration spéciale et quand elle se produit ils ne peuvent faire
autrement que de la manifester d'une manière ou de l'autre ;

ils se sentent sous l'action d'un souffle divin qui doit n'importe
comment se donner essor, que ce soit sous forme de prophétie
compréhensible aux assistants ou de glossolalie inintelligible.
C'est pourquoi ils ne réfléchissent pas à ce qu'ils ont à dire,
conformément à l'ordre qui dans Matthieu est rapporté au
Seigneur et qui n'est peut-être qu'un écho de l'état d'esprit de la
première génération chrétienne : « Ne vous inquiétez ni de la
manière dont vous parlerez, ni de ce que vous direz : ce que



374 H. TRABAUD

vous aurez à dire vous sera donné à l'heure même; car ce
n'est pas vous qui parlerez, c'est l'Esprit de votre Père qui
parlera en vous. » (X, 19, 20). C'est pourquoi aussi ils possédaient

non d'office, mais personnellement ce qu'ils considéraient

comme un charisme, un don spécial de Dieu ; « car, dit
l'auteur do la seconde épître de Pierre, ce n'est pas par une.

volonté d'homme qu'une prophétie a jamais été apportée, mais
c'est poussés par le Saint-Esprit que les hommes ont parlé de

la part de Dieu. » (1,21.) Cette situation, disons-nous, contraste
du tout au tout avec celle de l'âge suivant où l'on ne prêche
plus qu'en vertu d'un mandat régulièrement conféré par
l'Eglise et où un enseignement calme et méthodique supplante
de plus en plus le langage extatique, le don des langues et la

prophétie1.
De cette prophétie au sein de l'ancienne Eglise nous ne

possédons aucun document, du moins n'est-il pas sûr que nous en

ayons : la seconde épître de Pierre et celle de Jude la
représentent peut-être parmi les livres du Nouveau Testament et le

morceau connu sous le nom de seconde épître de Clément, qui
n'est proprement pas une lettre, mais une homélie, comme le

montreni deux passages (XVII, 3 et XIX, i) où les auditeurs
sont directement interpellés, est un indice de la forme qu'elle
revêtait au milieu du IIme siècle. Cependant, si ces écrits sont

inspirés par l'enthousiasme primitif, ils sont, au point de vue
formel, trop travaillés pour qu'on puisse les considérer comme
l'expression de la prophétie proprement dite. Alors même que
leur caractère est différent et leur ton moins enflammé, on
peut, croyons-nous, considérer les épîtres pauliniennes comme
des produits indirects de la même inspiration extatique, dont

1 Nous trouvons dans le Nouveau Testament déjà des indices de cette
double transformation. Quand fut écrite la première épître à Timothée,
le charisme n'était plus donné par la seule inspiration personnelle, mais
aussi par l'imposition des mains dans l'assemblée des anciens (1 Tim. IV,
15). D'autre part, Paul paraît craindre que les dons extraordinaires ne
tombent dans un trop grand discrédit; car il recommande aux chrétiens
de Thessalonique de ne pas éteindre l'Esprit ni mépriser le don de
prophétie (1 Thess. V, 20; cf. 1 Cor. XIV).



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 375

l'apôtre des Gentils n'a pas été exempt; il y a lieu également
de tenir compte des discours des Actes et de la forme
d'enseignement qu'affectionnait Jésus lui-même pour se faire une idée

complète de la prédication primitive de l'Evangile. C'est dire

que la prophétie ne l'épuisé pas.
L'impression générale qu'on en retire, c'est que nulle part

elle ne se départit d'une extrême simplicité d'allure, à cette
différence près que chez Paul et surtout chez Jésus cette
simplicité s'allie naturellement au génie et à une grande pondération,

ce qui n'était sans doute pas le cas dans les manifestations
désordonnées de la prophétie.

Dans l'enseignement de Jésus, la forme, nue et dépouillée
d'artifice, est parfaitement adéquate à la pensée, le symbolisme
religieux a trouvé son expression la plus claire et la plus achevée.

La pureté et la transparence de langage qui le distingue
est tout à fait appropriée au but d'un message qui prétend à

une portée universelle, qui se donne comme devant être la
nourriture spirituelle des générations à venir, quelles que soient
leur condition ou leur culture. Destiné à tous, il n'en doit pas
moins faire réfléchir chacun après l'avoir frappé et touché ; or
rien n'est plus propre à atteindre ce résultat que les sentences

paradoxales, les comparaisons et les paraboles des synoptiques,
ainsi que les allégories du quatrième évangile ; rien ne pouvait
en particulier faire plus d'impression sur les auditeurs du
Maître: «Jésus, dit M. Bovon1, avait affaire à des esprits
incultes, inaccoutumés aux opérations de la logique et ne pouvant

saisir le style abstrait de l'école ; aussi se garde-t-il
d'exposer l'Evangile en ayant recours aux procédés dialectiques
que recherchaient avec prédilection les docteurs israélites de

son temps. Christ montre la vérité bien plus qu'il ne la prouve,
l'enveloppe d'images colorées, qui la rendent accessible aux
intelligences les plus rebelles. Rien de raide ni de convenu dans
sa parole. » D'autre part, M. Aug. Bouvier remarque - avec non
moins de justesse que Jésus est plus pédagogue qu'orateur. Il
enseigne plus qu'il ne prêche ; même le sermon sur la monta-

1 Théologie du Nouveau Testament, 1.1, p. 278.
2 Le Maître des orateurs populaires.



376 H. TRABAUD

gne, à supposer qu'il ait été prononcé tel que les Evangiles
nous le rapportent, n'est qu'une série de préceptes plus ou
moins développés sans suite logique. Et il ne pouvait en être
autrement pour que l'Evangile fût compris de ceux auxquels il
s'adressait. La méthode intuitive qu'il adopta et les applications
lumineuses qu'il en fit n'en seront pas moins utilisées avec
bonheur dans la suite et imitées déjà au IIme siècle dans le

Pasteur d'Hermas, qui est une véritable prédication de repentance

; à ce titre, elles méritaient d'être notées dans cette
étude.

Pas davantage trace de rhétorique dans les produits de

l'éloquence apostolique. A l'exception de l'allocution de Paul à

Athènes, qui, pareille à la première prédication que tiendrait
un missionnaire en présence de païens à éclairer sur la nature
du vrai Dieu, ne reflète d'autre art que celui d'un sain
raisonnement et surtout d'une parfaite convenance à la situation ;

les discours publics des Actes se présentent comme de simples
dépositions en faveur du Christ ressuscité et contre les Juifs

persécuteurs du Messie, quand ce ne sont pas des récits
circonstanciés comme celui d'Etienne ou des apologies personnelles

comme ceux de Paul à Jérusalem et à Cesaree.

Le style de Paul dans ses lettres peut mieux que les discours
des Actes, dont la forme appartient peut-être à l'auteur du

livre, nous donner une idée exacte de sa parole. Or, rien n'est
moins calculé que sa prose : la pensée y est rapide et abondante

; elle a peine à se contenir. Il a tant de choses à dire que
parfois même il abrège, il est concis jusqu'à l'obscurité. Il ne
se relit pas, rien ne l'arrête, il va toujours. Même l'épître aux
Romains n'a pas été composée comme nous composons un
livre. « On ne peut mieux comparer son style, dit M. E. Stapfer,
qu'à une conversation sténographiée et reproduite sans correction1.

» Non que son langage soit décousu, sans suite, ni qu'il
parlât au hasard. Comme ceux qui savent improviser il a son

plan dans la tête et s'y astreint. Il sait très bien ce qu'il veut
dire et comment il veut le dire, alors même que ses lettres ne

1 Espérance du 15 juin 1893 : « Le style de saint Paul. »



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 377

sont pas écrites suivant une méthode bien rigoureuse. Mais il
ignore l'art de ménager les transitions qui sont souvent
brusques, ainsi que celui d'arrondir les périodes qui sont plus d'une
fois suspendues pour faire place à des digressions. A le lire, il
semble qu'on l'entend prêcher d'abondance devant l'Eglise
assemblée. Il est plus orateur qu'écrivain dans ses lettres, où

bat tout son cœur et ressort sa grande intelligence. Mais il l'est
sans recherche de la forme, il l'est, au contraire, malgré sa

langue et son style ; car l'abondance merveilleuse de ses idées

n'est égalée que par la pauvreté de son vocabulaire et par le

négligé de ses phrases, où les fautes de grammaires, les
incorrections et les solécismes ne sont pas rares.

La présence d'expressions recherchées, tirées de la langue
des banquiers ou des poètes, d'images empruntées aux rites
juifs ou païens, témoigne, il est vrai, d'une certaine culture
profane. Mais encore ces traits ne sont-ils pas là pour eux-
mêmes ; rien n'est plus éloigné de la pensée de l'apôtre qu'une
prétention rhétorique quelconque. Il n'y pouvait d'ailleurs songer,

n'ayant certainement pas reçu dans sa jeunesse une
éducation hellénique soignée. Les juifs fréquentaient rarement les
établissements profanes et selon toutes probabilités le jeune
Saul ne suivit pas les écoles grecques de Tarse. « Il n'est pas
admissible qu'un homme qui aurait pris des leçons, même

élémentaires, de grammaire et de réthorique, eût écrit en cette
langue bizarre, incorrecte, tourmentée qui est celle de Paul. »

Au reste, il confesse lui-même son ignorance en matière de
beau parler : « Sous le rapport du langage je suis comme un
homme du peuple. » (2 Cor. XI, 6). Il ignorait donc la littérature

et la philosophie grecques. S'il se trouve sous sa plume
un vers de la Thais de Monandre, ce n'est qu'un proverbe qui
courait dans toutes les bouches. La citation d'Epiménide et
celle de Cleante ou d'Aratus s'expliquent de la même manière.
Sa façon de raisonner n'est pas celle de la logique d'Aristote ;

c'est bien plutôt la dialectique des Talmuds qu'elle rappelle et
encore involontairement.

Sans prétentions oratoires, sa parole, il nous le dit lui-même,
n'imposait pas ; il avait, quand il s'exprimait, quelque chose de

THÉOL. ET PHIL. 1894. 25



378 H. TRABATJD

craintif et d'embarrassé, peut-être à cause de ses défauts
extérieurs sur lesquels il insiste (1 Cor. II, 1 sep; 2 Cor. X, 1, 2,10;
XI, 30; XII, 5,9,10). Bref, nous avons affaire à un homme du

peuple qui tire toute sa science de sa vie sanctifiée et chez

qui, comme l'a relevé M. Sabatier, dont l'appréciation rappelle
celle de Bossuet dans une phrase bien connue, « toute la force,
tout le mouvement, toute la beauté viennent de la pensée. »

Paul n'est pas seulement étranger à la rhétorique classique ;

il lui est ouvertement hostile et la vise évidemment dans le

passage de sa première épître aux Corinthiens où il dit n'être
pas venu à Corinthe, où elle florissait, annoncer l'Evangile « à

grands frais de rhétorique ou de philosophie1, » afin que la foi
des chrétiens ne se fondât pas « sur la sagesse des hommes, »

c'est-à-dire sur de beaux raisonnements, « mais sur la

puissance de Dieu ; » c'est pour cela que sa parole et sa prédication
« ne reposaient pas sur le langage persuasif de la sagesse, mais

sur la démonstration de l'esprit et de la puissance » (1 Cor. II,
1, 4, 5). Notons encore ce mot de l'épître aux Colossiens :

« Prenez garde que personne ne vous séduise par la philosophie

» (II, 8).

II

A la fin du IVe siècle, Augustin tiendra un langage bien différent

: « Prétendre, dit-il, qu'on doit fuir toute philosophie,
qu'est-ce autre chose que de dire qu'il ne faut pas aimer la

sagesse? » (De ordine I, 32.) Cette sagesse de Dieu que Paul

oppose à celle du siècle, elle a dû conquérir le monde gréco-
romain et pour le soumettre il n'a pas suffi qu'elle fût prêchée
à ces simples auxquels l'apôtre des Gentils la présentait en se

glorifiant du mépris des sages (1 Cor. I, 26-29). Comme il faudra

compter avec ces derniers pour vaincre, on ne fera bientôt
plus fi de leur science, on leur empruntera même leurs
ressources et pour cela on se mettra à leur école non sans subir
jusqu'à un certain point leur influence. De là une transformation

radicale dans la manière de présenter l'Evangile, de le

1 Traduction de Reuss.



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 379

prêcher. Au Ier siècle, nous avons des harangues improvisées
sans aucune préoccupation de dialectique ni de style; au IVe,
des discours préparés et construits selon toutes les règles de la

rhétorique. Celles-là sont l'expression naïve d'une inspiration
immédiate et directe; ceux-ci le développement raisonné d'une

inspiration réfléchie et travaillant sur un texte ou une tradition.
Il n'est pas possible de suivre de près la marche de cette

transformation, vu qu'elle s'opère insensiblement et que les

morceaux d'éloquence intermédiaire ne nous ont pas été
conservés. Le procès est donc difficile à reconstituer. Essayons
tout au moins, en nous aidant surtout des récentes publications
de Hatch • et de Boissier3, d'en étudier les éléments et tout
d'abord jetons un coup d'œil sur la forme d'enseignement des

sophistes qui initiaient leurs contemporains à l'usage delà
rhétorique et de la dialectique, ainsi qu'à la connaissance de la

philosophie.
Us n'enseignent qu'un art; mais cet art, c'est l'éloquence,

qui demande toute une vie d'homme pour être pratiquée à la

perfection et qui exige une préparation minutieuse. Il faut
d'abord apprendre la théorie complète de la rhétorique, les

règles de la composition, puis du développement, c'est-à-dire
de l'art de grouper toutes les idées subordonnées autour de

l'idée maîtresse et de lui donner de l'importance par ce cortège.
A cela se joignent des exercices pratiques plus importants et
plus difficiles. Il faut que l'élève compose un disconrs, le
retienne par cœur et le débite. Dans le débit rien n'est laissé

au hasard : on a voulu tout prévoir, tout régler. On apprend
d'avance à l'élève le ton qui convient à chaque partie du

discours, jusqu'où le bras doit s'élever pendant l'exorde et
comment il faut tendre la main à l'argument.

Le maître présentait comme modèle ses propres compositions

; celles-ci reflétaient fidèlement l'image que présente au

point de vue littéraire l'époque qui suivit le règne d'Auguste,
époque toute d'imitation et de convention où ne brille aucun
écrivain de premier rang. On suivait les grands modèles sans

1 Griechenthum und Cliristenthum.
2 La Fin du paganisme, 2 vol.



380 H. TRABAUD

inventer ; on copiait plutôt que de produire quelque chose de

nouveau. Pas plus que la littérature, l'éloquence ne jaillissait
d'une libre impulsion intérieure et de l'enthousiasme qui en
découle.

Les compositions étaient d'abord des exposés juridiques de

cas supposés, des accusations ou des défenses. Quand se
généralisa la coutume d'étudier la rhétorique, de la considérer

comme rentrant dans les connaissances de tout homme bien né,
il en résulta, ainsi que de la vénération profondément enracinée

pour la littérature des anciens âges, — suite ici comme dans le

judaïsme postérieur, soit de manque de productuvité propre,
soit d'orgueil national, — que les compositions des rhéteurs
embrassèrent un domaine plus étendu. Elles furent dégagées
de ce rapport fictif avec les cours de justice et transformées en

imitations directes du style des anciens auteurs et en explications

oratoires de leur pensée. De l'ancienne rhétorique, de

l'étude de l'argumentation et du langage juridiques en vue de

l'application pratique dans les tribunaux sortit la nouvelle
rhétorique désignée habituellement sous le nom de sophistique. Elle
se mouvait la plupart du temps dans d'anciennes lignes données.
Les sujets dont elle s'inspirait étaient en partie imaginés
(hypothèses), en partie tirés de l'histoire (thèses). Le cycle homérique,
en particulier, était une mine inépuisable de pareils thèmes.
Dans les deux cas, on attachait une grande importance à l'effet
dramatique, on s'efforçait de faire parler chaque personnage,
inventé ou historique, d'après une tournure de style particulière
et l'on récitait ces exercices avec l'intonation correspondante.
Tous les sophistes se piquent de beau parler. « Ils amollissent

leur voix, dit Plutarque, par un ton musical, par la
modulation des notes et des tons. » Philostrate rapporte dans sa
Vie des Sophistes qu'à Rome, Favorinus, « par le ton de sa

voix, son regard caractéristique et le rythme de ses paroles,
charmait des gens qui ne comprenaient rien au grec. » Eunape
dit d'un autre philosophe célèbre, ./Edesius: « Sa parole exerçait

une séduction voisine de la magie, la douceur, la suavité
florissaient dans ses discours, elles se répandaient avec tant de

grâces que ceux qui écoutaient sa voix, s'abandonnant eux-



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 381

mêmes comme s'ils eussent goûté la fleur du lotus, restaient
suspendus à ses lèvres. » L'impression dramatique était
augmentée par la mise en scène de deux ou trois acteurs. Ainsi
l'une des pièces conservées de Dion Chrysostome expose une
lutte entre Ulysse et Philoctète, écrite dans le style et la langue
des tragiques.

La sophistique ayant ses racines dans la spéculation aussi
bien que dans la rhétorique, les rhéteurs étaient tous plus ou
moins philosophes. Aussi en vinrent-ils bientôt à exposer en
discours à la trame serrée des thèmes plus amples, du domaine
de la morale et de la théologie, la philosophie du temps étant
fortement teintée de religiosité. Leurs productions n'étaient
plus des exercices (pAêvat), mais des entretiens (St«>é£siç).

Ensuite, après s'être longtemps contentés de développer leurs
idées devant quelques disciples choisis, ils appelèrent la foule à

les entendre. Devant elle ils prononçaient de véritables
sermons, qui ont quelquefois amené des conversions éclatantes.
Us créèrent aussi un nouveau genre oratoire que le christianisme

devait adopter. Certains philosophes, comme Porphyre
et Jamblique, ajoutent même d'autres nouveautés encore : ils
font des miracles, ils évoquent les démons et les génies, ils

pratiquent la divination et attirent ainsi autour d'eux toutes les

imaginations malades, avides d'inconnu, éprises de divin comme
il s'en trouve tant dans les grandes crises religieuses. Leurs
disciples ne sont pas des disciples ordinaires, mais des dévots,
des illuminés dont il faut satisfaire à tout prix les ardeurs
emportées.

Des sophistes, les uns avaient une demeure fixe et tenaient
régulièrement des conférences, les autres allaient de lieu en
lieu. Grand était leur succès auprès d'un peuple qui passait une
bonne partie du temps sur la rue. En Grèce, un véritable
enthousiasme accueillait les sophistes illustres lorsqu'ils
sortaient de leurs écoles dans quelque solennité publique pour se

faire entendre à la multitude. Une foule composée de toutes les
nations se pressait dans les lieux où ils devaient parler.
C'étaient des réjouissences qui rappelaient celles que le

dithyrambe et la tragédie donnaient autrefois aux Athéniens. A



382 H. TRABAUD

Rome, l'admiration pour le rhéteur Adrien était telle, que
quand apparaissait son messager pour annoncer sa séance, le
peuple quittait en masse le sénat ou le cirque pour affluer à

l'Athénée.
Les philosophes, ainsi les appelle-t-on dès lors, parlaient en

robe; on les ajustait, à leur entrée, aux yeux du public. Puis ils
gravissaient les marches conduisant à leurs sièges qu'ils
élevaient à volonté, jusqu'à ce qu'ils lussent commodément assis.

Assez souvent ils laissaient au public le choix du sujet tout en
tâchant de l'influencer pour pouvoir y glisser ce qu'ils avaient

préparé. Us comptaient sur les applaudissements qui ne leur
faisaient pas défaut. On les interrompait même en criant:
Bravo! — Merveilleux — Divin — Sublime! — Incomparable

Il y avait aussi des marques de désapprobation. Après le

discours, l'orateur faisait la ronde pour demander l'avis des

auditeurs.

Les sophistes recherchaient non seulement les applaudissements,

mais aussi l'argent et les honneurs. Us étaient reçus
dans la bonne société, où ils donnaient le ton. On recourait
à eux pour les affaires d'état, on les envoyait comme
ambassadeurs, on les nommait sénateurs, parfois gouverneurs de

province. Aucuns recevaient des honoraires et vivaient aux
frais de l'état. Après leur mort ou même avant, on leur élevait
des monuments publics avec des inscriptions relevant leurs
mérites. Ils avaient une haute opinion d'eux-mêmes; leur vie

appartenant toute entière à l'étude et chacun aspirant à atteindre

la perfection, ils sont fiers de leur art et se portent aux
nues avec lui.

Cela n'empêchait pas les esprits vraiment éclairés de le tenir
pour dangereux, parce qu'il tendait à remplacer l'éloquence
simple et naturelle par des discours creux et sans force. « On

s'éloigne de l'étude de la sagesse et des leçons de l'expérience,
dit l'auteur du Dialogue sur la décadence et l'éloquence, et l'on
force l'éloquence, jusqu'ici le premier des arts, à s'enfermer
dans des règles étroites et des prescriptions gênantes. » Quintilien

chercha à réagir parson livre sur l'Education de l'orateur
contre ce que celle-ci avait de vicieux et y réussit en partie : il



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 383

prescrit de renoncer au style affecté et nuéril des écoles

de déclamation, de revenir à la tradition des plus anciens

maîtres, de parler enfin un langage droit, viril, élevé.
On reprochait, en effet, aux sophistes gréco-romains, comme

autrefois Platon à leurs devanciers, de manquer de sincérité et

avec cela de faire trafic de leur éloquence. Us n'étaient pas
tous des charlatans; il y avait parmi eux des gens qui
aspiraient à exposer leurs idées avec un grand sérieux moral ;

beaucoup cependant prêchaient, non qu'ils eussent vraiment à

cœur de réformer le monde, mais parce que la vocation était
considérée et que régnait la mode de passer le temps à

entendre de beaux discours.
Un autre reproche qu'on leur adressait, c'était d'avoir perdu

contact avec la vie et ainsi pouvait leur être imputé le fait que
la philosophie même apparaissait comme quelque chose de

faux. Leur existence studieuse les préservait des dangers
auxquels exposent ordinairement les loisirs; mais comme ils
vivent dans un monde imaginaire, ils n'ont guère le sens de la

réalité, ils ne vont pas au fond des choses et s'en tiennent
volontiers aux apparences. L'habitude qu'ils ont prise d'appuyer
leurs raisonnements sur les opinions qui ont cours dans le
monde les rend fort indulgents pour les préjugés. U les

acceptent aisément et les répètent sans trop y regarder. Avant
tout ils respectent la tradition et vivent dans le passé. « Ce ne
sont pas des philosophes, mais des musiciens, » disait le vieux
stoïcien Musonius. Dès lors qu'arrivait-il? Habitué qu'on était
à ce genre, on venait entendre des banalités, on admirait les

philosophes tant qu'ils s'y tenaient; mais sortaient-ils du
convenu pour prendre directement à partie leurs auditeurs, on se
blessait et les dépréciait. Ils devaient plaire dans la salle au
même titre qu'un acteur au théâtre et ils se faisaient à ce rôle ;

aussi n'étaient-ils considérés qu'en fonctions.
Une réaction se produisit contre la manière dont ils comprenaient

leur vocation. Abstraction faite des auteurs chrétiens,
chez lesquels « sophiste » est toujours un nom déshonorant,
elle rencontre des adversaires dans l'école stoïcienne. Epic-
tète, en particulier, les invite à se proposer un but utile et



384 H. TRABAUD

non leur seule glorification personnelle, à être plus
conséquents dans leur vie et à dire la vérité à leurs auditeurs au lieu
de les flatter. Il les exhorte à prévenir ceux-ci qu'ils sont mauvais

et que c'est pour apprendre à devenir meilleurs qu'ils
viennent les entendre. « La salle d'un philosophe est pareille à

une clinique ; on ne doit pas la quitter le cœur gai, mais l'âme
humiliée, vu qu'on n'y est pas venu en bonne santé, mais
chacun avec quelque plaie morale. En sortant, il faut se dire :

«Le philosophe m'a empoigné; je ne dois plus faire telle ou
telle chose, » et non pas : « II a finement parlé de Xerxès ou
du combat des Thermopyles. »

Telle était la vogue des sophistes que des chrétiens s'adonnèrent

à leur art; on le voit par un édit de l'empereur Julien,
qui le leur interdisait « pour que des gens qui font profession
de former leurs élèves non seulement à l'éloquence, mais à

la morale, ne soient pas forcés d'expliquer devant eux des

auteurs dont ils ne partagent pas les croyances et qu'ils accusent

d'impiété. » Il faut donc ou qu'ils se convainquent eux-
mêmes qu'Hésiode et Homère, qu'ils sont chargés de faire
admirer aux autres, ont dit la vérité et que pour cela ils
reviennent à l'ancienne religion « ou qu'ils aillent dans les

églises des Galiléens interpréter Matthieu ou Luc1.» Julien

indique en deux mots quelle sera l'homélie chrétienne : savoir
l'application de l'art et des procédés des sophistes à l'interprétation

des saints livres en lieu et place des auteurs profanes;
ce sont eux qui vont devenir et rester des mines précieuses où

le prédicateur de l'Evangile viendra et reviendra toujours
puiser des thèmes de développements oratoires. Qu'avec leur
méthode, les philosophes aient légué à celui-ci tels de leurs
défauts et que, dans certains milieux, ces défauts se soient
perpétués jusqu'à aujourd'hui, c'est ce dont on conviendra sans
peine. Nous n'en voulous pour preuve que la caractéristique
ci-après qui correspond presque trait pour trait à celle qui
précède :

« ...Même quand sa foi est profonde et son zèle pur,

1 Julien, Epist., 42, cité par Boissier. C'est nous qui soulignons.



LES ORIGINES DE L'HOMÉLIE CHRÉTIENNE 385

l'homme de Dieu subit la futilité de son auditoire. Parlant à des

personnes qui viennent à l'église dans les mêmes dispositions
qu'elles vont au théâtre, il conforme sa parole à ces dispositions.

11 ne songe plus qu'à bien chanter son air. Sa préoccupation

finit par être celle d'un acteur sur les planches.... Il
montre sa tête sous le meilleur angle et cherche des effets de

draperie, pour la plus grande gloire de Dieu. Il s'en tient au
développement fleuri de ces vérités générales qui n'étonnent
ni n'offensent personne et qui ne pénètrent point dans les

cœurs. Un sermon n'est plus pour lui qu'un morceau
d'éloquence et la parole de Dieu qu'un genre littéraire....

» O dérision du sermon sur la montagne! L'homélie sacrée

devient ainsi on ne sait quelle parole menteuse, où l'Evangile
est également absent de la parole de l'orateur et de l'attention
des écoutants et où l'ensemble même du spectacle, — auditoire
riche et content de soi étalant sa vanité dans des places
inaccessibles aux pauvres, ténor avantageux filant sa cavatine

sacrée, — est un inconscient défi à l'esprit essentiel de

l'Evangile. »

Qui parle ainsi?— C'est M. Jules Lemaîtte, dans sa « Semaine

dramatique » des Débats, à propos des prédications de carême
à Paris

(A suivre.)


	Les origines de l'homélie chrétienne

