
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne. Partie 2

Autor: Fairbairn, A.-M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur à Cantorbéry.

SECOND FRAGMENT

§ 3. LA RÉFORMATION ET LUTHER.

La nouvelle conception qu'on avait de l'histoire impliquait,
non seulement une méthode différente pour l'interprétation de

la religion, mais encore un effort nouveau pour mettre celle-ci
en pratique. Aussi le protestantisme ne tarda-t-il pas à

succéder à l'humanisme. Le sens historique les avait créés tous

deux, l'un dans le domaine littéraire, l'autre dans celui de la

religion. L'antiquité classique et le christianisme primitif
retrouvés agirent également sur l'imagination, toutefois avec

cette différence caractéristique, que si l'une frappa l'imagination

par la raison, l'autre frappa la raison par l'imagination et

par la conscience.
Dans le premier cas, il en résulta la culture de l'esprit, c'est-

à-dire l'exercice et la jouissance de facultés intellectuelles bien

équilibrées; dans le second cas, se produisit la religion, avec
la formation de nouveaux dogmes sur Dieu et sur l'homme,
ainsi que le désir de les réaliser dans la vie pratique ; car en
revivifiant la foi, on voulait en même temps rajeunir le monde.

1 Voir le premier dans la livraison de mai, p. 220-235.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 353

Mais le sens historique, appliqué à la littérature, est purement
objectif: il Iraite les documents de celle-ci comme des faits ou
des phénomènes qu'il faut critiquer pour les comprendre et
expliquer, afin de pouvoir les disposer en bon ordre. Tandis
qu'en s'exerçant sur la religion, le sens historique revêt un
caractère subjectif: il travaille sur des matériaux d'ordre
transcendental et s'occupe de réalités éternelles, qui se rapportent
à des vérités impérissables et qu'il considère comme les
symboles des causes et des fins de l'être, ou comme la révélation
de la loi qui devrait régler la vie.

L'accès aux sources originales, causes du réveil de l'imagination

et de la conscience, eut comme conséquence immédiate
la rencontre face à face avec le Christ. D'un seul coup, il fut
proclamé l'auteur de la religion chrétienne et le Sauveur des

âmes. Plus l'homme mis en sa présence était pénétré de

sérieux, plus il devait se demander si l'Eglise marchait bien
dans les voien de Christ et si, le représentant avec fidélité, elle
réalisait vraiment son enseignement. Telle fut la question que
se posa Luther, ainsi que tous ses contemporains. Pour bien
saisir la forme sous laquelle elle se posait à eux, il faut savoir
ce que fut l'homme qui l'a soulevée.

Luther n'était pas un humaniste dans la stricte acception
du terme, quoique l'humanisme ait occupé une grande place
dans son développement. En effet, parmi les plus anciens et
les plus dévoués de ses amis, il comptait quelques-uns des

adhérents de marque de ce mouvement. Mais il n'avait pas l'esprit

qui fait des études littéraires une culture et une fin pour
elle-même. Il lui manquait pour cela la délicatesse du goût, la
flexibilité d'esprit, l'amour de l'élégance et ce raffinement
particulier qui assigne une place à part aux hommes de lettres de

son temps. Luther se distinguait'par une nature vigoureuse,
passionnée, pleine à la fois d'imagination et de tendresse ; il se
laissait facilement émouvoir au rire et aux larmes ; la haine qui
le possédait parfois, ne le cédait en rien à son amour ; les
émotions, même les plus faibles, l'affectaient vivement, celles qui
sont plus complexes ne le touchaient guère ; l'abstrait le laissait
indifférent, mais le concret l'attirait. De même qu'il ne conce-



354 A.-M. FAIRBAIRN

vait pas le bien sans un Dieu, il ne saisissait pas le mal sans le
diable. Il ne fut pas doté, à sa naissance, des aptitudes qui font
l'innovateur spéculatif; il changea de point de vue à plusieurs
reprises, mais jamais par suite de considérations philosophiques

ou de déductions raisonnées. Il devait tout à son grand
bon sens et à son courage, qui le servirent le mieux dans les

moments décisifs de sa vie.
Comme tous les hommes accessibles aux émotions fortes

mais simples, Luther fut d'instinct conservateur; il n'aimait
pas le changement et ne s'y abandonnait que forcé par un
besoin ou un sentiment plus fort que lui-même. Alors sa nature
semblait se révolter, comme cela ne manque pas d'arriver
quand un esprit conservateur s'ouvre à des idées nouvelles.
C'est dans ce fait qu'il faut chercher l'explication de l'élément
dramatique que renferme la vie de Luther : s'opposant aux
innovations jusqu'à ce que toute résistance fût devenue impossible,

il finissait par briser avec le passé avec un éclat tel que
l'Europe entière en tremblait. La publication de ses thèses, la

destruction de la bulle du pape, sa comparution à Worms, son
mariage enfin, sont des événements qui nous montrent
suffisamment quelle fut sa manière d'agir.

Il ne faut donc pas s'étonner des inconséquences que
présente le luthéranisme : il manque de cohésion logique. Il
s'explique par l'histoire et les expériences de son fondateur, mais

il reste une énigme pour ceux qui veulent y trouver un système
raisonné et dans lequel tout s'enchaînerait logiquement.

En effet, s'agit-il de la justification par la foi Luther traite
les Ecritures avec une liberté sans égale. Est-il question de la

cène? Nous le voyons mettre en œuvre le littéralisme le plus
servile. Ce n'est là qu'un exemple, mais il est typique ; il prouve
que chez le réformateur deux conceptions opposées se combattent,

que Luther fut un révolutionnaire exempt de radicalisme,
ou, comme on pourrait aussi l'appeler, un protestant sans la

protestation; ce qui revient à dire qu'il accomplit une œuvre
qui fut le résultat du conflit entre son caractère et sa position,
bien plus que le produit spontané d'un esprit original et
constructeur.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 355

Or, c'était précisément là l'homme exigé par les
circonstances pour transformer un mouvement littéraire, tel qu'était
l'humanisme, en un mouvement religieux et réformateur. Il
n'aurait fallu pour cela ni un esprit systématique, ni un homme
de cabinet, ni un mécontent, ni même un doctrinaire radical;
il fallait un homme fougueux et plein d'imagination, dont la

fougue, une fois éveillée, pût accomplir des prodiges, parce
qu'elle ne connaîtrait plus d'obstacles, et dont l'imagination
enflammée, voyant plus loin que la froide raison, obligeât les

autres à voir de même.

Supposons un être ainsi constitué, et de plus, ayant à un haut
degré le sentiment du péché, ce sentiment le plus terrible et le

plus impérieux qu'ait créé le christianisme. Représentons-nous
ce sentiment semblable en nature, en qualité, en force, à celui

qui animait un saint Paul, un saint Augustin, et plus tard un
Bunyan. Observons les conséquences inévitables qui découlent
de cette disposition morale, et nous verrons que nous avons là,
dans sa racine, la passion d'une âme qui veut posséder son

Dieu, mais qui sent la divinité trop redoutable et trop sainte

pour devenir jamais la possession de l'homme. Une expérience
de ce genre ne dénote pas un état de perversion chez celui
en qui elle se produit, elle indique seulement que tout en se

sentant obligé de s'approcher d'un Dieu qui lui paraît inaccessible,

il se rend également compte de son incapacité de se

rendre digne de lui. Aussi, pour qu'il puisse croire à une
réconciliation réelle, faut-il qu'elle lui vienne de Dieu même,
qui commence en lui son œuvre de grâce infinie ; et pour qu'il
ait confiance en la religion, faudra-t-il que celle-ci soit pour
lui le chemin et le moyen d'obtenir cette réconciliation. En

effet, le dogme chrétien du péché serait insupportable s'il
n'était pas transfiguré par le dogme de la grâce. Il est vrai que
c'est précisément l'éclat lumineux de l'un qui fait paraître
d'autant plus épaisses les ténèbres dont l'autre est entouré.
Mais affirmer le péché et ignorer la grâce, c'est la doctrine d'un
cynique ou celle d'un désespéré. Le christianisme ne peut
s'approprier la théorie du péché qu'en faisant de la grâce son
corrélatif inséparable.



356 A.-M. FAIRBAIRN

Luther a été l'homme tel que nous venons de le supposer.
Pour lui, le Nouveau Testament n'est pas la voix de l'Eglise,
mais celle de Dieu. Le premier âge d'un christianisme qui n'est

plus se dessine en vives couleurs aux yeux du réformateur,
vivant à une époque si étrangement différente. Autrefois
régnait une parfaite simplicité ; la grâce s'obtenait par la foi et

non par les œuvres ; les indulgences, la pénitence, les pèlerinages

étaient des pratiques encore inconnues. Aujourd'hui, de

même que du temps de Paul, le culte de la lettre est le grand
ennemi de la foi, et le catholicisme n'est qu'une autre forme
de la religion juive. Dans l'un comme dans l'autre cas, on en

appelle aux pères, on cultive les traditions, on édicté des lois
et des rites, on pratique la justice selon la chair ; il faut donc

reprendre les armes qui ont servi à renverser le formalisme
des Israélites pour triompher de celui du système religieux
existant. Prenant position sur le terrain même du Christ, Luther
comprend que le conflit qui surgit entre Paul et le judaïsme
n'eut pas d'autres causes, ni de signification différente, que celui

qui avait éclaté entre Christ et les Pharisiens. Que restait-il donc
à faire si ce n'était de revenir au christianisme apostolique?

Luther le sentit bien. Pour lui, ce retour se résumait dans
l'idée de rédemption par la grâce libre de Dieu en Christ, c'est-
à-dire dans celle de la justification par la foi, sans œuvres ni
actes méritoires de la part de l'homme. Fort de cette croyance,
il en fit le critère à l'aide duquel il jugea l'Eglise. Il voyait
devant lui un vaste système organisant le salut par les œuvres ;

ces œuvres, bien loin d'avoir un caractère moral quelconque,
se réduisaient à de pures cérémonies ; on en mesurait la valeur
au degré de l'obéissance qu'on rendait, non pas à des lois
absolues de Dieu, mais à des ordonnances ecclésiastiques
décrétées obligatoires. Il s'ensuivait que ces mérites, d'ordre
purement extérieur, pouvaient se transmettre aisément, et même
s'acheter. Luther, qui comprenait le salut comme un don de

Dieu, devait nécessairement regarder comme sans valeur et
sans efficacité toute pratique religieuse individuelle ou tout
acte avantageux au clergé, dont le caractère moral n'était pas
entièrement sauvegardé.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 357

C'est pourquoi il ne se demanda pas, avec les érudits de son

temps, comment le système ecclésiastique d'alors avait bien pu
se former. Cette question implique un point de vue scientifique
auquel ne se plaçait point Luther. Elle peut rendre justice à

l'Eglise catholique, tout en restant parfaitement indifférente à

ses prétentions. Mais pour être moins scienlifique que celle des

modernes, sa méthode n'en produisit pas pour cela de moindres

effets. Celle-là ne voulait qu'expliquer, et ne se souciait
nullement de changer ou de supprimer l'état actuel des choses;
celle-ci, au contraire, n'avait qu'un but: abattre et renverser.
Le réformateur ne pouvait pas avoir une confiance égale dans
le Nouveau Testament et en Rome; tous deux ne renfermaient

pas indifféremment la vérité, et il lui était impossible de croire

que le Nouveau Testament contînt l'erreur. Là, en effet, il
trouvait l'esprit de Christ, là encore l'interprétation qu'en
avaient donnée les apôtres; c'est-à-dire qu'il y voyait les deux
devoirs principaux imposés à tout chrétien : l'acceptation de la

personne du Sauveur et la tentative de réaliser son enseignement.

Tous ceux donc qui croyaient fermement que l'esprit du
Christ avait créé le christianisme et que ce même esprit
l'inspirait encore, ne pouvaient plus résister au désir de recourir
aux sources originales. Et on ne tarda pas à le constater dans
les rangs des humanistes. Parmi ceux-ci, les anciens, il est

vrai, tels que Reuchlin et Erasme, se tinrent à l'écart, mais les

jeunes furent entraînés par la force du courant. De ce nombre
était Crotus Rubianus, que Luther appelait « Crotus noster
suavissimus » et qui, s'il ne fut pas un des premiers à

désavouer l'humanisme proprement dit et à s'en détacher, n'en est

pas moins le plus brillant des auteurs auxquels on attribue les

Epistolae obscurorum virorum. Eobanus Hess, « regius poeta
et poeticus rex » ; Philippe Mélanchton, aussi grand érudit que
bon théologien, l'espoir et l'orgueil de son fameux grand-oncle,
qui le désigna pour être l'héritier d'une bibliothèque superbe ;

Juste Jonas, qui passait pour le plus éloquent des humanistes
et des réformateurs, que Mélanchton regardait comme le type
des orateurs : « der Mann der kann die Worte des Textes herr-



358 A.-M. FAIRBAIRN

lieh und deutlich aussprechen, erklären, und zum Markt
richten. » Ulrich de Hütten, le chevalier, le patriote, l'homme
de lettres dont l'enthousiasme pour la liberté frisait parfois la
licence ; GEcolampade, auquel son érudition valut l'estime
d'Erasme et des rapports littéraires avec le grand homme;
Carni rarius, le fidus Achates de Mélanchton, sans contredit le

meilleur helléniste de son temps et considéré, non sans raison,
comme un des pères du mouvement littéraire moderne ; et

par-dessus tous, Ulrich Zwingli, l'esprit indépendant et plein
d'initiative, qu'on s'accorde à reconnaître comme le plus
héroïque des réformateurs de la première heure.

Tous ces hommes et beaucoup d'autres avec eux, entraînés

par la logique inexorable de leur situation, devinrent les chefs
d'une armée, petite encore, mais courageuse et composée de

gens dont les efforts tendaient à revenir à la religion qu'avait
fondée le Christ. Si le protestantisme ne fut pas le produit de

l'érudition il ne pouvait cependant pas naître sans son

concours. Rien de plus naturel du reste, rien de plus noble

pour ne pas dire de plus nécessaire, si ce n'est que des hommes

qui avaient remis au jour la littérature chrétienne primitive, qui
en avaient saisi la signification, s'efforçassent également de

recouvrer la religion que cette littérature leur révélait et

d'adhérer de nouveau à ses principes.
La découverte des écrivains de l'antiquité produisit donc la

tentative de restaurer les conceptions originales du passé.
Cette tentative s'imposait avec force, mais elle ne se vit pas
couronnée de succès. On ne supprime pas les faits et l'on ne
retranche pas des siècles à l'histoire de l'humanité. Quoi qu'en
puisse dire la logique, le passé contrôlera toujours le présent
et le présent ne cessera pas de respecter le passé. Rien n'est

plus chimérique que d'espérer le renouvellement d'un état de

chose disparu. En en faisant l'essai, on oublie que les conditions

dans lesquelles on se trouve ont changé avec le temps et

que les moyens mis en œuvre aujourd'hui diffèrent totalement
ne ceux qui furent employés autrefois. On croit avoir reconstruit

l'original et l'on n'est arrivé, après tout, qu'à en produire
une imitation. De nombreux obstacles se trouvaient sur le



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 3o9

chemin qu'avait tracé Luther. C'étaient les contradictions que
le luthéranisme renfermait dans son propre sein, la crainte de

rompre résolument avec le passé, l'exagération malheureuse
du but qu'il se proposait, enfin, la rapidité trop grande à

formuler des définitions gênantes, qui produisirent des divisions
nouvelles et un esprit scolastique moins pacifique, plus amer,
plus stérile même que l'ancien qui disparaissait.

Le luthéranisme affirmait des rapports de dépendance immédiate

entre Dieu et l'homme, il ne voulait rendre ce dernier
responsable qu'envers la divinité, et nous voyons pourtant ses

promoteurs ne pas craindre d'appeler à leur aide les princes
allemands, pour organiser une Eglise qu'un Eraste n'aurait pas
désavouée. Puis, dans la suite, le mouvement devint une sorte
de caverne d'Adullam, dans laquelle se rendaient tous ceux

que ne satisfaisait plus l'ancien régime. S'il est de fait qu'il n'y
a pas de changement politique produit uniquement par des

hommes accomplis, il est tout aussi certain qu'une révolution
religieuse n'a de chance de réussile qu'à condition d'avoir à

sa tête des chefs irréprochables ; autrement elle risque fort de

voir ses résultats stérilisés et de tomber sous le coup des

critiques que s'attirent infailliblement des représentants indignes
de la cause qu'ils défendent. Tant il est vrai que les erreurs
des partisans d'une entreprise lui sont plus pernicieuses que
les fautes, voire même les crimes, des ennemis qui l'attaquent.
Il n'arrive que trop fréquemment qu'une cause à la naissance
de laquelle a présidé la raison, ne dégénère en un mouvement
déraisonnable et que l'abolition d'une discipline antique
n'engendre souvent le désir de s'élever contre tout ordre établi, et
ne produise de la sorte le règne du chaos.

C'est ainsi qu'après Luther on vit se succéder tour à tour
Carlstadt, Münzer, la guerre des Paysans, et qu'on ne

manqua pas de porter au compte de la foi nouvelle les excès

commis par ces apparitions diverses. D'une part, les rois,
confiants dans leurs privilèges de droit divin, s'en émurent; à

la désorganisation dans l'Eglise, ils avaient vu succéder la

révolte dans leurs états; il ne leur restait donc plus qu'à sévir
contre les adhérents d'une doctrine aussi subversive. D'autre



360 A.-M. FAIRBAIRN

part, les gens timides qui n'ouvrent jamais leurs deux yeux
que lorsqu'ils en devraient fermer un, raisonnaient comme
suit : le régime ancien était mauvais, mais il maintenait au
moins l'ordre ; mieux vaut s'en tenir à lui que d'adopter des

idées dont les effets sont ceux d'un bouleversement général.
Rome sut profiter habilement de ce désarroi pour rassembler

ses forces et pour opérer une réaction. Elle serra ses rangs et

fit front contre un ennemi désorganisé. Un système comme
celui qu'elle avait créé recelait des énergies et des forces en

quantité suffisante pour qu'en les réunissant toutes, elle pût
agir avec vigueur. En présence du danger grandit aussi
l'enthousiasme de ses fils les plus dévoués, à tel point, qu'elle crut
voir une fois encore se lever l'aurore d'un jour nouveau dans

lequel elle réussirait à réaliser enfin et son idéal et sa mission.
En comparant son unité parfaite avec le mouvement informe
qui s'élevait contre elle, en mettant ses dogmes vénérables en

regard des produits insensés de l'imagination anabaptiste, elle

ne pouvait s'empêcher de se demander si le monde, qu'elle
avait gouverné pendant quinze siècles avec une sagesse dont il
retirait tous les bienfaits, n'était pas menacé dans ses droits,
dans ses privilèges et dans sa civilisation même, si on laissait
subsister et se propager une confession dont l'avènement
s'annonçait par la création de sectes déréglées et d'apôtres du
communisme.

La question semblait insoluble. Pour la trancher, les princes
et les nobles, estimant qu'on ne pouvait hésiter entre Rome et

l'anarchie, se mirent à lever des troupes et à livrer des batailles
à l'effet de mettre fin à ce qui leur apparaissait comme un
mouvement de destruction et de désorganisation politiques, plus
encore que comme une hérésie pestilentielle.

§ 4. Calvin et Genève.

Chez Luther et dans le luthéranisme nous ne trouvons
qu'une des manifestations de la tendance à revenir aux sources
de la religion ; nous en avons une autre chez Calvin et dans le
calvinisme. La différence entre ces deux hommes et entre leurs
idées est fort grande. Chez Luther, c'est le sentiment du péché



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 361

qui est la force motrice, chez Calvin, c'est l'amour de la vérité
considérée sous sa face idéale et pratique. Le premier trouve
dans les origines du christianisme un moyen d'échapper au

péché, le second y voit un idéal que l'humanité est obligée de

réaliser. Le désir de l'un est d'arriver à croire et à enseigner
une sotériologie digne de foi, les préoccupations de l'autre se

concentrent sur un système et sur un état construits à l'image
de la vérité divine.

En Calvin, la réformation a trouvé son génie spéculatif le

plus élevé. Sa personnalité est une de celles qui, dans
l'histoire, se sont vues les objets des haines les plus ardentes. Des

controverses violentes ont fait rage autour de son nom.
Aujourd'hui même il en est qui ne sont pas encore apaisées.
Ces controverses sont nées d'une antipathie querelleuse ou
d'un amour qui ne raisonne pas. Un esprit sage, qui se pique
de perspicacité, ne se soucie pas de s'en mêler.

U y a quelque chose d'imposant à voir toute l'aversion si

diversement exprimée qui a convergé de toutes parts vers la

personne du réformateur genevois. Les catholiques le haïssaient

pour avoir été l'auteur du système le plus fier et le plus invincible

qui eût jamais été élevé contre Rome. Les princes et les

hommes d'Etat voyaient en lui le fondateur d'une Eglise qui
agissait sur la politique comme une force révolutionnaire. Les

évêques et les théologiens anglicans ne lui pardonnaient pas
d'être le père des puritains, auxquels ils durent si longtemps
l'affaiblissement de leur pouvoir. Les Arminiens le savaient
l'auteur et l'apologiste d'un decretum horribile qu'ils
détestaient, sans s'assurer toujours s'ils le comprenaient bien. Les

libres-penseurs ne pouvaient pas oublier qu'il avait brûlé Servet
et ne manquaient pas de faire de la victime un saint et du
bourreau un pécheur impudent. Les républicains, partisans de

la laïcisation, ne pouvaient pas s'habituer à l'idée d'un état
religieux, ils en voulaient en outre à son promoteur de flageller trop
sévèrement des vices qui leur étaient chers. Les Libertins enfin
qui s'étaient arrangé une vie à leur façon, ne souffraient pas
qu'un caractère aussi impérieux que hautement moral restreignît

leurs désirs et mît un frein à leur liberté. Tous ces partis
THÉOL. ET PHIL. 1894. 24



362 A.-M. FAIRBAIRN

vouaient à Calvin une haine profonde et prouvaient par là que
s'ils avaient pu, bien que représentant des conceptions si

différentes, se rencontrer dans ce même sentiment peu louable,
c'est qu'ils s'attaquaient à un homme doué de facultés
exceptionnelles, dont la pensée et l'œuvre méritent l'étude sérieuse
et impartiale de tous ceux qui ont à cœur de bien
comprendre le XVIe siècle et les siècles suivants.

Calvin était en tous points l'opposé de Luther. Son tempérament

offrait moins de prise au sentiment, mais son esprit
accusait plus de réflexion. Une grande profondeur modérait sa

fougue. Assez exempt d'opiniâtreté et d'entêtement, il se

montrait en retour très autoritaire et inflexible. Son amabilité
avait quelque chose de froid, mais elle présentait à un plus
haut degré le cachet de la noblesse et de la distinction. Doué
d'une conscience très scrupuleuse et d'une volonté de fer, il
était plutôt étroit et peu expansif.

Tandis que Luther avait l'esprit impérieux, le caractère

ouvert, une facilité de parole qui en faisait un orateur indomptable

et un combattant toujours sous les armes, mais qui,
voyant tout, sentant tout, risquait sans cesse d'être dirigé dans

ses jugements par la passion ou de se laisser aveugler par la

pitié; Calvin, lui, avait une égalité d'âme que rien n'affectait et
faisait preuve dans toutes ses paroles d'une pondération
irréprochable. Il fut toujours indulgent à la faiblesse, se montrant
en revanche d'une sévérité intraitable pour le vice, et cette

sévérité, il l'exerçait tout d'abord envers lui-même ; car, nous
dit Th. de Bèze, il avait « une telle intégrité de conscience,
qu'en fuyant toutes vaines subtilitez sophistiques avec toute
ambitieuse ostentation, il n'a jamais cherché que la simple et

pure vérité1. » Calvin n'aurait jamais commis les fautes dont
on accuse Luther; il ne se serait jamais laissé aller à

commettre une erreur aussi grosse de conséquences et dont
les suites furent si fatales, que celle dont l'affaire du Landgrave
Philippe fut l'occasion. Mais d'autre part, Luther ne se serait

pas non plus rendu coupable des actes de rigueur de Calvin. Il
1 Petits Traictez de M. Jean Calvin, Opera, vol. v, p. xv (Corpus

Ref.).



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 363

était incapable de concevoir la législation calviniste, il ne pouvait
donc l'approuver, bien moins encore en étendre la portée. Sa

sympathie pour les misères humaines aurait toujours triomphé
d'un amour pour un idéal qui n'aurait pas su s'abaisser

jusqu'à elles.

Calvin ne permettait pas, comme lui, que l'Eglise devînt
une créature de l'Etat. Il ne pouvait admettre qu'une association

dont le but unique était la réalisation de la loi divine, fût
sous la dépendance d'une société dont la législation, faite
et appliquée par des hommes, ne visait qu'à des fins strictement

temporelles et d'ordre civil. La simplicité remarquable
de sa nature lui faisait aimer la symétrie et le système en toutes
choses, la constance dans le caractère et surtout la ténacité, la
seule vertu qui mette en harmonie les convictions, les paroles
et la conduite.

Son idée fondamentale n'est pas, comme chez Luther, celle
de la justification par la foi ou du mode de la réconciliation du

coupable avec Dieu. C'est la grâce, qui témoigne d'une volonté
de Dieu absolue et suffisante pour accomplir l'œuvre de
miséricorde qu'elle se propose, savoir le salut des hommes. On

pourrait dire de la doctrine de Calvin qu'elle est un nouveau
stoïcisme greffé sur le christianisme, mais un stoïcisme rajeuni
et ennobli à son contact. Elle en a d'abord le courage moral,
cette qualité qui inspire la force de plier sans rompre et de se

soumettre sans être vaincu. Elle en partage ensuite l'indifférence

pour la douleur, et le dédain pour ce sentiment qui ne

s'apitoie sur le mal et ne produit le dégoût de la vie que lorsqu'il

est engendré par la crainte de la souffrance. Elle en connaît

enfin l'optimisme et y croit aussi fermement qu'elle croit
en la bienveillance efficace de la volonté universelle, ainsi

qu'en une loi morale considérée comme absolue et en une
obéissance qui réside « non extra omnem modo controversiam.
sed deliberationem quoque. »

Mais si le calvinisme a des affinités frappantes avec la
philosophie stoïcienne, il la laisse cependant bien loin derrière lui.
En effet, la volonté dont il veut dépendre est à la fois infinie et

personnelle, absolue et miséricordieuse ; ses actes sont si réels



364 A.-M. FAIRBAIRN

et si pleins de conséquences heureuses, qu'ils justifient par
leurs effets les fins et les moyens de cette volonté même. Les
efforts de l'homme doivent tendre à la connaître et son devoir
consiste à lui obéir. Il la voit révélée dans la nature, dans la
conscience, dans la grâce ; mais les rapports entre ces diverses

révélations sont si étroits, qu'ils ne permettent pas de distinguer

entre une connaissance de Dieu et une connaissance de

nous-mêmes, parce que ces deux connaissances n'en forment
qu'une seule et unique. En effet, être obéissant ne signifie pas

autre chose que suivre la nature dans ce qu'elle a d'idéal et

accomplir la loi de Dieu.
Dans les éléments spéculatifs, la théologie de Calvin est

semblable à celle d'Augustin, mais en matière politique et

ecclésiastique, les deux hommes diffèrent. En effet, la spéculation
chez l'évêque d'Hippone est en contradiction flagrante avec sa

politique ; l'une établit un système inconditionnel et l'autre
forme un système conditionnel. Tout ce qu'exigeait la réalisation

d'un théisme aussi élevé qu'était celui d'Augustin nous le

voyons exprimé, quoique sous une forme négative, dans un
sacerdotalisme réglé, la Civitas Roma, métamorphosée en une
Ecclesia Christi hiératique. Chez Calvin, au contraire, la
théorie est si entièrement unie à la pratique, que l'une se

déduit tout naturellement de l'autre : une théologie est à la base

de sa politique, et sa politique est l'application d'une théologie
qui visait la société et l'Etat. L'Eglise qu'il fondait avait pour
but d'organiser la société suivant les idées théistes et devait
être l'expression stricte de la volonté de Dieu. Mais les points
faibles que présentait une conception de ce genre n'étaient
que trop apparents dans son idéal politique et se montraient,
sous la forme la plus saillante, aussi bien dans sa législation
que dans les efforts qu'il dut faire pour l'imposer. Ces défauts
étaient du reste moins le produit d'infirmités humaines que
celui d'une trop grande austérité et d'une rigueur qui ne se
laissent fléchir par rien. Leur cause principale se doit chercher

dans cette croyance que Dieu ne se montre miséricordieux

qu'afm de rendre l'homme juste, et que le devoir
de celui-ci consiste à vivre de telle façon qu'il engage par sa



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 365

conduite la volonté souveraine à se réaliser en lui et dans
l'humanité tout entière. Si ces défauts attestent une ignorance de

la faiblesse humaine et une conscience de sa propre force,
ils n'impliquent cependant, comme on va le voir, rien de

vulgaire ni dans le système, ni dans l'esprit de celui qui le
formula.

Pour bien comprendre la pensée de Calvin et le but qu'il se

proposait, il faut l'étudier dans la première édition de son

Institution, sous presse en 1535 et publiée en 1536. Il avait
alors 26 ans seulement. Exilé de France, passant d'un pays à

un autre, sans pouvoir faire sa patrie d'aucun, toujours
entouré de dangers et jamais en repos, il avait néanmoins
réussi à fixer les grandes lignes de son système
théologique.

En effet, la première édition ne présente encore qu'une
esquisse de ce que sera son ouvrage dans là suite ; mais c'est
une esquisse vivante et qui se distingue en ce qu'elle insiste
moins sur le dogme qu'elle n'appuie sur la morale, le culte et

l'organisation. Calvin y est tout préoccupé du nouvel ordre
des choses, il dit ce qu'il devrait être et indique la meilleure
manière de le réaliser. On sent que c'est l'œuvre d'un homme
convaincu que l'Evangile retrouvé est une loi nouvelle et que
cette loi doit être incorporée dans une vie nouvelle, soit chez

l'individu, soit dans la société. En effet, si celui qui est justifié
est élu pour l'obéissance, si celui qui est bon ne peut pas se

contenter de conditions morales mauvaises, celui qui est parfait

éprouve aussi le besoin de se trouver dans une sociélé
parfaite. Et c'est pourquoi les efforts de chacun doivent tendre
à établir un accord complet entre toutes choses, en particulier

entre la vie des hommes et des Etats et la volonté de
Dieu.

Le motif qui a dicté l'Institution se trouve exprimé dans la
fameuse préface, adressée sous forme de lettre à François L1'.

Dans la pensée de l'auteur, son ouvrage devait renfermer les
éléments nécessaires pour amener ad veram pietatem une
âme enflammée de zèle pour la religion. A côté de ce motif,
s'en trouve encore un autre : la défense de la foi réformée.



366 A.-M. FAIRBAIRN

Calvin la voit succombant sous la haine et accusée d'être
l'ennemie de l'ordre, de la loi, de la paix et de tout ce qui est cher
à des hommes civilisés. Il supplie le roi de l'écouter; il
l'engage à ne pas condamner une cause avant de l'avoir
entendue, cause qu'il n'est pas seul à représenter, mais qui est

celle de tout homme pieux, bien plus, celle de Christ même. Il
accorde que la situation est grave, mais conclut que le devoir
du souverain est d'autant plus sérieux ; car il doit avant tout
« agnoscere se in regni administratione Dei ministrum ». Mais

pour être à même de bien juger, il faut qu'il s'appuie sur un
critère conforme à la situation, sur le Verbum Dei, interprété
selon l'analogie de la foi.

Eprouvée de la sorte, la cause réformée est assurée de la

victoire. « Quid enim », s'écrie-t-il, « melius atque aptius fidei
convenit, quam agnoscere nos omni virtute nudos ut a Deo

vestiamur, omni bono vacuos ut ab ipso impleamur, nos peccati

servos ut ab ipso liberemur, nos cœcos ut ab ipso illumi-
nemur, nos claudos ut ab ipso dirigamur, nos debiles
ut ab ipso sustentemur, nobis omnem gloriandi materiam
detrahere, ut solus ipse glorificetur et nos in ipso glo-
riemur » *

A la suite de son appel au roi, l'auteur passe en revue les
diverses accusations portées contre la foi réformée et en discute
ouvertement la valeur. Cette doctrine, dit-on, est nouvelle,
sujette à caution et incertaine; aucun miracle ne l'a confirmée;
les Pères et la tradition lui sont contraires; elle produit
de nombreux schismes; enfin, elle est jugée parses fruits, qui
sont la sédition par la licence.

Calvin reprend une à une toutes ces imputations et les réfute
de la manière suivante : La doctrine réformée, répond-il, est
aussi vieille que Christ et ses apôtres, elle est aussi digne de

croyance que leurs propres paroles; elle a reçu sa confirmation

par leurs miracles, et son appui par les Pères; non seulement

elle maintient l'unité de l'Eglise véritable qui, pour
assurer son existence, n'a du reste pas besoin de formes

1 lnst., Epist. Nuncup., pp. 12, 13.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 367

visibles ou d'éclat extérieur, mais elle est encore «.pura Verbi
Dei prxdicalìone et légitima Sacramentorum adminis-
tratione » '. Quant au reproche que la foi nouvelle soulève la

révolte et produit un relâchement des mœurs, il ne permet pas

qu'on l'adresse à des hommes qui n'ont obtenu pour toute
récompense de leur piété que la spoliation, les souffrances,
l'emprisonnement et la persécution. On verra dans son livre
ce que ces chrétiens croient et ce qu'ils veulent, on y pourra
•constater qu'ils tiennent ferme aux réalités fondamentales qui
sont : la loi morale commandant l'adoration d'un seul Dieu et
défendant de pécher envers lui et envers les hommes; la foi
des apôtres, telle qu'elle se lit, claire, simple et bien définie,
dans le symbole apostolique; la prière, dont le type le plus
parfait est le Pater Noster; les sacrements institués par le

Christ; l'Eglise qu'il a fondée pour assurer l'existence de la
liberté chrétienne à l'individu et à la société.

Dans tout cela, on ne trouve ni subjectivisme luthérien, ni
mouvement d'un conservatisme remuant que les forces d'une
révolution morale pouvaient faire éclater sans réussir à le

diriger; mais bien une œuvre constructive qui s'étend également

à l'homme tout entier et à l'Etat. Calvin se montrait
aussi radical que Luther était conservateur; et pourtant, tandis

que celui-ci, n'ayant pas de puissance spéculative ou constructive,

retenait d'instim-t ce qu'il fallait sauvegarder, celui-là,
tout en étant radical, s'entendait aussi à édifier et à bâtir.

La doctrine de Calvin se trouvait être de la sorte l'antithèse
consciente et logique du catholicisme de Rome, et cela dans

un sens tout différent de la théologie luthérienne.
En premier lieu, le calvinisme formait un système rigoureux

et autoritaire qui s'élevait en face d'une organisation de caractère

semblable. A l'infaillibilité romaine était opposée celle du
Verbum Dei ; à côté de l'autorité de la tradition venait se placer
une doctrine raisonnée et pourtant déduite des Ecritures; au
salut par l'Eglise, succédait le salut par Christ; l'efficacité des
sacrements était remplacée par celle du Saint-Esprit, et le

1 lnst., p. 2.



368 A.-M. FAIRBAIRN

pouvoir de la prêtrise, par les effets tout-puissants de la

présence permanente du Christ.
Ce qui faisait la force du calvinisme, c'était d'avoir remis

Dieu à la place centrale, de l'avoir exalté. S'il humiliait
l'homme devant la majesté redoutable de la divinité, il le
relevait cependant aussi à proportion de ce qu'il l'abaissait.
Tandis que le catholicisme est dans son essence une doctrine
de l'Eglise, le calvinisme est de par son esprit une doctrine de

Dieu. C'est pourquoi, lorsque baisse la foi au surnaturel et au

transcendental, le catholicisme conserve un pouvoir énorme.
Ses appels à l'histoire sont des appels à l'expérience, et les

traditions qu'il invoque lui vaudront autant de disciples que la
foi en Dieu trouvera d'indifférents. Mais quand les esprits sont

tout pénétrés de la croyance en une raison qui est censée suffire

atout, qui connaît tout, qui ne peut être réfutée ni prise en

défaut, alors la théologie qui aura le dessus sera celle qui
rendra Dieu le plus présent à l'âme et lui conférera le plus
de pouvoir sur la conscience. C'est par ce côté-là et en

agissant de la sorte sur les esprits que le calvinisme sut

s'emparer de l'homme et lui imposer sa volonté; car la foi
en Dieu a toujours quelque chose de moins terre à terre et

présente un caractère plus sublime que la foi en une Eglise.
En second lieu, Genève servait en une égale mesure la

cause de la liberté et celle de l'ordre. En effet, si le
calvinisme à un génie systématique en théologie, il ne porte
pas moins la marque du génie de la discipline dans son
organisation politique. Une étroite parenté relie l'un à l'autre, celle
du corollaire avec son théorème, quoique l'on crût voir d'abord
dans cette organisation une simple copie de l'ancien modèle

qu'offrent les Ecritures. II fallait une discipline à Genève

comme à Rome; mais de par la nature même des choses, elle
présente un caractère' entièrement différent dans ces deux
villes. Rome tenait à son régime autocratique, personnifié
dans le Pape, incarné dans l'Eglise, rendu effectif par son
autorité. Genève prétendait à la démocratie, faisait dépendre
sa constitution de Dieu, la voyait représentée par la société
des apôtres, et la réalisait par l'autorité de la conscience. La



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 369

discipline romaine était externe, imposée du dehors; la discipline

genevoise était interne et procédait du dedans. C'est

pourquoi, tandis qu'il fallait à Rome, pour la mettre en vigueur,
l'alliance avec un monarque absolu, Genève avait besoin à cet
effet de l'aide et de l'appui du peuple. La discipline de la cité
de Calvin pouvait être exercée d'une façon tyrannique, mais
elle était tenue d'être basée sur des principes démocratiques;
car c'est sur ce fondement que reposait l'édifice tout entier.
Ce fondement venait-il à manquer, c'en était fait de la réalisation

de la liberté et du progrès. Une notion d'organisation
politique semblable excluait du domaine spirituel et ecclésiastique
l'immixtion d'un souverain tout autant qu'elle en avait banni la
suprématie d'un pape. Lorsqu'on en vint àrie pas tenir compte
de ce fait, l'expérience démontra l'impossibilité que présente
l'alliance du pouvoir d'un seul avec une constitution foncièrement

populaire. Force était donc de mettre en parfaite
harmonie l'organisation de la discipline, les droits du peuple, et

l'esprit de progrès politique.-Les pays qui s'efforcèrent le plus
de réaliser cette union devinrent précisément ceux qui
fournirent les exemples les plus frappants de ce que peut la liberté
lorsqu'elle se soumet à des règles.

Enfin, et en troisième lieu, Genève devint la cité de refuge
du protestantisme. On y voit affluer des exilés de tous les pays.
Espagnols, Italiens, Français, Allemands, Néerlandais, Anglais
et Ecossais en avaient fait leur asile. Tous ils virent l'ordre
parfait qui régnait dans la cité, ils subirent l'influence
puissante de Calvin et rendirent hommage au génie remarquable
de l'homme qui avait su créer un état de choses aussi étonnant.
A l'admiration et à l'affection pour une Eglise qui réalisait le
mieux l'idéal qu'on se faisait d'une communauté religieuse sur
cette terre, se joignit le désir ardent de la prendre pour
modèle, et c'est pourquoi l'on vit ces mêmes réfugiés s'en
retourner dans leur patrie respective avec la ferme résolution d'y
travailler sans relâche à l'établissement d'une constitution
semblable à celle qui faisait loi à Genève. Calvin acquit ainsi
une autorité qu'il exerçait en vrai patriarche. Sa correspondance

s'étendait à toutes les Eglises. Il donnait ses conseils et



370 A.-M. FAIRBAIRN

ses avis sur toutes les questions concernant l'organisation
intérieure, la doctrine et la discipline. Il suggérait les rapports
d'amitié ou d'hostilité à entretenir avec les Etats. Il dictait les

relations qui devaient exister entre les Eglises protestantes et

catholiques. Bref, il se prononçait sur toutes les questions
d'importance générale ou locale qui pouvaient surgir.

En outre, Genève était une véritable pépinière où l'on
élevait des jeunes gens en vue du saint ministère, pour les envoyer
ensuite dans leurs pays respectifs prêcher la foi nouvelle.
C'est des hommes formés à cette école que Michelet a dit avec
raison : « S'il faut quelque part en Europe du sang et des

supplices, un homme pour brûler ou rouer, cet homme est à

Genève, prêt et dispos, qui part en remerciant Dieu et en lui
chantant ses psaumes. » Aussi n'est-il pas étonnant qu'une
foi propagée par des hommes ne reculant, comme ceux-là,
devant aucune face humaine, ait pu se répandre si loin et

mettre au monde une pareille armée de héros.


	Christ dans la théologie moderne. Partie 2

