Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne. Partie 2
Autor: Fairbairn, A.-M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur a Cantorbéry.

SECOND FRAGMENT !

§ 3. LA REFORMATION ET LUTHER.

La nouvelle conception qu’'on avait de 'histoire impliquait,
non seulement une méthode différente pour l'interprétation de
la religion, mais encore un effort nouveau pour mettre celle-ci
en pratique. Aussi le protestantisme ne tarda-t-il pas & suc-
céder & 'humanisme. Le sens historique les avait créés tous
deux, I’'un dans le domaine littéraire, 'autre dans celui de la
religion. L’antiquité classique et le christianisme primitif re-
trouvés, agirent également sur l'imagination, toutefois avec
cette différence caractéristique, que sil’'une frappa 'imagina-
tion par la raison, I'autre frappa la raison par 'imagination et
par la conscience.

Dans le premier cas, il en résulta la culture de I'esprit, c’est-
a-dire 'exercice et la jouissance de facultés intellectuelles bien
équilibrées; dans le second cas, se produisit la religion, avec
la formation de nouveaux dogmes sur Dieu et sur ’homme,
ainsi que le désir de les réaliser dans la vie pratique; car en
revivifiant la foi, on voulait en méme temps rajeunir le monde.

! Voir le premier dans la livraison de mai, p. 220-235.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 353

Mais le sens historique, appliqué a la littérature, est purement
objectif : il traite les documents de celle-ci comme des faits ou
des phénomeénes qu’il faut critiquer pour les comprendre et
expliquer, afin de pouvoir les disposer en bon ordre. Tandis
qu’en s’exercant sur la religion, le sens historique revét un
caractere subjectif: il travaille sur des matériaux d’ordre trans-
cendental et s’occupe de réalités éternelles, qui se rapportent
a4 des vérités impérissables et qu’il considére comme les sym-
boles des causes et des fins de I’étre, ou comme la révélation
de la loi qui devrait régler la vie.

L’accés aux sources originales, causes du réveil de I'imagi-
nation et de la conscience, eut comme conséquence immeédiate
la rencontre face & face avec le Christ. D’'un seul coup, il fut
proclamé l'auteur de la religion chrétienne et le Sauveur des
ames. Plus 'homme mis en sa présence était pénétré de
serieux, plus il devait se demander si 1'Eglise marchait bien
dans les voies de Christ et si, le représentant avec fidélité, elle
réalisait vraiment son enseignement. Telle fut la question que
se posa Luther, ainsi que tous ses contemporains. Pour bien
saisir la forme sous laquelle elle se posait & eux, il faut savoir
ce que fut I’homme qui I'a soulevée.

Luther n’était pas un humaniste dans la stricte acception
du terme, quoique 'humanisme ait occupé une grande place
dans son développement. En effet, parmi les plus anciens et
les plus dévoués de ses amis, il comptait quelques-uns des
adhérents de marque de ce mouvement. Mais il n’avait pas I'es-
prit qui fait des études littéraires une culture et une fin pour
elle-méme. 11 lui manquait pour cela la délicatesse du goit, la
flexibilité d’esprit, 'amour de I'élégance et ce raffinement par-
ticulier qui assigne une place & part aux hommes de lettres de
son temps. Luther se distinguait'par une nature vigoureuse,
passionnée, pleine 4 la fois d’imagination et de tendresse ; il se
laissait facilement émouvoir au rire et aux larmes; la haine qui
le possédait parfois, ne le cédait en rien & son amour ; les émo-
tions, méme les plus faibles, I'affectaient vivement, celles qui
sont plus complexes ne le touchaient guére ; ’abstrait le laissait
indifférent, mais le concret I'attirait. De méme qu’il ne conce-



354 A.~-M, FAIRBAIRN

vait pas le bien sans un Dieu, il ne saisissait pas le mal sans le
diable. Il ne fut pas doté, & sa naissance, des aptitudes qui font
Iinnovateur spéculatif; il changea de point de vue & plusieurs
reprises, mais jamais par suite de considérations philosophi-
ques ou de déductions raisonnées. Il devait tout & son grand
bon sens et & son courage, qui le servirent le mieux dans les
moments décisifs de sa vie.

Comme tous les hommes accessibles aux émotions fortes
mais simples, Luther fut d’instinct conservateur; il n’aimait
pas le changement et ne s’y abandonnait que forcé par un be-
soin ou un sentiment plus fort que lui-méme. Alors sa nature
semblait se révolter, comme cela ne manque pas d’arriver
quand un esprit conservateur s’onvre 4 des idées nouvelles.
(’est dans ce fait qu’il faut chercher 'explication de I’élément
dramatique que renferme la vie de Luther: s’opposant aux in-
novations jusqu’a ce que toute résistance fiit devenue impos-
sible, il finissait par briser avec le passé avec un éclat tel que
IPEurope entiére en tremblait. La publication de ses théses, la
destruction de la bulle du pape, sa comparution & Worms, son
mariage enfin, sont des événements qui nous montrent suffi-
samment quelle fut sa maniére d’agir.

Il ne faut donc pas s’étonner des inconséquences que pré-
sente le luthéranisme : il manque de cohésion logique. Il s’ex-
plique par I'bistoire et les expériences de son fondateur, mais
il reste une énigme pour ceux qui veulent y trouver un systéme
raisonné et dans lequel tout s’enchainerait logiquement.

En effet, s’agit-il de la justification par la foi ? Luther traite
les Ecritures avec une liberté sans égale. Est-il question de la
céne? Nous le voyons mettre en ceuvre le littéralisme le plus
servile. Ce n’est 14 qu'un exemple, mais il est typique; il prouve
que chez le réformateur deux conceptions opposées se combat-
tent, que Luther fut un révolutionnaire exempt de radicalisme,
ou, comme on pourrait aussi 'appeler, un protestant sans la
protestation; ce qui revient & dire qu’il accomplit une ceuvre
qui fut le résultat du conflit entre son caractére et sa position,
bien plus que le produit spontané d’un esprit original et cons-
tructeur.



GHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE a0

Or, c’était précisément 1a I’homme exigé par les circon-
stances pour transformer un mouvement littéraire, tel qu’était
I’humanisme, en un mouvement religieux et réformateur. 1l
n’aurait fallu pour cela ni un esprit systématique, ni un homme
de cabinet, ni un mécontent, ni méme un doctrinaire radical;
il fallait un homme fougueux et plein d’imagination, dont la
fougue, une fois éveillée, pat accomplir des prodiges, parce
qu’elle ne connaitrait plus d’obstacles, et dont l'imagination
enflammeée, voyant plus loin que la froide raison, obligeit les
autres & voir de méme.

Supposons un étre ainsi constitué, et de plus, ayant & un haut
degré le sentiment du péché, ce sentiment le plus terrible et le
plus impérieux qu’ait créé le christianisme. Représentons-nous
ce sentiment semblable en nature, en qualité, en force, & celui
qui animait un saint Paul, un saint Augustin, et plus tard un
Bunyan. Observons les conséquences inévitables qui découlent
de cette disposition morale, et nous verrons que nous avons la,
dans sa racine, la passion d’une dme qui veut posséder son
Dieu, mais qui sent la divinité trop redoutable et trop sainte
pour devenir jamais la possession de I'homme. Une expérience
de ce genre ne dénote pas un état de perversion chez celui
en qui elle se produit, elle indique seulement que tout en se
sentant obligé de s’approcher d’un Dieu qui lui parait inacces-
sible, il se rend également compte de son incapacité de se
rendre digne de lui. Aussi, pour qu’il puisse croire & unc reé-
conciliation réelle, faut-il qu’elle lui vienne de Dieu méme,
qui commence en lui son ceuvre de grice infinie; et pour qu’il
ait confiance en la religion, fuudra-t-il que celle-ci soit pour
lui le chemin et le moyen d’obtenir cette réconciliation. En
effet, le dogme chrétien du péché serait insupportable s’il
n’était pas transfiguré par le dogme de la grace. Il est vrai que
C’est précisément 1’éclat lumineux de l'un qui fait paraitre
d’autant plus épaisses les ténébres dont l'autre est entouré.
Mais affirmer le péché et ignorer la grice, c’est la doctrine d’un
cynique ou celle d'un désespéré. Le christianisme ne peut
s’approprier la théorie du péché qu’en faisant de la grace son
corrélatif inséparable.



356 A.-M. FAIRBAIRN

Luther a été 'homme tel que nous venons de le supposer.
Pour lui, le Nouveau Testament n’est pas la voix de I’Eglise,
mais celle de Dieu. Le premier 4ge d’un christianisme qui n’est
plus se dessine en vives couleurs aux yeux du réformateur,
vivant 4 une époque si étrangement différente. Autrefois
régnait une parfaite simplicité ; la grice s’obtenait par la foi et
non par les ceuvres; les indulgences, la pénitence, les peleri-
nages étaient des pratiques encore inconnues. Aujourd’hui, de
méme que du temps de Paul, le culte de la lettre est le grand
ennemi de la foi, et le catholicisme n’est qu’une autre forme
de la religion juive. Dans 'un comme dans l'autre cas, on en
appelle aux péres, on cultive les traditions, on édicte des lois
et des rites, on pratique la justice selon la chair; il faut donc
reprendre les armes qui ont servi & renverser le formalisme
des Israélites pour triompher de celui du systéme religieux
existant. Prenant position sur le terrain méme du Christ, Luther
comprend que le conflit qui surgit entre Paul et le judaisme
n’eut pas d’autres causes, ni de signification différente, que celui
qui avait éclaté entre Christ et les Pharisiens. Que restait-ildonc
a faire si ce n’était de revenir au christianisme apostolique ?

Luther le sentit bien. Pour lui, ce retour se résumait dans
Pidée de rédemption par la grace libre de Dieu en Christ, ¢’est-
a-dire dans celle de la justification par la foi, sans ceuvres ni
actes méritoires de la part de ’homme. Fort de cette croyance,
il en fit le critére & l'aide duquel il jugea I’Eglise. Il voyait
devant lui un vaste systéme organisant le salut par les ceuvres;
ces ceuvres, bien loin d’avoir un caractére moral quelconque,
se réduisaient & de pures cérémonies ; on en mesurait la valeur
au degré de l'obéissance qu’on rendait, non pas a des lois
absolues de Dieu, mais & des ordonnances ecclésiastiques dé-
crétées obligatoires. Il s’ensuivait que ces mérites, d’ordre pu-
rement extérieur, pouvaient se transmettre aisément, et méme
s’acheter. Luther, qui comprenait le salut comme un don de
Dieu, devait nécessairement regarder comme sans valeur et
sans efficacité toute pralique religieuse individuelle ou tout
acte avantageux au clergé, dont le caractére moral n’était pas
entierement sauvegardé.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 357

(est pourquoi il ne se demanda pas, avec les érudits de son
temps, commentle systeme ecclésiastique d’alors avait bien pu
se former. Cette question implique un point de vue scientifique
auquel ne se placait point Luther. Elle peut rendre justice &
I’Eglise catholique, tout en restant parfaitement indifférente &
ses prétentions. Mais pour étre moins scientifique que celle des
modernes, sa méthode n’en produisit pas pour cela de moin-
dres effets. Celle-14 ne voulait qu’expliquer, et ne se souciait
nullement de changer ou de supprimer 1'étatactuel des choses;
celle-ci, au contraire, n’avait qu'un but: abattre et renverser.
Le réformateur ne pouvait pas avoir une conflance égale dans
le Nouveau Testament et en Rome; tous deux ne renfermaient
pas indifféremment la vérité, et il lui était impossible de croire
que le Nouveau Testament contint 'erreur. La, en effet, il
trouvait ’esprit de Christ, 12 encore linterprétation gu’en
avaient donnée les apotres ; c’est-a-dire qu’il y voyait les deux
devoirs principaux imposés a tout chrétien : 'acceptation de la
personne du Sauveur et la tentative de réaliser son enseigne-
ment.

Tous ceux donc qui croyaient fermement que 'esprit du
Christ avait créé le christianisme et que ce méme esprit l'in-
spirait encore, ne pouvaient plus résister au désir de recourir
aux sources originales. Et on ne tarda pas & le constater dans
les rangs des humanistes. Parmi ceux-ci, les anciens, il est
vrai, tels que Reuchlin et Erasme, se tinrent a I’écart, mais les
jeunes furent entrainés par la force du courant. De ce nombre
était Crotus Rubianus, que Luther appelait « Crotus noster
suavissimus » et qui, s’il ne fut pas un des premiers & désa-
vouer I'hnumanisme proprement dit et & s’en détacher, n’en est
pas moins le plus brillant des auteurs acxquels on attribue les
Epistolae obscurorum virorum, Eobanus Hess, «regius poeta
et poeticus rex »; Philippe Melanchton, aussigrand érudit que
bon théologien, I'espoir et 'orgueil de son fameux grand-oncle,
qui le désigna pour étre I’héritier d’une bibliothéque superbe ;
Juste Jonas, qui passait pour le plus éloquent des humanistes
et des réformateurs, que Melanchton regardait comme le type
des orateurs: « der Mann der kann die Worte des Textes herr-



358 A.-M. FAIRBAIRN

lich und deutlich aussprechen, erkliren, und zum Markt
richten. » Ulrich de Hatten, le chevalier, le patriote, 'homme
de lettres dont 'enthousiasme pour la liberté frisait parfois la
licence ; (BEcolampade, auquel son érudition valut lestime
d’Erasme et des rapports littéraires avec le grand homme;
Camerarius, le fidus Achates de Melanchton, sans contredit le
meilleur helléniste de son temps et considéré, non sans raison,
comme un des péres du mouvement littéraire moderne ; et
par-dessus tous, Ulrich Zwingli, Uesprit indépendant et plein
d’'initiative, qu’on s’accorde & reconnaitre comme le plus
héroique des réformateurs de la premiére heure.

Tous ces hommes et beaucoup d’autres avec eux, entrainés
par la logique inexorable de leur situation, devinrent les chefs
d’une armée, petite encore, mais courageuse et composée de
gens dont les efforts tendaient & reveunir & la religion qu’avait
fondée le Christ. Si le protestantisme ne fut pas le produit de
I’érudition, il ne pouvait cependant pas naitre sans son
concours. Rien de plus naturel du reste, rien de plus noble
pour ne pas dire de plus nécessaire, si ce n’est que des hommes
qui avaient remis au jour la littérature chrétienne primitive, qui
en avaient saisi la signification, s’efforcassent également de
recouvrer la religion que cette littérature leur révélait et
d’adhérer de nouveau & ses principes.

La découverte des écrivains de l'antiquité produisit donc la
tentative de restaurer les conceptions originales du passeé.
Cette tentative s’imposait avec force, mais elle ne se vit pas
couronnée de succes. On ne supprime pas les faits et 'on ne
retranche pas des siécles & I'histoire de 'humanité. Quoi qu’en
puisse dire la logique, le passé controlera toujours le présent
et le présent ne cessera pas de respecter le passé. Rien n’est
plus chimérique que d’espérer le renouvellement d'un état de
chose disparu. En en faisant l’essai, on oublie que les condi-
tions dans lesquelles on se trouve ont changé avec le temps et
que les moyens mis en ceuvre aujourd’hui différent totalement
ne ceux qui furent employés autrefois. On croit avoir recon-
struit P'original et I’on n’est arrivé, aprés tout, qu'a en produire
une imitation. De nombreux obstacles se trouvaient sur le



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 309

chemin qu’avait tracé Luther. C’étaient les contradictions que
le luthéranisme renfermait dans son propre sein, la crainte de
rompre résolument avec le passé, I'exagération malheureuse
du but qu’il se proposait, enfin, la rapidité trop grande a for-
muler des définitions génantes, qui produisirent des divisions
nouvelles et uu esprit scolastique moins pacifique, plus amer,
plus stérile méme que 'ancien qui disparaissait.

Le luthéranisme affirmait des rapports de dépendance immé-
diate entre Dieu et 'homme, il ne voulait rendre ce dernier
responsable qu’envers la divinité, et nous voyons pourtant ses
promoteurs ne pas craindre d’appeler & leur aide les princes
allemands, pour organiser une Eglise qu’un Eraste n’aurait pas
désavouée. Puis, dans la suite, le mouvement devint une sorte
de caverne d’Adullam, dans laquelle se rendaient tous ceux
que ne satisfaisait plus 'ancien régime. S’il est de fait qu’il n’y
a pas de changement politique produit uniquement par des
hommes accomplis, il est tout aussi certain qu’une révolution
religieuse n’a de chance de réussite qu’a condition d’avoir &
sa téte des chefs irréprochables ; autrement elle risque fort de
volr ses résultats stérilisés et de tomber sous le coup des cri-
tiques que s’attirent infailliblement des représentants indignes
de la cause gu’ils défendent. Tant il est vrai que les erreurs
des partisans d’une entreprise lui sont plus pernicieuses que
les fautes, voire méme les crimes, des ennemis qui l'attaquent.
Il n’arrive que trop fréquemiment qu’une cause & la naissance
de laquelle a présidé la raison, ne dégénére en un mouvement
déraisonnable et que 1’abolition d’une discipline antique n’en-
gendre souvent le désir de s’élever contre tout ordre établi, et
ne produise de la sorte le régne du chaos.

C’est ainsi qu’aprés Luther on vit se succéder tour & tour
Carlstadt, Minzer, la guerre des Paysans, et qu'on ne
manqua pas de porter au compte de la foi nouvelle les exces
commis par ces apparitions diverses. D’une part, les rois,
confiants dans leurs privileges de droit divin, s’en émurent ; &
la désorganisation dans I'Eglise, ils avaient vu succéder la
révolte dans leurs états; il ne leur restait donc plus qu’a sévir
contre les adhérents d’'une doctrine aussi subversive. D’autre



360 A.-M. FAIRBAIRN

part, les gens timides qui n’ouvrent jamais leurs deux yeux
que lorsqu’ils en devraient fermer un, raisonnaient comme
suit: le régime ancien était mauvais, mais il maintenait au
moins Pordre; mieux vaut s’en tenir & lui que d'adopter des
idées dont les effets sont ceux d’un bouleversement général.

Rome sut profiter habilement de ce désarroi pour rassembler
ses forces et pour opérer une réaction. Elle serra ses rangs et
fit front contre un ennemi désorganisé. Un systéme comme
celui qu’elle avait créé recelait des énergies et des forces en
quantité suffisante pour qu’en les réunissant toutes, elle put
agir avec vigueur. En présence du danger grandit aussi I'en-
thousiasme de ses fils les plus dévoués, & tel point, qu’elle crut
voir une fois encore se lever I'aurore d’un jour nouveau dans
lequel elle réussirait & réaliser enfin et son idéal et sa mission.
En comparant son unité parfaite avec le mouvement informe
qui s’élevait contre elle, en mettant ses dogmes vénérables en
regard des produits insensés de I'imagination anabaptiste, elle
ne pouvait s’empécher de se demander si le monde, qu’elle
avait gouverné pendant quinze siécles avec une sagesse dont il
retirait tous les bienfaits, n’était pas menacé dans ses droits,
dans ses priviléges et dans sa civilisation méme, si on laissait
subsister el se propager une confession dont I’avénement s’an-
noncait par la création de sectes déréglées et d’apOtres du
communisme.

La question semblait insoluble. Pour la trancher, les princes
et les nobles, estimant qu’on ne pouvait hésiter entre Rome et
I’anarchie, se mirent & lever des troupes et 4 livrer des batailles
al'effet de mettre fin & ce qui leur apparaissait comme un mou-
vement de destruction et de désorganisation politiques, plus
encore que comme une hérésie pestilentielle.

§ 4. CALVIN ET GENEVE.

Chez Luther et dans Je luthéranisme nous ne trouvons
qu’une des manifestations de la tendance i revenir aux sources
de la religion; nous en avons une autre chez Calvin et dans le
calvinisme. La différence entre ces deux hommes et entre leurs
idées est fort grande. Chez Luther, c’est le sentiment du péché



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 361

qui est la force motrice, chez Calvin, c’est I'amour de la vérité
considérée sous sa face idéale et pratique. Le premier trouve
dans les origines du christianisme un moyen d’échapper au
péché, le second y voit un idéal que I’humanité est obligée de
réaliser. Le désir de l'un est d’arriver & croire et & enseigner
une sotériologie digne de foi, les préoccupations de l'autre se
concentrent sur un systéme et sur un état construits & I'image
de la vérité divine.

En Calvin, la réformation a trouvé son génie spéculatif le
plus élevé. Sa personnalité est une de celles qui, dans I’his-
toire, se sont vues les objets des haines les plus ardentes. Des
controverses violentes ont fait rage autour de son nom.
Auvjourd’hui méme il en est qui ne sont pas encore apaisées.
Ces controverses sont nées d’une antipathie querelleuse ou
d’'un amour qui ne raisonne pas. Un esprit sage, qui se pique
de perspicacité, ne se soucie pas de s’en méler.

Il vy a quelque chose d’imposant & voir toute l'aversion si
diversement exprimée qui a convergé de toutes parts vers la
personne du réformateur genevois. Les catholiques le haissaient
pour avoir été 'auteur du systéme le plus fier et le plus invin-
cible qui eut jamais été élevé contre Rome. Les princes et les
hommes d’Etat voyaient en lui le fondateur d’une Eglise qui
agissait sur la politique comme une force révolutionnaire. Les
évéques et les théologiens anglicans ne lui pardonnaient pas
d’étre le pére des puritains, auxquels ils durent si longtemps
I'affaiblissement de leur pouvoir. Les Arminiens le savaient
Pauteur et 'apologiste d’'un decretum horribile qu’ils détes-
laient, sans s’assurer toujours s’ils le comprenaient bien. Les
libres-penseurs ne pouvaient pas oublier qu’il avait briilé Servet
et ne manquaient pas de faire de la victime un saint et du
bourreau un pécheur impudent. Les républicains, partisans de
la laicisation, ne pouvaient pas s’habituer a I'idée d’un état reli-
gieux, ils en voulaient en outre & son promoteur de flageller trop
sevérement des vices qui leur étaient chers. Les Libertins enfin
qui s’étaient arrangé une vie & leur facon, ne souffraient pas
qu’un caractére aussi impérieux que hautement moral restrei-
gnit leurs désirs et mit un frein a leur liberté. Tous ces partis

THEOL. ET PHIL. 18%4. 24



362 A.-M. FAIRBAIRN

vouaient & Calvin une haine profonde et prouvaient par 14 que
s’ils avalent pu, bien que représentant des conceptions si diffé-
rentes, se rencontrer dans ce meéme sentiment peu louable,
c’est qu’ils s’attaquaient & un homme doué de facultés excep-
tionnelles, dont la pensée et 'ceuvre méritent I'étude sérieuse
et impartiale de tous ceux qui ont & cceur de bien com-
prendre le XVIe siécle et les siecles suivants.

Calvin était en tous points 'opposé de Luther. Son tempéra-
ment offrait moins de prise au sentiment, mais son esprit
accusait plus de réflexion. Une grande profondeur modérait sa
fougue. Assez exempt d’opiniatreté et d’entétement, il se
montrait en retour tres autoritaire et inflexible. Son amabilité
avait quelque chose de froid, mais elle présentait & un plus
haut degré le cachet de la noblesse et de la distinction. Doué
d’une conscience tres scrupuleuse et d’une volonté de fer, il
était plutdt étroit et peu expansif.

Tandis que Luther avait l'esprit impérieux, le caractére
ouvert, une facilité de parole qui en faisait un orateur indemp-
table et un combattant toujours sous les armes, mals qui,
voyant tout, sentant tout, risquait sans cesse d’étre dirigé dans
ses jugements par la passion ou de se laisser aveugler par la
pitié; Calvin, lui, avait une égalité d’dme que rien n’affectait et
faisait preuve dans toutes ses paroles d’une pondération irré-
prochable. Il fut toujours indulgent a la faiblesse, se montrant
en revanche d’une sévérité intraitable pour le vice, et cette
sévérité, il 'exercait tout d’abord envers lui-méme ; car, nous
dit Th. de Béze, il avait «une telle intégrité de conscience,
qu’'en fuyant toutes vaines subtilitez sophistiques avec toute
ambitieuse ostentation, il n’a jamais cherché que la simple et
pure vérité 1. » Calvin n’aurait jamais commis les fautes dont
on accuse Luther; il ne se serait jamais laissé aller & com-
mettre une erreur aussi grosse de conséquences et dont
les suites furent si fatales, que celle dont I’affaire du Landgrave
Philippe fut I'occasion. Mais d’autre part, Luther ne se serait
pas non plus rendu coupable des actes de rigueur de Calvin. I}

1 Petits Traictez de M. Jean Calvin, Opera, vol. v, p. xv (Corpus
Ref.).



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 363

¢tait incapable de concevoir la législation calviniste, il ne pouvait
donc l'approuver, bien moins encore en étendre la portée. Sa
sympathie pour les miséres humaines aurait toujours triomphé
d’'un amour pour un idéal qui n’aurait pas su s’abaisser
jusqu’a elles.

Calvin ne permettait pas, comme lui, que I'kglise devint
une créature de I’Etat. Il ne pouvait admettre qu’une associa-
tion dont le but unique était la réalisation de la loi divine, fit
sous la dépendance d’une société dont la législation, faite
et appliquée par des hommes, ne visait qu'a des fins stricte-
ment temporelles et d’ordre civil. La simplicité remarquable
de sa nature lui faisait aimer la symétrie et le systéme en toutes
choses, la constance dans le caractére et surtout la ténacité, la
seule vertu qui mette en harmonie les convictions, les paroles
et la conduite.

Son idée fondamentale n’est pas, comme chez Luther, celie
de la justification par la foi ou du mode de la réconciliation du
coupable avec Dieu. C’est la grice, qui témoigne d’une volonté
de Dieu absolue et suffisante pour accomplir I'ceuvre de misé-
ricorde gqu’elle se propose, savoir le salut des hommes. On
pourrait dire de la doctrine de Calvin gu’elle est un nouveau
stoicisme greffé sur le christianisme, mais un stoicisme rajeuni
et ennobli & son contact. Elle en a d’abord le courage moral,
cette qualité qui inspire la force de plier sans rompre et de se
soumettre sans étre vaincu. Elle en partage ensuite I'indiffé-
rence pour la douleur, et le dédain pour ce sentiment qui ne
s’apitoie sur le mal et ne produit le dégotit de la vie que lors-
qu’il est engendré par la crainte de la souffrance. Elle en con-
nait enfin 'optimisme et y croit aussi fermement qu’elle croit
en la bienveillance efficace de la volonté universelle, ainsl
qu’en une loi morale considérée comme absolue et en une
obéissance qui réside « non extra omnem modo controversiam,
sed deliberationem quoque. »

Mais si le calvinisme a des affinités frappantes avec la philo-
sophie stoicienne, il la laisse cependant bien loin derriére lui.
En effet, la volonté dont il veut dépendre est & la fois infinie et
personnelle, absolue et miséricordieuse ; ses acles sont siréels



364 A.-M. FAIRBAIRN

et si pleins de conséquences heureuses, qu’ils justifient par
leurs effets les fins et les moyens de cette volonté méme. Les
efforts de 'homme doivent tendre 4 la connaitre et son devoir
consiste & lui obéir. Il la voit révélée dans la nature, dans la
conscience, dans la grice ; mais les rapports entre ces diverses
révélations sont si étroits, qu’ils ne permettent pas de distin-
guer entre une connaissance de Dieu et une connaissance de
nous-mémes, parce que ces deux connaissances n’en forment
qu’une seule et unique. En effet, étre obéissant ne signifie pas
autre chose que suivre la nature dans ce qu’elle a d'idéal et
accomplir la loi de Dieu.

Dauns les éléments spéculatifs, la théologie de Calvin est sem-
blable & celle d’Augustin, mais en matiere politique et ecclé-
siastique, les deux hommes différent. En effet, la spéculation
chez I’évéque d’Hippone est en contradiction flagrante avec sa
politique ; I'une établit un systéme inconditionnel et 'autre
forme un systéme conditionnel. Tout ce qu’exigeait la réalisa-
tion d’un théisme aussi élevé qu’était celui d’Augustin nous le
voyons exprimé, quoique sous une forme négative, dans un
sacerdotalisme réglé, la Civitas Roma, métamorphosée en une
Ecclesta Christi hiératique. Chez Calvin, au contraire, la
théorie est si entiérement unie & la pratique, que 'une se
déduit tout naturellement de Pautre : une théologie est 4 la base
de sa politique, et sa politique est I'application d’une théologie
qui visait la société et I'Etat. L’Eglise qu’il fondait avait pour
but d’organiser la société suivant les idées théistes et devait
étre I'expression stricte de la volonté de Dicu. Mais les points
faibles que présentait une conception de ce genre n’étaient
que trop apparents dans son idéal politique et se montraient,
sous la forme la plus saillante, aussi bien dans sa législation
que dans les efforts qu’il dut faire pour 'imposer. Ces défauts
étaient du reste moins le produit d’infirmités humaines que
celui d’une trop grande austérité et d’une rigueur qui ne se
laissent fléchir par rien. Leur cause principale se doit cher-
cher dans cetle croyance que Dieu ne se montre miséricor-
dieux qu’afin de rendre I’homme juste, et que le devoir
de celui-ci consiste & vivre de telle fagon qu’il engage par sa



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 365

conduite la volonté souveraine & se réaliser en lui et dans I'hu-
manité tout entiére. Si ces défauts attestent une ignorance de
la faiblesse humaine et une conscience de sa propre force,
ils n’impliquent cependant, comme on va le voir, rien de vul-
gaire ni dans le systéme, ni dans lesprit de celui qui le
formula.

Pour bien comprendre la pensée de Calvin et le but qu’il se
proposait, il faut I’étudier dans la premiére édition de son
Institution, sous presse en 1535 et publiée en 1536. Il avait
alors 26 ans seulement. Exilé de France, passant d’un pays &
un autre, sans pouvoir faire sa patrie d’aucun, toujours
entouré de dangers et jamais en repos, il avail néanmoins
réussi a fixer les grandes lignes de son systéme théo-
logique.

En effet, la premiére édition ne présente encore qu'une
esquisse de ce que sera son ouvrage dans la suite; mais c’est
une esquisse vivante et qui se distingue en ce u’elle insiste
moins sur le dogme qu’elle n’appuie sur la morale, le culte et
l'organisation. Calvin y est tout préoccupé du nouvel ordre
des choses, il dit ce qu’il devrait étre et indique la meilleure
maniére de le réaliser. On sent que c¢’est 'ceuvre d'un homme
convaincu que PEvangile retrouvé est une loi nouvelle et que
cette loi doit étre incorporée dans une vie nouvelle, soit chez
Pindividu, soit dans la société. En effet, si celui qui est justifié
est élu pour l’obéissance, si celui qui est bon ne peut pas se
conlenter de conditions morales mauvaises, celui qui est par-
fait éprouve aussi le besoin de se trouver dans une société
parfaite. Et ¢’est pourquoi les efforts de chacun doivent tendre
a établir un accord complet entre toutes choses, en particu-
lier entre la vie des hommes et des Etats et la volonté de
Dieu.

Le motif qui a dicté I’Institution se trouve exprimé dans la
fameuse préface, adressée sous forme de lettre & Frangois 1er.
Dans la pensée de I'auteur, son ouvrage devait renfermer les
éléments nécessaires pour amener ad veram pietalem une
dme enflammée de zéle pour la religion. A coté de ce motif,
s’en lrouve encore un autre : la défense de la foi réformeée.



366 A.-M. FAIRBAIRN

Calvin la voit succombant sous la haine et accusée d’étre I'en-
nemie de 'ordre, de la loi, de la paix et de tout ce qui est cher
a4 des hommes civilisés. Il supplie le roi de l'ecouter; il
I’engage 4 ne pas condamner une cause avant de l'avoir
entendue, cause qu’il n’est pas seul & représenter, mais qui est
celle de tout homme pieux, bien plus, celle de Christ méme. Il
accorde que la situation est grave, mais conclut que le devoir
du souverain est d’autant plus sérieux; car il doit avant tout
« agnoscere se in regni administratione Dei ministrum ». Mais
pour étre & méme de bien juger, il faut qu’il s’appuie sur un
critéere conforme A la situation, sur le Verbum Det, interprété
selon l'analogie de la foi.

Eprouvée de ]a sorte, la cause réformée est assurée de la
victoire. « Quid enim », s’écrie-t-11, « melius atque aptius fidei
convenit, quam agnoscere nos omni virtute nudos ut a Deo
vestiamur, omni bono vacuos ut ab ipso impleamur, nos pec-
catl servos ut ab ipso liberemur, nos ceecos ut ab ipso illumi-
nemur, nos claudos ut ab i1pso dirigamur, nos debiles
ut ab ipso sustentemur, nobis omnem gloriandi materiam
detrahere, ut solus ipse glorificetur et nos in ipso glo-
riemur? » 1

A la suite de son appel au roi, 'auteur passe en revue les
diverses accusations portées contre la foi réformée et en discute
ouvertement la valeur. Cette doctrine, dit-on, est nouvelle,
sujette & caution et incertaine ; aucun miracle ne 1'a confirmée ;
les Péres et la tradition lui sont contraires; elle produit
de nombreux schismes; enfin, elle est jugée par ses fruits, qui
sont la sédition par la licence.

Calvin reprend une a une toutes ces imputations et les réfute
de la maniére suivante : La doctrine réformée, répond-il, est
aussi vicille que Christ et ses apotres, elle est aussi digne de
croyance (ue leurs propres paroles; elle a regu sa confirma-
tion par leurs miracles, et son appui par les Péres; non seule-
ment elle maintient 'unité de I'Eglise véritable qui, pour
assurer son existence, n’a du reste pas besoin de formes

1 Inst., Epist. Nuncup., pp. 12, 13.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 367

visibles ou d’éclat extérieur, mais elle est encore « pura Verbi
Dei predicatione et legitima Sacramentorum adminis-
tratione » 1. Quant au reproche que la foi nouvelle souléve la
révolte et produit un relichement des meeurs, il ne permet pas
qu’on l'adresse & des hommes qui n’ont obtenu pour toute
récompense de leur piété gue la spoliation, les souffrances,
I’emprisonnement et la persécution. On verra dans son livre
ce que ces chrétiens croient et ce qu’ils veulent, on y pourra
constater qu’ils tiennent ferme aux réalités fondamentales qui
sont : la loi morale commandant l'adoration d’un seul Dieu et
défendant de pécher envers lui et envers les hommes; la foi
des apotres, telle qu’elle se lit, claire, simple et bien définie,
dans le symbole apostolique; la priére, dont le type le plus
parfait est le Pater Noster; les sacrements institués par le
Christ; I'Eglise qu’il a fondée pour assurer l'existence de la
liberté chrétienne & I'individu et & la société.

Dans tout cela, on ne trouve ni subjectivisme luthérien, ni
mouvement d’un conservatisme remuant que les forces d’une
revolution morale pouvaient faire éclater sans réussir & le
diriger; mais bien une ceuvre constructive qui s’étend égale-
ment & 'homme tout entier et a I’Etat. Calvin se montrait
aussi radical que Luther était conservateur; et pourtant, tandis
que celui-ci, n’ayant pas de puissance spéculative ou construc-
tive, retenait d'instinct ce qu’il fallait sauvegarder, celui-13,
lout en étant radical, s’entendait aussi & édifier et & bAtir.

La doctrine de Calvin se trouvait étre de la sorte ’antithése
consciente et logique du catholicisme de Rome, et cela dans
un sens tout différent de la théologie luthérienne.

En premier lieu, le calvinisme formait un systéme rigoureux
et autoritaire qui s’élevait en face d’une organisation de carac-
tére semblable. A I'infaillibilité romaine était opposée celle du
Verbum Dei ; & coté de Pautorité de la tradition venait se placer
une doctrine raisonnée et pourtant déduite des Ecritures; au
salut par 'Eglise, succédait le salut par Christ; lefficacité des
sacrements était remplacée par celle du Saint-Esprit, et le

L Inst., p. 2.



368 A.-M. FAIRBAIRN

pouvoir de la prétrise, par les effets tout-puissants de la
présence permanente du Christ.

Ce qui faisait la force du calvinisme, c’était d’avoir remis
Dieu & la place centrale, de lavoir exalté. S’il humiliait
I’homme devant la majesté redoutable de la divinité, il le
relevait cependant aussi a4 proportion de ce (u’il I'abaissait.
Tandis que le catholicisme est dans son essence une doctrine
de I'Eglise, le calvinisme est de par son esprit une doctrine de
Dieu. C’est pourquei, lorsque baisse la foi au surnaturel et au
transcendental, le catholicisine conserve un pouvoir énorme.
Ses appels & I'histoire sont des appels a l'expérience, et les
traditions gu’il invoque lui vaudront autant de disciples que la
foi en Dieu trouvera d'indifférents. Mais quand les esprits sont
tout pénétrés de la croyance en une raison qui esl censée suf-
fire & tout, qui connait tout, qui ne peut élre réfutée ni prise en
défaut, alors la théologie qui aura le dessus sera celle qui
rendra Dieu le plus présent & I'dme et lui conférera le plus
de pouvoir sur la conscience. C’est par ce coOté-la et en
agissant de la sorte sur les esprits que le calvinisme sut
s’emparer de I'’homme et lui imposer sa volonté; car la foi
en Dieu a toujours quelque chose de moins terre a terre et
présente un caractére plus sublime que la foi en une Eglise.

En second lieu, Genéve servait en une égale mesure la
cause de la liberté et celle de l'ordre. En effet, si le calvi-
nisme a un génie systématique en théologie, il ne porte
pas moins la marque du génie de la discipline dans son orga-
nisation politigue. Une étroite parenté relie 'un & l'autre, celle
du corollaire avec son théoréeme, quoique 'on crit voir d’abord
dans cette organisation une simple copie de 'ancien modeéle
qu'offrent les Ecritures. Il fallait une discipline a4 Genéve
comme & Rome; mais de par la nature méme des choses, elle
presente un caractére entiérement différent dans ces deux
villes. Rome tenait & son régime autocratique, personnifié
dans le Pape, incarné dans U'Eglise, rendu effectif par son
autorité. Genéve prétendait & la démocratie, faisait dépendre
sa constitution de Dieu, la voyait représentée par la société
des apdtres, et la réalisait par Pautorilé de la conscience. La



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 369

discipline romaine était externe, imposée du dehors; la disci-
pline genevoise était interne et procédait du dedans. C'est
pourquol, tandis qu’il fallait & Rome, pour la mettre en vigueur,
I'alliance avec un monarque absolu, Genéve avait besoin & cet
effet de 'aide et de l'appui du peuple. La discipline de la cité
de Calvin pouvait étre exercée d’une facon tyrannique, mais
elle était tenue d’étre basée sur des principes démocratiques;
car c’est sur ce fondement que reposait I’édifice tout entier.
Ce fondement venait-il & manquer, c¢’en était fait de la réalisa-
tion de la liberté et du progres. Une notion d’organisation po-
litique semblable excluait du domaine spirituel et ecclésiastique
I'immixtion d’un souverain tout autant qu’elle en avait banni la
suprématie d’un pape. Lorsqu’on en vint & ne pas tenir compte
de ce fait, 'expérience démontra impossibilité que présente
I'alliance du pouvoir d’un seul avec une conslitution fonciére-
ment populaire. Force était donc de mettre en parfaite har-
monie 'organisation de la discipline, les droits du peuple, et
I'esprit de progrés politique..Les pays qui s’efforcerent le plus
de réaliser cette union devinrent précisément ceux cui four-
nirent les exemples les plus frappants de ce que peut la liberté
lorsqu’elle se soumet & des régles.

Enfin, et en troisiéme lieu, Genéve devint la cité de refuge
du protestantisme. On y voit affluer des exilés de tous les pays.
Espagnols, Italiens, Francais, Allemands, Néerlandais, Anglais
et Ecossais en avaient fait leur asile. Tous ils virent l'ordre
parfait qui régnait dans la cité, ils subirent l'influence puis-
sante de Calvin et rendirent hommage au génie remarquable
de I'nomme qui avait su créer un état de choses aussi étonnant.
A T'admiration et & l'affection pour une Eglise qui réalisait le
mieux I'idéal qu’on se faisait d’'une communauté religieuse sur
cette terre, se joignit le désir ardent de la prendre pour mo-
déle, et c’est pourquoi 'on vit ces mémes réfugiés s’en re-
tourner dans leur patrie respective avec la ferme résolution d’y
travailler sans relache & 1’établissement d’une constitution
semblable & celle qui faisait loi & Genéve. Calvin acquit ainsi
une autorité qu’il exercait en vrai patriarche. Sa correspon-
dance s’étendait & toutes les Eglises. Il donnait ses conseils et



370 A.-M. FAIRBA1RN

ses avis sur toutes les queslions concernant 1'organisation
intérieure, la doctrine et la discipline. Il suggérait les rapports
d’amitié ou d’hostilité & entretenir avec les Etats. Il dictait les
relations qui devaient exister entre les Eglises protestantes et
catholiques. Bref, il se prononcait sur toutes les questions
d’importance générale ou locale qui pouvaient surgir.

En outre, Genéve était une véritable pépiniére ou 'on éle-
vait des jeunes gens en vue du saint ministére, pour les envoyer
ensuite dans leurs pays respectifs précher la foi nouvelle.
C’est des hommes formés & cette école que Michelet a dit avec
raison : « S'il faut quelque part en Europe du sang et des
supplices, un homme pour braler ou rouer, cet homme est a
Genéve, prét et dispos, qui part en remerciant Dieu et en lui
chantant ses psaumes.» Aussi n’est-il pas étonnant qu’une
foi propagée par des hommes ne reculant, comme ceux-la,
devant aucune face humaine, ait pu se répandre si loin et
mettre au monde une pareille armée de héros.




	Christ dans la théologie moderne. Partie 2

