
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La Palestine et le monde oriental : à l'époque de Josué

Autor: Aubert, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL

A L'ÉPOQUE DE JOSUÉ i

L. AUBERT

pasteur.

Quoique le sujet de ce travail n'appartienne pas aux grandes
questions de la théologie, il n'en a pas moins son intérêt.
D'une manière générale on peut dire que tout ce qui tient à

l'histoire d'Israël a droit à notre altention, puisque c'est dans

son sein que s'est élaborée l'histoire du salut de l'humanité.
Mais dans cette histoire il y a eu des époques plus importantes
que les autres; parmi celles-là se range incontestablement
l'époque de la conquête du pays de Canaan qui a été, pour
Israël, le passage de la vie nomade à la vie sédentaire et le

point de départ de tout le développement postérieur. Il vaut
donc la peine de s'y arrêter quelques instants. Nous ne

songeons pas dans le présent travail à l'aborder dans son

'Le présent travail a été lu à la Société théologiqne neuchâteloiee,
dans sa séance de reconstitution, en automne dernier. 11 n'était nullement

destiné à la publicité. Mais à l'instigation d'un de nos vénérés
frères, maintenant en repos, M. le directeur de la Revue de théologie et de

philosophie ayant bien voulu nous le demander pour l'impression, nous
n'avons pas cru devoir refuser, et nous le donnons ici après l'avoir
légèrement abrégé et remanié. C'est maintenant pour nous un acte de piété
envers la mémoire de celui qui l'a recommandé, M. le professeur
Gretillat, auquel nous sommes heureux de témoigner ainsi notre respectueuse

considération.



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 3J7

ensemble : cela nous mènerait beaucoup trop loin. Nous désirons

seulement dire dans quelles circonstances extérieures la

conquête s'est produite, en d'autres termes tracer le cadre des

événements, plutôt que raconter les événements eux-mêmes.
Même ainsi circonscrit, notre sujet nous permettra de contempler

une fois de plus la manière admirable dont la Providence
fait concourir les événements les plus lointains à la réalisation
de ses plans.

I

Avant tout nous avons à fixer chronologiquement l'époque
de Josué, ou plutôt à indiquer, en quelques mots, la date qui
nous semble la plus probable pour la conquête du pays de

Canaan.

La chronologie traditionnelle fixe la sortie d'Egypte vers
1490 avant Jésus-Christ (voir 1 Rois VI, 1), donc le passage
du Jourdain, sous la conduite de Josué, vers 1450. Cette date

est évidemment trop élevée. Elle placerait l'Exode sous
la 18e dynastie égyptienne, la plus puissante parmi celles

qui ont gouverné l'empire des Pharaons, et, sans nier
l'intervention miraculeuse de Dieu dans la délivrance de la servitude
d'Egypte, on ne peut envisager comme probable qu'Israël se

soit soustrait à l'autorité de ses oppresseurs au moment où

ceux-ci étendaient leur domination bien au delà des limites de

leur pays. Si l'on s'en tient aux chiffres de Manéthon, et si l'on
admet comme successives les dynasties égyptiennes à partir
de la 18e, celle-ci aurait régné de 1763-1462. Mais ces

chiffres sont probablement encore trop élevés. D'après
Frédéric Delitzsch (Geschichte Babyloniens und Assyriens,
page 144), Aménophis IV (Khounaton) de la 18e dynastie
aurait été contemporain de Asur-nadin-ache, roi d'Assyrie,
qui lui aurait écrit une lettre, récemment retrouvée, et qui
vivait vers 1420. Tout cela nous mène déjà notablement plus
bas que 1490. En outre on ne se représente pas Israël
établi en Palestine sous le règne de Ramses II, le fameux
Sésostris, 4e roi de la 19e dynastie, car, quoique ce roi ait



328 L. ATJBERT

été moins puissant que quelques-uns de ses devanciers, il a

cependant continué la grande tradition des Pharaons, et porté,
lui aussi, les armes de l'Egypte contre la Palestine et la Syrie.
Or aucune de ses expéditions, ni de celles de ses prédécesseurs,

n'est restée dans le souvenir des Israélites, ce qui serait

incompréhensible, s'ils avaient déjà alors occupé le pays de

Canaan.

Il est donc probable qu'au temps de Ramses II les Israélites
étaient encore en Egypte. Mais il y a d'autre part de bonnes
raisons pour croire que ce Pharaon a été le Pharaon de

l'oppression, et que son fils Ménephtah, ou son petit-fils Séti II, a

été le Pharaon de l'Exode.
Séti II a été probablement le dernier roi de la 19e dynastie.

Si l'on pouvait se fier à l'indication astronomique d'un
monument de Ramses III, 2e roi de la 20e dynastie, à Médinet-

Abou, il serait facile de fixer chronologiquement cette période
de l'histoire égyptienne. L'indication mentionnée porte en effet

(d'après Lenormant) que la 12e année de Ramses III était le
commencement d'une période Sothiaque. D'après les calculs
de l'astronome Biot, cette 12e année devait être l'année 1300

avant Jésus-Christ. De là résulterait que Ramses III aurait
commencé à régner en 1311, et, comme son prédécesseur n'a pas

régné longtemps, que la 20e dynastie aurait succédé à la 19e

entre 1320 et 1315. L'Exode aurait par conséquent eu lieu
entre 1350 et 1320, et le passage du Jourdain aux environs de

l'an 1300.

Les historiens les plus modernes admettent généralement
une époque encore un peu plus récente, mais il ne nous semble

pas que l'on puisse descendre beaucoup plus bas, si l'on veut
pourtant laisser un certain espace à la période des Juges. En
attendant des informations plus précises, nous plaçons donc

l'époque de Josué au commencement du 13e siècle avant
Jésus-Christ. C'est du reste l'époque adoptée par Lepsius, de

Rougé, Bunsen, Brugsch et d'autres, qui tous placent l'Exode
à la fin du 14e siècle avant Jésus-Christ (vers 1320).



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 329

II

Trois peuples occupent le devant de la scène de l'histoire
•dans les temps qui ont précédé et suivi la sortie d'Israël du

pays d'Egypte: les Egyptiens, les Hittites et les Pélasges.
Les Egyptiens avaient derrière eux une époque excessivement

glorieuse. Sous les Pharaons de la 18e dynastie, ils
avaient étendu leur domination bien au delà des limites de

l'Egypte proprement dite. Les Ethiopiens au sud, au nord les

peuples de l'Asie jusqu'à l'Euphrate avaient senti le poids de
leurs armes et avaient dû se soumettre à leur autorité. Mais
leur empire ne reposait pas, même au temps de sa plus grande
splendeur, sur des bases très solides. Les révoltes étaient
fréquentes, et il fallait sans cesse de nouvelles expéditions pour
faire rentrer les rebelles dans le devoir. Avec des éclipses
momentanées ils conservèrent cependant leur position
prédominante jusque sous Ramses II, le plus grand roi de la
19e dynastie.

Ramses II ne fut pas un conquérant de la taille de Thou-
tmos III. Il fit néanmoins, au début de son règne, plusieurs
guerres heureuses. Il repoussa les attaques des Lybiens, aidés
des Sardanes et des Tyrsènes et enleva à ces derniers pour
longtemps le goût de recommencer leurs attaques contre
l'Egypte ; il soumit les Ethiopiens, conquit la Syrie méridionale
jusqu'à l'Oronte, battit les Hittites à Kadesch et, après une
longue guerre, conclut avec leur roi une alliance offensive et
défensive. Mais les deux derniers tiers de son règne de 67 ans
furent aussi tranquilles que le premier avait été agité, et il put
se livrer à son goût pour les constructions monumentales. Il y
employa les peuples étrangers qui résidaient en Egypte, entre
autres les Israélites. L'Egypte semblait au comble de la
prospérité; ce n'était hélas! que le dernier éclat d'une brillante
période. L'énergie conquérante était passée, les esprits étaient
affaiblis par une trop longue paix et sous des dehors brillants
la décomposition se préparait.

La décadence fut rapide sous Ménephtah, le fils de Ramses II.
THÉOL. ET PHIL. 1894 22



330 L. AUBERT

Ce prince repoussa victorieusement, il est vrai, une nouvelle
attaque des peuples de la mer Egée (Sardanes, Tyrsènes,
Achéens, etc.) alliés aux Lybiens, mais il ne sut pas tenir d'une
main ferme les rênes du gouvernement. Son autorité semble
avoir été battue en brèche, même en Egypte, et il se produisit
de son vivant des compétitions au trône. Les choses allèrent
plus mal encore sous le règne de son fils Séti II, qui ne lui
succéda qu'après avoir été éloigné du trône pendant une
douzaine d'années par deux usurpateurs, et qui laissa, à sa mort,
l'Egypte en pleine anarchie. « Le pays de Kimit (Egypte), dit
une inscription, s'en allait à la dérive.» C'était une triste fin

pour la 19e dynastie, dont Séti II fut le dernier souverain. On

comprend que dans de telles circonstances les peuples tributaires

ne se firent pas faute de recouvrer leur indépendance.
Ce fut aussi le temps marqué par l'Eternel pour l'Exode des

Israélites. Qu'il ait eu lieu sous Ménephtah ou sous Séti II, il
ne put se produire que grâce à l'affaiblissement de l'Egypte à

ce moment-là; ceci dit, sans mettre en doute l'intervention
divine dans cet événement extraordinaire, k une époque
antérieure non seulement Israël n'aurait pas pu échapper à la
servitude dans laquelle il était tenu, mais il n'aurait pas pu
prendre possession du pays qui lui était promis, à moins d'un
continuel miracle. La profonde décadence de l'Egypte fut le

moyen de sa délivrance.
Parmi les ennemis de Ramses II nous avons mentionné les

Hittites. C'était un peuple puissant établi sur les frontières
septentrionales de la Palestine, dans la Syrie du Nord, entre
l'Oronte et l'Euphrate. U joua un rôle important dans l'histoire
de celte époque. Les Hittites (Héthiens dans nos traductions
de la Bible, Khétas ou Khitis chez les Egyptiens, Khattis chez

les Assyriens) appartenaient, d'après la Bible, à la race
cananéenne, et on n'a pas de raison sérieuse de mettre en

doute cette affirmation. Quand les inscriptions hiéroglyphiques,
écrites dans un système spécial d'écriture, qu'ils ont laissées,
auront été déchiffrées et que leur langue sera connue, il sera
facile d'en contrôler la vérité. Pour le moment elle a toutes les

probabilités en sa faveur. Car, d'après Maspero, la religion des



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 331

Hittites était analogue à celle des Cananéens; chaque ville
avait un Dieu qui s'appelait Soutkhou (ou Set) comme le Dieu
national des Hyksos (également d'origine cananéenne), et sa

déesse qui portait le nom générique d'Astarté. — Les villes
principales des Hittites étaient au sud Kadesch ou Godshou

(proprement une ville amoréenne) sur le cours moyen de

l'Oronte, au nord Karkémisch sur l'Euphrate.
Porteurs d'une civilisation assez avancée, ils acquirent, grâce

à la position de leur pays entre l'Egypte et l'Assyrie, une grande
prospérité, et fondèrent un empire considérable qui s'étendit
jusque très avant dans l'Asie mineure et opposa souvent aux
armes de l'Egypte une résistance victorieuse. Nous ne
connaissons malheureusement leur histoire que par les rapports
qu'ils eurent avec les Egyptiens et les Assyriens, mais le peu
que nous en savons nous permet de dire qu'ils ont occupé une
place considérable en Syrie et en Asie mineure, et qu'en
particulier les prétendues conquêtes des Egyptiens dans ce dernier
pays doivent leur être attribuées.

Au temps des grandes conquêtes de la 18e dynastie
égyptienne (XVIe et XVe siècles avant Jésus-Christ), les Hittites
étaient encore incapables de tenir pied devant les armées de

l'Egypte, qui s'avançaient régulièrement jusqu'à l'Euphrate
(mais sans franchir le fleuve) et obligeaient toutes les nations
de la Syrie méridionale et septentrionale à leur payer tribut.
Sous la 19e dynastie, les choses changèrent. Les Hittites furent
souvent encore battus, ainsi à la grande bataille de Kadesch,
en l'an 4 de Ramses II, où ils disposaient cependant de troupes
auxiliaires venues des côtes occidentales de l'Asie (Syriens,
Mysiens, Dardaniens, alliés ou tributaires), mais ils opposèrent
aux Pharaons une énergique résistance, et ni Séti Ier, ni
Ramses II ne parvinrent à les soumettre définitivement.
Ne pouvant les soumettre, Ramses II finit par faire alliance
avec eux. On a retrouvé le texte du traité conclu par
lui, en l'an 21 de son règne, avec Kitisar, roi des Hittites.
C'est un traité de paix perpétuelle, garantissant l'égalité
parfaite des deux peuples, établissant entre eux une alliance
offensive et défensive, prescrivant les mesures pour la pro-



332 L. AOBERT

tection du commerce'et de l'industrie, accordant l'extradition

des criminels, etc., en un mot, un vrai traité qu'on peut
regarder comme le plus ancien monument connu de la science

diplomatique. — La paix fut fidèlement maintenue entre les

Hittites et l'Egypte pendant toute la fin du règne de Ramses II et
les règnes des derniers rois de la 19e dynastie. Ils n'en étaient

pas moins de redoutables voisins pour la Palestine, et il est

heureux, pour les Israélites, que leur alliance avec l'Egypte
les ait détournés d'étendre leurs armes vers le sud, quand
l'empire des Pharaons commença à se désagréger.

Infiniment moins redoutables étaient les autres peuples de

l'Asie orientale. Les tribus araméennes, la plupart nomades,

qui vivaient à l'est des Hittites et des Cananéens, entre la
Palestine et l'Euphrate et même au delà de ce fleuve, n'ont laissé,
au moment qui nous occupe, aucune trace dans l'histoire.
Elles n'exercèrent donc pas grande influence sur les

événements, quoique nous devions peut-être voir un de leurs chefs
dans le Cuschan-Rischataïm, de l'Aram Naharaïm (entre
l'Euphrate et le Chaboras) dont il est question au commencement
du livre des Juges. Le royaume de Damas existait déjà, mais
situé en dehors de la route des caravanes, sur les confins du

désert, il était alors peu important et n'étendait son autorité
que sur les contrées voisines de l'Anti-Liban et de la vallée
du Haut-Jourdain, où existaient les petits Etats de Rehob,
Maaca et Geschur.

Plus au nord, les royaumes de Ninive et de Babylone étaient
trop préoccupés de leurs propres querelles pour penser à

s'étendre du côté de l'occident. Il faut descendre jusqu'au
règne de Tiglat Piléser Ier, roi d'Assyrie, vers 1100, pour
trouver une expédition assyrienne qui franchisse l'Euphrate et
pénètre dans le pays des Hittites, et encore demeura-t-elle un
fait isolé. C'est dire que vers 1300 avant Jésus-Christ les peuples

de la Mésopotamie n'entrent pas en ligne de compte dans
l'histoire des peuples de la Méditerranée orientale.

Une place importante, en revanche, revient aux peuples de
l'Asie mineure occidentale et de l'Archipel qui jouèrent à ce
moment-là un rôle considérable.



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 333

L'Asie mineure semble avoir été le rendez-vous de tous les

peuples de l'antiquité. Les plus nombreux appartenaient à la

race arienne ou indo-européenne. Au nombre de ceux-ci
étaient les Thraco-Pélasges qui, dès les temps les plus reculés
à nous connus, occupaient la partie occidentale de la péninsule,
de la Phrygie à la mer Egée, en même temps que les îles de

l'Archipel et la péninsule hellénique, de l'Hémus (Balcan)
au sud du Péloponèse. Ils forment tout d'abord pour nous une
masse indistincte où l'on ne découvre aucun élément de
classification. Mais ils se spécialisent, si l'on peut s'exprimer ainsi,
avec l'arrivée de la civilisation.

La civilisation fut apportée aux Pélasges par les Phéniciens

qui fondèrent sur la côte de l'Asie mineure, dans les îles,, et
aussi dans la Grèce proprement dite (ici d'une manière moins
durable), de nombreux établissements de commerce et même
de vraies colonies. C'est ainsi qu'ils s'établirent dans la Carie et

se mêlèrent si bien aux indigènes que les Cares qui occupèrent
une si grande place dans les plus anciens temps du développement

de la Grèce, étaient envisagés par les Grecs de race pure
comme des étrangers, et que leur pays était quelquefois appelé
terre phénicienne. Mentionnons aussi les colonies établies en

Dardanie (Troade) et spécialement celles établies en Crête qui
ont pour nous une importance spéciale; car au nombre des

colons phéniciens qui occupèrent l'île de Minos, se trouvaient
les Philistins qui revinrent plus tard dans le pays de Canaan.

Aidés des Cares, les Phéniciens exercèrent une véritable
hégémonie sur toutes les côtes de la mer Egée. Mais les Pélasges
étaient un peuple trop bien doué pour ne pas apprendre de ces

étrangers, qui trop souvent les trompaient et les rançonnaient,
les mérites d'une civilisation plus avancée que la leur et pour
ne pas se l'approprier. A l'école des Phéniciens ils devinrent
eux aussi (nous parlons surtout des Pélasges de l'Asie
mineure), comme les Cares, des navigateurs hardis vivant de

commerce et d'expéditions lointaines. Parmi les premiers
Pélasges de race pure qui parcoururent les mers sur de légers

.bateaux, nous devons citer les Dardanes dans les plaines de la

Troade, les Lyciens, voisins des Cares, les Tyrsènes, les Sar-



33Ì L. AOBERT

danes, les Lydiens qui formaient ensemble la nation des Méo-
niens, puis vinrent les Achéens, les Danaens, etc. Devenus
habiles dans l'art de la navigation, ils commencèrent par
chasser à peu près complètement les Phéniciens de la mer
Egée, puis ils suivirent les traces de leurs flottes dans la
Méditerranée, soit uniquement dans un but de pillage, soit pour se

chercher de nouvelles demeures.
Des côtes de la Grèce les vents conduisent facilement les

vaisseaux sur les côtes de la Lybie. Aussi voyons-nous, déjà au

commencement du lègne de Ramses IL les Shardanes et les

Tyrsènes aborder en Lybie, s'unir aux Lybiens, qui ne demandaient

pas mieux, et attaquer l'Egypte. Complètement battus,
ils entrèrent en partie, comme prisonniers de guerre, au service

du vainqueur, et le reste disparut pour ne plus revenir
pendant le règne de Ramses II, du moins du côté de la Lybie.
En revanche d'autres tribus, les Syriens, les Dardanes

(Troyens), les Mysiens, vinrent renforcer l'armée hittite quand
le roi Kitisar leva contre ce Pharaon l'étendard de la révolte. La
défaite de Kadesch, qui ne termina pas la lutte, provoqua du
moins le retour des Pélasges dans leur patrie, et pendant
longtemps on n'entendit plus parler d'eux. Cependant, s'ils
avaient été battus, ils n'avaient pas abandonné pour toujours
la pensée d'attaquer l'Egypte et de s'établir dans quelqu'une
de ses riches provinces ou dans l'un des pays soumis à son
autorité. Après la mort de Ramses II, ils reparurent et faillirent

réussir dans leur dessein. Sous Menephtah, les Tyrsènes,
les Sardanes, les Lyciens, les Achéens et d'autres encore
débarquèrent de nouveau en Lybie et, unis aux Lybiens,
attaquèrent l'Egypte. Us furent sans doute repoussés et durent
partir plus vite qu'ils n'étaient venus, mais l'effroi avait été

grand et ils contribuèrent pour une bonne part à la désorganisation

de l'empire des Pharaons qui se manifesta à ce moment-
là et qui favorisa l'Exode des Israélites. Les peuples de la mer
servirent à leur manière le dessein de Dieu.



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL P35

III

Au moment de l'Exode, les trois peuples qui attirent le plus
vivement notre attention au XIVe siècle avant Jésus-Christ, et

qui pouvaient exercer l'influence la plus considérable sur les

destinées de la Palestine, étaient donc dans une période de

repos ou de recul, et leur inaction laissait à des peuples moins

puissants une plus grande latitude pour se mouvoir, à proximité
du champ ordinaire de leurs exploits. Les Egyptiens étaient
livrés à l'anarchie, les peuples de la mer étaient momentanément

repoussés des côtes de la Méditerranée orientale, et les

Hittites, atteints peut-être eux aussi de désorganisation,
demeuraient fidèles au traité de Kitisar.

Avant que les Israélites s'établissent en Palestine, le inonde
oriental devait cependant passer par une nouvelle agitation.
L'Egypte n'était pas encore résignée à l'état de déchéance dans

lequel elle était tombée, et elle retrouva un reste de son
ancienne énergie sous Ramses III qui succéda, au bout de peu
d'années, à son père, le fondateur de la 20e dynastie. Ramses III
rétablit au dedans et au dehors l'autorité des Pharaons. Il
châtia les Bédouins qui harcelaient les frontières est de l'empire,

et il battit complètement, à deux reprises, les Libyens
qui avaient envahi la partie occidentale du Delta. Mais l'événement

îe plus important de son règne, celui qui eut les

conséquences les plus heureuses et les plus lointaines, fut la lutte
qu'il eut à soutenir contre une invasion redoutable venant du

nord. C'étaient de nouveau les peuples de la mer qui venaient
s'attaquer à l'Egypte, et cette fois-ci il ne s'agissait pas d'une

simple expédition guerrière, mais d'une véritable émigration
avec femmes et enfants, du moins pour quelques-uns des

alliés. Presque toutes les nations pélasgiques avaient fourni
des contingents. Dans le nombre se trouvaient peut-être les

Philistins dont nous parlerons plus loin. Les alliés suivirent
deux routes différentes. Les uns vinrent par terre à travers
l'Asie mineure et entraînèrent avec eux les Hittites, soit de gré
soit de force. Les autres vinrent par mer.



336 L. ATJBERT

Ramses III avait donc devant lui la plus formidable des

coalitions, et si ses ennemis avaient été aussi habiles et aussi unis

que nombreux et entreprenants, il aurait probablement
succombé. Il remporta au contraire une éclatante victoire. La

rencontre eut lieu, sur terre et sur mer, près de Raphia, au
sud-est de Gaza, en l'an 8 de son règne. Les alliés complètement

battus se dispersèrent pour ne plus revenir. Ce fut, nous

pouvons le dire, un événement providentiel. Car si Ramses III
n'avait pas pu arrêter l'invasion, c'en était fait non seulement
de l'Egypte, mais aussi de la conquête de Canaan par les Israélites.

Les Israélites n'étaient pas en mesure d'entrer en compétition

avec des peuples aussi exercés à la guerre que les

peuples de la mer, et la présence de ceux-ci dans une partie
quelconque de la Syrie eût signifié l'invasion à bref délai du

pays tout entier par des hordes nouvelles venues des côtes de

l'Archipel. La victoire de Ramses III non seulement sauva
l'Egypte, mais détourna de l'Orient, et cela pour toujours, les

peuples pélasgiques, qui, lassés de leurs continuels insuccès
dans cette partie de la Méditerranée, se portèrent d'un autre
côté, vers l'Italie et les grandes îles voisines, où quelques-unes
de leurs tribus s'établirent définitivement : les Sardanes en

Sardaigne, les Tyrsènes dans les contrées situées au nord du

Tibre, les Sicules en Sicile.

Après le départ des peuples de la mer, Ramses III fit rentrer

dans l'obéissance les peuples de la Syrie et obligea les

Hittites à renouveler alliance avec l'Egypte. Nous ne savons

pas quelle était à ce moment-là l'étendue de l'empire hittite.
En tout cas il ne devait plus avoir la même importance que
précédemment, et ici aussi la décadence n'était pas loin. Un ou
deux siècles plus tard il était divisé en plusieurs royaumes
indépendants, entre autres celui de Hamath. Quoiqu'il en soit,
par suite de ses rapports avec l'Egypte il n'essaya pas de

s'étendre vers le sud placé sous la domination de cette
dernière puissance, et il servit de boulevard à la Palestine du côté
du nord contre les expéditions toujours possibles des peuples
de la Mésopotamie et de l'Asie mineure.

Outre ses expéditions dans la Syrie, Ramses III en entreprit



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 337

d'autres du côté de l'est. Il fit rentrer les districts miniers
de la péninsule de Sinai sous l'autorité de l'Egypte et il envoya
ses vaisseaux par la Mer Rouge jusqu'au pays de Gount, d'où
ils rapportèrent d'innombrables richesses.

Il fut, on le voit, un grand souverain et, au milieu de toutes
ses expéditions, on a quelque peine à se représenter le séjour
des Israélites dans la presqu'île de Sinaï et leur entrée dans le

pays de Canaan. A examiner les choses de près, cependant, les

difficultés disparaissent. La conquête de Canaan ne fut pas, au

temps de Josué, une soumission absolue du pays aux Israélites.
Ceux-ci ne commencèrent par occuper que les parties
centrales; la côte et les villes fortes demeurèrent cananéennes. Or
après la grande bataille de Raphia, que nous pouvons placer
au moment où les Israélites étaient encore de l'autre côté du
Jourdain ou même dans le désert, les expéditions de Ramses III
du côté de l'Asie furent des expéditions maritimes qui
assurèrent l'obéissance des côtes, mais durent avoir peu d'action
sur les pays de l'intérieur. Quant aux districts miniers de la

péninsule de Sinaï, ils étaient situés dans la partie occidentale,
et la possession de ces districts n'entraînait pas celle de la

péninsule entière. Nous avons donc tout l'espace voulu pour
les migrations et les conquêtes des Israélites au temps de

Ramses III, et cela sans que Moïse ou Josué aient eu à subir
d'une façon sensible le poids de ses armes conquérantes.

A la longue cependant, la position des Israélites dans le pays
de Canaan et l'extension toujours plus grande de leurs
conquêtes aurait pu les mettre en conflit avec l'Egypte, si
Ramses III (qui régna 34 ans) avait eu des successeurs dignes
de lui. Mais il n'en fut rien. Les derniers rois de la 20e dynastie
« consumèrent leurs jours dans la paix du dedans et la paix du

dehors, » et ne s'inquiétèrent pas outre mesure de ce qui se

passait dans les pays tributaires de l'Asie. Leur domination
était plus nominale que réelle, et ils ne demandaient pas autre
chose que le tribut annuel qui continuait à leur être payé. Plus
tard ce dernier lien de vasselage finit également par disparaître,

sans que nous puissions dire comment. En tout cas

pendant les 150 ans environ que dura encore la 20e dynastie



338 L. ATJBERT

après la mort de Ramses III, les monuments ne signalent
aucune expédition égyptienne en Asie, et l'histoire biblique
garde le même silence. Les peuples de la Palestine eurent donc
toute latitude voulue pour s'organiser à leur guise. L'Egypte,
qui avait eu heureusement assez de force encore pour éloigner
des compétiteurs dangereux des contrées où devait s'élaborer
le salut du monde, était d'autre part trop affaiblie pour
demeurer l'arbitre de la Syrie. Son nom protégeait peut-être
encore des provinces sur lesquelles elle n'exerçait plus qu'une
ombre d'autorité, mais elle n'avait ni la volonté ni l'énergie d'y
faire sentir la puissance de sa main. Israël n'aurait pas pu
trouver un temps plus favorable pour s'établir dans le pays de

la promesse.

IV

On peut mesurer toutes les difficultés que les peuples de la

mer auraient préparées aux Israélites, quand on se rappelle
les dangers que leur fit courir la présence des Philistins au

sud-ouest de la Palestine.
Les Philistins étaient de race cananéenne, comme l'indiquent

les quelques noms que nous possédons de leur langue (Abimé-
lech, Dagon, Dalila, etc.), et surtout le fait que leur langue
était assez rapprochée de l'hébreu pour qu'ils pussent
s'entendre, sans interprète, avec les Israélites. Et cependant ils ne
faisaient pas partie des nations proprement cananéennes que
nous trouvons énumérées dans plusieurs passages de l'Ancien
Testament : preuve qu'ils n'avaient pas séjourné aussi

longtemps en Palestine. Comme ils sont souvent mis en rapport
avec l'île de Crête (Caphtor, comp. Deut, II, 23, Amos IX, 7 et
Jérémie XLVII, 4; comp, aussi le nom de Gréti et Plêthi
donné aux soldats philistins de la garde de David; Gen. X, 14

et 1 Chron. I, 12, il faut peut-être admettre une interversion et
lire: «d'où sont sortis les Philistins», après Caphtorim), nous
avons dit plus haut qu'ils furent probablement amenés dans
cette île par les Phéniciens colonisateurs. Il est impossible de

déterminer leurs demeures antérieures. Nous ne savons pas



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 339

non plus combien longtemps ils demeurèrent dans l'ile de

Crête, mais Ils s'y remontrèrent certainement avec les Pélasges,
venus soit avant, soit après eux, et ils durent, soit par le

contact, soit par le mélange avec ces derniers, y acquérir cet
esprit guerrier qui les caractérisait et qui faisait défaut, aux
autres nations cananéennes (sauf les Hittites). Quand les

Pélasges entreprirent leurs grandes expéditions maritimes, les
Philistins qui commençaient sans cloute à se trouver à l'étroit
dans la Crête, où se portaient sans cesse de nouvelles populations

grecques, furent pris, eux aussi, de l'envie d'émigrer. Us

se dirigèrent vers l'Egypte. Y arrivèrent-ils, comme nous
l'avons supposé plus haut, en même temps que les peuples
confédérés qui se firent battre par Ramses III, ou, établis déjà
auparavant dans le Delta, se joignirent-ils seulement aux
envahisseurs? On ne peut le dire avec certitude. Ce qui est

certain, c'est que c'est à ce moment-là seulement qu'ils
commencent à apparaître dans les annales de l'Orient. Les passages
de l'Ancien Testament qui les supposent établis en Palestine
depuis plusieurs siècles auparavant doivent être envisagés
comme appliquant aux temps antérieurs les noms usités au

temps de l'auteur. Au moment où les Israélites entrèrent en
Canaan, les Philistins devaient à peine être arrivés dans les

contrées où nous les rencontrons plus tard. En tout cas, s'ils y
étaient déjà établis, ils n'occupaient pas tout le pays qui leur
appartint dans la suite, et n'étaient probablement que les
vassaux des Pharaons qui leur avaient accordé la permission d'y
séjourner. Du moins ils n'entrèrent jamais en lutte avec Josué,
et nous ne voyons pas que, dans les premiers temps de

l'époque suivante, ils aient été un danger pour Israël. Us

devaient s'établir solidement dans leur propre territoire avant
de songera des conquêtes.

V

Les Philistins nous ont ramenés dans la Palestine, le centre
en même temps que le dernier terme de notre étude. Nous
allons y rester.



340 L. ADBERT

Les Cananéens, qui au temps de Josué en formaient la

population dominante, n'étaient pas autochtones et ne prétendaient

pas l'être. Us avaient eux-mêmes conservé le souvenir
de demeures antérieures, d'où ils étaient sortis dix à douze
siècles auparavant pour s'établir en Palestine. Les anciennes

demeures des Cananéens doivent être cherchées sur les bords du

golfe Persique, au sud de la Babylonie, près des îles Bahrein.
Pour venir en Palestine ils avaient passé probablement, non pas
le long de l'Euphrate, mais à travers l'Arabie, pour remonter
de l'Hedjaz, par la voie ordinaire des caravanes, vers les pays
situés entre le Jourdain et la mer Méditerranée et plus haut
encore vers le nord. Il y a d'autre part de bonnes raisons de

penser que l'invasion des Hyksos en Egypte fut en relation
étroite, avec les migrations cananéennes. C'est ce qui nous

explique pourquoi nous n'avons pas à chercher ce que sont
devenus les Hyksos après leur expulsion de l'Egypte — ils se

fondirent naturellement dans les populations de même origine
qui habitaient la Syrie, — et pourquoi les Pharaons de la

18e dynastie ne se sont pas lassés de porter leurs armes dans

un pays où ils retrouvaient les anciens congénères des oppresseurs

tant détestés qu'ils avaient réussi à chasser de la vallée
du Nil.

Les Cananéens occupèrent une longue bande de territoire,
de la Palestine méridionale jusqu'à l'Amanus (montagne près
d'Alep) et même jusqu'à l'Euphrate. Us étaient divisés en un

grand nombre de tribus dont les noms nous sont indiqués
dans la Bible. Plusieurs de ces noms semblent, il est vrai,
désigner moins des tribus spéciales que la population cananéenne

tout entière. Ainsi tout d'abord le nom de Canaan, qui est

employé (Gen. X, 5) comme nom patronymique de la race, ou
celui de Cananéens qui a un sens général dans bon nombre de

passages, spécialement dans la source jahviste du
Pentateuque; puis celui d'Amoréens qui a le même sens dans la

source élohiste (E), et celui de Phérésiens qui désigne
probablement les habitants de la campagne en opposition aux
habitants des villes, peut-être par suite du fait que les habitants

de la campagne offraient une race plus fortement mé-



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 341

langée avec les premiers habitants du pays (comp. Gen.

XIII, 7, où Cananéens et Phérésiens composent l'ancienne
population du pays); enfin celui de Hittites (Héthiens) Josué

I, 4. — Dans les inscriptions égyptiennes Pa-Kanana désigne
la Palestine méridionale, Amur tantôt toute la Palestine, tantôt
la Palestine septentrionale, tandis que les Khétas (Hittites) sont
un peuple spécial habitant des pays plus septenlrionaux encore.

A côté de leur signification générale, les noms que nous
venons d'indiquer ont cependant une signification plus
restreinte dans nombre de passages, où ils sont énumérés avec
d'autres; ainsi Exode III, 8, nous trouvons sur une même ligne
les Cananéens, les Héthiens (Hittites), les Amoréens, les
Phérésiens, les Héviens et les Jébusiens; Exode XIII, 5, mêmes

noms sans les Phérésiens; Deut. VII, 1, l'on trouve en plus les

Guirgasiens, avec la mention qu'il s'agit de sept nations plus
nombreuses et plus puissantes qu'Israël, etc.

Dans les récits de la conquête nous trouvons ces mêmes

noms spécialisés à certaines parties du pays, sauf ceux de

Cananéens et de Phérésiens qui semblent conserver ici leur
sens général (comp. Jug. I, 4-5). Aussi est-il difficile d'attribuer

aux Cananéens et aux Phérésiens des territoires particu-
culiers. Si cependant on veut le faire, il faut voir dans les

Cananéens, au sens spécial du mot, les habitants de la vallée
du Jourdain et les habitants des plaines voisines de la Méditerranée

(Nomb. XIII, 29, Jos. XI, 3), soit au sud du Carmel

(Soph. II, 5, Canaan, terre des Philistins), soit surtout au nord
du Carmel, les habitants de la Phénicie (Esaïe XXIII, 11). Et
même alors le nom de Cananéens est moins un nom de tribu
qu'un nom collectif pour désigner les habitants de la plaine
(Canaan dépression) par opposition aux habitants de la
montagne. Les Phéniciens, il est vrai, s'appelaient eux-mêmes
Cananéens, nom qui se retrouve sur leurs monnaies et que les

Carthaginois avaient conservé, mais ils n'entendaient probablement

pas par là se distinguer des autres peuples de même

race, et ils ne faisaient que se donner le nom commun à tous
ceux-ci. — Quant aux Phérésiens, ils sont mis, Jos. XVII, 5,
en rapport avec les Rephaïm, premiers habitants du pays,



342 L. AUBERT

et placés, si la remarque qui les concerne n'est pas une
interpolation postérieure, dans la partie septentrionale des montagnes

d'Ephraim. (Comp. Jos. XI, 13.) Du reste le mot
Phérésiens peut avoir ici aussi le sens plus étendu d'habitants de

la campagne.
Les autres noms sont plus faciles à spécialiser. Au sud de

Canaan, dans ce qui devait devenir le royaume de Juda,
habitaient les Amoréens, les Hittites et les Jébusiens (Nomb.
XIII, 29). Les Jébusiens occupaient Jérusalem et son territoire;
les Amoréens, les montagnes à l'occident de la mer Morte
(Deut. I, 19-44); les Hittites (Héthiens), les environs d'Hébron
(Gen. XXIII).

Mais il y avait d'autres Hittites et d'autres Amoréens que
ceux-là. Peu avant l'arrivée des Israélites, les Amoréens
avaient traversé le Jourdain et fondé de l'autre côté de ce

fleuve, aux dépens des Moabites (au sud) et des Rephaïm (au

nord), deux royaumes : celui de Sihon, appelé plus spécialement

roi des Amoréens, et celui de Og, roi de Basan. Voir
Nomb. XXI, 21-35, Deut. ILI, 8, IV, 47. Ces deux royaumes
furent conquis par les Israélites encore au temps de Moïse, et
les habitants passés au fil de l'épée. Dès lors les Amoréens

ne durent jouer dans cette contrée qu'un rôle très secondaire,
quoiqu'elle soit encore appelée, Juges X, 8, pays des

Amoréens. — Les Amoréens étaient en outre établis au nord
du Liban où ils sont souvent mentionnés dans les inscriptions
égyptiennes (comp. Deut. III, 9). La ville de Kadesch sur
l'Oronte, qui fit partie à un moment donné de l'empire Hittite,
était une de leurs villes. — Quant aux Hittites, nous avons déjà

parlé d'eux auparavant. Ajoutons ici que les passages 1 Sam.

XXVI, 6, 2 Sam. XI, 13, 1 Rois IX, 20 et ss. mentionnent les

Hittites du sud, qu'en revanche 1 Rois XI, 1, 1 Rois X, 29,

2 Rois VII, 6, mentionnent les Hittites du nord, les vrais
Hittites qui habitaient sur l'Oronte et au delà. Les Hittites du
nord furent les seuls parmi les peuples Cananéens de l'intérieur

qui réussirent à fonder un royaume étendu. Us semblent
avoir été plus belliqueux et plus aptes à une organisation
politique développée que les autres membres de la race.



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 343

Les Héviens (Hivvites), toujours nommés dans les listes des

peuples cananéens, habitaient, au début de la conquête israélite,

autour de Sichern, dans le pays d'Ephraim (Gen. XXXIV, 2).
Les Gabaonites étaient des Héviens (Jos. IX, 7, XI, 19), quoiqu'ils

soient appelés ailleurs du nom général d'Amoréens
(2 Sam. XXI, 2). Plus tard, encore au temps de la conquête,
nous trouvons les Héviens établis beaucoup plus au nord, dans
les montagnes du Liban (Jos. XI, 3, Jug. Ill, 3, comp. 2 Sam.

XXIV, 7), s'ils ne sont pas ici confondus avec les Hittites.
Les Guirgasiens, que l'on a placés dans la contrée des Gergé-

séniens, à l'orient du lac de Génésareth, semblent plutôt,
d'après Jos. XXIV, 11, Deut. VII, 1, avoir habité près des

Héviens à l'occident du Jourdain.
Quant aux Guéschuriens mentionnés Jos. XIII, 2, qui

doivent être distingués des Guéschuriens araméens habitant à

l'est du Haut-Jourdain (Jos. XII, 5, 2 Sam. XV, 8), et aux
Guirsiens mentionnés 1 Sam. XXVII, 8, ils habitaient au sud-
ouest de Juda. On ne sait pas du reste si ces tribus sans

importance étaient d'origine cananéenne.
Le peuple cananéen qui a exercé clans le monde la plus

grande influence est évidemment celui des Phéniciens, appelés
Sidoniens dans l'Ancien Testament. Les Phéniciens habitaient
les bords de la mer Méditerranée, de la ville d'Acco au sud

jusqu'à celle d'Arad ou d'Arvad au nord. Leurs cités formaient
trois groupes indépendants les uns des autres : celui de Arvad
au nord, celui de Byblos (Gebel) au centre, celui de Sidon et
de Tyr au sud. C'est ce dernier qui a toujours été le plus
important. — Aux Phéniciens se rattachaient en outre quelques
villes ou territoires de l'intérieur, les Arkiens, les Siniens près
du Liban et la ville bien connue de Hamath sur le cours de

l'Oronte qui, se trouvant entre les Amoréens et les Hittites du

nord, dut faire partie de l'empire hittite, mais recouvra plus
tard son indépendance (comp. 2 Sam. VIII, 9, et ss.). Les
Tsemariens habitaient sur la côte (ville de Simirra au sud

d'Arvad), comp. Gen. X, 18.
Au temps de Josué la ville la plus importante des Phéniciens

était encore Sidon, mais elle devait bientôt céder l'hégémonie



344 L. AÜBERT

à Tyr sa rivale. Les Phéniciens avaient déjà fourni à ce

moment-là une longue carrière maritime. Leurs vaisseaux
avaient déjà parcouru toutes les côtes de la Méditerranée

orientale, et ils avaient fondé partout des colonies et des

comptoirs de commerce. Us avaient fait naître les Grecs à la
civilisation et s'étaient suscités ainsi des rivaux dangereux qui
les obligèrent à porter leurs courses plus loin encore vers
l'occident. Les colonies phéniciennes furent peut-être les
premières populations des grandes îles de Chypre et de Crête.

Tributaires de l'Egypte autant par intérêt que par nécessité,
ils en avaient profité pour établir des entrepôts dans le Delta
et pour servir d'intermédiaires entre le pays des Pharaons ot
les peuples méditerranéens. Du reste, cette fonction d'intermédiaires

pour laquelle ils semblent avoir été créés, ils la

remplissaient aussi bien entre l'est et l'ouest qu'entre le nord et le

sud, et ils allaient à Babylone comme à Memphis. Biches,

possesseurs d'une marine puissante et de nombreuses colonies,
les Phéniciens étaient à l'abri de l'invasion israélite, et s'ils en

subirent le contre-coup, c'est uniquement parce qu'ils eurent

probablement à recueillir les restes d'un certain nombre de

tribus cananéennes dépossédées par les nouveaux arrivants et
à les transporter sur d'autres rivages. La tradition veut que ce

soit à la suite de cet événement que les premiers colons

phéniciens arrivèrent dans le pays où plus tard s'éleva

Carthage.
Du reste, sans s'attaquer aux Phéniciens, les Israélites

avaient assez à faire à la conquête du reste du pays.
Quoique les Cananéens de l'intérieur n'eussent pas réussi, au

sud du Liban, à former de grands Etats et qu'ils fussent
divisés en une foule de petits royaumes indépendants les uns
des autres, ils étaient cependant supérieurs aux Israélites par
le fait d'une civilisation plus avancée, quoique corrompue, et

surtout par la possession de villes fortes qui ont toujours été

un sérieux obstacle aux invasions de peuples nomades.
Devant l'ardeur juvénile et la constance des Israélites, surtout
devant leur valeur morale infiniment supérieure, les
Cananéens devaient finir par succomber, mais ils étaient assez forts



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 345

pour résister longtemps, et la preuve en est que, malgré les

premiers succès de la conquête, les Israélites ne réussirent
d'abord qu'à occuper une partie du pays, les montagnes
de Juda et d'Ephraïm avec quelques districts septentrionaux et

qu'ils ne parvinrent qu'à la longue à subjuguer le pays tout
entier. La conquête ne fut définitive qu'à l'époque de David et
de Salomon, et encore les districts de la côte demeurèrent-ils
plutôt cananéens.

Après avoir ainsi fixé la position des Cananéens, nous avons
maintenant à nous poser une importante question. Les peuples
que les Israélites allaient subjuguer et en partie détruire,
étaient-ils bien différents d'eux au point de vue de l'origine et
de la race? Au premier abord il semble que oui. La Bible
établit une distinction tranchée entre les Cananéens, descendants

de Cham, et les Israélites, descendants de Sem. L'hostilité

des nouveaux venus contre les anciens possesseurs du sol

se traduit dans bien des récits, dans bien des textes de la loi
mosaïque, dans bien des paroles prophétiques. Cependant nous
sommes en droit de nous demander s'il n'y avait pas là une
opposition morale plus encore qu'une question de race. Sans

doute la question de race ne peut pas être absolument mise de

côté, quand on compare la position que, sur l'ordre de Dieu,
Israël a prise vis-à-vis des peuples qui lui étaient étroitement
apparentés (Edom, Moab, Ammon, comp. Deut. II, 2-19) avec
celle qu'il a prise vis-à-vis des Cananéens. Mais elle a été,

croyons-nous, d'ordre secondaire.
En effet un fait s'impose à notre attention : les Israélites

parlaient la même langue que les Cananéens. Jamais dans l'Ancien
Testament il n'est question d'interprète entre les uns et les

autres, et ce n'est pas là une omission volontaire pour abréger
le récit. Car les quelques débris qui nous restent de la langue
des Phéniciens (et des Carthaginois) prouvent avec la dernière
évidence que cette langue n'était pas autre chose que l'hébreu,
légèrement modifié peut-être par suite des changements qu'une
différence de développement national entraîne toujours après
lui, mais néanmoins l'hébreu de l'Ancien Testament. Or on ne
peut prétendre que les Cananéens aient échangé leur langue

THEOL. ET PHIL 1894. 23



346 L. AÜBERT

nationale contre celle des envahisseurs. Il est contraire à

toutes les analogies qu'un peuple moins civilisé impose sa
langue à un plus civilisé. Et surtout il est impossible d'admettre
que les Phéniciens qui n'ont jamais été conquis par les Israélites

se soient tout à coup imaginé d'adopter la langue de leurs
nouveaux voisins. Du reste quelques-uns des noms qu'ils ont
donnés à leurs colonies (ainsi Salamine) montrent qu'ils
parlaient l'hébreu avant l'arrivée des Israélites en Palestine. On

dira donc : ce sont les Israélites qui ont échangé leur langue
originelle contre celle des Cananéens? Quoique cela ne nous
soit raconté nulle part, c'est possible, c'est même probable.
Esaïe XIX, 18, appelle l'hébreu la langue de Canaan, et le récit
de Gen. XXXI, 45 à 55, où le monceau de pierres élevé par
Jacob et Laban en témoignage entre eux est appelé Jegar-
Sahadutha, dans la langue de Laban, et Galed dans celle de

Jacob, montre que les Israélites avaient conscience que leurs
ancêtres parlaient dans la Mésopotamie une autre langue que
celle de Canaan, la langue de Laban ayant été évidemment la

première langue d'Abraham. Mais en disant que l'hébreu était
la langue des Cananéens adoptée par les Israélites, nous ne
faisons que transporter un peu plus loin la difficulté soulevée

par la communauté de langage des deux peuples. Car l'hébreu
est bien évidemment une langue sémitique apparentée de près
à l'arabe, à l'assyrien, à l'araméen. Les Cananéens parlaient
donc une langue sémitique. On a supposé qu'ils l'avaient
apprise des premiers habitants du pays, Bephaïm et autres,
dont nous allons parler. Mais c'est plus qu'improbable, car
tout d'abord on ignore si ces premiers habitants étaient des

Sémites ; puis les Phéniciens qui se sont établis dès l'origine sur
lesbordsdelamer, ne semblent pas avoir eu avec eux de grands

rapports, et enfin la langue de ces peuples apparaissait aux
autres habitants de la Palestine comme un bourdonnement

inintelligible, de là le nom de Zamzoummim, Zouzim qu'ils
avaient reçu en plusieurs endroits. Les Cananéens avaient donc

apporté leur langue avec eux de leurs premières demeures

sur les bords du golfe Persique; c'était leur langue nationale.
On a d'autre part prétendu que toutes les langues dites



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 347

sémitiques avaient été primitivement des langues chamitiques
adoptées par les fils de Sem. Mais sans insister sur ce qu'il y a

de paradoxal dans une telle supposition, elle ne serait réellement

soutenable que si les Sémites avaient été partout en
relations très étroites avec les populations chamites. C'est le

cas pour quelques-unes d'entre elles, mais ce n'est pas le cas

pour les Araméens, par exemple, et l'araméen n'en est pas moins

une langue de même origine que l'hébreu ou l'arabe. Du reste,
même là où il y eu rapports intimes, ils n'ont pas été de nature
à amener la disparition de tout un groupe de langues, ce qui
serait un vrai prodige historique. Si l'on ajoute à cela que
l'égyptien offre avec les langues sémitiques une parenté très
facilement reconnaissable, il ne reste plus à conclure que ceci :

c'est qu'il n'y avait pas entre les Chamites et les Sémites une
différence de race très tranchée, qu'ils avaient une origine
commune, qu'en tout cas ils avaient infiniment plus de points
de rapport entre eux qu'avec les peuples japhétites ou les peuples

touraniens.
Aussi la plupart des historiens font-ils actuellement des

Chamites et des Sémites un seul groupe ethnique, et

distinguent-ils tout au plus entre Proto-Sémites et Sémites proprement

dits. Les Egyptiens appartenaient aux Proto-Sémites, les

Araméens (et avec eux les Israélites) aux Sémites proprement
dits. Les Cananéens étaient plus près des seconds que des
premiers. Le caractère particulariste des peuples de l'antiquité
explique la profondeur du fossé qu'un développement
politique, religieux et moral différent créait entre des nations qui,
au point de vue de la race, n'étaient pas très éloignées les unes
des autres. Les peuples que l'Ancien Testament appelle
Chamites sont arrivés à la civilisation avant les Sémites purs; ils
se sont mêlés plus que ceux-ci aux populations antérieures
dont ils ont pris les vices, en héritant de leur culture, et de là
est née l'opposition (donc morale avant tout) que l'Ancien
Testament établit entre les fils de Sem et les fils de Cham.



348 L. AÜBERT

VI

Nous venons de parler de populations antérieures. Les

Cananéens, eux aussi, avaient trouvé dans la Palestine une
première population (était-ce la première?) qu'ils avaient dû

soumettre et en partie exterminer pour s'établir dans le pays.
Des restes de cette population primitive existaient encore au

moment de l'invasion israélite. On les appelait Rephaïm dans

le pays de Basan, où ils possédaient soixante villes fortes qui
échurent plus tard à Jaïr, fils de Manasse (Deut. III, 13), et

dans les montagnes d'Ephraim à l'ouest du Jourdain (Jos.

XVII, 15); Emiin (les formidables) dans le pays de Moab

(Deut. II, 10-11), Zamzoummim dans le pays d'Ammon (Deut.
II, 10-21), Zouzim dans la contrée inconnue de Ham à l'orient
du Jourdain (Gen. XIV, 5), Anakim au sud de Juda près de

Hebron (Jos. XI, 21-22, XV, 13-14, Jug. I, 20, comp. Deut.

IX, 2, II, 10, Nomb. XII, 29), où ils semblent avoir été encore
assez puissants au moment de l'arrivée des Israélites, et d'où
ils furent chassés par Josué et Caleb, de sorte qu'ils ne se

maintinrent plus que dans les villes de Gath, Gaza et Asdod.
Faut-il voir des peuples de même race dans les Avvim, au sud-
ouest de la Palestine, qui furent dépossédés par les Philistins,
et dans les Horiens qui furent dépossédés par les Edomites?

Malgré Deut. II, 22-23, cela ne nous semble pas probable.
Les Rephaïm (et les Anakim) devaient être des hommes de

haute stature et d'une grande force; aussi le nom de Rephaïm
est-il devenu le synonyme de géants (Deut. II, 11-20).
Etaient-ils tous aussi grands que Og, roi de Basan, le dernier
des Rephaïm dans ce pays, dont le lit avait neuf coudées de

long (Deut. III, 11), ou que Goliath, également un enfant de

Rapha (2 Sam. XXI, 19-22)? C'est plus que douteux, mais
l'impression qu'ils ont laissée permet de croire qu'ils avaient une
taille notablement supérieure à celle des Cananéens et des
Israélites. D'où venaient-ils? Qui étaient-ils? Nous ne le
savons pas. En tout cas le fait que par leur apparence
extérieure ils se distinguaient nettement des autres populations de



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 349

la Palestine prouve qu'ils n'étaient des Sémites ni dans un
sens ni dans l'autre. Ajoutons que dans les traditions populaires

ils ont pu se colorer de couleurs un peu plus vives que
ne le comportait la réalité. Les inscriptions égyptiennes qui
mentionnent les peuples de Canaan avant l'arrivée des Cananéens

(12e dynastie) ne relèvent pas l'étrangeté de leur
taille.

Du reste il est probable que les plus anciennes populations
de la Palestine n'appartenaient pas toutes à la même race. Car,

sans parler des Horiens et des Avvim, les Amalécites, qui
existaient dans le pays depuis les temps les plus reculés (Nomb.
XXIV, 20), ne sont jamais présentés comme des Rephaïm.
Probablement de race Sémito-Kouschite, ils habitaient, à l'époque
de Moïse, au sud des montagnes de Juda et de la mer Morte
jusque dans l'intérieur de la presqu'île de Sinai. Mais dans les
siècles antérieurs ils s'étaient étendus beaucoup plus avant
dans le nord ; car au temps des Juges une partie des montagnes

d'Ephraïm portait encore le nom de montagnes des Amalécites

(Jug. XII, 15), et, d'après Nomb. XIII, 29, XIV, 23, peut-
être avaient-ils conservé jusque peu avant la conquête israélite
une partie de leurs anciens territoires.

Très proches parents des Amalécites étaient les Madianites

qui, à l'époque de Moïse, habitaient également la presqu'île de

Sinai (Ex. II, 15 et ss., IV, 19), mais dont le territoire principal
semble s'être étendu à l'est du golfe élanitique et des montagnes
de Séïr jusqu'à l'orient de Moab (Nomb. XXII, 4, XXV, 1 et ss.),
où ils se montrèrent hostiles aux Israélites et furent englobés
dans la défaite de Sihon, roi des Amoréens (Nomb. XXXI,
Jos. XVIII, 4).

Les Edomites, probablement de même race, habitaient dans
les mêmes contrées (montagnes de Séïr) déjà à l'époque des

Pharaons de la 12e dynastie égyptienne qui les mentionnent
dans leurs inscriptions.

Mais, avant l'arrivée des Israélites, les peuples amalécites
avaient reçu une infusion de sang nouveau par l'établissement
dans les contrées de la mer Morte de tribus araméennes que
l'Ancien Testament rattache soit à Abraham, soit à Lot, et



350 L. AÜBERT

dans lesquelles il voit par conséquent des tribus parentes des

Israélites. Les tribus térachites, ainsi appelées du nom de

Térach (ou Taré) père d'Abraham, se conservèrent assez pures
à l'orient de la mer Morte, où s'établirent les Moabites et les

Ammonites, descendants de Lot. Dans les montagnes de Séïr
elles devinrent, tout en adoptant le nom d'Edom qui existait
avant elles, la classe dirigeante de la population. Elles durent
ici prendre une importance particulière, car les Israélites
reconnaissaient des frères dans les Edomites. En revanche les

Madianites, rattachés à Abraham par Ketoura, et surtout les

Amalécites rattachés à Esaù par son fils Elipha/., durent
conserver une proportion beaucoup plus forte d'éléments
antérieurs ; jamais les Israélites ne les ont envisagés réellement
comme des peuples frères.

Rappelons enfin qu'outre tous ces peuples dont nous venons
de parler, les Israélites ont rencontré dans le désert de Sinai,
vers le sud de la Palestine, les Kéniens, les Kenizziens, les

Jerachmeélites, petites tribus nomades appartenant probablement

aux Madianites (Comp. Nomb. X, 29, avec Jug. I, 6), qui
se sont séparées du gros de leur nation pour se joindre aux
envahisseurs et s'établir avec eux, d'une manière définitive,
dans le pays de Canaan dont ils occupèrent les contrées les

plus méridionales (Jug. I, 11-16, 1 Sam. XXVII, 10, XXX, 29),

tout en conservant en partie leur vie nomade (1 Sam. XV, 6),
Les Bené-Caleb qui ont occupé Hebron étaient des Kenizziens.

Nous terminons ici notre étude. Nous avons indiqué quels
étaient les grands événements qui se passaient dans le monde

au moment où Israël se préparait à entrer en Palestine, et

quels étaient les peuples avec lesquels il allait entrer en
relations. Pour être complet nous devrions maintenant étudier
l'état religieux, politique et social de ces différentes nations et

montrer les rapports qu'elles soutenaient entre elles; nous
devrions surtout rechercher ce qu'était le peuple d'Israël à ce

moment-là. Mais cela dépasserait les limites de ce modeste
travail. Nous avons voulu nous en tenir au cadre extérieur.
Peut-être pourrons-nous plus tard reprendre ce que nous



LA PALESTINE ET LE MONDE ORIENTAL 351

avons dû laisser de côté. Aujourd'hui nous n'ajoutons plus qu'un
mot. Quand Israël a pénétré dans le pays qu'il devait rendre
célèbre, il se distinguait à peine des nations de même origine.
C'était un nomade comme les Madianites, et il était loin d'avoir
la même culture que les Cananéens qu'il devait soumettre.
Cependant il a triomphé, parce qu'il portait en lui une force

supérieure à toutes les autres, la force d'une religion vraiment
morale qui en faisait un peuple à part, le premier-né de

l'Eternel. Dieu était avec lui; aussi a-t-il fini par vaincre toutes
les difficultés, si grandes qu'elles fussent. Du reste, nous
l'avons vu, Dieu lui avait facilité les voies. La même Providence

divine devait suivre Israël à toutes les époques de son
histoire. Il n'a trouvé la ruine que quand il est devenu infidèle
à sa mission.


	La Palestine et le monde oriental : à l'époque de Josué

