
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Le sens de l'expérience chrétienne : dans les discussions actuelles

Autor: Martin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE

DANS LES DISCUSSIONS ACTUELLES

PAU

ERNEST MARTIN

L'important article de M. le professeur Auguste Sabatier

sur la théorie de la connaissance religieuse1 fait sentir le
besoin d'étudier de très près l'expérience chrétienne.

Nous voudrions aborder cette étude, non certes avec la
prétention de l'achever, mais pour essayer de caractériser ce

fait capital dont on parle beaucoup de nos jours en sens

divers.
Disons avant tout que, pour nous, l'expérience chrétienne

est l'acte par lequel un être humain unit sa vie à la vie de

Jésus-Christ, sa personne à la personne vivante de Jésus-

Christ pour parvenir à la vie éternelle en communion avec le

Dieu saint. Il y a d'autres expériences morales, d'autres
expériences religieuses, même d'autres expériences chrétiennes,
mais l'expérience spécifiquement chrétienne est celle par
laquelle un homme devient chrétien. C'est un acte de volonté

répondant à l'appel de Dieu.
Affirmons hautement en second lieu que cet acte est relativement

rare. Tous les hommes y sont invités puisque seul il fait
de la créature humaine un homme vrai, mais s'il y a beaucoup
d'appelés, ceux qui répondent sont beaucoup moins nombreux.
On se laisse aisément induire en erreur à cet égard parce que

1 Voy. Revue de théol. et de philos., 1893, p. 197.



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 307

l'on confond l'expérience chrétienne propre et réelle avec des
faits de l'ordre moral ou religieux plus ou moins inférieurs à

celui-ci.
Cet acte a été accompli par toutes les personnalités

chrétiennes qui ont marqué dans l'histoire connue ou cachée du

christianisme, par exemple, pour n'en citer que quelques-unes,
Vinet, Wesley, Luther et surtout Paul. La foule des êtres plus
ou moins chrétiens marche à la suite de ces hommes de foi,
et pour les individus qui constituent cette foule, l'expérience
de leurs guides est une autorité très effective qui se répercute
à un degré variable dans leur vie propre. Nous aurons à revenir
sur l'autorité, pour le moment continuons à déterminer le sens
du mot expérience.

Ce terme est d'un usage fréquent dans la science et beaucoup
de théologiens, séduits par cette coïncidence, s'en emparent
pour convaincre les savants. Est-ce légitime? Pas toujours et

pas entièrement. Voyons dans quelle mesure l'expérience
chrétienne est analogue à l'expérience scientifique.

L'expérience scientifique est un concours de circonstances
établi artificiellement par un homme qui veut observer le
résultat de ce concours; il constate ainsi un fait, il le généralise

et l'appelle une loi de la nature.
Dans l'expérience chrétienne, il existe aussi un concours de

circonstances et ces circonstances aboutissent à un résultat,
mais voici les différences:

1° Ce concours n'est pas artificiellement disposé par un
homme, il est donné par l'histoire.

2° Ces circonstances rapprochées les unes des autres ne

sont pas des substances inertes, mais des êtres inoraux et

spirituels, l'homme, Dieu, le Christ.
3° L'homme n'est pas un simple curieux qui prépare et

observe l'expérience, il est lui-même dans l'expérience, bon

gré mal gré.
4° Engagé ainsi sans avoir été consulté dans l'expérience,

il n'y est pourtant rien moins qu'inerte, comme la substance
de l'expérience scientifique; il est mis en demeure de se

décider librement à l'égard de Jésus-Christ, etil doit se décider



308 ERNEST MARTIN

d'une certaine façon, s'attacher de toute son âme à Jésus-

Christ et par lui au Dieu saint et souverain. Toute autre décision

est mauvaise.
La part de l'homme dans l'expérience chrétienne est un acte

moral et le vrai nom de cette expérience est celui que nous
rencontrons plusieurs fois dans le Nouveau Testament,
l'épreuve (v. 1 Pierre I, Jacques I, et surtout Romains V).

Ces différences ne permettent pas d'identifier l'expérience
du savant avec celle du chrétien; cependant une analogie très
importante subsiste : de part et d'autre un fait positif est

produit; dans la science un fait spécial, limité, moralement
indifférent, dans la foi un fait considérable pour la vie de celui qui
en est le théâtre et l'acteur avant d'en être le spectateur, un
fait avant tout moral.

Il y a encore une analogie en ce que ce fait est gros
d'une connaissance. Ici encore toutefois la différence existe ; la

connaissance scientifique est une loi, l'affirmation d'un rapport
constant entre certains faits, par exemple la loi dite de

Mariotte : Les volumes occupés par une masse gazeuse sont
inversement proportionnels aux pressions qu'elle supporte. La

connaissance chrétienne est une conviction qui concerne des

personnes; elle n'implique pas moins que ceci : 1° un jugement
moral sur la vie humaine; 2° une activité à l'égard de l'humanité;

3° une conception du monde. La conviction chrétienne

peut se formuler de plusieurs manières, par exemple dans les
termes de cette invitation adressée par Paul au geôlier de

Philippes (Actes XVI, 31) : Crois au Seigneur Jésus et tu seras
sauvé. Paul est uni avec Christ et par là réconcilié avec Dieu,
c'est la conviction ; en vertu de cette conviction : 1° il considère
la vie humaine comme moralement mauvaise; 2° il se croit
tenu de le dire à ce geôlier comme il le dirait à toute autre
personne, pour l'amener à ôter à sa vie ce caractère, et 3°, il
estime que le monde est en droit absolument soumis à

Dieu.
Sous les réserves que nous venons de faire, nous admettons

que l'expérience est le facteur principal de la connaissance
religieuse ; ajoutons, à cause de ces réserves, que la connaissance



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 309

n'est que l'un des résultats de l'expérience chrétienne. Pour
rendre pleine justice à l'expérience chrétienne il faut dire :

1° qu'elle est l'entrée dans la vie chrétienne; 2° qu'elle enfante

la doctrine chrétienne; 3° qu'elle donne au chrétien le moyen
de se servir librement de la science; 4° qu'elle fait comprendre
le rôle de l'autorité religieuse.

Reprenons rapidement ces quatre points.

I

L'expérience chrétienne est l'entrée dans la vie chrétienne.
La vie chrétienne se distingue de l'expérience chrétienne
comme la vie d'un être se distingue de sa naissance, elle en est
le commencement, l'origine. Pour être dans la communion de

Dieu par Jésus-Christ, il est indispensable de s'y mettre ou d'y
être introduit, or les deux choses sont également vraies. Christ
nous appelle à nous confier en lui absolument, pour tout et

pour toujours, son amour nous presse (2 Cor. V, 14) et nous
répondons en lui donnant notre confiance et notre cœur. C'est

ce commencement, cette nouvelle naissance qu'il importe de

mettre en pleine évidence parce que beaucoup d'hommes veulent

bien être chrétiens, mais sans le devenir, il consentent à

vivre mais sans commencer par naître en Christ.
Puis la vie chrétienne, issue de la nouvelle naissance, ne se

maintient que par la foi en Christ, toujours active et même

croissante, et la vie elle-même n'aspire pas seulement à

se maintenir; née d'un acte de Dieu et d'un acte de l'homme,
elle est une activité incessante au dehors pour refaire l'humanité

et remettre le monde sous le règne de Dieu. La vie
générale n'est pas conforme à ce que Dieu commande ; une
multitude de rapports existant parmi les hommes entre eux,
comme entre les choses et eux, sont pervertis et pervertissants.
11 faut que cela change ; le progrès, que l'on croit volontiers
naturel, spontané, est fait par des volontés qui s'en donnent la
peine et ce progrès serait beaucoup plus complet, plus profond,
plus rapide si ces volontés étaient plus nombreuses, plus
fortes, plus chrétiennes.



310 ERNEST MARTIN

On le sent de nos jours; des efforts multipliés, parfois
opposés en apparence, convergent pourtant vers un même but,
entrevu des uns, clairement poursuivi par les autres; des

chrétiens, divers el inégaux, veulent ressaisir leur foi, elle leur
parait chancelante parce qu'elle est ébranlée. Les uns réclament

comme remèdes à ce mal de larges emprunts à la

science, les autres se replient sur l'autorité de la Bible ou de

l'Eglise. D'autres reprochent avec raison aux Eglises leur
inertie, leur inconscience ou leur lenteur à opérer des

réformes réclamées par des souffrances séculaires ou par des

scandales légaux.
Rien de tout cela ne sera efficace que moyennant 1

expérience chrétienne; on en parle non seulement parmi les

théologiens qui veulent rendre la théologie plus scientifique mais

parmi les champions les plus autorisés de l'évangélisation
active et directe; ce mot fait partie du jargon scolastique
et du patois de Canaan ; n'est-ce pas un signe des temps'?

Prenons à cœur de reconquérir notre foi, appliquons-nous
de toutes nos forces à ce travail qui, s'il est fait suivant toutes
les règles et en tenant compte de tout, aura les conséquences
les plus étendues; la première condition à remplir, le premier
pas à faire, c'est d'être au clair sur l'expérience chrétienne. En

effet, il ne saurait nous suffire de conserver tant bien que mal

un reste, un lambeau ou un semblant de foi, il nous faut la foi

tout entière, la foi sans mélange et sans réserve ; or, pour
l'avoir, le seul moyen esl de s'attacher uniquement à son objet,
Jésus-Christ, et non à telle assertion dialectique ou pédagogique

comme le croyant s'y est trop souvent laissé pousser par
une pente naturelle et trompeuse, par exemple à la
prédestination ou la divinité de l'Eglise ou l'infaillibilité de la

Bible.

II

Si l'expérience introduit dans la vie chrétienne, elle fait
naître aussi la doctrine. L'homme qui s'est décidé à unir sa vie
intérieure à celle de Jésus-Christ ne cesse pas pour cela
d'observer. Il observe au contraire avec une attention ardente ce



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 311

qui se passe près de lui et en lui; l'activité intellectuelle est

inséparable de l'activité morale; il ne se donne pas pour tâche

unique d'observer, il ne se spécialise pas ainsi, il est vivant et
agissant, plus qu'observateur, cependant il est à désirer que
l'observation de l'expérience chrétienne se fasse, qu'elle soit
juste et complète; autrement la foi chrétienne restera obscure,

vague, timide et, dans une forte mesure, inféconde pour le

croyant lui-même et surtout pour les autres.
Nous sommes même obligé de reconnaître que cette

indétermination, cette demi-inconscience et par suite cette stérilité
relative de la foi est un des caractères les plus marqués et les

plus généraux de notre époque. L'expérience chrétienne est

mal observée, elle est peu connue, c'est àia fois un effet et une

cause; elle est mal connue parce qu'elle est rare; ensuite
étant peu connue elle ne rayonne pas et ne se communique
pas à d'autres. Toutes les fois qu'un mouvement religieux
profond s'est produit, la foi est devenue du même coup plus
conquérante et plus précise. Nulle part ces deux caractères ne
sont plus visibles que chez Paul ; il est en même temps l'apôtre
le plus hardi et le penseur le plus pénétrant du Nouveau
Testament.

Cette remarque nous achemine à désigner par son nom
l'espèce particulière de connaissance à laquelle conduit l'expérience

chrétienne, c'est la doctrine. Je crois pouvoir non pas
identifier doctrine et expérience, mais soutenir que la doctrine
chrétienne est la connaissance issue immédiatement de l'expérience

chrétienne, connaissance qui n'est pas rigoureusement
scientifique mais qui est positive.

Beprenant ce que nous disions tout à l'heure de l'indétermination

de la foi actuelle, nous pouvons le répéter maintenant,
en affirmant que nous n'avons pas assez de doctrines. C'est
avant tout de ce déficit que nous souffrons dans les Eglises
protestantes. Beaucoup d'Eglises officielles font de la doctrine
un superflu aussi anti-égalitaire, aussi insultant pour ceux qui
s'en passent que le luxe de la table ou de la toilette l'est pour
les affamés et les déguenillés; ici, ce qui manque le plus c'est
l'expérience elle-même. Dans plusieurs Eglises volontaires, le



312 ERNEST MARTIN

déficit existe aussi d'une autre manière; par suite d'autres

circonstances, les confessions de foi, langage de l'expérience
chrétienne, paraissent ébranlées par le travail de la science;
là ce qui manque, ce n'est pas l'expérience, c'est la fermeté
morale et intellectuelle qui permettrait de maintenir les
affirmations de l'expérience sans faire opposition aux découvertes
de la science et qui laisserait ainsi subsister côte à côte deux
connaissances d'ordre différent, les doctrines chrétiennes et

les données scientifiques.
Allons donc à l'expérience chrétienne ou à la foi pour avoir

une doctrine. La foi est un fait subjectif, dira-t-on, nous voici
de nouveau sur un sable mouvant, notre base est arbitraire,
notre fondement sans solidité.

Voyons. La foi est un fait subjectif sans doute, mais c'est un
fait, un fait défini et définissable, observable et observé; c'est

un fait qui, s'il n'est pas universel, pourrait l'être, il est accessible

à tous, il se reproduit d'âge en âge et d'individu à

individu; la foi est toujours semblable à elle-même. Il y a déjà là

de quoi rassurer un peu contre les périls du subjectivisme qui
sont réels, mais qui ne sauraient être évités ; ils doivent être

conjurés par l'effort de chacun.
Puis cette foi, quoique subjective, n'est pas un pur sentiment

vague, sans substance et sans objet ; elle a sa valeur non
pas en elle-même mais dans ce qu'elle saisit.

La doctrine chrétienne est l'affirmation simple et claire de

ce que la foi saisit. Bien n'est plus simple ni plus clair que la

parole de Paul et de Silas déjà citée : « Crois au Seigneur
Jésus et tu seras sauvé. » Par malheur cette proposition a

perdu, pour nos contemporains à la fois blasés et inattentifs,
presque toute sa portée ; ce n'est plus pour eux qu'un lieu

commun, une parole d'édification, une phrase sentimentale.
Pourtant c'est l'expérience chrétienne dans sa plénitude, c'est
la doctrine chrétienne dans sa totalité.

Nous ne restons pas dans la subjectivité pure, nous n'affirmons

la foi qu'en affirmant l'objet de la foi, nous disons la foi
en Jésus-Christ. Nous affirmons, il est vrai, cet objet dans son

rapport vivant et étroit avec le croyant et non dans une majes-



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 313

tueuse abstraction. Encore une fois la doctrine chrétienne
n'est pas une thèse scientifique devant laquelle l'homme reste
froid et désintéressé : elle pose un fait, un acte, un être qui
l'intéresse directement et le touche au foyer de sa vie active;
elle a un accent ému et surtout convaincu, elle proclame une
affection réciproque, un rapport entre l'homme et Dieu, elle
est essentiellement surnaturelle.

L'apôtre Paul ne s'est pas tenu à l'expression sommaire de

l'expérience chrétienne que nous venons de rappeler; dans ses

lettres, il entre dans les détails, il montre les différents aspects
de cette expérience; nulle part nous n'en trouvons une analyse

systématique et complète, c'est vrai, mais au cours de sa

correspondance, il lui échappe naturellement, comme à un
homme qui parle avec ses amis, telle indication, telle vue qui
est empruntée à une analyse, spontanée, inachevée, cependant
sagace et lumineuse de sa propre expérience ; et si nous
rapprochons ces différentes paroles, nous faisons, d'après Paul,
une analyse de l'expérience chrétienne, qui est d'un prix
inestimable. Tel est le travail de ce qu'on appelle assez
malheureusement dans l'école la théologie biblique, travail beaucoup
trop ignoré des laïques, car s'ils en avaient l'accès, ils
pénétreraient bien plus avant dans la Bible et sauraient s'en servir
au grand profit de leur conscience et de leur activité.

L'analyse de l'expérience chrétienne, faite d'après Paul, ou
directement par un chrétien actuel sur lui-même, est une
opération intellectuelle, mais ce n'est pas une opération exécutée

pour elle-même, d'une façon indifférente, elle est faite pour
contribuer à la vie des croyants, à la santé du corps de Christ;
elle est avant tout spirituelle, au sens apostolique du mot (7tvsu-

pcmxoç); c'est la rencontre effective et consciente de l'homme
et de Dieu en Christ, c'est le don et l'action du Saint-Esprit,
de l'esprit qui sanctifie. L'expérience chrétienne et le Saint-Esprit
désignent une seule et même chose, envisagée ici du côté de
l'initiative divine, là du côté de l'activité humaine. Il n'est pas
surprenant que deux termes aussi différents se fondent dans
la même réalité, puisque la foi est, elle-même, la rencontre de
la créature et du Créateur.

TEÉOL. ET PHIL. 1894. 21



314 ERNEST MARTIN

D'une manière générale, l'expérience chrétienne n'est pas
faite par un homme qui désire s'instruire, mais par un esprit
qui veut être; mais comme la vie comporte la connaissance,
c'est en vivant que le croyant s'instruit, surtout puisqu'il ne
vit pas à la surface, ni dans une partie restreinte et mal dirigée
de son être. Le chrétien ne se propose pas sans cesse de s'analyser,

mais il est capable d'analyser son expérience et il doit le

faire pour former sa conscience et éclairer celle des autres.
Lorsque l'expérience chrétienne est exprimée sommairement

comme dans la scène de la prison de Philippes, nous avons la
doctrine chrétienne; lorsque l'expérience est analysée, nous

voyons apparaître les doctrines chrétiennes. La simple notion :

« Croire au Seigneur Jésus » n'épuise pas tout ce qu'un chrétien

peut dire de sa foi et de son Sauveur. Les doctrines
chrétiennes viennent au jour lorsque l'attention se porte successivement

sur les différents éléments de ce fait : croire au Seigneur
Jésus ; elles peuvent être énumérées, comme dans un inventaire,

pour arriver à une constatation; ce n'est pas la meilleure
manière d'en prendre connaissance, il vaudrait mieux les

grouper organiquement autour de l'affirmation centrale de la
foi en Christ.

Ici nous cherchons à exposer rapidement, on nous pardonnera

de procéder d'une facon expéditive et de nous rapprocher

de l'énumération.
Bien que toute doctrine soit obtenue par voie d'expérience,

bien que l'objet de l'expérience soit inséparable de l'expérience
qui le saisit, il y a des doctrines qui présentent plutôt des objets

d'expérience et des doctrines qui offrent plutôt des expériences.

Ce classement correspond à la distinction reçue entre
doctrines théologiques et doctrines anthropologiques.

Les objets d'expériences chrétiennes sont Jésus, puis Dieu.

La communion avec Christ, telle que Paul la propose au geôlier

de Philippes, conduit à une relation avec Dieu; que cette

relation filiale commence à ce moment, qu'elle se modifie ou

qu'elle devienne consciente après avoir été inaperçue, ce sont
des variétés d'une même espèce. La doctrine de Dieu est décrite,
puis, une fois décrite, elle est décomposée dans les différents



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 315

actes ou les différents caractères de Dieu que découvre
l'expérience. Vient ensuite la doctrine de Christ, les affirmations sur
sa vie terrestre et ses moments les plus actifs, la mort et la

résurrection, sur son rôle médiateur dans la vie du croyant et
de l'humanité, et sur sa dignité propre.

Ici nous approchons des doctrines anthropologiques et dans

cet ensemble, il convient de remarquer que certaines affirmations

portent à la fois sur Dieu et sur l'homme, par exemple
celles qui concernent le péché, trouble de la relation entre
Dieu et l'homme; d'autres portent même sur Dieu, sur Christ
et sur l'homme, comme celles qui concernent le salut,
rétablissement de cette relation par l'intervention de Christ.

Les doctrines sotériologiques, comme le pardon, l'expiation,
la régénération, sont autant de progrès accomplis dans la
communion consciente avec le Christ qui a agi pour nous et

qui s'unit à nous. A mesure que le croyant entre plus avant
dans la vie en Christ, il voit mieux ce que Jésus a fait pour
lui et du même coup il reçoit directement de lui ce que le

Sauveur lui acquiert, il ajoute expérience à expérience, doctrine
à doctrine.

L'eschatologie elle-même repose sur l'expérience. Les
paroles de Jésus sur l'avenir prennent pied en nous sur la certitude

où nous vivons que notre relation morale avec le Dieu
saint et avec le médiateur est une relation inébranlable; malgré
les accidents les plus graves, même malgré la mort, cette
relation triomphera définitivement de tous les obstacles.

Nous ne donnons pas ici un plan de cours de dogmatique, nous
montrons seulement que toutes les doctrines sortent de

l'expérience analysée. Si à cette analyse rapide s'ajoute un effort
de pensée philosophique, alors surgit la dogmatique; tant que
nous restons dans une analyse élémentaire, nous avons la
confession de foi qui est bien le langage réfléchi mais spontané de

l'expérience chrétienne.
Si nous ne faisons erreur, la dogmatique et la confession de

foi sont deux expressions, l'une spéculative et philosophique,
l'autre sommaire et pratique de cette expérience qui s'appelle
la foi en Jésus-Christ.



316 ERNEST MARTIN

Les mots dont nous nous servons pour désigner les
expériences principales et qui sont aussi les noms des doctrines
classiques ont un air intellectualiste et scolastique. Laissons
tomber ce masque d'emprunt dû à l'usage, prenons ces mots
dans leur sens primitif qui est au contraire singulièrement
réaliste et dramatique. Que voulez-vous de plus à cet égard que
l'expiation et la réconciliation

Pourquoi les esprits les moins traditionalistes conservent-ils
les noms traditionnels des doctrines pour les expliquer ensuite
à leur manière? Ce n'est pas pour se servir du langage usuel,
car ce langage ne se prêle pas bien à leurs pensées, c'est plutôt

parce que ces noms reproduisent des expériences
fondamentales à la réalité desquelles ils rendent hommage, quitte à

les transformer par leur système.
La foi en Jésus-Christ implique un système du monde et une

activité à l'égard de l'humanité, nous l'avons dit au début. Il
ne faut pas confondre la simple doctrine chrétienne avec ce

système complet qui est la philosophie du chrétien. La
doctrine ou la confession de foi n'est que l'expérience sommairement

analysée. De même ce que nous appelons l'expérience
chrétienne n'est pas la morale ou la description de l'activité
chrétienne tout entière, elle n'est que l'entrée dans cette vie,
qui, une fois née, est une activité. La doctrine ne comprend
donc que l'affirmation des faits de relation avec Christ et avec
Dieu qui établissent et constituent la vie chrétienne.

III

Nous venons d'assister à la naissance des doctrines
chrétiennes en nous penchant sur l'expérience du chrétien. Ne

nous arrêtons pas encore, car notre intention est de reconnaître,

puis de maintenir ou, s'il y a lieu, de rétablir dans leur
régularité les rapports qui existent entre l'expérience et la

connaissance. Ces rapports reviennent à ceux de l'intelligence
avec la volonté. Distinguons, mais gardons-nous de séparer ce

que Dieu a uni ; la vie, malgré sa complexité et ses déviations

qui provoquent des contradictions internes, est une. Même



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 317

dans l'expérience, du moins scientifique, des hommes, il
subsiste toujours quelque minimum d'observation et d'analyse ;

seulement cette observation est trop souvent inexacte et la

doctrine, une des sortes de connaissance que peut posséder le
chrétien le plus élémentaire, se trouble et se dénature.

Passons maintenant à une autre sorte de connaissance, la
science proprement dite et méthodique.

L'oubli des droits respectifs et des relations réciproques de

la connaissance et de l'expérience se montre de nos jours très
apparent et très fâcheux sur un point qui intéresse tous les

croyants réfléchis, instruits ou incultes, c'est à l'égard de la

Bible. Pour certains théologiens, la Bible n'est qu'un objet
d'étude critique, et leur étude est devenue une sorte de jeu
grave, un vrai sport où ils se passionnent de bonne foi pour
faire surgir des groupements nouveaux de documents, des

aperçus ingénieux, des hypothèses attrayantes. Ils ont perdu
pied, le sol de l'expérience chrétienne leur manque.

Par contre, la plupart des laïques pieux sont troublés par
les échos qui leur apportent la voix de la critique biblique la
plus sage. Ils oublient, eux aussi, ce qui est plus surprenant,
de chercher avant tout dans la Bible le Dieu et le Sauveur
offerts à leur expérience, et les expériences des croyants qui
les ont précédés, les hommes de l'ancienne alliance et les
chrétiens de la première génération; s'ils le faisaient, ils
affirmeraient et ils prolongeraient leur propre expérience de la vie
en Christ.

Les fausses notions qu'on se fait de la Bible de part et d'autre

pèchent par l'inattention qui, tantôt confond la connaissance

avec l'expérience, tantôt exclut l'une au profit de l'autre ;

elles entretiennent dans les Eglises des incertitudes ou des

obstinations dangereuses ; à leur ombre se développe la
défiance entre les théologiens croyants et ceux qui s'appellent
avec trop de complaisance les « simples. » Cette mésintelligence

ira grandissant si ceux-là se font de préférence les avocats

de la science moderne et si ceux-ci s'entêtent à prendre la
Bible pour le dépôt de la science divine. Elle pourra être guérie

si les uns et les autres rivalisent d'efforts pour mieux pos-



318 ERNEST MARTIN

seder, mieux enrichir et mieux connaître leur expérience
chrétienne.

Les « simples » ont besoin d'apprendre que la science ne
fait pas toujours des ruines et que, en particulier, au milieu de

beaucoup d'imprudences et de rêveries, l'étude historique des

livres de la Bible a donné plus de réalité dans les esprits à la

révélation de Dieu par les prophètes hébreux ainsi qu'à la

personne et à l'œuvre du Sauveur. D'autre part, les théologiens
feront bien de se demander s'ils ne donnent pas plus de temps
à la question de l'origine des livres de la Bible qu'à l'observation

patiente et humble des faits moraux et religieux, soit ceux

que la Bible raconte, soit ceux que le présent nous offre et qui
sont, pour une bonne part, semblables à ceux de la Bible.

Le croyant, non pas savant de profession, mais instruit, veut
être au courant de la science; il n'ignorera ni l'histoire des

religions, ni la critique des documents, ni les faits physiologiques

et psychologiques; la connaissance, même très incomplète,

qu'il a de ces phénomènes influera sur sa manière de

parler de ses expériences proprement chrétiennes, sur
l'expression qu'il leur donne, mais elle ne portera nulle atteinte à

ces expériences elles-mêmes.

Peut-être, même certainement des luttes s'engageront pendant

sa vie entre des notions issues de ses connaissances
scientifiques et d'autres notions issues de son expérience
chrétienne, entre les doctrines philosophiques qui se rattachent
plus ou moins légitimement à la science et ses doctrines de

chrétien. Comment ces crises se termineront-elles? De même

que sa foi n'a pas été fondée sans le concours de sa décision

personnelle, de même elle ne sera pas victorieuse des épreuves
de ce genre sans l'intervention de sa volonté.

Le point sur lequel le conflit naîtra le plus aisément est la

liberté; peut-être tous les autres conflits se ramènent-ils en

dernière analyse à celui-là. La liberté apparaît sous deux

aspects, celui de la responsabilité humaine et celui du surnaturel

divin.
La science est parfaitement, déterministe puisque l'observation

n'amène à des résultats que si l'on suppose la constance



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 319

absolue des lois de la nature. Or l'expérience chrétienne est un
acte de libre volonté, voilà le conflit. Pour l'apaiser faut-il
introduire la liberté dans la science, ou le déterminisme dans la

vie morale? Ainsi se pose très souvent la question et pour
beaucoup elle se tranche sans lutte par l'abandon du fardeau
de la responsabilité et par le scepticisme moral. Ne serait-il
pas plus noble de maintenir le déterminisme dans la science

qui n'est en somme qu'une vue de l'esprit, un édifice idéal, et
la liberté dans le savant qui n'est pas seulement un appareil
enregistreur des perceptions et des inductions, mais qui reste
un être responsable et actif

Ce dédoublement n'est pas aussi étrange qu'il en a l'air au

premier abord ; il est une des innombrables formes de la lutte
que nous devons soutenir pour ne pas déchoir ou plutôt pour
nous élever au-dessus de nous-mêmes. Pour beaucoup d'êtres
humains, sauvages ou très civilisés, la lutte s'engage à un
niveau inférieur, entre la sensualité et l'intelligence, il n'y a

presque plus de moralité et pourtant le choix s'impose : plaisir
ou travail.

Ce n'est pas proprement un dédoublement, mais bien plus
le maintien d'une hiérarchie dans les activités humaines, tontes
les fonctions de la vie devant être sous le contrôle et la loi de

la volonté responsable.
L'observation scientifique et l'expérience chrétienne se heurtent

aussi à propos de la personne de Jésus. Du point de vue
déterministe, il faut que Jésus rentre dans la trame continue
des causes et des effets; il suffit que Jésus soit reconnu comme
un être qui agit sur la volonté d'une façon toute particulière
pour que la conception change; le déterminisme ne s'occupe
que de la trame des causes et des effets sans donner une pensée

au commencement ni à la fin de ce tissu, tandis que Jésus

se préoccupe essentiellement et sans la moindre hésitation de

ce commencement et de cette fin, et il n'est pas le seul; la
créature morale est aussi hantée de la même vision, quoique
avec beaucoup moins de vigueur et de persistance.

La science ne peut par elle-même détruire ni la liberté, ni
le surnaturel, ni le salut, ni la vie morale, ni Dieu ; c'est seu-



320 ERNEST MARTIN

lement tei homine qui se permet, par un emploi sincère ou
intéressé de telle connaissance, de supprimer en lui la présence
de ces réalités qui le gênent. Il n'a pas même besoin pour cela
de la science, d'autres se servent dans la même intention d'une
passion quelconque.

Ne disons pas toutefois que la science n'atteint pas ces réalités

; elle permet de s'en faire une idée plus juste, en forçant à

abandonner ce qui contredit des faits avérés. Ainsi le surnaturel

est une affirmation de la foi ou une doctrine chrétienne ;

cela n'entraîne pas que tous les miracles racontés comme tels
sont des faits surnaturels et aucun miracle n'est un fait
contraire aux lois de la nature; cette définition ne peut plus être
admise parce qu'elle équivaut à dire que le miracle est une
absurdité.

Ainsi encore l'examen attentif des livres de l'Ancien Testament

pourra conduire à une histoire d'Israël assez différente
de celle qu'on enseignait il y a cinquante ans, sans que la réalité

du règne de Dieu et de la révélation historique soit diminuée.
La foi, sûre d'elle-même ou plutôt de son objet vivant,

Jésus-Christ, qui l'unit à Dieu, la foi se sert de la science

pour rectifier son propre langage et pour parler plus dignement

de ses propres expériences. Elle professe ou elle confesse

ce qu'elle a reçu, ce qu'elle saisit, pour le plus grand bien de

tous ceux qui ne croient pas ou qui croient peu.
De nos jours la foi se laisse détourner de ce devoir qui est

le sien ; trop occupée peut-être de se renseigner auprès de la

science pour éviter des bévues dans ses expressions, trop
incertaine aussi de ce qu'elle possède, elle se sent peu capable de

faire partager son bien aux autres. Elle a des intentions, des

sentiments, elle a peu de doctrines. Qu'elle examine avec attention

ses expériences; pour peu qu'elle en ait de réelles, elle sera

invitée à les pousser plus loin, elle s'attachera plus fortement
à son Sauveur et s'appropriera ses grâces; alors elle sera en
état de rendre témoignage devant le monde par des doctrines
précises et parlantes.



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 321

IV

Au lieu de prendre ce parti énergique, les croyants préfèrent
souvent se lamenter sur la ruine de l'autorité; cette conduite
est un nouveau symptôme de l'insuffisance de leur foi.

Qu'est-ce donc que l'autorité en matière religieuse? Si du
moins nous avons su profiter des nombreuses publications
récentes sur ce sujet, voici la conclusion à laquelle nous
sommes arrivé : cette autorité n'a que deux acceptions, l'une
principale, l'autre accessoire, l'autorité qui commande et celle
qui recommande.

En religion, un seul être a le droit de commander, mais ce

droit, il le possède absolument; c'est Dieu. Dieu, pour
commander, n'a pas besoin de parler ; son existence est un ordre
adressé à tous les êtres moraux; tous ceux qui n'entendent
pas cet ordre sont en faute. Lisez l'Epître aux Romains
(1,18 s.) : « La colère de Dieu se déclare du ciel contre toute
incrédulité et toute immoralité des hommes qui sont coupables
d'étouffer la vérité; ce qu'on peut connaître de Dieu leur est

manifeste, Dieu le leur ayant fait connaître... ils sont donc
inexcusables, puisque, ayant connu Dieu, ils ne l'ont point glorifié
et ne lui ont point rendu grâce. »

Cette autorité, inviolable et suprême, la proclamons-nous
avec assez de vigueur par nos paroles et par nos actes? Ne

mettons-nous pas trop de ménagements à signaler la désobéissance

intime qui se commet dans le secret de la vie personnelle

toutes les fois qu'on n'agit pas suivant sa conscience?
Sommes-nous prompts à annoncer l'obscurcissement qui
envahit aussitôt la conscience et la pensée Et surtout sommes-
nous, nous-mêmes, de ces inflexibles craignants Dieu qui
sacrifient tout sans attendre à la volonté du Père céleste? Ne
troublons-nous pas nos propres consciences par de faux
raisonnements et de mesquines excuses?

Ainsi l'autorité suprême, l'autorité au sens propre, celle qui
semble ne dépendre de nous en aucune manière, à aucun
degré, il nous appartient de la faire sentir par notre obéissance
personnelle.



322 ERNEST MARTIN

A plus forte raison, l'autorité qui recommande est-elle notre
charge; celle-là, elle est entre nos mains; si elle est détruite
ou seulement affaiblie, à nous la faute, puisque nous en sommes
les représentants et les détenteurs. Dieu règne par sa loi, c'est
le droit souverain ; notre tâche, à nous chrétiens, est de rendre
témoignage au Règne de Dieu, et le Règne de Dieu ne consiste

pas seulement dans un commandement énoncé, il s'incorpore
aussi dans l'Evangile, dans Jésus, qui oblige aussi, d'une
autre manière mais aussi absolument ; il oblige à la reconnaissance,

au dévouement, à l'amour, à la foi.
Cette vie de Jésus, qui est l'Evangile, l'appel du Père céleste,

elle parle à tout homme qui arrive dans un milieu chrétien,
mais le monde n'y fait pas attention; à nous qui avons aperçu
et contemplé sa gloire de la faire discerner par les distraits,
cette gloire du Fils unique venu du Père ; à nous de lui rendre

témoignage.
Telle est la seconde acception de l'autorité en matière

religieuse, c'est le témoignage de l'homme qui signale et recommande

la vraie, la seule autorité absolue, celle de Dieu ; c'est

l'expérience faite qui provoque l'expérience à faire.
Comment le plus petit s'ajouterait-il au plus grand, à l'infiniment

grand? Cela paraît tout à fait invraisemblable et pourtant
c'est humain : l'homme est attiré par ce qui se rapproche de lui.
Dieu, qui a envoyé son Fils au milieu de nous, semblable
à nous, compte aussi sur nous, pécheurs, pour conduire nos

pareils à Christ.
Cette autorité secondaire, subsidiaire, des croyants, appartient

en toute première ligne au Nouveau Testament et à la
Bible. Ne disons pas que la Bible a la même autorité que Dieu,
cette thèse qui a été et qui est encore soutenue, est inexacte ;

c'est encore une de ces manières d'exprimer l'expérience
chrétienne que la science a, non pas renversées, mais corrigées. La

Révélation de Dieu, à laquelle la Bible rend témoignage, a

l'autorité de Dieu puisque c'est l'action de Dieu lui-même dans

l'histoire; ensuite la Bible, en qualité de témoignage convaincu
rendu à cette Bévélation a une autorité d'une autre nature
mais une autorilé positive.



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 323

Cette autorité de la Bible ne repose pas sur un miracle,
admis à priori, qui aurait présidé à la rédaction et à la collection

des livres, mais elle réside dans la qualité de croyants qui
appartient aux rédacteurs et aux auteurs des documents
employés par les rédacteurs. Ce qu'ils écrivent est l'expression
de leur expérience religieuse. Il y aurait des explications
à ajouter sur les expériences des hommes de l'Ancien Testament

comparées à celle des chrétiens du Nouveau, nous
n'avons pas le loisir de nous y arrêter aujourd'hui. Contentons-
nous de souligner cette définition de la Bible, déjà introduite
plus haut, qui en fait le dépôt des expériences des hommes
qui ont cru au Dieu saint et rédempteur; ces expériences sont
conservées sous des formes très variées.

Sans mettre les croyants actuels sur le même rang que les
écrivains du Nouveau Testament, ne craignons pas de soutenir
avec une humble hardiesse que, nous aussi, nous avons notre
témoignage à rendre, en mettant en avant nos expériences qui
confirment celles de Paul et de Jean, malgré notre faiblesse. Si

la parole des apôtres a un rôle au-dessous de l'action directe
de Dieu sur l'individu, notre parole a sa place au-dessous de

celle des apôtres. Entre eux et nous subsiste une différence
considérable de degré, mais nous faisons partie de cette
grande nuée de témoins (Hébreux XII, 1) qui environnent nos
frères en condition humaine, tous candidats à l'état de croyants
et d'enfants de Dieu. Vouloir par fausse modestie se mettre en

dehors serait diminuer arbitrairement notre responsabilité et

nous dérober à un devoir positif et immédiat.
L'autorité est compromise parce que, nous et nos Eglises,

nous ne sommes pas assez fidèles, ni assez fermes clans

de constants efforts pour montrer en actions et en paroles que
Dieu règne sur nous en Christ et pour faire naître les
expériences des autres par la vue claire des expériences qui conduisent

à Christ. Il appartient aux Eglises de rendre hommage à

l'autorité de Dieu, comme aussi de reconstituer l'autorité de la
Bible et celle des doctrines.

Nous reculons devant les difficultés que nous imposerait la
rédaction d'une confession de foi. Il est plus simple assurément



324 ERNEST MARTIN

d'y renoncer, mais en avons-nous le droit? Plusieurs des

écueils auxquels n'ont pas échappé nos devanciers seraient
évités si l'on s'imposait la règle de ne faire parler à la confession
de foi que le langage de l'expérience chrétienne, et non celui
de l'école. Cette discipline serait salutaire.

En fait de confession de foi, proposons à l'étude de tous celle

que Paul a laissée à la fin du chapitre VIII de l'Epître aux
Romains où il vient de parler de l'Esprit. Outre qu'elle est de

la main de l'apôtre, elle a le triple avantage d'offrir avec

éloquence un alliage très riche défaits révélateurs et d'expériences
intimes, d'apporter un écho du combat de la vie et d'associer
au croyant qui parle tous ceux qui sont dans la même conviction

que lui : « Si Dieu est pour nous, qui sera contre nous
Lui qui n'a pas épargné son propre Fils, mais qui l'a livré pour
nous tous, comment ne nous accordera-t-il pas aussi toutes
choses avec lui? Qui accusera les élus de Dieu? Dieu les

justifie! — Qui les condamnera? Christ est mort! Bien mieux,
il est ressuscité, il est à la droite de Dieu, il intercède pour
nous! — Qui nous séparera de l'amour de Christ? Sera-ce

l'affliction, la détresse, la persécution, la faim, le dénuement,
le péril, l'épée, car à cause de toi, comme dit l'Ecriture, on

nous met à mort tout le jour, on nous tient pour des brebis de

boucherie. Mais dans toutes ces calamités, nous sommes plus

que vainqueurs par celui qui nous a aimés; car je suis assuré

que ni la mort, ni la vie, ni anges, ni archanges, ni choses

présentes, ni choses à venir, ni puissances, ni hauteurs, ni abîmes,
ni rien au monde ne pourra nous séparer de l'amour que Dieu

nous a témoigné en Jésus-Christ notre Seigneur. »

Après cette page, le mieux est de se taire au plus vite;
concluons sans tarder en disant que l'expérience chrétienne mérite

d'attirer l'attention des théologiens et des « simples »

comme gage de vigueur de la vie chrétienne, comme substance
de la doctrine, comme régulatrice de la science et comme
restauratrice de l'autorité.

Elle ne repousse ni la souverainté de Dieu, ni les secours
humains de tout ordre; elle est le moyen de saisir la Révélation,

d'utiliser le témoignage et de vivifier l'Eglise; elle seule



LE SENS DE L'EXPÉRIENCE CHRÉTIENNE 325

remplace l'apparence par la réalité, le mot par la chose, parce
qu'elle seule reçoit la grâce de Dieu. A moins de donner à

l'expérience un sens tout à fait indistinct et mobile, faire appel
à l'expérience chrétienne, c'est demander qu'on prenne au

sérieux les exigences morales de la prédication de l'Evangile,
c'est souhaiter qu'un nombre croissant de personnes agissent
sous l'impulsion de la foi en Jésus-Christ, en un mot, c'est
réclamer un réveil religieux.


	Le sens de l'expérience chrétienne : dans les discussions actuelles

