
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre IV, Les limites de la certitude chrétienne

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CERTITUDE CHRÉTIEME

SON FONDEMENT, SON DÉVELOPPEMENT ET SES LIMITES

J. RACCAUD
pasteur

CHAPITRE V

LES LIMITES DE LA CERTITUDE CHRÉTIENNE

§ 1er. Les faits étrangers à la conscience.

Nous avons souvent eu l'occasion de constater que tous les

chrétiens, y compris ceux qui s'en défendent le plus résolument,

accordent à certaines portions de leur Bible une valeur
beaucoup moins considérable qu'aux autres. Considérez, pour
vous en convaincre, une vieille Bible. Tandis que certains
feuillets sont jaunis, salis, froissés par l'usage, une quantité
d'autres sont presque neufs, absolument intacts. C'est la preuve
que chaque lecteur assidu de la Bible se fait, au moyen des

passages que Dieu lui a fait découvrir en les éclairant par son

Saint-Esprit, une « petite Bible » au milieu de la grande, une

petite Bible qui grossit de jour en jour et qui nourrit sa vie
spirituelle.

1 Voir les livraisons de novembre 1893, janvier et mars 1894. Le lecteur
est prié de faire les corrections suivantes : Nov. 1893, p. 537, note 1,

ajouter : p. 10 et 11; p. 538, ligne 1, lire : la foi d'autorité; ligne 5 : les

lumières d'autrui. Janv. 1894, p. 65, ligne 25, lire : sur le droit et non
sur le devoir; p. 72, ligne 15, fermer les guillemets après : leur but.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 257

Quelques exemples spéciaux confirmeront cette thèse : nous
avons connu un chrétien, partisan convaincu de l'inspiration
plénière de la Bible, qui, malgré les déclarations de l'apôtre
Paul sur la réserve imposée aux femmes1 dans les assemblées

religieuses, ne se faisait aucun scrupule d'évangéliser avec les

jeunes filles de l'Armée du salut. Un autre, en dépit des

déclarations de saint Jacques2, affirmait qu'il ne fallait pas trop
insister sur le pouvoir de la prière pour délivrer les fidèles de

leurs maladies; et une chrétienne expérimentée nous confiait
un jour qu'elle ne pouvait accepter la doctrine de la prédestination

enseignée par l'apôtre Paul3. Nous ne discutons pas la

valeur de ces restrictions ni leur opportunité; il nous suffit
de constater que la conscience chrétienne ne donne pas à

toutes les parties du document de la révélation la même
adhésion.

C'est à cette question que nous allons maintenant nous
attacher, afin de reconnaître quels sont, dans la Bible, les
éléments inassimilables. Adoptant la division proposée par Ed.
Scherer dans la Revue de théologie^, nous examinerons à part
chacun des deux cas possibles, suivant que « l'enseignement
dont il s'agit est contraire à la conscience ou lui est seulement

étranger. » Il est vrai que tandis que Scherer s'occupe
exclusivement de l'enseignement de Jésus, nous essaierons,
généralisant le problème, d'étudier à ce point de vue
l'enseignement biblique dans son ensemble. La question demeure
exactement la même. Quels sont dans la Bible les faits étrangers

et même contraires à notre conscience morale et

religieuse?

Commençons par les premiers. Il semble à première vue
que les faits historiques qui occupent dans la Bible une très
large place ne peuvent pas devenir pour nous objet de certitude.

Comment notre conscience, dont le témoignage est

nécessaire, se prononcerait-elle en faveur de la chute miracu-

1 1 Cor. XIV, 34, 35. 1 Tim. II, 11, 12.
2 Jacq. V, 14, 15.
3 Rom. VIII, 29, 30.
4 De l'autorité en matière de foi. 1850. Vol. I p. 81.



»bo J. RACCAUD

leuse des murailles de Jéricho1 Un fait semblable et une
multitude d'autres ne sortent-ils pas de la sphère religieuse,
ne demeurent-ils pas en dehors de l'action de la conscience?
Les faits futurs comme les faits passés, ne nous échappent-
ils pas? le témoignage de la conscience pourrait-il s'étendre
aux questions eschatologiques? Ne sommes-nous pas obligés
de ranger tous ces faits dans la sphère de ceux qui, vu l'autorité

du témoignage qui nous les fait connaître, sont infiniment
probables, mais non pas certains?

Oui, d'après la définition que nous avons donnée, la certitude
du chrétien porte tout d'abord sur la transformation qui a été

opérée en lui, sur la vie nouvelle qui lui a été communiquée,
sur les victoires qu'il a remportées. Quand le chrétien essaie de

remonter à la source de cette transformation, il tombe dans la

simple hypothèse, dans les probabilités. Si nous en restions là,
les conséquences de ce que nous avons établi seraient fort
graves. Le chrétien ne pourrait être certain ni de la venue en

chair de Jésus, ni de sa mort, ni de sa résurrection.
Mais, nous l'avons immédiatement remarqué, sous peine de

n'avoir aucune donnée certaine sur ce qui nous entoure, nous
devons quelque peu élargir le sens de notre mot certitude. Le

témoignage des sens, rectifié par la raison, nous donne du
monde extérieur une connaissance que nous qualifions de
certaine. Nous trouvons dans notre conscience l'idée de cause

qui nous oblige à attribuer notre impression intérieure à une

cause extérieure que nous cherchons à reconnaître. Cette

obligation a donc son point de départ dans un besoin de notre
conscience. Celle-ci saisit avec joie le témoignage extérieur
qui lui permet de calmer les inquiétudes et les doutes qui la

tourmentent. Cela lui sera encore plus facile si ce témoignage
extérieur lui apparaît comme étant une véritable révélation.
La conscience le désire et l'attend, elle le reconnaît et s'en

empare. Le travail de l'intelligence doit s'ajouter au témoignage

intérieur afin de le justifier et de l'éclairer.
Voici, par exemple, ce qui se passe à propos de l'existence

1 Jos. 6.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 259

terrestre du Sauveur. Le premier objet de notre certitude est
le Seigneur vivant que nous pouvons connaître directement
en esprit1 et qui maintenant agit sur nous par le Saint-Esprit.
Nous avons pourtant soif de quelque chose de plus précis, de

plus complet. Le document de la révélation se présente. Il
nous affirme que le Christ que nous connaissons spirituellement

est le même que Celui qui est venu sur la terre, pour
appeler et relever les pécheurs. Il nous montre comment l'œuvre

de notre salut a pu être accomplie. Notre conscience
accueille avec bonheur cette affirmation confirmée encore par
le témoignage des apôtres et par celui de toute l'Eglise
chrétienne. Chacun peut facilement constater en s'examinant lui-
même et en examinant les autres, combien la prédication de

Jésus « venu en chair3 » est propre à conduire les âmes au
Christ glorifié. Le lien entre les deux est évident ; nous
sommes obligés de le reconnaître. Nous parvenons ainsi à la
certitude.

Le besoin de la conscience et son adhésion, telle est toujours
la base : La résurrection du Sauveur nous est affirmée par de

nombreux témoignages dont nous ne songeons pas à diminuer
la valeur; elle ne devient pour nous objet de certitude que quand
notre conscience nous a, à son tour, affirmé la nécessité et la

portée de ce fait3. La conscience ne crée pas le fait, elle confirme

le témoignage qui est rendu en sa faveur. Le même travail
doit se faire à propos de la mort de Jésus *. Il peut parfaitement
s'effectuer, quoi qu'en dise Scherer5, à propos des données

eschatologiques. Notre conscience saisit avec bonheur la
promesse du retour de Christ, elle l'attend avec une absolue
certitude. Nous ne pensons pas toutefois que la conscience morale

et religieuse nous permette d'affirmer l'exactitude absolue

1 Cp. 2 Cor. V, 16.
2 Cp. I .lean, IV, 2.
3 Cp. De l'incroyance à la foi. Evangile et Liberté, 1890, p. 123, col. I

Act. It, 24. 2 Cor. XV, 17.
4 Cp. Philip. Ill, 10.
5 Cp. De l'autorité en matière de foi. Revue de théologie, 1850. Vol. 1

p. 83.



260 J. RACCAUD

de chaque détail, nous devons nous contenter d'une certitude
générale. Nous pourrons, pour prendre un exemple concret,
affirmer le retour de Christ, l'attendre avec persévérance ;

mais bien que cette confiance générale soit de nature à

confirmer les divers traits par le moyen desquels le retour de Jésus

nous est dépeint, nous n'oserions pas affirmer que le Seigneur
descendra du ciel « à la voix d'un archange, et au son de la

trompette de Dieu1. » Ce trait peut être probable, notre
conscience ne se faisant pas entendre, nous ne pouvons le tenir

pour absolument certain.
Le témoignage de la conscience est nécessaire à la naissance

et au développement delà certitude religieuse; nous en revenons

toujours à cette vérité centrale. Les paroles suivantes,
attribuées à M. le professeur Lucien Gautier, dans le compte
rendu d'une séance de la Société de théologie2, nous paraissent
fort significatives. Elles ont trait à une discussion sur la
préexistence de Jésus-Christ : « Nous partons de besoins religieux
différents.... Je trouve plus de consolation dans la préexistence
de Jésus-Christ que sans elle. » On ne peut dire plus nettement

que toute certitude est basée sur un besoin, une aspiration

de la conscience ; on ne peut également reconnaître plus
franchement que la conscience ne rend pas chez tous les

hommes le même témoignage.
Ces différences ne nous forcent pas à supposer qu'il y a des

consciences de diverses natures, les unes appelant vérité ce

que les autres appellent erreur. Elles s'expliquent par le fait

qu'il y a des consciences plus ou moins saines, plus ou moins

réveillées, des consciences dans lesquelles certains besoins

religieux ne sont pas encore nés ou sont effacés. La faiblesse

humaine est si grande, que nous sommes souvent incapables
de garder un souvenir exact, même des chemins par lesquels
nous avons passé, des besoins que nous avons ressentis3.

1 1 Thess. IV, 16.
2 Evangile et Liberté, 26 juin 1891.
3 Cp. l'évolution signalée dans les vues christologiques de M. Astié.

La préexistence de Christ- Etude par Paul Chatelanat, pasteur.
Lausanne, 1892, p. 29.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 261

Gardons-nous de nous laisser aller à des négations précipitées :

« Travaillons à l'éducation de notre conscience qui peut-être
s'assimilera avec bonheur demain ce que j'aurais été tout
disposé à rejeter hier L »

Un très ^rand nombre de faits demeureront pourtant, par la

nature même des choses, en dehors de notre certitude. Maints
récits historiques, batailles, miracles, voyages, nous paraissent
complètement étrangers à notre conscience; elle ne se

prononce ni pour ni contre. Cherchons à les comprendre toujours
mieux, à discerner le but de Dieu, ce qu'il a voulu dire par
ce moyen. Par ce chemin nous arriverons peut-être à la
certitude. Si nous n'y parvenons pas, les faits en question seront

pour nous aussi et même, vu la valeur de la source où nous
les puisons, plus avérés que les récits de l'histoire profane;
ils ne seront pourtant pas certains, tant qu'ils n'auront pas
été saisis par notre conscience.

Ce ne sont pas seulement les faits matériels, mais aussi bon
nombre de faits moraux qui sont étrangers à la conscience.
Nous nous rappelons qu'il ne faut pas confondre assimilation
et expérience, que la conscience, quand elle est saine, peut
rendre témoignage à des vérités qui nous dépassent infiniment ;

elle affirme que là est la vérité. Les faits étrangers à la
conscience ne sont pas ceux qui dépassent notre expérience, mais

ceux qui ne trouvent en nous aucun écho.
Le silence de notre conscience peut venir de ce que

l'affirmation qui nous occupe n'a rien de religieux; il peut provenir
aussi dece que nous sommes trop enfoncés dans le péché pour
que nous puissions reconnaître la révélation divine. Notre
conscience est engourdie, atrophiée. Certains hommes sont
descendus assez bas pour ne pas condamner le mensonge, le
vol, l'impureté. Les appels à la véracité, à l'honnêteté, à la

pureté les laissent indifférents. Si l'on veut avoir sur eux une
heureuse action,il faut commencer parfaire naître les besoins,
par réveiller la conscience. Plus avancés dans la vie chrétienne,
lors même que nous pratiquons sans hésiter les devoirs élé-

1 M. Scherer, ses disciples et ses adversaires, p. 167.



262 J. RACCAUD

mentaires que nous venons de mentionner, nous pouvons fort
bien ne pas connaître encore toute l'étendue des justes exigences

divines. Noire conscience ne peut encore s'élever à cette

hauteur; elle n'en deviendra capable que plus tard, quand
l'esprit de Dieu aura exercé sur elle, d'une manière plus
complète, son action salutaire. Dieu ne nous montre que graduellement

les devoirs de la vie chrétienne et les péchés qu'il
constate en nous. Il fait peu à peu l'éducation de notre
conscience. La conscience, dans la marche normale de son
développement religieux, devrait voir diminuer de plus en plus le
nombre des éléments qui lui sont étrangers dans le document
de la révélation.

Cette marche normale ne se réalise pas toujours. D'abord,
nous l'avons remarqué, il faut compter, quand on a reçu une
éducation chrétienne, avec les illusions qui nous font attribuer
une valeur religieuse à des choses indifférentes ; puis, dans la

vie chrétienne elle-même, il peut se produire des accidents,
des reculs. Les chutes du chrétien ébranlent sa certitude et la
diminuent. Ne l'avons-nous pas tous éprouvé? Quand nous
marchions fidèlement, appuyés sur Christ, nous étions certains
de la vérité de l'Evangile, certains que la justification et la

sanctification ne sont pas de vains mots; nous étions fermes et

heureux... Tout à coup le péché, que nous avions cru vaincu

pour toujours, reparaît sous une forme connue, ou sous une
forme plus subtile. Nous nous retrouvons abattus, écrasés,
meurtris. Tout chancelle. Où donc est notre joyeuse assurance?

Elle a été rudement ébranlée. Notre certitude décline. Certaines

vérités qui nous paraissaient élémentaires, les premiers
rudiments eux-mêmes, nous échappent. Nous sommes moins

certains, et nous sommes certains de moins de choses.

Le manque de vigilance est pour beaucoup dans les variations
de notre certitude. C'est dans ce sens qu'on peut affirmer

que la certitude est avant tout une affaire de volonté, que nous
sommes certains de ce dont nous voulons être certains. La
volonté ne doit pas nous aveugler, nous faire fermer les yeux
à l'évidence, elle doit nous faire étreindre toujours plus fermement

la certitude que nous avions une fois possédée, elle nous



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 263

pousse à développer notre conscience. Plus nous saurons
tenir ferme ce que nous avons, travailler à acquérir davantage,

plus notre certitude sera inébranlable, plus elle se

développera. Si, au contraire, nous sommes mous, tièdes,
lâches, nous verrons notre certitude devenir toujours moins

ferme, nous la verrons se restreindre toujours davantage.
Rappelons-nous que ce n'est jamais en vain que nous noua
laissons ébranler. Celui qui se prive, en refusant de se

l'assimiler, d'une partie de la révélation divine, appauvrit sa vie
spirituelle : « Otez à l'esprit les conditions de son action, son
action cesse; il se retire et le nouvel homme dépérit. Cette

pénalité-là, chacun est libre de l'affronter, de la braver ; elle
s'exerce immanquablement. C'est là la discipline vraiment
infaillible1. »

Si nous devons nous garder de nous imaginer que nous
sommes certains de choses que nous ne nous sommes pas
assimilées, nous devons soigneusement éviter de repousser, sans

un examen sérieux et approfondi, une pensée qui nous est

proposée par la Bible. Nos doutes doivent, avec le secours de

Dieu, devenir pour nous un précieux stimulant ; excitons notre
conscience pour qu'elle saisisse tout ce qu'elle peut saisir et

pour que nos doutes se dissipent.

§ 2. Les faits contraires à la conscience.

D'après la définition que nous avons donnée de la

conscience2, nous pourrions à la rigueur dire que toute erreur
manifeste, une erreur d'observation ou de raisonnement aussi

bien qu'une erreur religieuse ou morale, est repoussée par la

conscience que nous avons de nous-même. Nous n'insistons

pas sur ce fait, car notre but est de nous attacher aux données

qui sont opposées à notre conscience morale et religieuse, à

notre conscience chrétienne.
Il y a, de toute évidence, dans nos écrits sacrés un certain

1 F. Godet, L'autorité des apôtres. Chrétien évangélique, mai 1891,

p. 214, 215.
2 Cp. Chap. I. § 1.



264 1. RACCAUD

nombre d'erreurs ; citons par exemple la donnée du livre des

Chroniques qui fait le roi Achazia de deux ans plus âgé que
son père Joram1. Nous en reconnaissons également quand les

auteurs bibliques nous donnent pour un même fait, ainsi à

propos de la guérison de l'aveugle Bartimée2, différents
détails, de temps ou de lieu, qui s'excluent. Ces erreurs
touchent à des faits au sujet desquels la certitude ne nous est pas
indispensable. Si, dans ce dernier cas, nous sommes incertains
quant au nombre des malades, au théâtre de la scène, nous

trouvons, quant aux paroles du Sauveur, le joyau qui donne au
récit tout entier sa valeur, le plus complet accord entre nos

Evangiles. En est-il toujours ainsi au point de vue moral et

religieux, ou bien trouvons-nous, même sur ce terrain, dans le
document de la révélation, non seulement des doctrines
contradictoires entre elles, mais des doctrines ou des faits qui
provoquent la répulsion de notre conscience morale et religieuse?

« La conscience religieuse a, comme la conscience morale,
écrit Scherer3, un à priori absolu, en vertu duquel elle
déclare faux tout ce qui lui porte atteinte. Je ne puis pas plus
admettre un dogme qui jure avec ma conception des perfections

divines, que je ne puis me soumettre à un précepte qui
offense en moi le sentiment du bien et du mal. Mon droit ou
mon devoir m'apparaiten cette matière, revêtu d'une évidence
parfaite. » Cette définition nous paraît cependant par trop
insuffisante. Nous l'avons vu, la conscience de l'homme
pécheur est une conscience malade, elle pourrait facilement

repousser des doctrines vraies, religieuses, parce qu'elle n'en
sent pas le besoin ou parce qu'elle est incapable de les
comprendre. Il nous semble que les éléments contraires à la
conscience morale et religieuse doivent être reconnus à ceci : plus
la conscience se développe et s'améliore, plus ils lui paraissent

inassimilables.
Des faits, des doctrines semblables, se trouvent-ils dans le

1 Cp. 2 Cbron. XXI, 20 ; XXII, 2.
2 Cp. Mat. XX, 29 sq. ; Marc X, 46 sq. ; Luc XVIII, 35 sq.
3 De l'autorité en matière de foi. Revue de théologie, 1850, vol. I. p. 81,

82.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 265

document de la révélation? Bien des auteurs l'affirment1.
Examinons quelques-uns des cas qu'on peut mettre en avant.
La conduite des hommes de Dieu, surtout dans l'ancienne
alliance, ne paraît pas toujours d'accord avec la volonté de Dieu.
Nous voyons Elie2 mettre à mort quatre cent cinquante
prophètes de Baal, et quand même son but était excellent, — il
voulait préserver son peuple de l'idolâtrie, — nous ne pouvons
l'approuver, nous, les disciples de Jésus, qui croyons que la
vérité doit être défendue par d'autres armes. Bien d'autres
traits du même genre pourraient être cités. Notre conscience

proteste contre ces actes ; mais nous devons avouer que rien
ne nous empêche de le faire librement : la conduite d'Elie
étant racontée et nullement proposée dans tous ses détails en

exemple. D'autres fois la question devient plus délicate. Nous

voyons dans une autre occasion Elie (nous choisissons à dessein

nos exemples historiques dans la carrière de ce personnage)

demander à Dieu d'exterminer deux bandes de

cinquante hommes envoyés contre lui. Chose étrange, Dieu

répondit3. Jésus pourtant empêcha ses disciples de faire la

même prière4. Y a-t-il contradiction dans la révélation? Notre
conscience ne nous montre-t-elle pas que nous n'avons pas le

droit d'adresser à Dieu une prière semblable à celle d'Elie lors
même que Dieu lui accorda sa demande?

Nous n'insistons pas sur le conseil donné dans le livre des

Proverbes 5 de chercher dans le vin la consolation. Les
consciences délicates le repousseront avec horreur. Le cri, cri
féroce, de vengeance qui termine un psaume bien connu6,

recevra certainement, et d'une manière bien plus décidée

encore, le même accueil. Dans le Nouveau Testament, sous la

plume des disciples du Sauveur, nous trouvons aussi des pré-
1 Cp. L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 77. — L. Robert, Des principaux

caractères d'une profession de foi, p. 64. — Ed. Scherer, De l'autorité
en matière de foi. Revue de théologie 1850, vol. 1. p. 82.

2 1 Rois XVIII, 40.
3 2 Rois I, 9-12.
4 Luc IX, 52 sq.
5 Prov. XXXI, 6, 7.

6 Ps. CXXXVII, 8, 9.

TEÉOL. ET PHIL. 1894. 18



266 J. RACCAUD

ceptes étonnants. La conscience d'un disciple de Jésus lut
permet-elle de prendre pour guide de sa conduite la parole
de l'apôtre Jean recommandant à ses lecteurs de ne pas
recevoir dans leur maison, de ne pas même saluer ceux qui
n'apportent pas la doctrine de Christ1 Est-ce ainsi que se
conduisait Celui qui s'est laissé appeler l'ami des publicains et
des gens de mauvaise vie2 Nous pourrions ajouter bien d'autres

exemples de ce genre ayant une valeur plus ou moins

grande. Nous ne le ferons pas, car notre but n'est pas d'en

épuiser la liste, mais simplement de constater leur existence et
de les faire reconnaître.

Ces faits et ces conseils que repousse notre conscience
morale et religieuse, nous paraissent être soit un degré inférieur
de révélation, soit une erreur. Il peut y avoir dans les
relations de Dieu avec ses serviteurs ce qu'on a appelé des

accommodations, l'Eternel conformant son action au développement
de la conscience de ceux auxquels il s'adresse. Nous ne
pouvons nous étonner de voir l'Eternel répondre à la prière pleine
de foi d'un Elie; nous ne croyons pas que l'exaucement d'une

prière signifie toujours une approbation complète de cette

prière. Dieu, si l'on nous permet cette expression, aime mieux
fortifier la foi, en montrant qu'il entend et qu'il répond, que
de décourager ceux qui s'attendent à lui. Plus tard il éclairera
la conscience et apprendra à ses enfants à ne pas lui imposer
leurs vues, mais à répéter : « Non pas ce que je veux, mais

ce que tu veux3 » Il est également fort possible que certains
ordres qui nous paraissent en opposition avec la sainteté de

Dieu, lui aient été attribués à tort par l'un ou l'autre des auteurs

bibliques.
Le conseil du livre des Proverbes auquel nous avons fait

allusion, nous paraît issu d'une conscience encore imparfaitement

éclairée. Une conscience plus développée le repousse. Le

passage de la seconde épître de Jean dans lequel l'apôtre met
ses lecteurs en garde contre les fausses doctrines et les faux

1 2 Jean, v. 10.

2 Mat. II, 19.

3 Mat. XXVI, 39.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 267

docteurs, nous paraît devoir être jugé de la môme manière. Si

cette épître est, comme on l'a dit, adressée à une femme veuve
et isolée, l'apôtre était en droit de la mettre en garde contre
le danger qui la menaçait, mais donner des règles contraires,
en apparence au moins, à la simple politesse et par conséquent
à la loi suprême de l'amour, c'était montrer une assimilation

imparfaite de la vérité qui est en Christ. Quand nous lisons
ces paroles, il nous semble retrouver sous les traits du disciple
de l'amour, l'ancien Boanerges, qui se réveille.

Quant à la parole du psalmiste, appelant sur des innocents
la punition cruelle d'un crime, elle nous apparaît comme une
erreur religieuse et morale. Jamais le Dieu saint, le Dieu
d'amour n'a voulu quelque chose de semblable.

Il se peut que sur l'un ou l'autre des points que nous avons
mentionnés, on propose une interprétation qui les rende
acceptables. Nous ne croyons pourtant pas que le document de

la révélation devienne jamais, même dans sa partie morale et

religieuse, complètement assimilable. Il restera toujours quelques

ombres, quelques taches que la conscience signale et

repousse. Plus la conscience se développe, plus elle les rejette
énergiquement. La certitude chrétienne nous apparaît ici sous
une autre forme. Elle n'affirme plus, elle nie; elle est la
conviction absolue et inébranlable que tels et tels éléments
contenus dans la Bible sont en contradiction avec la révélation
apportée par Jésus-Christ. Nous sommes au terme de notre
étude, c'est la certitude chrétienne négative.

Il va sans dire que les points sur lesquels nous parviendrons
à cette certitude-là seront toujours très rares. Un jugement
semblable ne doit pas se porter à la légère. Tant que cela nous est
possible, contentons-nous de dire que tel fait, telle affirmation
ne trouvent aucun écho dans notre conscience. Retournons-les
sous toutes leurs faces ; mais s'ils deviennent pour nous une
tentation, rejetons-les sans hésiter. Cette condamnation doit
être faite avec le secours du Saint-Esprit qui nous préserve du

danger ; elle n'a qu'une valeur personnelle. Dieu qui sait tirelle

bien du mal peut employer ces passages eux-mêmes pour
s'adresser à une âme.



268 J. RACCAUD

Les taches que nous avons mentionnées, infériorités dans

l'assimilation de la révélation, erreurs, diminuent-elles la

valeur de la Bible? Persuadés du contraire, certains auteurs1
ont cru pouvoir attribuer les erreurs contenues dans le

recueil sacré à une inspiration divine. Une théorie semblable

nous paraît des plus dangereuses, elle tend à imputer un

mensonge au Dieu de vérité. En revanche, nous sommes prêts à

reconnaître que les taches signalées ont, pour l'affermissement

de notre foi, une réelle importance.
On entend dire parfois que la Bible est le pape des protestants.

Bien des protestants souscrivent, nous en sommes

certains, à cette définition. Ils croient avoir besoin d'une
autorité infaillible devant laquelle ils font plier, sinon leur
vie entière2, au moins leur intelligence. Les taches évidentes

que nous avons reconnues montrent que la Bible n'est pas un

pape, un code infaillible devant lequel l'homme n'a qu'à se

courber comme un esclave. En face de la Bible elle-même il
demeure un être libre, intelligent, responsable. Il a le droit et

le devoir d'examiner, par tous les moyens dont il dispose, les

ordres qui lui sont donnés. Sa soumission n'est pas aveugle,
elle est éclairée, elle est noble et forte. C'est la soumission qui
convient à une créature libre, formée à l'image de Dieu.

Sous un autre rapport encore nous sommes heureux que
notre Bible soit telle qu'elle est. Bien facilement les hommes

s'égarent, ils tombent dans l'idolâtrie, dont la bibliolatrie n'est
qu'une forme. Il nous est doux de pouvoir nous dire, tout en
rendant grâce à Dieu à cause de sa Parole, que notre Père
céleste est encore supérieur à la Bible, qu'il est plus grand,
plus parfait. Celte pensée nous pousse à hâter de nos vœux la
venue de ce jour glorieux où, au lieu de voir confusément, au

moyen d'un miroir (la Bible), nous verrons et connaîtrons
parfaitement, où nous contemplerons notre Père céleste tel qu'il
est. Telle que nous la possédons, la Bible est un trésor inesti-

1 Cp. Guillaume Monod et même F. de Rougemont, cités par L. Char-
bonniaud : De l'inspiration des Saintes-Ecritures, p. 35, 36.

3 Des préceptes comme Mat. V, 39-42, Luc XII, 33, sont bien rarement
pria au pied de la lettre, même par les théopneustes convaincus.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 269

mable, contentons-nous de ce que nous avons, et rappelons-
nous sans cesse que la Bible conduit à Dieu et qu'elle ne le

remplace pas1.

CONCLUSION

Considérons le chemin que nous venons de parcourir. Par
le mot certitude, auquel nous donnons son sens strict, nous
désignons une assurance inébranlable et parfaite. Cette certitude

nous est nécessaire pour que nous puissions
sérieusement travailler soit à notre propre salut, soit à celui des

autres.
La certitude est avant tout intérieure, elle a sa source dans

la modification de notre conscience sous une influence
extérieure. Nous disons pourtant, par extension, que la cause

qui a agi sur notre conscience, quand elle est clairement

perçue, devient objet de certitude.
La révélation de Dieu se concentre dans la personne et dans

l'œuvre de Jésus. Elle nous est connue par le témoignage que
lui rendent les auteurs bibliques. Le document de la révélation
fait briller devant la conscience humaine la vérité religieuse
qui lui échapperait sans cela.

La conscience morale et religieuse, une des sphères de la
conscience que nous avons de nous-même, peut saisir cette

révélation, se l'assimiler et être modifiée par elle. C'est ainsi

que nous parvenons à la certitude chrétienne.
La conscience ne saisit tout d'abord dans la Bible que la part

de vérité qui répond a ses besoins. A mesure que les besoins

augmentent, que la conscience se fortifie, nous devenons capables

de nous assimiler la vérité dans une plus large mesure.
Nous sommes certains de ce que nous nous sommes assimilés,

seulement de cela. Quand la conscience se tait, nous
sommes dans l'incertitude ; quand la conscience repousse avec
obstination une partie du document de la révélation, et que
pourtant elle se soumet à l'action du Sauveur, nous sommes

1 Cp. J. Berthoud, Bref exposé de la doctrine chrétienne, p. 117.



270 J. RACCAUD

obligés de reconnaître que nous ne pouvons pas voir dans ces

passages une partie intégrante de la révélation divine.
Le fondement de la certitude est donc pour nous la vérité

religieuse révélée, assimilée par l'homme. Révélation et
assimilation, ces deux termes sont nécessaires à la naissance et au

développement de la certitude ; mais ils lui donnent par leur
réunion une base inébranlable. La révélation assimilée, voilà le

roc sur lequel nous pouvons en toute sécurité bâtir notre
édifice spirituel. Les vents peuvent souffler, les torrents peuvent

gronder, s'élancer contre la maison. N'ayez aucune
crainte, elle est fondée solidement, elle ne sera pas ébranlée.
Ecoutez sur ce point encore le témoignage de Vinet1. Il vient
de parler des « preuves extérieures, boulevard imposant des

révélations chrétiennes, s puis il ajoute : « Le vrai chrétien a

une meilleure preuve encore : il a Dieu présent dans le cœur;
il sent à chaque moment l'action de l'esprit de Dieu dans son
intérieur. Il aime, il a donc la vérité. Cette preuve n'est pas de

nature à se communiquer par des paroles, mais des paroles ne

l'ôtent pas davantage. Vous ne lui prouverez pas qu'il n'aime

pas Dieu ; et s'il l'aime, oserez-vous bien lui soutenir qu'il ne
le connaît pas » Laissez donc la science, laissez la critique
poursuivre leurs travaux ; elles ne pourront rien contre la

vérité. L'incrédulité elle-même viendra se briser, avec toutes
les preuves qu'elle prétend entasser, contre celui qui s'est
assimilé la vérité religieuse révélée, contre celui qui l'a laissée

pénétrer en lui et le transformer par sa puissante action.
Un seul danger menace notre certitude, et ce danger est tout

intérieur, c'est le déclin de notre vie religieuse. Quand notre
vie religieuse s'affaiblit sous l'influence de tel interdit que nous

caressons, ou grâce à l'action que le péché exerce sur nous
sans que nous nous en rendions compte, notre conscience

proteste. Nous ne pouvons persévérer dans notre mauvais

chemin qu'en étouffant sa voix par notre laisser-aller ou par
un acte volontaire. Etouffer la voix de sa conscience, c'est
ébranler sa certitude, c'est lui porter une atteinte auprès de

1 Discours sur quelques sujets religieux p. 83.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 271

laquelle les plus perfides attaques du dehors ne sont rien. Cela

est juste et bien, c'est une des innombrables preuves de la

paternelle bonté de Dieu. «Il est juste que si ma vie intérieure
s'endort, si le bien-être ou l'amour-propre m'ont envahi, si

l'indifférence engourdit et paralyse mes forces, il est juste et
il est bon que toute certitude m'échappe et que je me sente
chancelant et ne sache plus où me prendre. N'est-ce pas là ce

qui me conduira à la vigilance et, quand je n'aurai pas veillé,
à l'humiliation, à la lutte, à la prière? On voudrait clés appuis
pour les moments où l'appui de l'Esprit fait défaut; il n'y en a

pas ; il ne doit pas y en avoir1. »

Semblables à Pierre, au moment où, quittant la barque, il
s'élançait à la rencontre du Sauveur, il faut qu'une force

mystérieuse et puissante nous soutienne au-dessus des abîmes
du doute. Cette force ne nous fait pas défaut, mais il faut que
nous nous laissions soutenir par elle. Dès que nous nous
relâchons, dès que nous essayons de nous dérober à son

étreinte, nous enfonçons. Qu'est-ce qui pourrait mieux que
cela faire sortir de notre bouche ce cri salutaire : « Seigneur,
sauve-moi2»? Oui, tout est bien; plus nous apprenons à

pénétrer dans le conseil de Dieu, plus nous nous senton- pressés
de le louer et de lui rendre grâce.

La certitude, telle que nous l'avons définie, est strictement
personnelle. Je ne suis certain, absolument certain que de ce

¦que l'Evangile m'a dit à moi-même, que" de l'action qu'il a

exercée sur moi personnellement. La vérité révélée que je me
suis assimilée, voilà la base sûre, sur laquelle je fonde toute
ma vie chrétienne. Le Christ que je connais, le Christ qui m'a
sauvé, voilà à qui je m'attache, voilà sur qui je fonde mon
espérance pour la vie présente et la vie à venir. Il m'est absolument

impossible de prendre un autre point de départ. Comme
le dit M. L. Monod en parlant de l'Evangile : Il serait dans une
erreur complète celui qui supposerait « que, implicitement et
à l'avance, je me suis fait gloire de souscrire à tout ce qu'on

1 L. Monod. Le problème de l'autorité, p. 96, 97.
2 Mat. XIV. 30.



272 J. RACCAUD

m'y ferait voir, si bien que si l'on parvenait à me démontrer que
l'Evangile enseigne tout autre chose que ce que j'y ai trouvé,
c'est à ce que j'y ai trouvé, à ce qui en lui a touché au fond de

mon être moral les sources de la vie, à ce qui en faisait pour
moi le sens, la valeur et la vertu, c'est à tout cela que je
renoncerais, pour persister à m'attacher pieusement à... en

vérité, à quoi? à l'étiquette, au mot1 »

L'Evangile tel que le Saint-Esprit l'a expliqué et appliqué à

ma conscience, l'Evangile tel que je le connais, voilà le vrai
point de départ ; ce n'est pas, cela ne peut pas être l'Evangile
comme abstraction, l'Evangile inconnu. Sans doute la conception

que j'en ai peut se développer, ma certitude peut s'étendre;

le point de départ se trouvera pourtant toujours dans les

expériences faites. Nous ne pouvons que développer ce que
nous avons, le posséder toujours mieux. Ceux-là seuls qui sont
dans l'erreur, qui ne possèdent que l'ombre et non la réalité
de la certitude peuvent poser un nouveau fondement. Ceux
dont la conscience a parlé, ceux qui ont senti l'action de la
vérité sur leur être intérieur sont à l'abri de changements pareils.
Heureux ceux qui ont fait cette expérience bénie, ceux qui
possèdent la vérité ne fût-ce que dans une faible mesure. La

graine est semée, elle se développera.
La certitude est personnelle. 11 nous est impossible de croire

pour les autres, il est impossible que les autres croient pour
nous. « Je ne fais pas la vérité, mais c'est moi qui l'accepte ou
la repousse. Ce qui décide, ce n'est pas mon entourage, ma
congrégation, mon Eglise, c'est moi-même, et cela dans toutes
les questions2. » Disons sans regret adieu aux théories du
christianisme de naissance et du christianisme d'état; n'essayons
pas davantage de fonder notre certitude sur la foi de notre
Eglise, pas plus que sur certaines croyances que d'autres nous
imposent ou que nous imposons à d'autres. Que chacun se

mette courageusement à l'œuvre, qu'il lutte, qu'il travaille de
manière à conquérir la certitude personnelle, la vraie certitude.

1 L. Monod, Le problème de l'putorité, p. 47.
2 De l'incroyance àia foi. Evangile et Liberté, 1890, p. 111, col. 2.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 273

La certitude chrétienne ne s'apprend pas, elle ne s'hérite pas;
chacun la conquiert pour lui-même, par une lutte personnelle,
ou bien il s'en passe. C'est le manque d'une certitude réelle
et personnnelle qui nous explique l'inquiétude des chrétiens à

chaque nouvel effort de la pensée 'humaine pour étreindre la

vérité. Si chacun était fondé sur le roc, il braverait tous les

orages. Beaucoup, malheureusement, sont fondés sur le sable,
rien que sur le sable, sur la foi d'autorité: autorité de la Bible,
de l'Eglise ou que sais-je? Tout ce qui ébranle leur autorité
les ébranle, ils sont sans cesse chancelants, ils n'ont que
l'illusion de la certitude et de la sécurité. Il ne faut pas en
demeurer à ce point, il faut que les chrétiens soient plus solides

que cela s'ils veulent traverser sans accident les périls du

temps présent. Il faut que la vérité soit saisie, que la
révélation soit assimilée par chacun ; nous ne nous lassons pas de

le répéter
Et pourtant, ne nous imaginons pas que le fait que la certitude

est strictement personnelle nous empêche d'agir sur les
autres. L'action que nous exerçons n'est certainement pas une
contrainte, c'est bien plutôt une inspiration. Nous ne voulons

pas faire peser un joug sur les épaules de ceux qui nous
entourent, nous voulons les stimuler par notre exemple.
Montrons ce qu'est un chrétien qui possède la certitude,
soyons fermes, assurés, joyeux, encourageants. Voyant cela
les hommes se demanderont à quelle source nous puisons la
force, l'assurance, la joie, le courage. Nous le leur dirons, nous
montrerons le fondement solide, la révélation assimilée, nous
les engagerons à ne pas se lasser avant de l'avoir posé à leur
tour. En faisant cela n'accomplirons-nous pas la parole du
Maître: « Que votre lumière luise devant les hommes, afin

qu'ils voient vos bonnes œuvres, et qu'ils glorifient votre Père

qui est dans les cieux1 »

1 Mat. V, 16.



274 J. RACCAUD

THESES

I. La certitude est une assurance ferme et positive; elle
seule donne courage et confiance. Elle est nécessaire à chaque
chrétien.

II. La conscience est la faculté centrale, celle par laquelle
le moi se connaît, celle qui constitue la personnalité. Elle
reçoit les impressions du monde extérieur par l'intermédiaire
des sens. Elle peut juger ces impressions, s'y soumettre ou

réagir. Elle est la faculté d'assimilation. L'homme possède des

sens matériels et des sens spirituels. Nous donnons le nom
d'esprit (mevp.«) au sens par lequel il entre en rapport avec le

monde spirituel. Ce sens, admis par chacun, a reçu les noms
les plus variés suivant les auteurs qui s'en sont occupés.

III. La certitude est tout intérieure. Elle naît quand la
conscience a été affectée par un des sens physiques ou spirituels.
C'est par extension seulement qu'on peut dire que les choses

extérieures sont elles-mêmes les objets de notre certitude. La

certitude intérieure est vague, mais absolument certaine. La

formule qui en rend compte est moins assurée.

IV. Lorsque le contact direct entre la conscience et l'objet
est impossible, on le remplace par le témoignage. La certitude
absolue ne naît que si la conscience peut s'assimiler ce qui lui
est ainsi révélé.

V. L'œil spirituel, qui doit éclairer la conscience au sujet des

vérités religieuses, ayant été obscurci par le péché, nous ne

pouvons parvenir à la certitude religieuse que grâce au secours
de Dieu et par voie d'autorité. L'autorité a été définie : Le
droit et le pouvoir (suivant les cas : le droit ou le pouvoir) de

se faire obéir. Dans ce que nous nommons l'autorité exté

rieure, l'accent est mis sur le pouvoir; c'est un témoignage
qui s'impose par les garanties qu'il présente. Dans la véritable
autorité, au contraire, l'accent doit être mis sur le droit, c'est

grâce à sa valour propre qu'elle gagne l'adhésion de la
conscience.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 275

VI. Le témoignage capable d'éclairer notre conscience et
d'améliorer notre œil spirituel est la révélation.

VII. Le canon est un fait historique ; il ne doit pas être
modifié. Les opinions les plus diverses ont été soutenus au sujet
des relations qui existent entre la révélation de Dieu et la

Bible : les uns identifient ces deux termes, les autres les séparent

complètement. A la valeur historique incontestable de la

Bible, s'ajoute sa valeur révélatrice. L'inspiration des auteurs
bibliques est évidente, mais ne garantit pas leur infaillibilité.

VIII. Jésus est la Parole de Dieu, la révélation. C'est surtout
par sa sainteté qu'il accomplit son œuvre révélatrice. Son
autorité est toute spirituelle, elle vient de ce que Jésus parle
de choses qu'il voit. La valeur plus ou moins grande des
différentes parties de la Bible dépend des relations qu'elles
soutiennent avec Christ.

IX. Le Saint-Esprit est l'agent qui prépare la rencontre entre
la révélation et la conscience. Il illumine la Bible et stimule la

conscience.

X. La conscience morale et religieuse existe chez chacun,
mais dans son état naturel elle est aveugle et malade. Comme

un estomac malade, elle guérit en s'assimilant une saine
nourriture : la révélation.

XL La conscience saisit dans la Bible la partie de la révélation

qui répond à ses besoins. Dès que la rencontre a eu lieu,
la foi jaillit. Elle commence par être une simple adhésion de la

conscience, elle finit par être une vue véritable. Avec la foi, la

certitude peut naître.

XII. Grâce à l'influence de la révélation et à l'action du

Saint-Esprit, la conscience s'améliore, elle mérite le nom de

conscience chrétienne. Les besoins augmentent et la conscience
s'assimile davantage.

XIII. En nous peignant la vie sous toutes ses faces, la Bible
stimule le développement de notre certitude.

XIV. La théologie est l'œuvre de l'intelligence qui s'efforce
de comprendre la certitude chrétienne. La raison conçoit et



276 J. RACCAUD

compare, l'imagination tire les lois et fait un système. Le but
de ce travail est de faciliter et de stimuler l'assimilation.

XV. Certaines affirmations, certains faits contenus dans la
Bible ne trouvent pas d'écho dans notre conscience. Ils ne sont

pas pour nous objets de certitude. Parfois la conscience en se

développant parvient à les saisir. Ils sont une excitation.

XVI. Il y a dans la Bible quelques erreurs; il y a, dans ce

volume, quelques directions, quelques affirmations contenues

que notre conscience morale et religieuse repousse absolument.

Cela nous prouve que la Bible n'est ni un pape infaillible,

ni un objet d'adoration.

XVII. La certitude est strictement personnelle. Elle se

communique par voie d'inspiration, non par contrainte. La certitude

qui a sa source dans l'assimilation de la révélation divine
est absolument inébranlable; le déclin de la vie religieuse
personnelle peut seul lui porter atteinte.


	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre IV, Les limites de la certitude chrétienne

