
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne. Partie 1

Autor: Fairbairn, A.-M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CIÏRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur à Cantorbéry.

L'auteur du livre dont nous nous proposons de mettre deux

fragments sous les yeux du lecteur français, n'est pas un
révolutionnaire en théologie ; c'est un chrétien convaincu, un savant

distingué et un penseur profond, dont le but unique consiste

à remettre en évidence le Christ et son enseignement. Aussi

ne se propose-t-il pas d'élever un nouveau système de

théologie; il se contente d'en formuler les bases et d'en fournir la

matière, au moyen d'une doctrine de Dieu telle que Christ l'a
comprise.

M. Fairbairn, mieux que tout autre, était l'homme qualifié

pour entreprendre ce travail de reconstruction.
Ecrivain de haute distinction et dont les ouvrages si

approfondis, sur la Vie de Christ et sur la Cité de Dieu, ont attiré
l'attention de tous les gens bien pensants de l'Angleterre;
érudit consommé, possédant des connaissances également
étendues dans les domaines de la philosophie, de la religion,
et de la littérature; théologien pénétré tout entier d'un souffle

moderne, qui anime des pages aussi intéressantes qu'originales,
doué d'un esprit spéculatif aussi lucide que pondéré, mais surtout

riche en expériences profondes et intimes, M. Fairbairn,
en vrai réformateur, a su remettre sous son vrai jour le fondateur

du christianisme, et lui rendre la place que lui avaient



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 221

enlevée des controverses stériles, des ambitions personnelles
et une scolastique rationaliste.

En une seule phrase, l'auteur a dépeint brièvement la situation

actuelle. « L'élément distinctif et caractéristique de la

théologie moderne, écrit-il au début de son livre, c'est ce qu'on
pourrait appeler un sentiment nouveau pour le Christ. » Et
dans ces quelques mots, il laisse entrevoir déjà le point de vue

qui dirigera son étude. En effet, rempli lui-même de ce sentiment

nouveau, inspiré par lui, et prenant comme critère de toute
conception théologique la personne de Christ, M. Fairbairn
passe en revue les différents systèmes métaphysiques et

religieux qu'a produits l'église chrétienne depuis son avènement

jusqu'à nos jours.
La première partie de son étude est tout entière de la

critique historique; c'est un exposé magistral et un résumé

captivant, qui dénote une clarté de vues, des connaissances
et un jugement remarquables. Décrivant d'abord le développement

du christianisme primitif, il y découvre deux
facteurs principaux, quoique d'importance différente : le Christ,
dont l'action créatrice en est la cause interne, et les milieux
juif et païen avec leurs philosophies et leurs religions, qui ont
contribué à la formation de ses dogmes. Dans l'Est, l'esprit
grec, tout imbu de métaphysique et de spéculation, a transformé

l'enseignement du Christ en un système complet et l'a
doté d'une terminologie bien ordonnée, en un mot il a créé la

théologie. Dans l'Ouest, au contraire, le sens plus pratique des

latins, l'influence du droit et de la politique, ont fondé l'Eglise
de Rome, à la création de laquelle contribuèrent également les

notions juridiques d'un Tertullien et l'esprit organisateur d'un
Augustin. Puis est venu le moyen âge, avec ses théories sur le

rapport de la raison et de la foi et sur la nature de la Rédemption,

avec son nominalisme et son réalisme et avec les hommes

qui en furent les oracles: Aristote et Anselme. La Renaissance

et la Réformation produisirent ensuite un retour vers le
christianisme des origines, mais les instigateurs de ces deux
mouvements furent ou trop frivoles, ou trop pénétrés de l'esprit
scolastique pour établir une œuvre bien durable; leurs efforts



<"!"S A.-M. FAIRBAIRN

produisirent une réaction salutaire, quoiqu'ils ne fussent pas
entièrement couronnés de succès.

Voici enfin les temps modernes. L'auteur esquisse à grands
traits le développement interne des diverses églises; il fait
ressortir les points saillants de leurs théologies et en marque
les caractères spécifiques; il s'arrête surtout à considérer le

mouvement critique et philosophique de ce siècle. C'est
d'abord, en littérature, Lessing, Schiller et Gœthe qui créent
le sens de l'histoire et ouvrent les voies au romantisme. Puis

apparaissent les grands philosophes de l'Allemagne, dont la

spéculation n'est à bien prendre que de la métaphysique
appliquée à la théologie. L'intérêt se concentre tout entier sur
Hegel, l'homme dont le système a révolutionné la pensée de

notre époque, et a produit des conceptions entièrement
nouvelles sur le Christ et sur la genèse de la doctrine chrétienne.
C'est à lui que nous devons le Leben Jesu d'un Strauss lequel,
se basant sur le principe de son maître, qu'il n'y a de rationnel

que le réel, décomposa l'histoire évangélique en une série
de mythes que la foi aurait produits. C'est encore Hegel qui
forma Baur et c'est sa notion de l'antithèse et de la synthèse

qui créa l'école de Tubingue, dans laquelle on expliquait la
naissance de l'Eglise chrétienne par la mise en harmonie du

particularisme juif, ennobli par le Messie, et de l'universalisme

de l'enseignement du Christ prêché aux Gentils. Avec
la philosophie allemande et la mention rapide des auteurs
contemporains les plus en vue, dont la critique s'est portée sur
les origines du christianisme, nous arrivons à la fin du premier
livre de M. Fairbairn.

Les causes et le processus par lequel le Christ historique a

été retrouvé, nous sont maintenant connus; la littérature, la

philosophie, la critique et la théologie ont également contribué
à ressusciter le fondateur de la foi ; il ne reste donc plus qu'à
appliquer au temps présent les connaissances acquises, à les

relier entre elles par l'expérience que nous pouvons faire de

Christ et de donner une appréciation plus juste, parce qu'elle
sera plus naturelle, de sa personne, de son œuvre et de ses

rapports avec Dieu et avec l'homme. C'est là, en effet, l'objet



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 223

de la partie théologique et constructive de l'ouvrage de M.
Fairbairn. Nous allons en parler aussi brièvement que le permet
un sujet aussi élevé et aussi étendu que l'est celui qui nous

occupe.
Cette seconde partie se divise en quatre fragments dont les

titres sont les suivants: le Nouveau Testament, une interprétation

de Christ; Christ une interprétation de Dieu; Dieu

interprêté par Christ, principe régulateur en théologie; et

enfin, Dieu interprété par Christ, principe directeur de

l'Eglise.

L'auteur commence par montrer ce que les contemporains
de Jésus ont pensé de lui, ce que le Nouveau Testament
raconte de son enseignement, ce que le Christ dit de sa propre
personne. L'idée centrale que l'on tire de cet examen, c'est
celle de la filialité de Christ en relation avec celle de la paternité

de Dieu, mais une filialité qui s'étend à toute l'humanité,
parce que Christ est également fils de l'homme, et une paternité

à laquelle toute la race humaine a part, parce qu'il en est
aussi un des membres. Cette conception fondamentale sert de
base à toute la théologie de M. Fairbairn. Des relations intimes
qui existent entre le Créateur et sa créature, il déduit l'attribut
d'amour, c'est-à-dire de sociabilité, qui caractérise l'Etre
suprême, et il établit par là la doctrine de la Trinité (Godhead)
qu'il considère comme la pierre de l'angle de tout l'édifice
religieux. Il reconnaît qu'au point de vue métaphysique cette
doctrine est inacceptable; car les formes de la pensée ne peuvent
pas la concevoir, elle ne s'explique que par une révélation
divine et par l'impression que celle-ci laisse en nous. Tout est

profondément moral dans cette doctrine. Elle met en évidence
le rôle de médiateur du Fils de Dieu, dont les rapporls avec
l'homme ne sont qu'une expression concrète et passagère de

ce que sont ses rapports avec Dieu; elle confère à l'humanité
toutes les virtualités réalisées en Christ, puisqu'il en est la

personnification idéale et que, par lui, elle a part à sa filialité.
Enfin, elle nous dévoile la nature delà divinité, nature d'amour

qui s'est révélée sous deux formes personnelles, Jésus et le

Saint-Esprit, dont les fonctions consistent à produire chez les



224 A.-M. FAIRBAIRN

hommes la certitude qu'ils sont fils de Dieu et l'assurance que
Dieu veut se présenter à eux sous les traits d'un Père.

Fort de cette doctrine de la divinité manifestée sous trois
aspects différents, l'auteur ne craint pas d'aborder les
problèmes les plus ardus des systèmes théistes, déistes, panthéistes

et théologiques. Parlant de la création, il y voit l'acte
nécessaire d'un Etre qui, étant amour par essence, doit avoir un
objet pour manifester ce sentiment. Discutant le péché et sa

signification dans l'économie universelle, il conclut que, si Dieu
veut faire des fils de créatures possédant la liberté, leur obéissance

envers lui doit être déterminée par une volonté libre, et
que, s'il y a une solidarité pour le mal, il y en a également une

pour le bien.
A la doctrine du péché se rattache naturellement celle de la

rédemption. M. Fairbairn réfute et condamne la théorie
scientifique du passé, qui a péché par excès de juridisme et qui n'a

pas assez fait ressortir l'union morale qui existe entre les modes
de la divinité. Il affirme que la mort de Christ doit être considérée

comme la manifestation de la justice et de l'amour de

Dieu, et que le sacrifice par soumission du Fils de Dieu el de

l'homme est, pour ceux qui y croient, le moyen de rentrer en
communion avec une divinité qu'ils ne connaissaient plus, et
dont les attributs leur sont manifestés à nouveau, quoique sous

une forme différente.
Pour être complet, nous devrions parler encore des chapitres

pleins d'actualité qui traitent de la révélation et de l'inspiration,

de ceux, non moins captivants, touchant la doctrine de

l'Eglise dans le Nouveau Testament, ainsi que de l'exposé si

original de l'ecclésiologie des diverses théologies du passé et

du présent. Mais il faut nous hâter de donner la parole à

M. Fairbairn lui-même; le lecteur ne pourra que gagner àfaire
plus ample connaissance avec un homme dont la pensée est si

fertile en aperçus nouveaux, et l'auteur de ces lignes, n'étant
plus seul juge de l'ouvrage dont il a essayé de donner une

analyse, se sentira moins responsable s'il a échoué dans sa

tentative.

Les deux chapitres que nous avons choisis pour les soumetlre



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 235

à l'attention des théologiens de langue française, appartiennent
l'un, à la partie historique de ce livre, l'autre (révélation et
inspiration) à sa partie dogmatique et constructive.

Puissent ces pages donner une idée juste de la valeur de

l'œuvre du Principal de Mansfield College et engager ceux qui
les liront à recourir à l'original. Nous serons alors bien récompensé

d'un travail qui, du reste, ne nous a offert que plaisir
et intérêt.

La Renaissance et la Réformation.

§ 1. l'epoque et les hommes.

Parmi les causes étrangères à la scolastique et qui
contribuèrent à la chute du moyen âge, la plus puissante et la plus
importante pour nous, fut sans contredit la Renaissance. L'état
de l'Eglise catholique d'alors la rendit possible, et la découverte

des littératures anciennes l'appela à l'existence; si l'une
peut être considérée comme la condition de son avènement, l'autre

en fut la cause. La Renaissance trouva la papauté du moyen
âge dans un état de déclin qu'elle transforma bientôt en
dissolution. Revirement étrange des choses, tandis que le christianisme

s'assimilait autrefois le monde grseco-romain en le
dissolvant, ce même monde retrouvé dissolvait la papauté, dont
les forces s'étaient épuisées à créer l'Europe moderne. Au
milieu du XVe siècle il était évident que la société s'en allait se

démolissant dans toute ses parties, autant dans le domaine de

la pensée que clans celui de la politique et de la religion. Au
moment où, en théologie, l'intelligence cessait d'être constructive,

en religion l'Eglise cessait d'être créatrice, voire même de

poursuivre la réalisation de l'idéal qu'elle s'était proposé au

moyen âge. En politique, la papauté oubliait qu'elle avait
aspiré autrefois à diriger les empires et dégénérait en un
gouvernement adroit et rusé, vivant de compromis, tout rempli
d'égoïsme et de vices. Les papes n'avaient pas eu honte de se

laisser entraîner dans le gouffre des intrigues italiennes; avides

de pouvoir, de protection et plus encore d'argent, ils
livraient des batailles, dressaient des plans de guerre, prati-



226 A.-M. FAIRBAIRN

quaient la corruption, ne reculaient pas devant la trahison, le
viol ou le parjure, se conduisant en tout cela en vrais disciples

de Machiavel, pour qui les fins justifient les moyens. L'esprit

italien le plus perspicace de ce siècle en matière de

politique, comme aussi en aperçus originaux, qualifie l'Italie d'alors

de «la corratela ed il vituperio del mondo; » il fait dépendre

si étroitement son avilissement de celui de l'Eglise, qu'on
en conclut que le patriotisme ne pouvait guère porter d'autres
fruits qu'une révolte contre le clergé. Mais la décadence

religieuse était plus complète encore.
Inutile d'inventer des scandales, car la littérature de cette

période est certes la plus honteuse que renferme l'histoire, et
celle qui se rapporte à la papauté est à la tête de ces hontes.
Le vœu de célibat ne signifiait plus un vœu de chasteté et le

délinquant le plus obscur pouvait s'autoriser de l'exemple de

princes illustres et de chefs de l'Eglise. Autour de papes
impurs se formaient des cours licencieuses; on pouvait voir des

cardinaux et des conclaves qui affichaient le péché en plein
jour. On n'est pas autant révolté du caractère personnel d'un
Innocent VIII ou d'un Alexandre VI, qu'on n'est terrifié
d'apprendre qu'ils durent leur élection au trône pontifical à des

hommes qui connaissaient seulement trop bien leur conduite.
Il est vrai que tout le système était à l'agonie et l'on sait qu'un
corps politique en voie de décomposition n'est jamais un corps
sain, surtout quand il est atteint dans la personne de son

chef.
Ce siècle qui vit la chute du moyen âge fut celui de la

Renaissance. Des hommes qui vivaient sous un régime ecclésiastique,

autrefois noble et fier, mais tombé maintenant dans un
état d'impuissance et de stérilité, se trouvèrent face à face avec

une littérature ancienne qui leur fit découvrir un monde tout
différent du leur. La comparaison entre la société d'alors et

celle du temps s'imposait par la nature même des choses et la

première servit à connaître et à critiquer la seconde. La
littérature et la vie de l'antiquité avaient un plus grand cachet de

beauté et de fraîcheur que tout ce que connaissaient les
modernes. L'homme avait changé depuis que les écrits des an-



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 227

ciens lui étaient restés cachés et lorsqu'ils furent découverts
à nouveau, ceux-ci lui parurent plus vivants et lui-même se

trouvait plus disposé à en recevoir les enseignements. Le
monde antique ne connaissait pas l'Eglise et n'avait pas le
sentiment du péché; le monde d'alors avait été formé par l'Eglise,
il savait ce qu'était le péché, quoique l'Eglise, dans son état de

débilité, en eût relégué la doctrine dans les symboles et l'eût
bannie des esprits et de la conscience. Ces deux mondes
avaient leur nature propre ; mais tandis que celle du monde

antique était l'innocence et que, par conséquent, il agissait
découvert, sans fausse honte, la nature du monde nouveau
était pécheresse et sa conduite équivoque, basse et coupable.
Cette différence radicale rendit beaucoup d'esprits attentifs à

maintes antithèses violentes, et si opposées, qu'elles
semblaient même irréconciliables. En effet, la littérature recouvrée
créa le sens du style, et la latinité élégante d'un Poliziano fit
paraître barbare la langue des scolastiques et tout ce qu'ils
avaient produit. Avec l'intelligence du style, s'éveilla également

le sens critique qui permit à Laurent Valla de prouver
que la donation de Constantin était une falsification, que la

tradition concernant l'origine du symbole des apôtres n'était
qu'une fable et que la Vulgate était remplie de fautes et

d'incorrections. Du même coup, on s'aperçut que l'étude de la

philosophie ancienne était plus féconde pour former et ennoblir
l'esprit, que l'étude de la théologie du moyen âge. Pietro Pom-

ponazzi subtilisa, tout en l'élargissant, l'enseignement du
système aristolélicien. On entoura d'une auréole de sainteté les

héros et les sages de l'antiquité, on les baptisa, pour ainsi dire,
dans le courant des idées et des usages de l'Eglise du temps :

Socrate devint un type du Christ et Platon fut le Moïse de

l'Attique; devant le buste couronné de laurier de ce dernier,
Marsile Ficin tenait une lampe allumée et ;il rendait ses dévotions

aux reliques d'un homme qu'il croyait avoir parlé latin.
Pic de la Mirandole, dont l'enthousiasme pour les anciens égalait

la fidélité qu'il conservait aux modernes, s'efforçait de les

réconcilier les uns avec les autres; il appelait à son aide la

Cabale et au moyen d'adroites allégories faisait dire ce qu'il



228 A.-M. FAIRBAIRN

voulait aux dogmes, à l'histoire et à la philosophie. Mais un
mysticisme éclectique, quelque pieux et quelque suffisant qu'il
puisse être pour l'individu, ne réussit cependant jamais à sa-
tislaire entièrement les aspirations finales et les besoins

scientifiques d'une époque. Ce n'est pas à son aide que l'antiquité
retrouvée pouvait s'unir à un monde qui avait rompu avec
elle. Tous deux renfermaient de la vérité et de l'erreur; mais

la part de vérité de chacun devait nécessairement être fatale à

l'erreur que contenait l'autre. En effet le corps moribond de

l'Eglise ne résistait qu'avec peine au souffle puissant de l'esprit
historique nouveau. La critique naissante prouvait que, parmi
les prétentions les plus arrogantes de l'Eglise, quelques-unes
reposaient sur de pures fraudes. L'esprit sublime de Platon,
libéré de toute entrave, s'attaquait ouvertement à des formules
dogmatiques vides de sens; un prédicateur, aussi passionné

pour sa patrie qu'ardent pour lajustice, se levait à Florence et

dénonçait sévèrement les empiétements faits aux libertés de

l'homme et aux lois de Dieu. Le temps était mûr ; mais l'Italie,
que la papauté avait tellement contribué à avilir, ne pouvait
pas s'assimiler les idées nouvelles pour créer un état de chose

nouveau. L'esprit de Machiavel inspirait les chefs des états
italiens ; et l'on sait que ce ne sont pas les intrigues basses,
ambitieuses et égoïstes des princes qui produisent un progrès ou

une restauration de quelque importance dans le domaine
politique ou religieux.

Par la littérature classique on entra en contact avec la
littérature et le monde chrétiens du passé ; l'on fit de tous deux

un objet de connaissance et d'étude historiques. On vit se

répéter alors les mêmes particularités que celles qui différencient

les régions septentrionales des méridionales. Au delà des

Alpes, l'humanisme ne ressemblait en rien à celui de la
Lombardie. Le mouvement qui animait l'esprit germanique se

distinguait par le profond sérieux de sa morale, par la religiosité,
le tempérament et le but éminemment chrétien de ses

représentants, tandis qu'en Italie il n'était ni aussi moral ni aussi
élevé. Ici. il tendait à la révolte contre la religion, il rétrogradait

vers les formes classiques de la philosophie, telles que



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 229

l'épicurisme, le péripatétisme, le platonisme et son apogée fut
atteint dans le système panthéiste d'un Bruno et dans l'athéisme

d'un Vanini. Il est vrai que le christianisme primitif n'était

pas si facile à comprendre pour des Italiens, qu'il pouvait l'être

pour des Allemands. Transmis dans une littérature qui blessait
le goût classique, étranger au grand style que cultivaient avec

prédilection les hommes de la Renaissance, ceux-ci en négligèrent

l'étude, craignant qu'à son contact ils ne gâtassent l'élé-
ffance de leur latinité. C'est pourquoi la littérature chrétienne
ne fut pas de celles que les grands érudits italiens se

souciassent d'éditer et elle ne trouva aucune maison de renom

pour la publier. Les fameuses presses d'Italie répandaient partout

les classiques grecs et latins, mais elles n'émettaient pas
d'éditions du Testament grec. Des centres intellectuels tels que
Florence s'intéressaient à l'Académie mais ignoraient
entièrement les écoles chrétiennes.

Une autre cause qui, en Italie, contribuait à faire du
christianisme un système politique plutôt qu'intellectuel, c'était le
fait qu'on ne le connaissait que par la Rome d'alors, et qu'on
ne se souciait guère de rechercher ce qu'il avait été avant
d'avoir subi des transformations dans la ville éternelle. On
aimait mieux en trouver les origines dans la politique des chefs

temporels de l'Eglise, que dans la paternité de Dieu et dans
le péché de l'homme. Dans les pays transalpins rien de
semblable. Là-bas, l'antiquité classique avait une importance moindre,

mais le christianisme primitif tenait une place plus
considérable. De là deux manifestations de l'humanisme bien
distinctes : l'humanisme allemand, qui étudiait les classiques afin
de mieux connaître le christianisme primitif, et l'humanisme
italien, qui recherchait dans la littérature du passé la vie des

peuples anciens, qu'il voulait imiter. C'est ce qui nous explique

que l'Italie eut des savants et des peintres, tandis que les

pays germaniques produisirent des savants et des réformateurs.
Reuchlin ne se faisait pas passer pour théologien et pourtant
il n'était humaniste qu'afin de mieux approfondir la théologie;
il n'étudia les langues que pour être à môme d'interpréter la
religion. Colet, le plus marquant des humanistes anglais, apprit



230 A.-M. FAIRBAIRN

le grec dans le seul but de bien comprendre saint Paul et de

pouvoir interpréter ses épitres. Erasme enfin, la personnification

même de l'humanisme allemand, fut également l'éditeur du

premier Testament grec, suivi de paraphrases et d'annotations,
et voua surtout l'activité d'une vie longue et laborieuse à la

littérature chrétienne des premiers siècles. C'est ainsi que le
génie allemand se servit avant tout de la littérature antique
comme d'un moyen, tandis que le génie italien en fit plutôt une
fin ; envisagée comme fin elle produisit la renaissance de l'art,
considérée comme moyen, le résultat n'en fut rien de moins

que la renaissance de la religion.

§ 2. RENAISSANCE DE LA LITTÉRATURE CHRÉTIENNE : ERASME.

En retrouvant le christianisme primitif et en en faisant

l'étude, on préparait des résultats tout aussi importants que
ceux qu'avaient donnés les recherches dans l'antiquité classique
recouvrée. Des gens sincèrement attachés à leur religion ne

pouvaient avoir sous les yeux les origines d'où elle découlait,
sans être profondément émus par cette découverte. Ils se

trouvaient soudain face à face avec les personnes et les idées qui
avaient produit la foi chrétienne ; au travers de cette littérature

merveilleuse de la période de création, ils les rencontraient

vivantes et agissantes ; c'était comme un monde
nouveau et étranger qui s'ouvrait à eux. En effet, si l'on connaissait
le christianisme que l'Eglise avait produit, on ignorait par
contre le christianisme qui avait produit l'Eglise. Tant que la
connaissance qu'on avait de l'Eglise s'acquérait uniquement
dans l'institution ecclésiastique d'alors, on n'éprouvait pas le

besoin de revenir en arrière vers son fondateur, on ne concevait

pas la nécessité, ou même la possibilité, de comparer l'esprit

et le but de ce corps avec les dispositions qui animaient
son vrai chef. Mais lorsqu'on fut en possession de la littérature
originale des premiers siècles, de cette source sacrée et normative

de l'Eglise et de la foi, la comparaison s'imposa entre
l'organisme vivant et sa forme primitive et l'on s'aperçut sans peine
combien cet organisme s'était écarté du type qui lui avait donné
naissance. Le retour aux sources de la religion produisit un



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 231

résultat inévitable, quoique imprévu. Il attira l'attention des

esprits réfléchis sur les différences qui existaient entre les
agissements de l'Eglise et des ecclésiastiques du temps et la vie de

Christ, des apôtres et de la chrétienté apostolique. Il provoqua
des appréciations non équivoques sur celle des deux époques
qui semblait avoir le mieux compris ce qui tournait à l'avantage

de la religion. Il fit également mettre en parallèle les

règles établies par l'Eglise et les lois qui régissaient les
communautés primitives; fallait-il que celles-ci cédassent le pas à

celles-là
Ce travail de la pensée se concentre, pour l'humanisme, dans

la personne d'Erasme ; son impartialité ne peut guère être
mise en doute puisque, de même que son contemporain
Reuchlin, il vécut et mourut dans la foi catholique. Pour
Erasme, l'intérêt que lui offrait la littérature primait celui qu'il
vouait à la religion ; il était avant tout humaniste et non pas
réformateur. D'ailleurs, personne moins que lui n'avait reçu
de la nature les qualités qui font l'apôtre d'une réforme et
personne ne fut plus soumis à sa nature qu'Erasme. Il aimait la

paix, la culture intellectuelle et la bonne société; susceptible
et dédaigneux au moral, il était délicat au physique, si

sensible, disait-on, qu'une mouche l'aurait fait saigner. La haine

qu'il portait au vulgaire s'étendait également sur les esprits
épais, comme sur les ignorants. Son mépris n'avait pas de

bornes pour ceux qui ne discernaient pas le sarcasme sous le
voile du compliment, ou bien l'ironie encadrée dans une allusion

agréable ou cachée dans une phrase à double entente. Il
craignait les révolutions, parce qu'elles amènent avec elles

l'explosion de forces imprévues, le chaos, les chocs et les
brutalités. Il tremblait des maux possibles, inhérents à des

changements radicaux, et son imagination s'en affectait bien plus
que sa conscience ne s'alarmait des actualités déplorables de

l'ordre régnant. Il aimait le monde qui l'entourait et ses désirs

ne s'élevaient pas plus haut que de rester en sa possession,
libre à lui de le critiquer d'après son point de vue. Pour jouir
en paix des bienfaits de l'étude, il préférait suggérer une idée
plutôt que de l'exprimer lui-même et prononçait plus de juge-



4'ÒÌ A.-M. FAIRBAIRN

ments conditionnels qu'il n'émettait d'opinions arrêtées. En

dépit de ces dispositions timorées, qui le contraignaient à

adhérer à l'ancien système, c'est-à-dire au catholicisme, il fut
un de ceux qui travaillèrent le plus pour la réforme et formula
la plupart des principes qui devaient amener l'avènement de

celle-ci. Son édition du Nouveau Testament est une preuve
suffisante à l'appui de cette assertion. Parmi les grandes
presses il y en avait dont la première œuvre, et la plus
importante, fut la publication de la Vulgate. L'Eglise avait
sanctionné cette version du sceau de l'officialité, elle ne permettait
donc pas qu'on soulevât à son égard des questions de doute

ou de critique, ni même qu'on la comparât aux sources
premières d'où elle découlait ; elle en avait fait sa tradition autorisée

et l'avait livrée à l'imprimerie. Le Nouveau Testament
d'Erasme était tout autre chose. C'était le livre dans sa langue
originale, avec des tentatives de fixer les passages douteux,
indépendant du texte accrédité et accompagné d'une nouvelle
version, plus élégante et plus exacte que l'ancienne. La
différence entre les deux traductions était frappante ; le Nouveau
Testament d'Erasme ébranlait d'un seul coup la Vulgate dans

ce qui constituait son plus grand prestige : l'appui de l'Eglise.
Plus on la comparait à l'original, plus elle était attaquée dans

son autorité et moins elle pouvait justifier la confiance qu'on
avait mise en elle. Dans l'original, en effet, on apprenait à

connaître le fondateur de l'Eglise et l'Eglise qu'il avait fondée, on
entrait en contact avec les hommes qui furent ses agents, on y
lisait une histoire authentique, presque contemporaine des

écrivains qui l'avaient rédigée et tout cela dans des pages aussi

simples que lucides. Le catholicisme, se demandait-on à leur
lecture, représentait-il fidèlement la religion des apôtres, était-
il bien l'incarnation de son esprit et l'interprétation de ses
doctrines? Ses lois, ses institutions s'y trouvaient-elles maintenues?

Et que penser de Rome, de la papauté, de la prêtrise
et de toute l'organisation sacerdotale, dont on ne trouvait nulle
trace soit dans l'enseignement de Christ, soit dans celui des

apôtres
Ces questions-là s'imposaient; Erasme y répondit avec autant



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 233

de clarté et de précision que le lui permettaient son tempérament

et son tour d'esprit. Ses recherches l'amenèrent à
conclure que Christ est le maître unique, choisi par Dieu même,
et auquel seul appartient l'autorité suprême1. Il s'étonne qu'on
ait monopolisé pour le pape seul les paroles qu'adressa Christ
à Pierre; elles se rapportent bien à l'apôtre, mais également à

tous les chrétiens sans distinction 2. Il ne comprend pas sous
le nom d'Eglise uniquement les prêtres, les évêques et les

papes; ceux-ci n'en sont tous que les ministres ; mais il y voit
la chrétienté tout entière, considérée comme une collectivité3,
ce qui veut dire « un certain assemblage d'hommes, répandus
dans tout le monde, dont les caractères communs sont l'accord
sur la foi de l'évangile, le culte de Dieu le Père, la confiance
entière en son Fils, l'assurance d'être dirigé par le même esprit
qui animait ce Fils et de la communion duquel est retranché
quiconque commet un péché mortel *. »

La doctrine réformée des sacrements aurait attiré Erasme, si
les décrets de l'Eglise ne lui avaient pas été défavorables. Quoiqu'il

en soit, il ne conçoit pas quel bien, quel avantage on peut
retirer d'éléments imperceptibles aux sens, si on ne les considère

pas comme des symboles et des porteurs de la grâce
spirituelle 5. Du reste, il ne trouve aucun passage de l'Ecriture qui
confirme la prétention des prêtres, d'avoir seuls qualité pour
consacrer l'hostie, non plus qu'il n'y découvre aucun indice qui
permette d'affirmer avec certitude que les apôtres transformèrent

du pain et du vin dans le corps et le sang du Seigneur6.
C'est pourquoi il est bien plus vraisemblable que ces éléments

ne sont que des symboles qui témoignent de l'unité indissoluble

de Christ et de l'Eglise, celle-ci étant le corps mystique
dont il est le chef. La critique d'Erasme se porta également sur
les tendances exagérées d'un rituel ecclésiastique voisin du

1 Annotationes in Novum Testamentum sub. loc, Mat. XVII, 5.
2 Ibid., Mat. XVI, 18.
3 Epistdlae., 1029, A ; Adagiorum Chiliades, p. 589, (édit. de Bâle.)
4 Colloquia : Inquisitio de Fide, 298. (Amsterdam éd.)
5 Epistolae, 941, A.
6 Ibid., 1193, D. E.

THÉOL. ET PHIL 1894. 16



234 A.-M. FAIRBAIRN

fétichisme et contre des pratiques religieuses, aussi invétérées

qu'immorales. Il la fit incisive et sans ménagements, et comme
il l'appuyait sur des principes solides, elle ébranla jusque dans

leurs fondements les pénitences, les prétentions et les ordonnances

de l'Eglise. Le culte dès reliques, en particulier,
provoqua toujours ses satires les plus mordantes. Il le considérait
comme un nouveau pharisaïsme, plus mesquin encore que
l'ancien, parce que, plus que celui-ci, i! était une caricature
hideuse de la piété ' ; aussi ne se faisait-il pas faute de le
flageller sans ménagement. Pour l'éviter, dit-il, ce n'est pas à

Rome qu'il faut aller ; on en revient généralement pire qu'on
n'était en partant; mais c'est à l'Evangile, qui seul peut amener
un changement de vie, parce que seul il renferme la parole de

vérité2. En négligeant l'évangile, l'Eglise a attiré sur elle une
double calamité: un retour au paganisme dans les mœurs, et

un rituel judaïque dans le culte. En effet, c'était par les pratiques

religieuses, formulées par le système papal et adaptées à

l'esprit et à la conscience de l'époque, que l'Eglise entrait le

plus directement en contact avec la société, et c'est par leur

moyen qu'elle renversait la morale, avilissait le culte et

éloignait l'homme de Dieu.
Ces usages, si opposés à l'Ecriture, Erasme les attaqua de

tous les points de vue; car tandis qu'il ne trouvait dans celle-ci
aucun ordre de les établir, ni aucune parole pour les encourager,

les passages ne lui manquaient pas dans lesquels Christ
met ses disciples en garde contre les abus du rituel, et où Paul,
dans sa dialectique serrée, en montre tous les dangers3. En

outre, les pratiques religieuses sont contraires aux intérêts réels
de la religion ; on a toujours constaté qu'elles produisent
invariablement une dégénérescence de la piété, de la moralité,
voire même de la bienséance la plus élémentaire. La raison en

est fort simple. S'il est vrai que des lois positives comme celles

que promulguaient les évêques ouïes conciles, les papes ou les

ordres monastiques, n'avaient pas le pouvoir de mettre de côté,
1 Annotationes in Novum Testamentum, sub. loa. Mat. XXIÜ, 5.

- Colloquia : Adolescens et Scortimi, p. 251.

3 Ratio Verae Theolog., p. 94; Enchiridion, p. 60 seq.



CHRIST DANS LA THÉOLOGIE MODERNE 235

d'abolir les commandements de Dieu et de la nature, et si ces

derniers jouissaient toujours encore d'une autorité primaire
supérieure, ils n'en étaient pas moins considérablement diminués
et affaiblis par le formalisme et le rituel qui régnaient alors. On

punissait bien un prêtre qui laissait pousser ses cheveux ou
qui portait des habits laïques, mais on ne cessait pas de le
considérer comme « un pilier de l'Eglise, » s'il se corrompait lui et

ceux qui étaient confiés à sa charge. Des hommes qui auraient
préféré mourir plutôt que de manger de la viande lorsque la

discipline le défendait, ne se faisaient pas scrupule de vivre
dans la débauche la plus effrénée. Erasme voyait tout cela et

montrait, dans un langage dont la franchise vous saisit d'effroi,
comment un cérémonial exagéré peut obscurcir la conscience,
produire la suppression de la Ioide Dieu, le manque de respect
et la désobéissance aux commandements les plus rudimentaires
de la loi morale, paralyser l'âme et la rendre insensible, en un
mot créer une conscience artificielle et faussée, dans les masses,
le clergé et les églises1. Erasme n'avait certes pas le tempérament

d'un puritain et pourtant, mieux que tout autre, il sut
faire comprendre la nécessité et le besoin d'en réaliser l'esprit
et le caractère. Le rituel établi par le prêtre avait produit dans
le christianisme les mêmes résultats qu'il avait donnés dans

toutes les religions qui s'étaient abandonnées à lui. Dans le
judaïsme par exemple, le culte de la forme avait eu pour
conséquence la perte de l'idéal moral et avait fait prédominer sur la
voix divine de l'obligation en nous, l'obéissance à une
réglementation extérieure et vulgaire, à la routine d'une caste, d'un
couvent ou d'une école. L'humanisme, éclairé par la littérature
qui faisait son admiration, vit le mal et le critiqua de la manière

élégante, incisive et satirique qui lui était propre. Mais si une
critique spirituelle peut bien amuser et provoquer, à la rigueur,
un retour sur soi-même, elle ne réussit cependant jamais à

produire ce qu'elle ne veut pas, quoique ce soit la chose la plus
nécessaire, à savoir une réforme de la religion.

1 Colloquia. Ichthuofagia.


	Christ dans la théologie moderne. Partie 1

