Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Christ dans la théologie moderne. Partie 1
Autor: Fairbairn, A.-M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

A.-M. FAIRBAIRN

Traduction de E. CHRISTEN, pasteur 4 Gantorbéry.

L’auteur du livre dont nous nous proposons de mettre deux
fragments sous les yeux du lecteur francais, n’est pas un révo-
lutionnaire en théologie ; c’est un chrétien convaincu, un savant
distingué et un penseur profond, dont le but unique consiste
3 remettre en évidence le Christ et son enseignement. Aussi
ne se propose-t-il pas d’élever un nouveau systéme de théo-
logie ; il se contente d’en formuler les bases et d’en fournir la
matiére, au moyen d’une doctrine de Dieu telle que Ghrist I'a
comprise.

M. Fairbairn, mieux que tout autre, était 'homme qualifié
pour entreprendre ce travail de reconstruction.

Ecrivain de haute distinction et dont les ouvrages si appro-
fondis, sur la Vie de Christ et sur la Cité de Diew, ont attiré
I’attention de tous les gens bien pensants de I’Angleterre;
érudit consommeé, possédant des connaissances également
étendues dans les domaines de la philosophie, de la religion,
et de la littérature; théologien pénétré tout entier d’un souffle
moderne, qui anime des pages aussi intéressantes qu’originales,
doué d’un esprit spéculatif aussi lucide que pondéré, mais sur-
tout riche en expériences profondes et intimes, M. Fairbairn,
en vrai réformateur, a su remettre sous son vrai jour le fonda-
teur du christianisme, et lui rendre la place que lui avaient



CHRIS1 DANS LA THEOLOGIE MODERNE 221

enlevée des controverses stériles, des ambitions personnelles
et une scolastique rationaliste.

En une seule phrase, 'auteur a dépeint briévement la situa-
tion actuelle. « L’¢lément distinctif et caractéristique de la
théologie moderne, écrit-il au début de sonlivre, c’est ce qu’on
pourrait appeler un sentiment nouveau pour le Christ. » Et
dans ces quelques mots, il laisse entrevoir déja le point de vue
qui dirigera son étude. En effet, rempli lui-méme de ce senti-
ment nouveau, inspiré par lui, et prenant comme critére de toute
conception théologique la personne de Christ, M. Fairbairn
passe en revue les différents systémes métaphysiques et reli-
gieux qu’a produits I'église chrétienne depuis son aveénement
jusqu’a nos jours.

La premiére partie de son étude est tout entiere de la
critique historique; c’est un exposé magistral et un résumé
captivant, qui dénote une clarté de vues, des connaissances
et un jugement remarquables. Décrivant d’abord le dévelop-
pement du christianisme primitif, il y découvre deux fac-
teurs principaux, quoique d’'importance différente : le Christ,
dont I'action créatrice en est la cause interne, et les milieux
juif et paien avec leurs philosophies et leurs religions, qui ont
contribué & la formation de ses dogmes. Dans I'Est, 'esprit
grec, tout imbu de métaphysique et de spéculation, a trans-
formé l'enseignement du Christ en un systéme complet et I'a
doté d’une terminologie bien ordonnée, en un mot il a créé la
théologie. Dans I’Ouest, au contraire, le sens plus pratique des
latins, 'influence du droit et de la politique, ont fondé I’Eglise
de Rome, & la création de laquelle contribuérent également les
notions juridiques d’un Tertullien et I’esprit organisateur d’un
Augustin. Puis est venu le moyen 4ge, avec ses théories sur le
rapport de la raison et de la foi et sur la nature de la Rédemp-
tion, avec son nominalisme et son réalisme et avec les hommes
qui en furent les oracles: Aristote et Anselme. La Renaissance
et la Réformation produisirent ensuite un retour vers le chris-
tianisme des origines, mais les instigateurs de ces deux mou-
vements furent ou trop frivoles, ou trop pénétrés de esprit
scolastique pour établir une ceuvre bien durable; leurs efforts



222 A.-M. FAIRBAIRN

produisirent une réaction salutaire, quoiqu’ils ne fussent pas
entierement couronnés de succeés.

Voici enfin les temps modernes. L’auteur esquisse 4 grands
traits le développement interne des diverses églises; il fait
ressortir les points saillants de leurs théologies et en marque
les caractéres spécifiques; il s’arréte surtout & considérer le
mouvement critique et philosophique de ce siecle. C’est d’a-
bord, en littérature, Lessing, Schiller et Geethe qui créent
le sens de I’histoire et ouvrent les voles au romantisme. Puis
apparaissent les grands philosophes de I'Allemagne, dont la
spéculation n’est 4 bien prendre que de la métaphysique
appliquée & la théologie. [’intérét se concentre tout entier sur
Hegel, ’'homme dont le systéme a révolutionné la pensée de
notre époque, et a produit des conceptions entiérement nou-
velles sur le Christ et sur la genése de la doctrine chrétienne.
C’est & lui que nous devons le Leben Jesu d'un Strauss lequel,
se basant sur le principe de son maitre, qu’il n’y a de ration-
nel que le réel, décomposal’histoire évangélique en une série
de mythes que la foi aurait produits. C’est encore Hegel qui
forma Baur et c’est sa notion de 'antithése et de la synthése
qui créa Pécole de Tubingue, dans laquelle on expliquait la
naissance de 'Eglise chrétienne par la mise en harmonie du
particularisme juif, ennobli par le Messie, et de I'universa-
lisme de l’enseignement du Christ préché aux Gentils. Avec
la philosophie allemande et la mention rapide des auteurs
contemporains les plus en vue, dont la critique s’est portée sur
les origines du christianisme, nous arrivons 4 la fin du premier
livre de M. Fairbairn.

Les causes et le processus par lequel le Christ historique a
été retrouvé, nous sont maintenant connus; la littérature, la
philosophie, la critique et la théologie ont également contribué
a ressusciter le fondateur de la foi; il ne reste donc plus qu’a
appliquer au temps présent les connaissances acquises, a les
relier entre elles par 'expérience que nous pouvons faire de
Christ et de donner une appréciation plus juste, parce qu’elle
sera plus naturelle, de sa personne, de son ceuvre et de ses
rapports avec Dieu et avec ’homme. C’est 13, en effet, 'objet



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 223

de lapartie théologique et constructive de 'ouvrage de M. Fair-
bairn. Nous allons en parler aussi brievement ¢ue le permet
un sujet aussi élevé et aussi étendu que l'est celui qui nous
occupe.

Cette seconde partie se divise en quatre fragments dont les
titres sont les suivants: le Nouveau Testament, une interpré-
tation de Christ; Christ une interprétation de Dieu; Dieu
interprété par Christ, principe régulateur en théologie; et
enfin, Dieu interprété par Christ, principe directeur de I'E-
glise.

L’auteur commence par montrer ce que les contemporains
de Jésus ont pensé de lui, ce que le Nouveau Testament ra-
conte de son enseignement, ce que le Christ dit de sa propre
personne. L’idée centrale que l'on tire de cet examen, c’est
celle de la filialité de Ghrist en relation avec celle de la pater-
nité de Dieu, mais une filialité qui s’étend a toute I’humanité,
parce que Christ est également fils de 'homme, et une pater-
nité a laquelle toute la race humaine a part, parce qu’il en est
aussi un des membres. Cette conception fondamentale sert de
base & toute la théologie de M. Fairbairn. Des relations intimes
qui existent entre le Créateur et sa créature, il déduit 'attribut
d’amour, c’est-a-dire de sociabilité, qui caractérise I'Etre su-
préme, et il établit par la la doctrine de la Trinité (Godhead)
qu’il considére comme la pierre del’angle de tout ’édifice reli-
gieux. Il reconnait qu’au point de vue métaphysique cette doc-
trine est inacceptable; car les formes de la pensée ne peuvent
pas la concevoir, elle ne s’explique que par une révélation
divine et par 'impression que celle-ci laisse en nous. Tout est
profondément moral dans cette doctrine. Elle met en évidence
le role de médiateur du Fils de Dieu, dont les rapports avec
I’homme ne sont qu’une expression concréte et passagére de
ce que sont ses rapports avec Dieu; elle confére & I’humanité
toutes les virtualités réalisées en Christ, puisqu’il en est la per-
sonnification idéale et que, par lui, elle a part & sa filialité.
Enfin, elle nous dévoile la nature de la divinité, nature d’amour
qui s’est révélée sous deux formes personnelles, Jésus et le
Saint-Esprit, dont les fonctions consistent & produire chez les



224 A,-M. FAIRBAIRN

hommes la certitude qu’ils sont fils de Dieu et I'assurance que
Dieu veul se présenter & eux sous les traits d’un Peére.

Fort de cette doctrine de la divinité manifestée sous trois
aspects différents, 'auteur ne craint pas d’aborder les pro-
blémes les plus ardus des systémes théistes, déistes, panthéis-
tes et théologiques. Parlant de la création, il y voit l'acte
nécessaire d’'un Etre qui, étant amour par essence, doit avoir un
objet pour manifester ce sentiment. Discutant le péché et sa
signification dans I’économie universelle, il conclut que, siDieu
veut faire desfils de créatures possédant la liberté, leur obéis-
sance envers lui doit étre déterminée par une volonté libre, et
que, s’ll y a une solidarité pour le mal, il y en a également une
pour le bien.

A la doctrine du péché se rattache naturellement celle de la
rédemption. M. Fairbairn réfute et condamne la théorie scien-
tifique du passé, qui a péché par excés de juridisme et qui n’a
pas assez fait ressortir’union morale qui existe entre les modes
de la divinité. Il affirme que la mort de Christ doit étre consi-
dérée comme la manifestation de la justice et de 'amour de
Dieu, et que le sacrifice par soumission du Fils de Dieu et de
I’homme est, pour ceux quiy croient, le moyen de rentrer en
communion avec une divinité qu’ils ne connaissaient plus, et
dont les attributs leur sont manifestés & nouveau, quoique sous
une forme différente.

Pour étre complet, nous devrions parler encore des chapitres
pleins d’actualité qui traitent de la révélation et de I'inspira-
tion, de ceux, non moins captivants, touchant la doctrine de
IEglise dans le Nouveau Testament, ainsi que de I’exposé si
original de l’ecclésiologie des diverses théologies du passé et
du présent. Mais il faut nous héater de donner la parole &
M. Fairbairn lui-méme; le lecteur ne pourra que gagner afaire
plus ample connaissance avec un homme dont la pensée est si
fertile en apercus nouveaux, et 'auteur de ces lignes, n’étant
plus seul juge de l'ouvrage dont il a essayé de donner une
analyse, se sentira moins responsable s’il a échoué dans sa ten-
tative.

Les deux chapitres que nous avons choisis pour les soumettre



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 225

A l'attention des théologiens de langue frangaise, appartiennent
Pun, & la partie historique de ce livre, l'autre (révélation et
inspiration) & sa partie dogmatique et constructive.

Puissent ces pages donner une idée juste de la valeur de
I’ceuvre du Principal de Mansfield College et engager ceux qui
les liront & recourir & 1'original. Nous serons alors bien récom-
pensé d’un travail qui, du reste, ne nous a offert que plaisir
et intérét.

La Renaissance et la Réformation.
§ 1. L’EPOQUE ET LES HOMMES.

Parmi les causes étrangéres & la scolastique et qui contri-
buerent & la chute du moyen 4ge, la plus puissante et la plus
importante pour nous, fut sans contredit la Renaissance. L’état
de I'Eglise catholique d’alors la rendit possible, et la décou-
verte des littératures anciennes 'appela & 'existence; si l'une
peut étre considéréecomme la condition deson avénement, ’au-
tre en fut la cause. La Renaissance trouva la papauté du moyen
dge dans un état de déclin qu’elle transforma bientot en disso-
lution. Revirement étrange des choses, tandis que le christia-
nisme s’assimilait autrefois le monde greeco-romain en le dis-
solvant, ce méme monde retrouvé dissolvait la papauté, dont
les forces s’étaient épuisées & créer 'Europe moderne. Au mi-
lieu du X'Ve siécle il était évident que la société s’en allait se
démolissant dans toute ses parties, autant dans le domaine de
la pensée que dans celui de la politique et de la religion. Au
moment oit, en théologie, I'intelligence cessait d’étre construc-
tive, en religion ’Eglise cessait d’étre créatrice, voire méme de
poursuivre la réalisation de l'idéal qu’elle s’était proposé au
moyen 4ge. En politique, la papauté oubliait qu’elle avait as-
piré autrefois & diriger les empires et dégénérait en un gou-
vernement adroit et rusé, vivant de compromis, tout rempli
d’égoisme et de vices. Les papes n’avaient pas eu honte de se
laisser entrainer dans le gouffre des intrigues italiennes; avi-
des de pouvoir, de protection et plus encore d’argent, ils li-
vraient des batailles, dressaient des plans de guerre, prati-



226 A.-M. FAIRBAIRN

quaient la corruption, ne reculaient pas devant la trahison, le
viol ou le parjure, se conduisant en tout cela en vrais disci-
ples de Machiavel, pour qui les fins justifient les moyens. L’es-
prit italien le plus perspicace de ce siécle en matiére de poli-
tique, comme aussi en aper¢us originaux, qualifie I'ltalie d’a-
lors de «la corrutela ed il vituperio del mondo; » il fait dépen-
dre si étroitement son avilissement de celui de I’Eglise, qu’on
en conclut que le patriotisme ne pouvait guére porter d’autres
fruits qu’une révolte contre le clergé. Mais la décadence reli-
gieuse était plus compléte encore.

Inutile d’inventer des scandales, car la littérature de cette
période est certes la plus honteuse que renferme 'histoire, et
celle qui se rapporte & la papauté est a la téte de ces hontes.
Le veeu de célibat ne signifiait plus un veeu de chasteté et le
délinquant le plus obscur pouvait s’autoriser de I'exemple de
princes illustres et de chefs de I'Eglise. Autour de papes im-
purs se formaient des cours licencieuses; on pouvait voir des
cardinaux et des conclaves qui affichaient le péché en plein
jour. On n’est pas autant révolté du caractére personnel d’un
Innocent VIII ou d’'un Alexandre VI, qu’on n’est terrifié d’ap-
prendre qu’ils durent leur élection au trone pontifical & des
hommes qui connaissaient seulement trop bien leur conduite.
Il est vrai que tout le systéme était & 'agonie et ’on sait qu’un
corps politique en voie de décomposition n’est jamais un corps
sain, surtout quand il est atteint dans la personne de son
chef.

Ce siecle qui vit la chute du moyen 4ge fut celui de la Re-
naissance. Des hommes qui vivaient sous un régime ecclésias-
tique, autrefois noble et fier, mais tombé maintenant dans un
état ’impuissance et de stérilité, se trouverent face 4 face avec
une littérature ancienne qui leur fit découvrir un monde tout
difféerent du leur. La comparaison entre la société d’alors et
celle du temps s'imposait par la nature méme des choses et la
premiére servit & connaitre et & critiquer la seconde. La litté-
rature et la vie de 'antiquité avaient un plus grand cachet de
beauté et de fraicheur que tout ce que connaissaient les mo-
dernes. L’homme avait changé depuis que les écrits des an-



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 227

ciens lui étaient reslés cachés et lorsqu’ils furent découverts
4 nouveau, ceux-cl lul parurent plus vivants et lui-méme se
trouvait plus disposé & en recevoir les enseignements. Le
monde antique ne connaissait pas I'Eglise et n’avait pas le sen-
timent du péché; le monde d’alors avait été formé par I'Eglise,
il savait ce qu'était le péché, quoique I’Eglise, dans son état de
débilité, en elt relégué la doctrine dans les symboles et 1'efit
bannie des esprits et de la conscience. Ces deux mondes
avaient leur nature propre; mais tandis que celle du monde
antique était I'innocence et que, par conséquent, il agissait

découvert, sans fausse honte, la nature du monde nouveau
était pécheresse et sa conduite équivoque, basse et coupable.
Cette différence radicale rendit beaucoup d’esprits attentifs &
maintes antithéses violentes, et si opposées, qu'elles sem-
blaient méme irréconciliables. En effet, la littérature recouvrée
créa le sens du style, et la latinité élégante d’un Poliziano fit
paraitre barbare la langue des scolastiques et tout ce qu’ils
avaient produit. Avec Pintelligence du style, s’éveilla égale-
ment le sens critique qui permit & Laurent Valla de prouver
que la donation de Constantin était une falsification, que la
tradition concernant I'origine du symbole des apdtres n’était
qu'une fable et que la Vulgate était remplie de fautes et d’in-
corrections. Du méme coup, on s’apercut que ’étude de la
philosophie ancienne était plus féconde pour former et ennoblir
I'esprit, que I’étude de la théologie du moyen 4ge. Pietro Pom-
ponazzi subtilisa, tout en I’élargissant, ’enseignement du sys-
téme aristolélicien. On entoura d’une auréole de sainteté les
héros et les sages de I'antiquité, on les baptisa, pour ainsi dire,
dans le courant des idées et des usages de 1'Eglise du temps:
Socrate devint un type du Christ et Platon fut le Moise de I'At-
tique; devant le buste couronné de laurier de ce dernier,
Marsile Ficin tenait une lampe allumée et ‘il rendait ses dévo-
tions aux reliques d’un homme qu’il croyait avoir parlé latin.
Pic de la Mirandole, dont I’enthousiasme pour les anciens éga-
lait la fidélité qu’il conservait aux modernes, s’efforcait de les
réconcilier les uns avec les autres; il appelait & son aide la
Cabale et au moyen d’adroites allégories faisait dire ce qu’il



228 A.-M. FAIRBAIRN

voulait aux dogmes, & I'histoire et & la philosophie. Mais un
mysticisme éclectique, quelque pieux et quelque suffisant qu’il
puisse étre pour l'individu, ne réussit cependant jamais a sa-
tistaire entierement les aspirations finales et les besoins scien-
tifiques d’'une époque. Ce n’est pas & son aide que l'antiquité
retrouvée pouvait s’unir & un monde qui avait rompu avec
elle. Tous deux renfermaient de la vérité et de l'erreur; mais
la part de vérité de chacun devait nécessairement étre fatale &
Perreur que contenait 'autre. En effet le corps moribond de
I’Eglise ne résistait qu’avec peine au souftle puissant de I'esprit
historique nouveau. La critique naissante prouvait que, parmi
les prétentions les plus arrogantes de I’Eglise, quelques-unes
reposaient sur de pures fraudes. L’esprit sublime de Platon,
libéré de toute entrave, s’attaquait ouvertement & des formules
dogmaliques vides de sens; un prédicateur, aussi passionné
pour sa patrie qu’ardent pour lajustice, se levait & Florence et
dénoncait séverement les empietements faits aux libertés de
I’homme et aux lois de Dicu. Le temps était mar ; mais 'ltalie,
que la papauté avait tellement contribué & avilir, ne pouvait
pas s’assimiler les idées nouvelles pour créer un état de chose
nouveau. L’esprit de Machiavel inspirait les chefs des états ita-
liens ; et 'on sait que ce ne sont pas les intrigues basses, am-
bitieuses et égoistes des princes qui produisent un progrés ou
une restauration de quelque importance dans le domaine poli-
tique ou religieux.

Par la littérature classique on entra en contact avec la litté-
rature et le monde chrétiens du passé; I'on fit de tous deux
un objet de connaissance et d’étude historiques. On vit se
répéter alors les mémes particularités que celles gui différen-
cient les régions septentrionales des méridionales. Au dela des
Alpes, 'humanisme ne ressemblait en rien a celui de la Lom-
bardie. Le mouvement qui animait I'esprit germanique se dis-
tinguait par le profond sérieux de sa morale, par la religiosité,
le tempérament et le but éminemment chrétien de ses repré-
sentants, tandis qu’en Italie il n’était ni aussi moral ni aussi
élevé. Ici, 1l tendait & la révolte contre la religion, il rétrogra-
dait vers les formes classiques de la philosophie, telles que



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 229

Pépicurisme, le péripatétisme, le platonisme et son apogée fut
atteint dans le systéme panthéiste d’un Bruno et dans 'athéis-
me d’un Vanini. Il est vrai que le christianisme primitif n’était
pas si facile & comprendre pour des ltaliens, qu’il pouvait 1’étre
pour des Allemands. Transmis dans une littérature qui blessait
le gotit classique, étranger au grand style que cultivaient avec
prédilection les hommes de la Renaissance, ceux-ci en négligé-
rent I’étude, craignant qu’a son contact ils ne gétassent I’élé-
gance de leur latinité. C’est pourquoi la littérature chrétienne
ne fut pas de celles que les grands érudits italiens se sou-
ciassent d’éditer et elle ne trouva aucune maison de renom
pour la publier. Les fameuses presses d’Italie répandaient par-
tout les classiques grecs et latins, mais elles n’émettaient pas
d’éditions du Testament grec. Des centres intellectuels tels que
Florence s’intéressaient & I’Académie mais ignoraient entié-
rement les écoles chrétiennes.

Une autre cause qui, en Italie, contribuait & faire du chris-
tianisme un systeme politique plutot qu’intellectuel, c’était le
fait qu'on ne le connaissait que par la Rome d’alors, et qu’on
ne se souciait guére de rechercher ce qu’il avait été avant
d’avoir subi des transformations dans la ville éternelle. On ai-
mait mieux en trouver les origines dans la politique des chefs
temporels de I'Eglise, que dans la paternité de Dieu et dans
le péché de 'hoinme. Dans les pays transalpins rien de sem-
blable. La-bas, ’antiquité classique avait une importance moin-
dre, mais le christianisime primitif tenait une place plus consi-
dérable. De 14 deux manifestations de I’humanisme bien dis-
tinctes : 'humanisme allemand, qui étudiait les classiques afin
de mieux connaitre le christianisme primitif, et ’humanisme
italien, qui recherchait dans la littérature du passé la vie des
peuples anciens, qu’il voulait imiter. C’est ce qui nous expli-
que que I'Italie eut des savants et des peintres, tandis que les
pays germaniques produisirent des savants et des réformateurs.
Reuchlin ne se faisait pas passer pour théologien et pourtant
il n’était humaniste qu’afin de mieux approfondir la théologie ;
il n’étudia les langues que pour étre & méme d’interpréter la
religion. Colet, le plus marquant des humanistes anglais, apprit



230 A.-M. FAIRBAIRN

le grec dans le seul but de bien comprendre saint Paul et de
pouvoir interpréter ses épitres. Erasme enfin, la personnifica-
tion méme de ’humanisme allemand, fut également I’éditeur du
premier Testament grec, sulvi de paraphrases et d’annotations,
et voua surtout l'activité d’une vie longue et laborieuse & la
littérature chrétienne des premiers siecles. C'est ainsi que le
génie allemand se servit avant tout de la lLittérature antique
comme d’un moyen, tandis que le génie italien en fit plutot une
fin ; envisagée comme fin elle produisit la renaissance de V'art,
considérée comme moyen, le résultat n’en fut rien de moins
que la renaissance de la religion.

§ 2. RENAISSANCE DE LA LITTERATURE CHRETIENNE: ERASME.

En retrouvant le christianisme primitif et en en faisant
I’étude, on préparait des résultats tout aussi importants que
ceux qu’avaient donnés les recherches dans 'antiquité classique
recouvrée. Des gens sincérement attachés & leur religion ne
pouvaient avoir sous les yeux les origines d’out elle découlait,
sans étre profondément émus par cette découverte. Ils se trou-
vaient soudain face  face avec les personnes et les idées qui
avaient produit la fol chrétienne; au travers de cette littéra-
ture merveilleuse de la période de création, ils les rencon-
traieut vivantes et agissantes; c’était comme un monde nou-
veau et étranger quis’ouvrait & eux. [En effet, si 'on connaissait
le christianisme que I'Eglise avait produit, on ignorait par
contre le christianisme qui avait produit 'Eglise. Tant que la
connaissance qu’'on avait de I'Eglise s’acquérait uniquement
dans I'institution ecclésiastique d’alors, on n’éprouvait pas le
besoin de revenir en arriere vers son fondateur, on ne conce-
vait pas la nécessité, ou méme la possibilité, de comparer 'es-
prit et le but de ce corps avec les dispositions qui animaient
son vrai chef. Mais lorsqu’on fut en possession de la littérature
originale des premiers siecles, de cette source sacrée el norma-
tive de I'Eglise et de la foi, la comparaison s’imposa entre 1’or-
ganisme vivant et sa forme primitive et I’on s’apercut sans peine
combien cet organisme s’était écarté du type qui lui avait donné
naissance. Le retour aux sources de la religion produisit un



CHRIST DANS LA THEQLOGIE MODERNE 23t

résultat inévitable, quoique imprévu. Il attira 'attention des
esprits réfléchis sur les différences qui existaient entre les agis-
sements de I’Eglise et des ecclésiastiques du temps et la vie de
Christ, des apodtres et de la chrétienté apostolique. Il provoqua
des appréciations non équivoques sur celle des deux époques
qui semblait avoir le mieux cowmpris ce qui tournait & I'avan-
tage de la religion. Il fit également mettre en parallele les
régles établies par I'Eglise et les lois qui régissaient les com-
munautés primitives; fallait-il que celles-ci cédassent le pas &
celles-14 7

Ce travail de la pensée se concentre, pour I’humanisme, dans
la personne d’Erasme; son impartialité ne peut guére étre
mise en doute puisque, de méme que son contemporain
Reuchlin, il vécut et mourut dans la foi catholique. Pour
Erasme, I'intérét que lui offrait la littérature primait celui qu’il
vouait & la religion ; il était avant tout humaniste et non pas
réformateur. D’ailleurs, personne moins que lui n’avait regu
de la nature les qualités qui font I’apotlre d’une réforme et per-
sonne ne fut plus soumis 4 sa nature qu'Erasme. Il aimait la
paix, la culture intellectuelle et la bonne société; susceptible
et dédaigneux au moral, il était délicat au physique, si sen-
sible, disait-on, qu'une mouche l'aurait fait saigner. La haine
qu’il portait au vulgaire s’étendait également sur les esprits
épals, comme sur les ignorants. Son mépris n’avait pas de
bornes pour ceux qui ne discernaient pas le sarcasme sous le
voile du compliment, ou bien lironie encadrée dans une aliu-
sion agréable ou cachée dans une phrase & double entente. Il
craignait les révolutions, parce gu’elles aménent avec elles
I'explosion de forces imprévues, le chaos, les chocs et les bru-
talités. Il tremblait des maux possibles, inhérents & des chan-
gements radicaux, et son imagination s’en affectait bien plus
que sa conscience ne s’alarmait des actualités déplorables de
I'ordre régnant. Il aimait le monde qui I’entourait et ses désirs
ne s’élevaient pas plus haut que de rester en sa possession,
libre & lui de le critiquer d’aprés son point de vue. Pour jouir
en paix des bienfaits de ’étude, il préférait suggérer une idée
plutot que de I'exprimer lui-méme et prononcait plus de juge-



232 A.-M. FAIRBAIRN

ments conditionnels qu’il n’émettait d’opinions arrétées. En
dépit de ces dispositions tlimorées, qui le contraignaient &
adhérer 4 l'ancien systéeme, c’est-4-dire au catholicisme, il fut
un de ceux qui travaillerent le plus pour la réforme et formula
la plupart des principes qui devaient amener l'avénement de
celle-ci. Son édition du Nouveau Testament est une preuve
suffisante & l'appui de cette assertion. Parmi les grandes
presses il y en avait dont la premiére ceuvre, et la plus im-
portante, fut la publication de la Vulgate. L’Eglise avait sanc-
tionné cette version du sceau de 'officialité, elle ne permettait
donc pas qu'on soulevit & son égard des questions de doute
ou de critique, ni méme qu’on la compardt aux sources pre-
miéres d’ou elle découlait ; elle en avait fait sa tradition auto-
risée et l'avait livrée 4 l'imprimerie. Le Nouveau Testament
d’Erasme était tout autre chose. C’était le livre dans sa langue
originale, avec des tentatives de fixer les passages douteux,
indépendant du texte accrédité et accompagné d’une nouvelle
version, plus élégante et plus exacte que 'ancienne. La diffé-
rence entre les deux traductions était frappante ; le Nouveau
Testament d’Erasme ébranlait d’un seul coup la Vulgate dans
ce qui constituait son plus grand prestige : ’appui de I’Eglise.
Plus on la comparait & Poriginal, plus elle éteit attaquée dans
son autorité et moins elle pouvait justifier la confiance qu’on
avait mise en elle. Dans l'original, en effet, on apprenait & con-
naitre le fondateur de 1'Eglise et ’Eglise qu’il avait fondée, on
entrait en contact avec les hommes qui furent ses agents, ony
lisait une histoire authentique, presque contemporaine des
écrivains qui 'avaient rédigée et tout cela dans des pages aussi
simples que lucides. Le catholicisme, se demandait-on & leur
lecture, représentait-il fidélement la religion des apbtres, était-
il bien I'incarnation de son esprit et 'interprétation de ses doc-
trines? Ses lois, ses institutions s’y trouvaient-elles mainte-
nues? Et que penser de Rome, de la papauté, de la prétrise
et de toute I'organisation sacerdotale, dont on ne trouvait nulle
trace soit dans I'enseignement de Christ, soit dans celui des
apotres ?

Ces questions-la s’'imposaient ; Erasme y répondit avec autant



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 233

de clarté et de précision que le lui permettaient son tempéra-
ment et son tour d’esprit. Ses recherches 'amenérent & con-
clure que Christ est le maitre unique, choisi par Dieu méme,
et auquel seul appartient l'autorité supréme 1. 1l s’étonne qu’on
ait monopolisé pour le pape seul les paroles qu’adressa Christ
a4 Pierre; elles se rapportent bien & 'apdtre, mais également &
tous les chrétiens sans distinction 2. Il ne comprend pas sous
le nom d’Eglise uniquement les prétres, les évéques et les
papes; ceux-ci n’en sont tous que les ministres ; mais il y voit
la chrétienté tout entiére; considérée comme une collectivité 3,
ce qui veut dire « un certain assemblage d’hommes, répandus
dans tout le monde, dont les caractéres communs sont ’accord
sur la foi de I'évangile, le culte de Dieu le Pére, la confiance
entiere en son Fils, 'assurance d’étre dirigé par le méme esprit
qui animait ce Fils et de la communion duquel est retranché
quiconque commet un péché mortel & »

La doctrine réformée des sacrements aurait attiré Erasme, si
les décrets de I’Eglise ne lui avaient pas été défavorables. Quoi-
gu’il en soit, il ne concoit pas quel bien, quel avantage on peut
retirer d’éléments imperceptibles aux sens, si on ne les consi-
dére pas comme des symboles et des porteurs de la grice spi-
rituelle 5. Du reste, il ne trouve aucun passage de ’Ecriture qui
confirme la prétention des prétres, d’avoir seuls qualité pour
consacrer ’hostie, non plus qu’il n’y découvre aucun indice qui
permette d’affirmer avec certitude que les apotres transformé-
rent du pain et du vin dans le corps et le sang du SeigneurS$.
C’est pourquoi il est bien plus vraisemblable que ces ¢léments
ne sont que des symboles qui témoignent de l'unité indisso-
luble de Christ et de I'Eglise, celle-ci étant le corps mystique
dont il est le chef. La critique d’Erasme se porta également sur
les tendances exagérées d’un rituel ecclésiastique voisin du

t Annotationes in Novum Testamentwm sub. loc., Mat, XVII, .

2 Ibid., Mat. XVI, 18.

S Epistolae., 1029, A ; Adagiorum Chiliades, p. 589, (édit. de Bale.)
4 Collogwie. : Inquisitio de Fide, 298. (Amsterdam ed.)

S Epistolae, 941, A.

6 Ibid,, 1198, D. E.

THEOL. ET PHIL 1894. : 16



234 A.-M. FAIRBAIRN

fétichisme et contre des pratiques religieuses, aussi invétérées
gu’immorales. Il la fit incisive et sans ménagements, et comme
il 'appuyait sur des principes solides, elle ébranla jusque dans
leurs fondements les pénitences, les prétentions et les ordon-
nances de I’Eglise. Le culte des reliques, en particulier, pro-
vorua toujours ses satires les plus mordantes. II le considérait
comme un nouveau pharisaisme, plus mesquin encore que
I’ancien, parce que, plus que celui-c1, il était une caricature
hideuse de la piété!; aussi ne se faisait-il pas faute de le fla-
geller sans ménagement. Pour I'éviter, dit-il, ce n’est pas &
Rome qu’il faut aller; on en revient généralement pire qu’on
n’était en partant; mais c¢’est a’Evangile, qui seul peut amener
un changement de vie, parce ue seul il renferme la parole de
vérité 2. En néghgeant I’évangile, I’Eglise a attiré sur elle une
double calamité: un retour au paganisme dans les mceurs, et
un 1ituel judaique dans le culte. En effet, c¢’était par les prati-
ques religieuses, formulées par le systeme papal et adaptées &
I’esprit et & la conscience de I'époque, que I’Eglise entrait le
plus directement en contact avec la société, et c’est par leur
moyen qu’elle renversait la morale, avilissait le culte et éloi-
gnait '’homme de Dieu.

Ces usages, si opposés & Ecriture, Erasme les attaqua de
tous les points de vue; car tandis qu’il ne trouvait dans celle-ci
aucun ordre de les établir, ni aucune parole pour les encou-
rager, les passages ne lui manquaient pas dans lesquels Christ
met ses disciples en garde contre les abus du rituel, et ol1 Paul,
dans sa dialectique serrée, en montre tous les dangers3. En
outre, les praticues religieuses sont contraires aux intéréts réels
de la religion ; on atoujours constaté qu’elles produisent inva-
riablement une dégénérescence de la piété, de la moralité,
voire méme de la bienséance la plus élémentaire. La raison en
est fort simple. S’il est vrai que des lois positives comme celles
que promulgualent les évéques ou les conciles, les papes ou les
ordres monastiques, n’avaient pas le pouvoir de mettre de coté,

1 Annotationes in Novum Testamentum, sub. loc.. Mat. XXIII, 5.
2 Colloquia : Adolescens et Scortuwin, p. 251.
3 Ratio Verae Theolog.,p. 94 ; Enchiridion, p. 60 seq.



CHRIST DANS LA THEOLOGIE MODERNE 235

d’abolir les commandements de Dieu et de la nature, et si ces
derniers jouissaient toujours encore d’une autorité primaire su-
périeure, ils n’en étaient pas moins considérablement diminués
et affaiblis par le formalisme et le rituel qui régnaient alors. On
punissait bien un prétre qui laissait pousser ses cheveux ou
qui portait des habits laiques, mais on ne cessait pas de le con-
sidérer comme « un pilier de I’Eglise, » s’il se corrompait luiet
ceux qui étaient confiés & sa charge. Des hommes qui auraient
préféré mourir plutdot que de manger de la viande lorsque la
discipline le défendait, ne se faisaient pas scrupule de vivre
dans la débauclie la plus effrénée. Erasme voyait tout cela et
montrait, dans un langage dont la franchise vous saisit d’effroi,
comment un cérémonial exagéré peut obscurcir la conscience,
produire la suppression de la loide Dieu, le manque de respect
etla désobéissance aux commandements les plus rudimentaires
de la loi morale, paralyserl’ame et la rendre insensible, en un
mot créer une conscience artificielle et faussée, dans les masses,
le clergé et les églises!. Erasme n’avait certes pas le tempéra-
ment d’un puritain et pourtant, mieux que tout autre, il sut
faire comprendre la nécessité et le besoin d’en réaliser Iesprit
et le caractere. Le rituel établi par le prétre avait produit dans
le christianisme les mémes résultats qu’il avait donnés dans
toutes les religions qui s’étaient abandonnées a lui. Dans le ju-
daisme par exemple, le culte de la forme avait eu pour consé-
quence la perte de I'idéal moral et avait fait prédominer sur la
voix divine de l'obligation en nous, 'obéissance & une régle-
mentation extérieure et vulgaire, & la routine d’une caste, d'un
couvent ou d’'une école. L’humanisme, éclairé par la littérature
qui faisait son admiration, vit le mal et le critiqua de la maniére
élégante, incisive et satirique qui lui était propre. Mais si une
critique spirituelle peut bien amuser et provoquer, & la rigueur,
un retour sur soi-méme, elle ne réussit cependant jamais &
produire ce qu’elle ne veut pas, quoique ce soit la chose la plus
nécessaire, & savoir une réforme de la religion.

1 Colloguia. Ichthuofagia.




	Christ dans la théologie moderne. Partie 1

