
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Deux conceptions du dogme

Autor: Fornerod, Aloïs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEUX CONCEPTIONS DU DOGME

ALOIS FORNERODi

Messieurs,

Vous pouvez facilement vous représenter le désarroi qui dut
régner sur les champs de bataille lors de la première apparition

des armes à feu. Les armes blanches n'étaient plus d'aucune

utilité. Les troupes, équipées à l'ancienne mode, voyaient
l'ennemi fuir devant elles sans parvenir à entrer en contact
avec lui. Les compagnies armées de fusils, n'en connaissant

point encore la portée, dépensaient en pure perte leurs
projectiles. Elles tiraient ou trop haut ou trop loin.

Le spectacle de nos luttes théologiques ne présente-t-il pas
à l'heure actuelle un désarroi analogue? Les deux tendances

opposées, l'école conservatrice et l'école de la conscience, que
nous aimerions mieux appeler l'école psychologique, usent
d'armes différentes. Les arguments décisifs pour les uns
paraissent inoffensifs aux autres. Aussi, après avoir ferraillé
durant des heures, les combattants s'aperçoivent-ils qu'ils en

sont toujours au même point. On a le sentiment qu'on ne se

comprend pas, qu'on ne s'atteint pas. En mettant au jour les

divergences qui régnent entre les deux écoles sur la conception

du dogme, nous espérons jeter quelque lumière sur ce

désarroi.

1 Conférence faite à l'Hôtel-de-Ville de Lausanne.



208 ALOIS EORNEROD

Auparavant, il s'agit de déterminer le domaine du dogme.
Nous disons : le dogme est le résultat de la réflexion scientifique

appliquée à la vie chrétienne.
La vie inconsciente est le fond de notre être. Le petit enfant

voit, entend, parle, fait ses premiers pas sans avoir des idées

précises de ses facultés. Les peuples se sont organisés suivant
la nécessité des situations, sans théories sur le gouvernement.
L'homme ne peut pas se contenter de cette vie animale, il
aspire sans cesse à s'élever à une vie supérieure. Doué de l'intelligence,

il applique sa réflexion à tout ce qu'il voit, entend et

sent. En face de la nature, il cherche à se rendre compte des

phénomènes de l'univers. En présence de la société, il veut se

former des conceptions sur les domaines de l'activité humaine.
Cet effort de l'homme pour passer de la vie inconsciente à la

vie consciente se manifeste sous deux formes, la connaissance

populaire et la connaissance scientifique.
Sous la forme populaire, la réflexion s'attache surtout aux

phénomènes isolés, elle s'applique à en reconnaître les diverses

faces. C'est le règne de la description et des réflexions
personnelles. On y découvre des essais de coordination, des

embryons de conceptions générales ; c'est le domaine de la poesie

et de la chronique. En littérature, tous les peuples n'ont-ils
pas débuté par les épopées? et les annales n'ont-elles pas été
le premier produit de la prose?

Sous la forme scientifique, l'esprit humain, groupant avec
méthode les phénomènes d'après leur analogie, recherche les

lois générales qui président à leur formation. Ressaisir l'unité
de la vie sous son apparente diversité, voilà le but de l'effort
scientifique. La description des phénomènes isolés ne constituera

jamais à elle seule une science. Les rapports des phénomènes

entre eux sont le véritable objectif du savant. La physique

est l'étude des lois qui régissent les phénomènes physiques.
L'astronomie recherche les lois qui gouvernent les phénomènes

célestes. La philosophie est la recherche de l'unité
primordiale groupant sous elle toutes les unités secondaires.

Cette évolution de la vie générale s'applique au christianisme.

II appose son sceau sur les formes multiples de la vie.



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 209

Vous avez des usages chrétiens et des moeurs chrétiennes ;

vous assistez à des cérémonies chrétiennes; vous possédez des

écrits chrétiens; vous considérez certains faits, par exemple la

mort de Jésus-Christ, comme des faits chrétiens ; il y a des

pensées chrétiennes, des sentiments chrétiens. Le christianisme
se présente donc à nous comme une vie ayant ses caractères
distinctifs, possédant son unité, à savoir l'esprit de son fondateur,

Jésus-Christ.

L'origine de la vie chrétienne comme de la vie générale est
le produit d'impressions et non d'idées nettes et définies. Un
changement dans l'état de notre âme en constitue le germe. La
vie seule engendre la vie. Le contact avec des personnalités
chrétiennes fait le chrétien. La prédication de l'Evangile est

avant tout une affirmation de la foi. L'étude de la Bible nous
met en présence de la personnalité même de Jésus-Christ.
Voilà pourquoi la Bible, la prédication, ainsi que les rapports
personnels avec des chrétiens sont les trois moyens destinés à

faire impression sur l'âme, à lui faire sentir sa misère et à lui
faire saisir l'amour de Dieu manifesté en Jésus-Christ. Le

changement de l'état intérieur de l'homme constitue le fond de la
vie chrétienne. Si parfois l'Evangile se présente à nous dans
les moules d'une dogmatique arrêtée, ces formules ne sont que
des vases contenant la sève chrétienne, ils ne constituent pas
la vie chrétienne elle-même. Leur acceptation n'est pas
indispensable pour que la foi s'éveille dans un cœur.

La vie chrétienne est avant tout une vie affective. Mais le

chrétien est toujours homme. Il portera sa réflexion sur les

phénomènes qui se groupent sous le nom de christianisme. Là

nous retrouvons nos deux formes de connaissance. La forme

populaire est représentée par les cantiques, les liturgies, les

prédications. La réflexion se borne à affirmer les données de

la foi sans trop se préoccuper de leur liaison intime, à exposer
les impulsions de l'âme, à décrire les manifestations diverses
de cette vie chrétienne. Le Nouveau Testament, avec son
caractère historique, rentre dans cette catégorie. L'enseignement
de Jésus-Christ ne porte pas le cachet dogmatique. Ses paraboles

au sens large, ses maximes aux formes populaires, lais-



210 ALOIS FORNEROD

sent libre carrière à la spéculation. Les sentences comme :

« Je suis le bon berger, le bon berger donne sa vie pour ses

brebis, » « Je suis la résurrection et la vie, » sont de pures
affirmations de la foi. Paul et Jean, par leur réflexion personnelle,

se sont formé un plan d'ensemble du christianisme,
s'élevant, eux, à la forme scientifique. Sous cette forme la
réflexion cherche à grouper les phénomènes chrétiens. Saisir
leurs rapports, retrouver l'unité de la vie chrétienne, c'est là

l'effort du dogmaticien. Les conditions générales delà foi
chrétienne ne porteront pas le nom de lois, mais de postulats de la

foi. C'est là le domaine du dogme. Il présente deux caractères.
Le dogme est la formule des faits chrétiens et il prétend à une
valeur objective.

Si le dogme est la formule des faits chrétiens, il n'en est pas

un lui-même. Une loi du monde de la nature s'appuie sur des

phénomènes, mais en elle-même n'en est pas un, c'est une
donnée générale qui veut rendre compte d'un groupe de faits.
Vous ne voyez pas, vous ne saisissez pas l'attraction pure, mais

vous pouvez constater les effets de cette loi générale par de

nombreux faits. Le dogme de la sainteté de Jésus-Christ est un

postulat de la foi. Il doit rendre compte au chrétien des

impressions multiples de sainteté qu'éveille en lui la personnalité
du Sauveur. Les simples faits historiques comme ces affirmations

: « Jésus-Christ est né, » « Jésus-Christ est mort, » ne
constituent pas de dogmes. Par contre : « Jésus-Christ est

mort pour nos péchés, » donne naissance au dogme de la Bé-

demption. C'est la donnée cachée sous le fait historique qui
présente la signification chrétienne de la mort du Sauveur. Les

dogmes sont donc les raisons générales par lesquelles le chrétien

cherche à se rendre compte de sa foi.
Formules des faits chrétiens, les dogmes aspirent sans cesse

à l'objectivité. Recherchant les conditions générales de la foi

chrétienne, le dogme s'élève au-dessus des représentations
personnelles, individuelles de la foi, il cherche au sein de la variété
des phénomènes particuliers du monde chrétien, à saisir les

caractères communs à toutes les expériences chrétiennes. Ainsi
le dogme de la sainteté absolue du Christ n'est pas la simple



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 211

réflexion d'un chrétien, n'ayant de valeur que pour ce chrétien.

C'est un postulat de la foi destiné à faire comprendre
l'action que Christ exerce, non seulement sur une seule âme
mais sur toutes les âmes chrétiennes. Retrouver l'unité du
christianisme sons ses formes multiples, voilà le but du dogme.
S'occupont des conditions générales de la foi chrétienne, l'effort

dogmatique aura toujours la tentation de présenter ses
résultats comme l'essence même de la foi, comme possédant une
valeur objective.

Le dogme nous donne les raisons dernières de la foi
chrétienne. Aussi est-il et sera-t-il toujours une nécessité. Vous ne
parviendrez jamais à empêcher l'homme de penser. Le chrétien
cherchera sans cesse à se rendre compte de la foi chrétienne.
Il y aura donc toujours des dogmes.

Maintenant, les prémisses posées, voyons les divergences
entre les deux écoles.

Il y a tout d'abord une différence de principe. L'école
conservatrice attribue au dogme une valeur absolue. L'école
psychologique ne lui confère qu'une valeur relative. Expliquons-
nous.

Toute science aspire à l'unité dans son domaine, cherche à

posséder des conceptions générales rendant compte de tous les

phénomènes de son ordre. C'est là un idéal toujours poursuivi,
vaguement entrevu, mais jamais atteint. Les lois découvertes
en astronomie, en physique, en chimie sont nombreuses; les

résultats définitivement acquis se multiplient chaque jour.
Mais quel professeur oserait présenter les conceptions générales

qui sont à la base de chacune de ces disciplines comme

l'expression immuable de la vérité? De nouvelles expériences
venant enrichir les anciennes modifient sans cesse les systèmes.
Les conclusions dernières changeront toujours. L'état actuel
d'une science est une simple étape de son développement. La

science suit une marche incessante vers la vérité dernière.
Le dogme étant la recherche scientifique de la vérité

chrétienne, est-il soumis à cette loi de l'évolution

Non, affirme l'école conservatrice. Ses partisans prêtent à

la première éclosion du dogme dans l'Eglise une valeur per-



212 ALOIS FORNEROD

manente, definitive. Oubliant comment ces dogmes se sont
formés, méconnaissant leur enfantement long et laborieux, ils
envisagent le dogme non comme un tout complexe, mais

comme un tout simple, indivisible, tenant à l'essence même de

la foi. A leurs yeux le dogme se trouve à l'origine même du

christianisme, il doit être toujours maintenu. Vous pouvez
chercher à expliquer les premiers dogmes, à les développer, à

les mettre en rapport avec les situations nouvelles, avec les

nouveaux besoins; mais ces premiers dogmes doivent rester
comme le noyau autour duquel viennent se grouper, sans le

changer, les conceptions dogmatiques postérieures.
Cette conception de la valeur permanente des premiers

dogmes est un axiome de l'école qui plane sur tous ses écrits.
Par des inconséquences que nous estimons heureuses, par des

concessions importantes faites à l'esprit de leur temps, les

partisans de l'école conservatrice transforment les dogmes
primitifs au point de les rendre méconnaissables. Qui oserait
soutenir que le dogme de la trinité exposé par le plus orthodoxe

parmi nous soit identique au dogme d'Athanase? La notion
traditionnelle de la préexistence de Jésus-Christ n'est pas
conforme à celle qui se dégage des écrits du Nouveau Testament.

Malgré ces faits, le dogme pour l'école conservatrice
n'est pas seulement le résultat de la réflexion appliquée à la
vie chrétienne, Il est une donnée première du christianisme
lui-même.

Le dogme est soumis à la loi de l'évolution, affirme par
contre l'école psychologique. Pour elle, l'immuable, le roc
inébranlable, ce ne sont pas les conceptions dogmatiques,
c'est la vie chrétienne elle-même. Et comme la Bible est le
document authentique des origines du christianisme, elle sera

toujours pour nous la source la plus pure et la plus limpide de

la vie chrétienne. Nous n'oublierons jamais d'aller retremper
notre foi, fortifier nos convictions, trouver de nouvelles impulsions,

développer nos expériences au contact de notre divin
Maître. Quant aux dogmes formulés par l'Eglise, nous ne
saurions leur attribuer une valeur permanente, définitive. Nous

nous souvenons que trop de facteurs humains sont intervenus



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 213

dans cette élaboration dogmatique. Etat des mœurs, institutions
nationales, conceptions philosophiques, individualités
prépondérantes, voilà les facteurs qui, à côté de l'expérience proprement

chrétienne, ont agi et agiront toujours sur les résultats
de l'effort dogmatique. Le vieil homme existe à côté de

l'homme nouveau dans le chrétien et exerce sur lui une action

qui pour être sourde et inconsciente n'en est pas moins réelle.
Les pères apologètes, nourris de culture philosophique,
ayant passé de nombreuses années dans les écoles grecques et

romaines, ne déposaient pas leur bagage scientifique en
franchissant le seuil de l'église. Ils l'ont bien plutôt introduit avec
eux et en ont imprégné le christianisme tout entier. Aussi la

première éclosion dogmatique nous apparaît comme une
tentative grandiose pour saisir le sens de la vie chrétienne, mais

comme une tentative que les âges postérieurs, sous l'influence
d'une expérience plus complète, peuvent et doivent transformer.

Les siècles d'existence de l'Eglise chrétienne offrent des

matériaux toujours plus considérables pour comprendre le
christianisme. Les dogmes les plus parfaits ne se trouvent pas
aux débuts de l'Eglise, nous devons marcher à cet égard de

progrès en progrès. L'exposition scientifique du christianisme ne

sera véritablement adéquate à son objet que lorsque le règne
de Dieu sera réalisé. L'unité réelle, l'objectivité pure pour
les dogmes comme pour les sciences de la nature, sont un
idéal à atteindre. Si nécessaire, si indispensable que soit l'effort
dogmatique, ses résultats sont toujours relatifs.

Seconde divergence : il y a entre les deux écoles une
différence d'orientation. L'école conservatrice est métaphysique ;

l'école psychologique est sotériologique. Qu'entendons-nous

parla?
Les esprits de toute une génération sont souvent sous

l'influence de courants généraux qui les entraînent dans la même

direction et leur impriment un cachet particulier, une

physionomie commune. En littérature, la période romantiqne
a précédé la période naturaliste et nous voyons commencer la

période mystique. Chacune de ces périodes se laisse déterminer

par certains traits, certains caractères, certaines concep-



214 ALOIS FORNEROD

tions ; elle imprime son sceau au front de tous ceux qui
subissent son influence.

Les courants généraux qui orientent toute une génération ne
se font, pas sentir uniquement en littérature et en philosophie,
ils existent également en théologie. Or nos deux écoles subissent

des influences différentes.
Héritière du passé, l'école conservatrice a la même orientation

que l'Eglise des premiers siècles. Le grand problème qui
passionnait alors les esprits n'était autre que le problème
métaphysique, à savoir les rapports de l'infini avec le fini, de

Dieu avec le monde, de l'esprit avec la matière. Souvenez-vous

que tandis que dans l'Eglise s'élaboraient les dogmes des

grands conçues, à Alexandrie régnait et florissait le

néoplatonisme. Ce système philosophique exerçait une véritable
suprématie. Toutes les autres tendances baissaient pavillon
devant lui. Or quel est le principe central du système? C'est
l'émanatisine. « L'univers est une hiérarchie qui de l'Etre
absolu descend jusqu'au non être absolu (la matière) par
les degrés intermédiaires de l'idéalité, de la spiritualité et
de la corporate. » Voilà la donnée essentielle d'après Weber
(Histoire de la philosophie). C'est le problème métaphysique.

En outre, il ne faut pas perdre de vue que l'hérésie, le

gnosticisme surtout, a été le moteur le plus puissant de l'effort
dogmatique. Quelle était la grande préoccupation de ce

mouvement, si puissant puisqu'il mit l'Eglise à deux doigts de sa

perte? C'était lagnose, c'est-à-dire la science, le problème
métaphysique. Avec son plérôme, ses éons et ses syzygies, que
cherche lagnose si ce n'est à résoudre la question des rapports
de Dieu avec le monde, de l'infini avec le fini, de l'esprit avec
la matière? Or l'Eglise, pour résister à ses adversaires et tout
en subissant l'influence générale de l'époque, a abordé
l'élaboration de ses dogmes en se plaçant elle aussi à ce point de

vue métaphysique. Les chrétiens des premiers siècles ont été

hantés par le même problème que leurs contemporains. Les

philosophes cherchaient une solution dans leur raison, les

gnostiques trouvaient une explication dans leurs créations

étranges et fantastiques. Les chrétiens demandaient la réponse



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 215

du même problème à l'Evangile. Sous cette orientation le

christianisme s'est transformé peu à peu en une philosophie
chrétienne.

Ainsi s'explique pourquoi le dogme de la Trinité a été le

premier dogme constitué. Les hypostases divines correspondent

aux émanations des philosophes, aux éons des gnostiques.
Le problème est le même, l'esprit seul est différent. Ainsi l'on
comprend pourquoi, chose étonnante au premier abord, le

dogme du loyoç, deuxième personne de la Trinité, s'est formé,
constitué, développé, indépendammant du Jésus historique.
Une fois le dogme trinitaire établi, alors seulement la question
des rapports entre ce loyo; éternel et la personnalité de ce
Jésus historique s'est posée. Ainsi l'on saisit pourquoi, chose

étrange pourtant, le problème de la Bédemption n'attire pas
l'attention des esprits. Sur ce sujet on répète seulement des

textes bibliques. A quelques exceptions près, Irénée en particulier,

on n'a que des idées vagues, générales. La mort de Christ
est même envisagée comme un rapt de Dieu au détriment de

Satan. Le problème métaphysique a dominé toute cette
création théologique.

Les partisans de l'école conservatrice sont encore placés sur
le même terrain. Ils ont pour la plupart abandonné une grande
partie de cet héritage, mais ils en conservent l'esprit. Le
christianisme est toujours à leurs yeux un ensemble de vérités
embrassant l'univers tout entier. Les questions ontologiques
trouvent toujours en eux de chaleureux défenseurs.

L'école psychologique n'est point l'héritière de la théologie
des grands conciles. Elle est la fille de la tendance inaugurée
par saint Augustin et, mise en plein jour parla Beforme. Nous
n'avons en effet pas d'autre prétention que de poursuivre
l'œuvre commencée au XVIe siècle et arrêtée dans son

développement. Le grand mérite d'Augustin est d'avoir attiré
l'attention sur le salut. Le dogme de la grâce est son œuvre.
La justification par la foi a été le principe même de l'œuvre
inaugurée par Luther. Vous le voyez, l'orientation de cette
école est différente : le problème métaphysique est à l'arrière
plan. La Rédemption apparaît comme constituant l'essence



216 ALOIS FORNEROD

même du christianisme. C'est là le point de départ de notre
théologie. Tous les problèmes dogmatiques sont et doivent être
abordés sous l'angle de la Rédemption.

Voici un exemple : Nous prenons parti pour la conception
spirituelle et morale de la divinité du Christ et nous repoussons

la conception ontologique. Pourquoi? Ce n'est certes pas
poussés par une hostilité irréfléchie pour tout ce que nous ne

comprenons pas. Nous aimons trop la philosophie pour bannir
sans appel tout ce qui porte une couleur métaphysique. Non,
c'est surtout, avant tout, parce que la conception ontologique
nous paraît amoindrir la valeur morale du Rédempteur. En

prêtant à Jésus une autre nature qu'à nous, en mettant l'accent

sur sa préexistence personnelle, consciente, vous donnez au

salut un caractère magique. Au nom même de la Rédemption,
nous répudierons également la conception du Christ du christianisme

libéral d'il y a vingt-cinq ans. Jésus le docteur,l'auteur du

sermon sur la montagne était tout pour lui. Le Christ mourant
sur la croix était passé sous silence. Cette conception est par
trop frivole. Elle est entachée, elle aussi, d'intellectualisme

puisqu'elle est fondée sur cette erreur platonicienne qu'il suffit
de connaître la vérité pour la pratiquer. Qu'implique le fait même
de la Rédemption, c'est-à-dire cette transformation religieuse et

morale accomplie dans le cœur du croyant sous l'influence de

l'Evangile? Voilà comment le problème dogmatique se pose

pour l'école psychologique. Son point de vue est bien solério-
logique.

Une troisième divergence. Il y a entre les deux écoles une
différence de méthode. L'école conservatrice veut et réclame

une autorité extérieure, l'école psychologique n'admet qu'une
autorité interne. Voyons cela de plus près.

Quand un savant découvre une loi nouvelle en physique, en

astronomie, il la présente comme une hypothèse personnelle;
mais il espère la faire accepter comme une loi s'imposant à

tous. Ce caractère définitif ne pourra être obtenu que lorsque
une série d'expériences viendront confirmer l'hypothèse
primitive. En ce domaine, les preuves matérielles sont possibles

parce que l'observateur est distinct de la matière observée.

Les dogmes qui sont les raisons dernières de l'expérience



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 217

chrétienne, eux aussi, ayant une portée générale, aspirent à

s'imposer à tous. Ils cherchent à se légitimer aux yeux de

chacun. Les preuves matérielles ici ne peuvent être atteintes

parce que l'observateur et la matière observée sont la même

personne, le croyant. Comment tourner la difficulté?
L'école conservatrice fait appel à une autorité extérieure. Il

est curieux de constater que le développement dogmatique des

premiers siècles a été parallèle au développement de la
puissance ecclésiastique. La transformation du christianisme en

philosophie chrétienne date de la même époque que la
transformation de l'Eglise en puissance cléricale. L'une n'est
évidemment pas la cause de l'autre, mais il y a un rapport intime
entre ces faits. -Une fois les dogmes constitués, l'Eglise s'est
trouvée assez forte pour les imposerà tous, fidèles ou infidèles.
La religion étant avant tout et surtout un ensemble de données
exactes sur Dieu, sur le monde, sur l'homme, il faut bien que
ces données exactes soient légitimées, sanctionnées par une
institution ayant droit à l'autorité. Avec les expériences, nous
flottons et flotterons toujours en pleine relativité. C'est la logique

du point de vue métaphysique qui a fait aboutir le
mouvement, dans l'Eglise catholique, au dogme de l'infaillibilité
papale, dans le protestantisme au dogme d'une inspiration
spéciale de la Bible en tant que livre. Voilà pourquoi les partisans

de l'école conservatrice réclament et réclameront toujours
une autorité extérieure, en dépit de toutes les concessions
faites sous l'influence des résultats de la critique biblique et

malgré l'inanité de leurs efforts pour trouver une connaissance

purement objective.
L'école psychologique cherche la solution du problème de

l'autorité d'un autre côté. Elle ne saurait méconnaître et le
caractère relatif et le caractère subjectif de toutes nos connaissances

religieuses. Aussi est-ce au sein même de la subjectivité

qu'elle prétend reconquérir l'objectivité. Nous avons vu
que si variées, si multiples que soient les manifestations de la
vie chrétienne, elle possédait son unité. Un même esprit anime
tous les chrétiens. Découvrir cette unité pour en faire une
norme intérieure, voilà notre méthode. Cette unité se trouve
à nos yeux dans la Rédemption. L'amour de Dieu manifesté en

THÉOL. ET PHIL. 1894. 15



218 ALOIS FORNEROD

Jésus-Christ est le trait spécifiquement chrétien qui distingue
notre religion de toutes les autres. Eh bien, tous les dogmes
qui découlent naturellement du fait rédempteur seront acceptés

par nous; tous les dogmes étrangers ou indifférents à la
Bédemption seront abandonnés. Voilà l'autorité à laquelle nous
nous soumettons.

Prenons deux exemples. Nous rencontrons dans nos écrits
bibliques des apparitions d'anges, des possessions démoniaques.
Arriver à expliquer ces faits, à découvrir les origines de la

croyance aux anges et aux démons, voilà un problème historique

digne d'intérêt. Mais jamais, quelle que soit notre
opinion en cette matière, nous n'accepterons de dogmes sur les

anges et les démons, parce que cette croyance ne découle pas
naturellement de la Rédemption. La spiritualité de Dieu, en

revanche, sera pour nous un dogme parce qu'elle découle de

l'œuvre du salut. Nous voyons dans cette œuvre Dieu agissant
dans le monde et faisant concourir toutes choses à son but.

Aussi, avec cette méthode, croyons-nous avoir trouvé pour
le dogme un domaine qui lui est propre. Les conflits entre la

foi et la science deviendront moins nombreux. Ils provenaient
pour la plupart de l'identification du problème dogmatique
avec le problème métaphysique. Sans cette confusion, jamais
l'Eglise n'aurait condamné Galilée pour son affirmation que la

terre tourne. C'est en sortant du domaine spécifique de la foi

que l'école conservatrice voyait dernièrement encore dans la

théorie scientifique de l'évolution un péril pour la religion.
Divergence de principe, divergence d'orientation, divergence

de méthode : nous sommes bien en présence de deux conceptions

du dogme.
Dans tout organisme composé, une molécule centrale exerce

sa suprématie sur les autres; elle est le foyer de tout le
système. Pour l'école conservatrice, le dogme constitue la molécule

ordonnatrice de l'organisme religieux. De là, à ses yeux,
l'importance des confessions de foi. Pour drapeau elle prend
un ensemble de formules. Cette unité intellectuelle est plus ou

moins factice puisque chaque fidèle peut interpréter à sa façon

ces articles de foi. De là sa tendance a apprécier les hommes

du point de vue dogmatique. A ses yeux un défaut de croyance



DEUX CONCEPTIONS DU DOGME 219

est plus grave, plus pernicieux qu'un défaut de vie morale et

religieuse. L'Eglise a fait monter sur le bûcher le philosophe
Michel Servet dont les mœurs étaient pures, elle a laissé la vie

aux Libertins. Tout cela nous montre que le dogme constitue
bien pour l'école conservatrice le centre même du christianisme.

L'école psychologique n'est pas hostile au dogme. Elle
reconnaît la nécessité de l'effort dogmatique. Plus nous nous
rendons compte de notre foi, mieux cela vaudra. Les convictions

fermes décuplent les forces et sont comme des bouteroues

qui nous mettent en garde contre les excentricités et les
aberrations. La théologie a encore de beaux jours à attendre. De

l'école psychologique naîtra un magnifique déploiement
dogmatique, déjà entrevu par quelques-uns. Mais les dogmes n'ont
qu'une valeur relative, la Rédemption, fait psychologique, étant
la base de la vie chrétienne. Le centre est désormais déplacé.
Le dogme n'est plus le germe de la vie chrétienne, il en est le

couronnement. Voilà pourquoi nous pouvons dire : l'ère
dogmatique est passée, l'ère psychologique commence.

Avec cette déchéance du dogme de sa position suprême,
n'avons-nous pas à craindre l'effondrement de la vie
chrétienne? Non, nous en revenons simplement à l'état des
communautés de l'ère apostolique telles que nous les présente le
Nouveau Testament. Chose étrange, nulle part nous n'y
rencontrons le mot dogme dans le sens théologique. Il désigne
soit un décret de César Auguste, Luc II, 1, soit les décisions
d'un ordre tout pratique prises par la conférence de Jérusalem,
Act. XVI, 4. Il s'applique encore aux lois et ordonnances de

Moïse, Eph. II, 15, et c'est tout. Ce fait n'est-il pas significatif?
Ne nous prouve-t-il pas que ces premières communautés étaient
avant tout des associations de foi, au sens large du mot,
d'espérance et de charité? Leur base était psychologique et non
doctrinale. Nous rencontrons bien de magnifiques spéculations
chrétiennes, chez Paul, chez Jean; mais elles demeurent
toujours à l'arrière-plan, c'est la vie qui prime tout. Ayons donc
bon courage, l'école psychologique est dans la vérité. Elle
triomphera


	Deux conceptions du dogme

