
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre III, La révélation assimilée

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CERTITUDE CHRETIENNE

SON fondement, son développement et ses limites

PAR

J. RACCAUD

pasteur.

CHAPITRE III. — LA RÉVÉLATION ASSIMILÉE

§ 1. Le Saint-Esprit.

Nous venons de parler de la Bible ; voyons maintenant comment

est préparée la rencontre entre la révélation divine et la
conscience humaine. Cette préparation est l'œuvre du Saint-

Esprit.
Qu'est-ce que le Saint-Esprit? Le Saint-Esprit est une

puissance spirituelle, puissance mystérieuse mais réelle, dont
l'action a la plus haute importance dans la vie chrétienne. On

a pu fort justement le définir : Dieu en nous.
Afin de demeurer en dehors de toutes les discussions qui

se sont élevées à son sujet, discussions qui ne peuvent rentrer
dans le cadre de notre étude, nous définirons le Saint-Esprit :

l'agent (personnel ou non) par lequel Dieu se communique.
Jésus étant la Parole de Dieu1, c'est-à-dire celui par qui il
s'est fait connaître, le Saint-Esprit est l'agent par lequel
le Seigneur glorifié règne sur les hommes et vient habiter en
eux2.

1 Cp. Jean 1, 1-18.
2 Cp. Jean XIV, 15-19; Gai. II, 20; Apoc. III, 20.



LA. CERTITUDE CHRÉTIENNE 155

«Il faut bien prendre garde, écrit M. Guers, de séparer ce

que Dieu lui-même a joint, le Saint-Esprit et la Parole; nous
ne le ferions qu'à notre préjudice. L'Esprit n'agit pas sans la

Parole, et d'autre part la Parole n'a d'efficace que par
l'Esprit.1 »

Nous aurons un peu plus tard à corriger ce qu'il y a de trop
absolu dans la première de ces affirmations: L'Esprit n'agit pas
sans la Parole ; pour le moment nous voulons nous attacher
à la seconde : La Parole n'a d'efficace que par l'Esprit.

Quand le soleil apparaît, celui qui contempl-e son lever du

haut de quelque sommité le voit visiter tout d'abord les pointes
les plus élevées des montagnes; peu à peu les sommets de

moindre importance s'illuminent aussi; enfin les brillants

rayons atteignent les flancs mêmes des vallées. La lumière que
le Saint-Esprit répand sur la Bible présente quelque analogie
avec celle dont le soleil remplit la nature. Le Saint-Esprit
commence par illuminer les points les plus importants de la

révélation, ceux que la conscience saisit le plus facilement,
puis, au fur et à mesure des besoins, il entre davantage dans

le détail. Le Saint-Esprit, par lequel Dieu a inspiré les auteurs

sacrés, illumine la Bible pour ceux qui la lisent avec un cœur
bien disposé.

«Il y a dans cet ensemble d'écrits qu'embrasse l'Ancien et
le Nouveau Testament, dans la Bible, une autorité toute
spéciale.... C'est l'autorité de l'Esprit de Dieu, présent dans ces

pages, puisqu'il se sert d'elles pour allumer sa flamme au fond
de ceux qui les lisent avec un cœur ouvert à son action. Ce

livre, disait le célèbre évangéliste américain Moody, je sais

bien qu'il est inspiré, puisqu'il m'inspire2. »

Jésus étant le centre même de la révélation qui est contenue
dans la Bible, la première action du Saint-Esprit sera de mettre
en pleine lumière la personne du Sauveur, afin de nous pousser
dans ses bras. Ce premier résultat une fois acquis, l'œuvre

que le Saint-Esprit doit accomplir dans la Bible, n'est pas
achevée. Jésus avait dit à ses disciples : « L'esprit de vérité

1 Le Saint-Esprit, p. 205-206.
ä L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 69.



156 J. RACCAUD

me glorifiera, parce qu'il prendra de ce qui est à moi et vous
l'annoncera1. » Le Saint-Esprit découvre dans toute la Bible,
et montre au disciple de Jésus, les éléments chrétiens. C'est

lui qui illumine tout à coup devant les yeux du lecteur un
verset lu et relu bien des fois sans profit ; c'est lui qui, au nom
du Seigneur, rend témoignage à notre esprit de la vérité des

paroles que nous lisons.
Il y a dans le Lévitique2 une quantité de préceptes divers,

exposés sous une forme aussi positive les uns que les autres.
Nous, chrétiens, nous en transgressons la moitié avec une

pleine tranquillité d'esprit, et nous nous sentons liés par les

autres. Pourquoi1? Parce que quand nous lisons: «Tu
n'ensemenceras point ton champ de deux espèces de semences ; et

tu ne porteras pas un vêtement tissu de deux espèces de fil3, »

le Saint-Esprit se tait; il nous montre que ce verset, au moins
dans son sens premier, n'exprime pas la volonté éternelle de

Dieu. Il rend au contraire son témoignage à ces paroles : « Tu
te lèveras devant les cheveux blancs, et tu honoreras la

personne du vieillard. Tu craindras ton Dieu4. »

Nous croyons non seulement que Dieu a jadis parlé aux
auteurs bibliques, mais que Dieu nous parle encore directement

par le moyen de la Bible. Ce volume n'est pas le message d'un
père absent, il est, grâce à l'action du Saint-Esprit, la parole
qu'un père, toujours présent, adresse à ses enfants.

Plus le privilège qui nous est accordé est grand, plus nous
devons être attentifs à en faire un emploi judicieux. Eprouvons
soigneusement les inspirations qui nous saisissent pour savoir
si réellement elles viennent du Saint-Esprit. Toute illusion
serait dangereuse. Sachons également quand, sur un verset
obscur, le Saint-Esprit ne nous dit rien, garder nous aussi le

silence, sachons ignorer. Provoquons son action, si le sujet
nous paraît réellement important ; prions, examinons les

interprétations proposées, mais apprenons aussi à posséder notre

1 Jean XVI, 14.
ä Cp. surtout chap. XIX.
3 Lév. XIX, 19.
* Lév. XIX, 32.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 157

âme par la patience. Le Saint-Esprit nous présente la
nourriture qui nous convient, il la prépare en vue de nos besoins;
quand son action ne se fait pas sentir, ne lui forçons pas la

main, nous le répétons : sachons ignorer.
Nous pourrions également parler de l'action négative du

Saint-Esprit. Non seulement il nous présente la nourriture
spirituelle nécessaire, mais encore il nous met en garde
contre le contenu de tel passage qui exercerait sur nous, à

un certain moment, ou même d'une manière générale, une
influence fâcheuse. Là aussi nous sentons l'action puissanle
et bienveillante d'un ami ; nous ne sommes pas isolés, pas
orphelins, nous sommes conduits et protégés. Plus la vie
se développe, plus l'action du Saint-Esprit se fait sentir. Nous
devenons dociles à sa voix, nous nous laissons conduire par
lui. Il continue à nous donner notre nourriture selon nos
besoins, à nous garder; jamais il ne se lasse, il est l'ami le meilleur.

Jésus accomplit par son moyen toutes ses promesses de

la manière la plus fidèle.
Nous disions, au commencement de notre paragraphe, qu'il

était exagéré d'affirmer que l'Esprit n'agit pas sans la Bible.
Nous croyons au contraire que le Saint-Esprit fait, sans le

secours de la Bible, tout un travail dans le cœur de ceux qui
ne connaissent pas Dieu. Sans doute, là encore une parole
biblique entendue par hasard, un verset appris dans l'enfance

peuvent être employés par l'Esprit de Dieu; mais il peut aussi,

nous en avons la conviction, agir seul. C'est lui qui prépare la

conscience à entendre la voix divine. Il lui fait sentir ce qui lui

manque, il lui montre la vanité des buts si multiples que
poursuivent les hommes quand Dieu ne leur a pas encore révélé le

vrai but de l'existence humaine. C'est lui qui provoque dans

les cœurs cette souffrance aiguë, suite ordinaire des faux

plaisirs du monde. En faisant cela, il réveille la conscience

endormie, il provoque le besoin afin que la révélation, quand
elle sera présentée, soit accueillie avec joie, saisie avec
reconnaissance.

Nous n'insistons pas, il nous suffit d'avoir rappelé le secours
admirable que Dieu nous accorde : cet Esprit par lequel Dieu



158 J. RACCAUD

lui-même fait naître dans les cœurs les besoins auxquels il
veut répondre par le même intermédiaire.

§ 2. La conscience morale et religieuse.

Comment pouvons-nous nous assimiler la révélation divine?
Cette assimilation est l'œuvre de la conscience morale et

religieuse dont nous allons parler maintenant.
La conscience morale et religieuse est, avons-nous dit, une

sphère spéciale de la conscience, celle par laquelle nous nous
sentons obligés et obligés envers quelqu'un.

Il y a, nous ne l'ignorons pas, des hommes qui nient l'existence

de cette sphère morale et religieuse de la conscience.
Nous ne pensons pas que leur témoignage infirme ce que nous
venons de dire. Dans certaines maladies, dans les cas de fièvre
extrême ou de faiblesse profonde, dans l'aliénation mentale, les

patients perdent la conscience de leur propre existence, de

leur individualité. Or. voit des hommes qui échappent à l'autorité

du fait : ils ne voient pas ce qui est ou voient ce qui
n'existe que dans leur imagination. D'autres, beaucoup plus
nombreux, échappent à l'autorité de la raison. Ce ne sont pas
toujours des malades, des fous, ce sont des êtres bornés, des

sots. Nous n'avons donc pas lieu de nous étonner que la
conscience morale et religieuse ait aussi ses éclipses, que quelques
personnes nient l'existence du devoir et ne croient pas en Dieu.
Cela doit d'autant moins nous surprendre que la conscience
morale et religieuse répond aux aspirations les plus nobles et

les plus élevées, seulement à celles-là, et que l'obscurcissement

de la conscience sur ce point spécial n'est pas sévèrement
jugé par la généralité des hommes. Qu'un homme déraisonne
d'une façon patente, l'opinion publique se prononcera contre
lui; on le déclarera sot, insensé; on rectifiera, parfois rudement,
ses opinions. Il fera certainement tous ses efforts pour sortir
de cette fâcheuse situation, pour peu qu'il soit susceptible de

s'en rendre compte. Qu'un homme, sous l'empire d'un cerveau
dérangé, se fasse au sujet de ce qui l'entoure des illusions
continuelles, il sera également tiré d'erreur ou si ce n'est pas



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 159

possible, déclaré fou et traité comme tel. U en est tout autrement

au sujet de la conscience morale et religieuse, on peut
l'étouffer, la fausser sans que l'opinion publique s'émeuve.
Les hommes ne condamnent en général que les actions
extérieurement coupables et sont très larges au sujet des principes.
Tout cela fait que la conscience morale et religieuse est en butte
à des attaques particulièrement dangereuses. Ces attaques ne
doivent ni nous surprendre, ni nous ébranler. La conscience
morale et religieuse existe, elle parle ; chacun pourrait entendre
sa voix, chacun ou presque chacun l'entend et lui obéit, au

moins dans une certaine mesure 1.

Examinons de plus près cette sphère de la conscience.
Demandons-nous tout d'abord si elle mérite le nom que nous
lui avons donné. Comme beaucoup de personnes le nient, cette
discussion nous arrêtera quelques instants. Si nous interrogeons
sur ce sujet un homme qui n'a qu'une instruction moyenne, il
nous affirmera certainement que la conscience morale et
religieuse mérite complètement son titre: Elle est, dira-t-il, la voix
de Dieu en nous, voix qui nous approuve quand nous faisons

bien, qui nous condamne quand nous faisons mal.
Telle est aussi l'opinion de M.Ernest Naville2: « La

conscience est la voix de Dieu. On l'enseigne aux enfants dans les
écoles.... Je ne pense pas que l'on pût parler autrement pour
être fidèle à la vérité, dans les salles closes d'un corps savant. »

L'accord n'est pourtant pas aussi complet qu'il le semblerait
d'après ces paroles. Au sujet de la conscience morale, les

divergences de vues sont relativement peu considérables.
Plusieurs auteurs croient pourtant devoir la réduire au seul sentiment

de l'obligation : « La conscience morale, disait M.

Dandiran 3, se réduit au sentiment de l'obligation pure et simple,
de l'obligation toute nue, sans détermination aucune. » Ainsi
la conscience pourrait dire : « Tu dois. » Elle ne pourrait pas
dire ce que l'on doit faire. A cette question, c'est la raison seule

qui répond.
1 Cp. sur ce point: L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 31, sq.
- Le problème du mal. Chrétien évangélique, 1868. p. 76.
3 Cours manuscrit de psychologie, 1881-1882,



160 J. RACCAUD

La conscience religieuse est encore plus rudement traitée.
Ecoutez M. Doumergue1, par exemple : « Nous ne définissons

pas la conscience religieuse, nous la nions, s

Nous ne sommes pas convaincu. Nous croyons que la
conscience a des données soit sur le bien, soit sur Dieu et que,

par conséquent, on a le droit de parler de la conscience morale
et religieuse, deux sphères de la conscience distinctes, mais

difficiles à distinguer. La conscience ajoute à l'idée d'obligation
certaines déterminations plus précises. Examinons attentivement

ce qui se passe en nous, nous constaterons que nous

nous sentons obligés, obligés de faire le bien, de réaliser notre
fin et obligés envers un être supérieur à nous.

Nous sommes encore loin de la conscience, voix de Dieu en

nous, directrice infaillible. Nous reconnaissons en effet que la

conscience ne nous donne pas, déjà au point de vue moral,
toutes les directions nécessaires. « Il y a des hommes qui par
piété filiale soignent, tandis que d'autres tuent leur père âgé '-.»

Lesquels ont raison? Devrons-nous conclure que la conscience
des uns et des autres est dans la même situation et que seule

leur raison, qui produit les lois morales, est différemment
éclairée? Souscrirons-nous à cette affirmation: «La raison,
c'est nous. La conscience, ce n'est pas nous" » Sans doute la
raison peut faire fausse route, elle fait souvent fausse route,
elle contribue à plonger dans l'erreur ceux qui se laissent

égarer par elle ; mais, à notre sens, le mal dont nous souffrons
est plus grave encore, notre conscience elle-même a été altérée.

Notre conscience, dirons-nous en opposition avec
l'affirmation que nous venons de citer, c'est nous, c'est le vrai nous.
La conscience nous pousse à réaliser notre fin, à faire le bien,
mais nous pouvons fausser la voix de cette conscience.

Il en est de même de la conscience religieuse, elle existe
certainement : « Il y a, dans l'obligation, quelque chose qui nous
élève au-dessus du monde où nous sommes placés.... où tout
est relatif, quelque chose d'absolu qui nous pousse à chercher

1 L'autorité en matière de foi et la nouvelle école, p. 60.
2 P. 47.
3 P. 49.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 161

Dieu1, s Mais ici encore il serait dangereux de trop préciser,
la conscience ne nous donne pas de Dieu une connaissance

adéquate. Ceux qui n'ont que sa voix pour toute direction font
fausse route, ils adorent les fétiches ou ils se font des dieux à

leur image physique ou morale. Tout au plus s'élèvent-ils
jusqu'à la conception d'un « dieu inconnu. » L'aspiration en

haut, le besoin d'idéal, l'élan vers un être supérieur se retrouve,
mais cet être n'est pas révélé tel qu'il est. Ici encore nous

croyons pouvoir dire que la lacune ne gît pas seulement dans
la raison, elle existe dans la conscience elle-même.

D'où peuvent venir de si grandes lacunes dans le fonctionnement

de notre conscience? La conscience morale et
religieuse a un sens spécial, l'esprit (-miySJa.)2. Si cet œil était en
bon état, la conscience serait éclairée et bien éclairée. Aucune
erreur ne serait possible, ni quant à la définition du bien, ni

quant à la conception de Dieu. Malheureusement cet œil est

obscurci ; le péché a gravement atteint l'homme dans le foyer
même de sa vie intérieure. Comme l'explique le Rév. Andrew
Murray3 en parlant de la conscience : Les péchés «viennent
l'un après l'autre obscurcir toujours plus la fenêtre et s'opposer

à l'entrée de la lumière jusqu'à ce qu'enfin» l'homme *

« puisse pécher sans gêne, sans que sa conscience presque
entièrement dans les ténèbres l'avertisse encore qu'il pèche. »

De la même manière l'homme a perdu la vue, la connaissance
directe de Dieu. Cet obscurcissement de l'esprit nous explique
les écarts, les erreurs que commet la conscience. Elle n'est

1 L. Monod. Le problème de l'autorité, p. 94.

- Pour être rigoureusement exact, nous devrions parler de deux sens

distincts : un sens moral et un sens religieux. (Cp. chap. 1er, § 1.) On peut
en effet avoir un sens moral très subtil et être irréligieux, comme on

peut avoir un sens religieux développé et être immoral. Vu la relation
étroite qui existe entre ces deux sphères de la conscience (Cp. Läufer.
Revue de théologie et de philosophie, 1892, p. 152) et le fait que cette
distinction compliquerait sans profit notre exposition présente, nous la

passons sous silence.
:; L'esprit de Christ, p. 250.
* Le texte porte ici « le chrétien » ; ce ne peut être que le chrétien de

nom.



163 J. RACCAUD

pas suffisamment éclairée, les renseignements qu'elle nous
donne manquent de précision; de plus, dans cette obscurité,
elle s'est en partie atrophiée, aussi quelques-uns prétendent-ils
qu'elle n'existe même pas.

Malgré l'obscurcissement de l'esprit (mtvp*), la conscience
morale et religieuse survit toujours. Elle est semblable à une
chambre dans laquelle filtrent à peine quelques faibles rayons
de lumière, mais elle existe ; elle jouera malgré tout un rôle

important.
L'homme, dès qu'il rentre en soi-même, constate en lui un

malaise inexprimable, un trouble profond1. La conscience ne

distingue pas le monde spirituel, elle ne contemple pas Dieu,
elle ne sait rien de ses sentiments et de ses intentions à l'égard
du pécheur. Elle souffre, parfois cruellement, de son ignorance,
du doute qui l'étreint ; elle sent qu'il lui manque quelque
chose, qu'elle devrait être éclairée. Elle n'est jamais satisfaite,
le péché l'aveugle et l'oppresse. Nous pourrions exprimer cela

en disant que la conscience, morale et religieuse, dans son état

actuel, nous entretient de ce qui lui manque, de ce dont
l'absence la fait souffrir2. La conscience a de nobles, de pressantes
aspirations, elle n'a que cela. Quand elle a poussé son cri de

douleur, quand elle a constaté son dénuement, la conscience
a fait tout ce qu'elle peut faire par elle-même. L'homme ne.

peut pas tirer la vérité de son propre fond, mais sa
conscience a soif de cette vérité, elle en sent ie besoin, elle la

réclame et peut la reconnaître quand elle lui est présentée,
lors même qu'elle la domine infiniment 3. Comme le dit
M. Charles Secretai! : « La conscience n'est satisfaite que par
ce qui la dépasse L »

Nous sommes ainsi d'accord avec M. Gretillatr> pour refuser
à la conscience tout rôle « producteur et générateur. » La

1 Cp. P. Vallotton, La Bible, p. 35 sq.
2 Nous parlons ici d'une manière toute générale, sans oublier que la

conscience peut être faussée et endormie.
3 Cp. : M. Scherer, ses disciples et ses adversaires, p. 159 sq.
4 Cité par F. Godet : Chrétien évangélique, 1891, p. 101.
:' Exposé de théologie systématique. Tome I, p. 108.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 163

conscience ne produit pas la vérité, elle ne peut que la recevoir

du dehors. Nous devons même aller plus loin et reconnaître

que, vu l'obscurcissement de l'esprit (misura), la conscience,
dans son état naturel, ne peut pas même percevoir directement
la vérité. C'est ce qui a rendu absolument nécessaire
l'intervention de la révélation divine qui, surtout en Jésus-Christ, a

misa la portée de la conscience la vérité qui lui échappait.
Grâce à cette action de Dieu, la conscience peut rencontrer la
vérité ; quand elle se trouve en sa présence, elle est capable
de la reconnaître et de la saisir : « La conscience, dit encore
M. Naville1, reconnaît la vérité lorsqu'elle lui est présentée,
y adhère et, sauf des exceptions qui se rencontrent toujours
dans l'ordre moral parce que l'ordre moral est le domaine
de la liberté, elle ne s'en sépare plus. »

C'est grâce à cette action de la conscience que la vérité ne
demeure pas au dehors de nous, que nous pouvons nous en

emparer, nous l'assimiler. La conscience a donc pour la vie
chrétienne une immense valeur, c'est son témoignage, son
adhésion qui fait le chrétien. La conscience saisit la révélation
de Dieu, qui est en Jésus-Christ, elle saisit par ce moyen la
vie que Christ apporte : « La conscience, quoique altérable
et altérée, se retrouve en Dieu et s'arrête en Dieu. On peut
admettre que la conscience reconnaisse le divin où il est, et que
le témoignage divin s'identifie à son propre témoignage2. »

C'est par le moyen de l'estomac que notre corps s'assimile
la nourriture. La conscience est notre estomac spirituel. Dans

son état naturel, la conscience est semblable à un estomac

qui, faute d'avoir reçu la nourriture nécessaire, s'est en partie
atrophié. L'esprit (meôpa) ne fonctionnant presque plus, la
conscience est malade d'inanition. Un estomac malade, ce n'est pas

tout ce que l'on peut désirer, c'est pourtant beaucoup mieux

que point d'estomac. Le peu de nourriture qu'il peut s'assimiler

soutient le corps entier; un régime léger et fortifiant guérit
souvent l'organe compromis. Ainsi en est-il de la conscience.

1 Le problème du mal. Chrétien évangélique 1868, p. 68.
2 Secrétan, Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie 1852.

Vol. IV p. 364.



164 J. RACCAUD

La révélation divine met à sa portée la nourriture spirituelle
nécessaire que l'esprit (--jvjpa) est incapable de lui transmettre.
La conscience, malgré sa faiblesse et sa maladie, saisit cette
vérité après laquelle elle a si longtemps soupiré. Malade, faible

encore, la conscience opère tout naturellement le triage nécessaire,

elle saisit ce qu'il y a de plus facile à s'assimiler. Grâce
à ce régime, la conscience se fortifie, l'esprit (misura) s'améliore.
Nous aurons plus tard à suivre ce développement.

Nous avons ainsi pu constater à la fois la faiblesse de la
conscience et sa souveraine puissance, sa misère et sa

noblesse. Elle est en grande partie plongée dans les ténèbres,
son sens est obscurci et ne lui permet pas de contempler la

vérité, et pourtant son témoignage nous est absolument nécessaire

pour que la vérité puisse devenir notre propriété, pour
que la certitude puisse naître. Il y a plus encore : notre
conscience se développe, elle varie, et pourtant nous nous
sentons obligés par les jugements qu'elle porte. Nous leur
attribuons sans hésiter pour nous et, dans une large mesure,
pour les autres (autrement la prédication serait impossible)
une autorité indiscutable. Il y a parfois dans ses jugements une
certaine indécision; mais quand elle a dit clairement: «Tu
dois » nous ne pouvons croire que ce qu'elle déclare bien,

que ce qu'elle nous montre sous les traits du devoir puisse être
mal en d'autres temps ou d'autres lieux1.

M. Jean Berthoud2 relève avec raison cette autorité de la

conscience: « S'il y a conflit entre la révélation interne et la
revelation externe, c'est être infidèle à la nature des choses et
à la vérité que de donner raison à la révélation externe contre
l'interne. Celle qui est le commencement, la base, la condition
première, celle qui nous lie avant toute autre, c'est la révélation
interne de la conscience. La révélation externe ne devient une
autorité pour nous que lorsque la révélation interne l'a reconnue

vraie et authentique. »

La voix de la conscience parle avec autorité. Le pasteur

1 Cp. Secrétan, Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie 1852.

Vol. V, p. 45.
2 Bref exposé de la doctrine chrétienne, p. 107, 108.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 165

Verny1, l'ami de Vinet, relève ce fait avec vigueur, en opposition

avec ceux qui insinuent que « renvoyer les hommes à leur
conscience pour qu'ils discernent ce qui dans la Bible est

Parole de Dieu, » c'est les autoriser à répondre: « Nous
prendrons de la Bible ce qui nous plaira. » « Lorsqu'un fidèle, s'écrie-

t-il, après avoir lu qu'il ne doit pas résister à l'injustice, mais

offrir sa joue gauche à qui l'aura frappé sur la droite, viendra
vous demander si cette interdiction est donc absolue, s'il n'y a

pas tel cas où c'est un droit et même un devoir pour le chrétien
de résister à la violence, et quels sont ces cas, quand vous lui
répondez qu'ils ne sauraient être déterminés et comme
codifiés d'avance et que dans chaque conjoncture spéciale ce

sera devant Dieu sa conscience chrétienne qui devra décider,
quoi ce sera comme si vous lui disiez de résister, de frapper,
de tuer son agresseur quand cela lui fera plaisir » Notre
conclusion s'impose : le témoignage de notre conscience est une
réelle puissance, il nous oblige avec une souveraine autorité. Si,

comme cela est évident, nous avons la possibilité de résister,
nous ne lui résistons jamais sans nous dégrader nous-mêmes
en préférant l'erreur à la vérité.

§ 3. L'assimilation.

La conscience de l'homme naturel souffre d'un malaise profond

; l'obscurité dans laquelle elle se débat, le doute qui
l'étreint, sont une cause perpétuelle d'inquiétudes et de

douleurs.
Cet état est si pénible que chacun cherche à en sortir. Les

uns essayent pour cela d'étouffer les aspirations de leur
conscience. L'étourdissement que procure le plaisir, le soin
exclusif des choses de la terre, des intérêts matériels sont très

souvent employés dans ce but. Souvent hélas, ces tentatives
réussissent. Le Saint-Esprit, toujours repoussé, ne vient plus
heurter à cette porte, la conscience morale et religieuse
s'atrophie. Le calme naît; mais c'est le sommeil, c'est l'en-

3 Cité par Alf. Laufer, Revue de théologie et de philosophie 1892. Pages
164, 165.



166 J. RACCAUD

gourdissement, c'est la morti Souvent aussi la souffrance

persiste Nous voyons encore se dresser devant nous la longue
liste des essais de réforme, des pénitences, des sacrifices par
le moyen desquels l'homme essaye de calmer sa conscience.
Toutes ces expériences dont nous ne prétendons pas épuiser la

liste, montrent à l'homme que la conscience, quand elle
demeure intacte, n'est passi facilement satisfaite, et le préparent
à saisir la vérité divine. Heureux ceux qui ne faussent pas, qui
n'étouffent pas leur conscience, malgré les tourments qu'ils
endurent; ils pourront s'écrier avec le roi Ezéchias : «Voici, mes
souffrances mêmes sont devenues mon salutl. » La douleur
qu'éprouve la conscience la pousse à accueillir avec joie la révélation

divine. C'est ici que se place pour beaucoup la période
des études historiques sur la révélation, études qui servent à

établir la réalité des faits chrétiens. Ces recherches ont leur
importance, nous n'y insistons pourtant pas maintenant. La
recherche scientifique de la vérité ne suffit pas pour faire un
chrétien ; pour que ce miracle s'accomplisse il faut que la

conscience ait été affectée, qu'elle ait saisi, qu'elle se soit
assimilé la révélation divine. Comme l'exprime Vinet : « Il
fallut que le cœur de Lydie s'ouvrit pour qu'eue comprit les

choses que Paul enseignait. C'est de même votre cœur2 qui
doit s'ouvrir, afin de comprendre des vérités que le cœur seul

peut comprendre3. »

L'assimilation est 1' « action par laquelle un corps s'empare
de certaines matières étrangères à sa substance, se les approprie,

et les fait entrer dans le système organique qui le
constitue4. » Quand nous employons ce mot en parlant des

rapports dans lesquels se trouvent la conscience humaine et
la révélation divine, nous voulons dire que le contenu de

cette révélation est destiné à pénétrer dans notre conscience, à

devenir une partie constitutive de notre personnalité.

1 Es. XXXVIII, 17.

2 Nous dirions de préférence la conscience.
3 A Vinet, Discours sur quelques sujets religieux, p. 39.
4 C. M. Gattel, Dictionnaire universel de la langue française, huitième

édition. Paris, 1854.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 167

Cette pénétration est possible parce que l'homme à été créé
à l'image de Dieu, parce qu' « un indissoluble lien rattache
l'homme à son Créateur '. » Tout procédant de Dieu, il y a

entre toutes les parties de la création un accord que le péché
n'a pu faire complètement disparaître :

« Dieu ne peut nous révéler et nous demander de croire que
des choses assimilables2. »

se Puisque c'est Dieu qui nous a créés écrit M. Jean

Berthoud3, notre conscience est par elle-même une source
véritable et légitime de connaissance religieuse, à laquelle la
révélation externe, si elle vient aussi de Dieu, ne peut... pas
être opposée. »

Nous trouvons enfin, sous la plume de M. Gaston Frommel ¦'*

ces mots : « Il y a entre la conscience et la révélation une
secrète affinité parce que leur objet est identique : l'une
témoigne d'un inconnu que l'autre révèle. La conscience tourne
l'homme du côté des choses invisibles, l'Evangile présente à

l'homme le Dieu révélé. »

Des trois citations que nous venons de faire, il ressort avec
évidence que la conscience entend sans difficulté la voix de

Dieu. Comme l'exprime fort bien M. Charles Secrétan: « Le

témoignage divin s'identifie à son propre témoignage5. » Cette

capacité fait que lors même que « nous ne devons ni ne
pouvons recevoir la vérité du dehorsG, » nous saisissons facilement
la révélation divine. Elle répond à nos aspirations intimes les

meilleures, elle nous fait entendre la voix de ce moi primitif et

idéal qui a été altéré, souillé, presque détruit par le péché. La

rédemption, objet principal de la révélation, est réclamée par
la conscience; une conscience normale la saisit facilement

quand elle n'est pas dénaturée par quelque théorie inadmissible.
1 P. Vallotton, La Bible, p. 29.
2 M. Scherer, ses disciples et ses adversaires, p. 16 t.
3 Bref exposé de la doctrine chrétienne, p. 107.
4 Etude sur la conscience morale et religieuse, p. 6. Voir encore sur

l'accord qui existe entre notre esprit et la voix de Dieu : E. Ménégoz,
L'autorité de Dieu. Revue chrétienne, juin 1892, p. 407.

5 Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie 1852. Vol. IV, p. 364.
6 Ch. Secrétan, article cité, p. 353.



168 J. RACCAUD

Il faut peut-être le rappeler une fois encore, celui qui peut
saisir la révélation divine peut aussi la repousser, la volonté
est toujours active. Mais celui qui la repousse, ne peut le faire
qu'en résistant à sa conscience, en pervertissant ses aspirations
ou en étouffant son témoignage. Une conscience saine et libre
rend témoignage à la révélation.

Ce que nous avons dit des réalités matérielles, se justifie
aussi pour les réalités invisibles que la révélation nous fait
connaître : une expérience convenablement dirigée nous permet

de vérifier ce qu'un témoignage extérieur nous a enseigné
à leur sujet. L'expérience de la faiblesse humaine provoque
l'assimilation de la révélation. Cette assimilation provoque à

son tour l'expérience de la force que Dieu communique.
Assimilation et expérience, expérience et assimilation, ces deux

sœurs marchent du même pas, elles s'excitent et se soutiennent

l'une l'autre.
Il y a pourtant entre elles une très grande différence.

L'assimilation ne suppose que le témoignage de la conscience, tandis

que l'expérience est une « connaissance acquise par une longue
pratique1. »

La conscience proclame souvent le « pouvoir irrésistible »

que possède « telle conception, tel fait spirituel » dont nous
sommes loin d'avoir fait et même de pouvoir faire l'expérience2.
«La dualité irréductible de l'immanence et de la transcendance
d'un Dieu à la fois dans le monde et pourtant distinct du

monde, n'est-elle pas dans ce cas?3 » Et, pour prendre un

exemple plus à la portée de chacun, l'affirmation de saint

Jacques que le chrétien doit considérer l'épreuve comme un

sujet de joie4, ne produit-elle pas sur nous la même impression

Nous sentons que notre Père céleste, le Dieu qui nous

aime, ne peut pas nous faire souffrir sans avoir en vue pour
nous un bien excellent, et pourtantquel chrétien osera affirmer

que cette vérité est pour lui une expérience, qu'il peut vrai-

1 Pierre Larousse, Dictionnaire complet illustré. 37'"« édition. Paris, 1888.

- Cp. AI. Scherer, ses disciples et ses adversaires, p. 159.

3 Ouv. cité, p. 159.
1 Jacq. I, 2.



LA. CERTITUDE CHRÉTIENNE 169

ment se réjouir des douleurs et des tristesses qui sont ici-bas
son partage

Malgré les défectuosités de notre expérience, malgré les
protestations de notre raison qui souvent ne veut pas se rendre et

préfère ses erreurs aux réalités mises en lumière par la

révélation1, la conscience parle avec une autorité vraiment
souveraine.

Quand la conscience ne parle pas, quand l'homme ne sent

pas, le doute, l'incertitude régnent seuls en lui. Nous avons
été heureux de rencontrer, au sujet de la conscience morale,
cette importante pensée chez un auteur que nous n'avons pas
lieu d'accuser de partialité: « Sans doute, écrit M. Lévy-Bruhl
en parlant de la responsabilité des criminels2, les « aveugles
moraux » connaissent encore la distinction du bien et du mal.
Ils savent fort bien qu'il faut faire telle chose et qu'il faut
s'abstenir de telle autre. Ils le savent, mais ils ne le sentent

pas : et, dès lors, il est presque inévitable qu'ils agissent comme
s'ils ne savaient paii. »

Quand la conscience parle, au contraire, l'homme sort du

doute, la vie de la foi peut commencer. Donnons, avant d'aller
plus loin, la définition de la foi : Si l'homme n'avait pas commis
le péché, la foi serait sans doute le sens dont l'esprit (nvivpa)
est l'organe, la vue du monde spirituel par l'œil spirituel. Le

péché, nous l'avons déjà constaté, est venu obscurcir cet œil,
empêcher l'homme de contempler directement le monde spirituel.

Cet obscurcissement de l'esprit (irveôpa) a rendu la révélation

nécessaire. La conscience morale et religieuse ne pouvant
plus être affectée par son organe spécial, l'a été par d'autres

moyens. La révélation l'a mise en présence de la vérité qui lui
aurait échappé sans cela. La foi est ainsi tout d'abord la
confiance accordée à la révélation. Danscesens on peut opposerlafoi
et la vue, on peut dire avec l'apôtre Paul que « nous marchons

par la foi et non par la vue3. » La foi est bien, comme l'exprime
1 La raison a été, elle aussi, faussée par le péché; elle serait, sans cet

élément de trouble, toujours d'accord avec la conscience.
- Revue Bleue, 22 novembre 1890, p. 645.
3 2 Cor. V, 7.

THKOL. ET PHIL. 1894. 12



170 J. RACCAUD

l'auteur de l'épître aux Hébreux : « une ferme attente des

choses qu'on espère, une démonstration de celles qu'on ne voit
pas L » Ajoutons que c'est à la foi comprise de cette manière,
à la foi avant tout intellectuelle, que fait allusion l'apôtre
Jacques quand il oppose la foi aux œuvres 2. La foi ne doit pas
demeurer seulement intellectuelle, soutenu par elle, l'homme
doit faire un pas dans le vide, elle devient alors l'élan de la

conscience qui s'empare de la révélation dont elle sent le

besoin.
On ne peut pas en demeurer là. Celui qui a fait, comme nous

avons dit. un pas dans le vide ; rencontre quelque chose, il
constate les vérités auxquelles il a cru tout d'abord sur le

témoignage de sa conscience et de la révélation divine. Engagé

sur cette voie, on s'y avance toujours davantage, on fait de

nouveaux pas dans le vide, l'expérience prouve que l'on a eu

raison de les faire. La foi réveille la conscience morale et

religieuse, et en désignant à l'esprit (mevpu) engourdi les

réalités invisibles, elle les lui fait, en quelque mesure et de

plus en plus, contempler. La foi montre le monde spirituel
et surtout la foi montre Christ. A son dernier terme, la foi

de l'homme pécheur se rapproche de ce qu'aurait été la foi de

l'homme sans péché: la vue de l'invisible, du monde spirituel,
l'union avec Christ.

« La foi, a dit Vinet3, n'est pas l'adhésion forcée et passive
d'un esprit vaincu par des preuves... la foi n'est pas la crédu-
dulité... Il semble qu'après tout l'esprit ait encore besoin de

voir; il semble qu'il n'y ait de conviction énergique et efficace

que celle qui tient de l'impression sensible ; et c'est à cela que
la foi est bonne : La foi est une sorte de vue4. »

Donc, pour que nous soyons entraînés à l'action, l'intelli-

' Héb. XI, 1.

2 Jacq. U, 14, sq.
3 Discours sur quelques sujets religieux, p. 65-66.
4 Nous pouvons noter ici la définition de la foi donnée par M. Auguste

Glardon:« C'est la confiance qu'a l'homme dans le témoignage de ses sens.»

La foi et la science. Chrétien évangélique. Mai 1892, p. 217. Cette définition,
parfaitement juste dans un certain sens, est pourtant insuffisante.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 171

gence ne suffit pas, il faut que la conscience ait été affectée, il
faut qu'elle ait donné son adhésion. La foi chrétienne naît quand
la conscience s'est assimilé la révélation divine, seulement
alors; la foi est le produit de l'assimilation de la révélation.
D'après la définition de la certitude que nous avons donnée au

commencement de notre étude, nous dirons que la révélation
divine ne devient pour nous objet de certitude que quand notre
conscience a été affectée. Nous pouvons ajouter que quand
cette pénétration a eu lieu, nous sommes en possession d'une
certitude que rien ne peut ébranler. La foi n'est pas pour nous
une vague croyance, mais une certitude absolue. Cette certitude

porte sur l'impression que nous avons reçue et non pas,
d'une manière complète, sur les formules au moyen desquelles
nous essayons de l'exprimer, ni même sur celles qui nous l'ont
fait ressentir.

Avant l'assimilation, nous pouvons avoir des probabilités,
des présomptions plus ou moins fortes ; après l'assimilation,
seulement après, nous pouvons avoir la certitude proprement
dite. L'assimilation de la révélation divine est le fondement de

toute certitude religieuse.
L'assimilation est ainsi l'adhésion que donne la conscience

à une vérité qui lui est présentée. Cette adhésion de la
conscience vient, comme l'exprime M. Scherer, de ce que cette
vérité se trouve « à la fois inscrite et cachée dans notre cœur1 »

(soit dans notre conscience), de ce qu'elle y rencontre un écho.

C'est par l'assimilation, qui nous fait saisir dans la Bible les

principes convenant à nos besoins religieux actuels, que
se fait tout naturellement le partage entre les éléments
nourrissants répandus un peu partout, et ceux qui ne le sont pas.

Quelle est, d'après tout ce que nous venons devoir, la source

première de la certitude chrétienne? Cette source est multiple.
Nous avons vu que la Bible nous montre en Jésus-Christ la

révélation divine, que la conscience morale et religieuse est la

faculté par laquelle nous nous assimilons les vérités
spirituelles, nous avons vu enfin que le Saint-Esprit sert de lien

1 Cité par Verny. Art. Laufer, Revue de théologie et de philosophie, 1892

p. 166.



172 J. RACCAUD

entre les deux sources de connaissance religieuse que nous
avons citées en premier lieu. La conscience, la Bible et le Saint-

Esprit émanent de Dieu et le font connaître; tous trois rendent
d'une manière générale le même témoignage. Il est extrêmement

difficile, pour ne pas dire impossible, de définir exactement

le rôle de chacun. Le témoignage du Saint-Esprit se
confond facilement soit avec les indications de la conscience, qu'il
complète, soit avec les déclarations bibliques auxquelles il rend

témoignage. La source de la certitude chrétienne est la réunion
de ces trois témoignages : voilà le fondement inébranlable. La

certitude naît quand la révélation divine, grâce à l'action du

Saint-Esprit, a été assimilée par la conscience humaine.

CHAPITRE IV. — LES STIMULANTS DE L'ASSIMILATION

§ 1. Le développement religieux.

Pour toute conscience droite et sincère, le doute est une
souffrance. Chacun sent que, directement ou indirectement, il
est la conséquence du péché. C'est le péché en général, quand
ce n'est pas un péché spécial, qui aveugle la conscience. Cette

souffrance est un précieux stimulant, elle nous pousse à chercher

avec ardeur la lumière ; car nous voulons, nous pourrions
même dire nous devons être heureux.

Il est important de recevoir tout de suite le témoignage de

sa conscience et de lui obéir complètement. On peut en effet

en résistant à ses ordres fausser sa conscience et en faire un
instrument de perdition. Une boussole faussée est pour le

navigateur le plus dangereux des instruments; mieux vaut pour lui
ne point avoir de boussole du tout. Une conscience faussée fait
succéder au doute l'erreur ; elle contribue à égarer l'homme
qui se laisse conduire par elle. L'erreur religieuse est ainsi

toujours possible ; mais, puisque pour fausser la conscience il
faut une résistance volontaire, elle est imputable à celui qui la
commet. Le domaine moral est le domaine de la liberté : celui
qui écoute sa conscience est bien conduit ; celui qui la fausse

ou qui l'étouffé, s'égare.
On peut aussi braver la souffrance que cause le doute,



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 173

étouffer les aspirations de sa conscience et demeurer dans

l'incertitude. Ici encore on est responsable de ses écarts. Pour être

sauvé, il ne suffit pas de ne pas nier la vérité, il faut se donner
à elle; la foi véritable est active, elle pousse à l'action. Heureux

ceux qui, écoutant leur conscience, cherchent sans se

lasser. Chercher ce n'est pas être en possession de la certitude,
mais c'est au moins croire à la vérité, être certain qu'elle existe
lors même qu'on ne la possède pas encore. Celui qui cherche
trouve {!

Ce que nous venons de dire se justifie non seulement au

début, mais pendant tout le cours de la vie chrétienne. Le

doute, lors même qu'il ne porte que sur les détails, continue à

être une souffrance et un stimulant : « Ce seront d'amères

expériences qui ramèneront l'homme à la vérité, sachant ce

qu'il en coûte de s'en écarter. La souffrance endurée dans

l'erreur donnera un prix nouveau à la vérité ; une vérité en

dehors de laquelle on n'a trouvé que ténèbres et déceptions,
est une vérité bien acquise, quand on y revient. On a plus
appris sur sa valeur par l'écart douloureux qu'on a fait, que si
l'on s'était borné à la méditer2 ». Le doute du chrétien ne vient
pas seulement de ce qu'il a abandonné une partie de ses

convictions, mais aussi de ce qu'il ne s'est encore assimilé qu'une
partie de la révélation. Vinet3 a dit que « la foi consiste à recevoir

dans son cœur des choses propres à le changer. » Ces

choses ne sont pas reçues toutes à la fois, ce n'est que peu à

peu qu'elles portent leurs fruits. Comme on peut fermer sa

conscience de manière à la rendre incapable de saisir la

révélation, on peut lui interdire de donner un accès de plus en

plus grand à la vérité religieuse. On peut, en refusant d'abandonner

le péché, sa volonté propre, son moi, empêcher la

présence de Jésus en nous de porter tous ses fruits de justice et
de sainteté.

Ce pouvoir que nous possédons étant réservé, reconnais-

1 Mat. VII, 8.
2 E. de Pressensé, Du progrès de la doctrine chrétienne et de ses conditions.

Revue de théologie, 1850, vol. 1, p. 16.
3 Discours sur quelques sujets religieux, p. 79.



174 J. RACCAUD

sons que la vie, une. fois qu'elle a fait son apparition, se

développe naturellement. Le germe devient une plante, la plante se

couvre de fleurs et de fruits. Nous allons essayer de montrer
qu'il n'en est pas autrement au sujet de la vie religieuse.

Les chrétiens ne doivent jamais oublier, ni ceux qui combattent

ici-bas le bon combat de la foi, ni ceux qui s'appliquent à

exposer les vérités chrétiennes, que Jésus n'est pas seulement
un Sauveur qui a vécu, mais qui vit maintenant1. Jésus vit dans

le ciel où il règne à la droite de Dieu -, il vit sur la terre, dans
le cœur de ses fidèles, par le Saint-Esprit3.

La foi chrétienne n'est donc pas une simple croyance,
l'adhésion à certaines vérités, elle est l'union avec quelqu'un. La
certitude chrétienne n'est pas une certitude intellectuelle, elle
n'est pas la croyance ferme à quelque chose qu'on peut
apprendre, elle est l'assurance qu'une personne a exercé une
action sur nous. Cela ressort de tout ce que nous avons dit à

propos de l'assimilation. Le disciple du Sauveur, le vrai disciple,

celui qui est le temple, l'habitation du Saint-Esprit4,
apprend, par le moyen de cette communion même, à céder

plus habituellement à l'action que l'Esprit veut exercer sur lui.
Au commencement de la vie chrétienne (et pour beaucoup,
longtemps, très longtemps, jusqu'à la fin de la vie présente) le

Saint-Esprit agit à de certains moments, mais non pas d'une
manière continue. Parfois on le sent là, travaillant dans le

cœur, dirigeant la vie, souvent il semble s'éloigner. Parfois
dans une lecture de la Bible il illumine un verset d'une clarté
puissante, il l'explique et il l'applique; souvent la Bible paraît
terne et pâle, l'action de l'Esprit ne se fait pas sentir. Il faut

que les moments lumineux stimulent l'effort; ils montrent ce

que la vie entière peut être et doit être. Il faut que le Saint-

Esprit soit là sans cesse, que sans cesse il nous éclaire. 11 faut
le réclamer, l'appeler avec ardeur.

Cette recherche est un excellent stimulant. Elle est, le

1 Apoc I, 18; Rom. VI, 9, 10.

2 Marc XIV, 62 ; Act. VII, 55, etc.
3 Mat. XXVIII, 20; Jean XIV, 18 ; 2 Cor. Ill, 17.
4 1 Cor. III, 16.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 175

dirons-nous, l'apéritif qui convient à notre estomac spirituel.
La conscience de celui qui fait effort pour s'ouvrir aux choses

d'en haut, pour saisir la révélation divine, pour posséder plus
complètement le Sauveur, se développe de plus en plus.
Semblable à un estomac qui, d'abord malade, se raffermit peu à

peu, la conscience devient capable de s'assimiler une nourriture

de plus en plus variée. Quand la conscience a saisi le

Sauveur, il se produit en elle une transformation véritable. A

partir de ce moment, nous pouvons parler non seulement de

conscience religieuse, mais de conscience chrétienne. Christ
accomplit en effet en ses disciples une transformation réelle
dont la conscience subit le contre-coup. « La conscience
chrétienne, dit M. Alfred Laufer1, est l'organe par lequel nous
reconnaissons que quelque chose est chrétien. » La lumière
qu'apporte avec lui le Sauveur, qui est l'incarnation de la vérité,
se répand dans toutes les directions. Ecoutez ces paroles d'un
philosophe chrétien : Le scepticisme doit l'emporter « chez
tous ceux qui ne peuvent pas croire au miracle de Dieu fait
homme. Je ne sais point de méthode certaine pour atteindre la
vérité lorsqu'on est dehors ; mais, en partant de la vérité, en

partant de l'Homme-Dieu qui est la vérité il y a moyen
d'atteindre une méthode. La solution du problème des rapports du
fini et de l'infini, c'est Jésus-Christ ; la solution du problème de
la connaissance, c'est Jésus-Christ. Jésus-Christ est la
méthode2. »

La transformation opérée dans la conscience se fait sentir
très nettement dans les deux activités principales qui lui donnent

son importance, son activité de jugement et son activité
de discernement.

La conscience morale et religieuse, quand elle peut porter le

nom de chrétienne, acquiert, grâce à l'influence de Christ, une
netteté beaucoup plus grande; elle juge avec sûreté ce qui est
bien et ce qui est mal, elle comprend la valeur réelle d'actions

1 L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et de philosophie,
1892, p. 157.

- Ch. Secrétan, Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie, 1852,
vol. IV, p. 363,364.



176 J. RACCAUD

qui lui ont longtemps paru indifférentes, la valeur religieuse,
la vraie portée de maints faits et de maintes déclarations qui
l'avaient tout d'abord laissée froide ou même révoltée. C'est
ainsi que la notion de la colère de Dieu, notion que plusieurs
déclarent inassimilable, sert pour d'autres à manifester la

sainteté de Dieu et même son amour, puisqu'il frappe afin
de délivrer ' Pour être complet, nous devons ajouter qu'une
conscience plus développée repousse des données que dans un
état moins avancé nous aurions cru pouvoir accepter. Elle juge
plus exactement.

Le développement de l'esprit (misura) s'ajoute encore à celui

que nous venons de constater. Cet organe devient de plus en

plus capable de percevoir. Tout d'abord son action était peu,
bien peu sensible, elle se confondait presque avec le témoignage

que la conscience rendait à la révélation divine, donnant
seulement à la foi quelque chose de plus intime, de plus
personnel. Peu à peu la perception du monde invisible, cette vue
spirituelle, devient beaucoup plus nette pour celui qui, sans

se lasser, fait effort pourvoir. Suivant les caractères, non seulement

chez les personnages bibliques comme Paul et Etienne2,
mais chez des chrétiens vivant à une époque beaucoup plus
rapprochée de nous, cette vue spirituelle mérite le nom de

vision et de révélation. Bien des chrétiens ont pu, au moment
de leur mort ou même pendant leur vie, contempler par avance
la demeure éternelle où Jésus leur prépare leur place3. Sans

aller aussi loin pour chacun, les progrès de l'esprit (misura)

nous paraissent évidents. Celui qui s'attache aux choses d'en
haut finit par les percevoir en quelque mesure, par les

connaître directement.

1 Le verset Gen. 1, 12, illuminé par le Saint-Esprit, a donné a M. Louis
Monastier la puissance de conviction et de persuasion nécessaire pour
amener le Synode de l'Eglise évangélique libre du canton de Vaud à

décider la création de sa Faculté de théologie. Comp. Annuaire de l'Eglise
évangélique libre du canton de Vaud, 1890, p. 40.

2 2 Cor. XII, 1 sq.; Act. VII, 55 sq.
3 Nous n'insistons pas sur ce fait qui peut tenir en grande partie à

des particularités de tempérament.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 177

Ce développement de la foi et de la certitude, que nous
venons d'esquisser en quelques mots, est rendu absolument
nécessaire par les exigences multiples de la vie. Les besoins
de l'enfant qui est encore sous l'influence maternelle, sont bien
différents de ceux du jeune homme qui, lancé dans le
tourbillon du monde, agité par des passions diverses, doit combattre

d'une manière plus énergique. Les besoins de l'homme fait,
ceux du vieillard, ont leur nature spéciale et exigent une vie
religieuse appropriée. Chaque situation, chaque besoin

provoque une expérience nouvelle, affermit la foi et développe
la certitude, puisque plus nous avançons, plus nous constatons

que le Père céleste, que Jésus nous fait connaître et aimer, est

tout-puissant pour aider et sauver tous ceux qui s'attendent à

lui. La certitude se développe ainsi de deux manières : elle
s'enracine plus profondément dans le cœur, dès que nous
constatons davantage la puissance de l'Evangile, et elle
comprend un nombre toujours plus grand de vérités à mesure que
nous en sentons le besoin et que nous parvenons à nous les
assimiler.

§ 2. Action de la Bible.

Au nombre des stimulants qui agissent avec énergie sur notre
développement religieux, nous avons à mentionner le volume

par le moyen duquel nous apprenons à connaître Jésus-Christ,
la Bible.

Quand, par cet intermédiaire, un homme, un homme à la

conscience droite, se trouve mis en présence de Christ, il se

forme immédiatement en lui un « sentiment d'irrésistible
sympathie '. » C'est le témoignage de la conscience qui appelle
celui qui lui est présenté de cette manière, ce Sauveur dont elle

sent le besoin. Il y a déjà dans cette première adhésion de la

conscience, un élément de certitude. La certitude complète et
éclairée ne peut cependant exister que lorsque, après un temps
plus ou moins long et des efforts plus ou moins considérables,
l'esprit (misura), aiguillonné par le témoignage que la conscience

1 Gaston Frommel, Des conditions actuelles de la foi chrétienne. Chrétien
évangélique, 1892, p. 529.



178 J. RACCAUD

rend au Sauveur, finit par le contempler lui-même. Alors
seulement la foi complète, la foi personnelle, celle qui mérite le
nom de vue spirituelle, peut exister.

Dès qu'elle est fondée, la certitude doit se développer. Ce

point, s'il est le couronnement de tout un travail, n'est pas un
point d'arrivée, mais seulement une étape après laquelle la vie
prend un nouvel essor. Nous pourrions comparer cela aux
nœuds qui se forment de distance en distance pour soutenir la
longue tige des graminées. Ces nœuds sont, eux aussi, le point
où aboutit un jet, et le point de départ d'un jet nouveau.

La certitude commence par consister en une seule affirmation

: Jésus est le Seigneur, le Sauveur ' Elle doit se

développer, s'étendre àia révélation que Christ apporte avec lui.
Celui qui a trouvé le Sauveur est en possession d'un trésor,
mais il a besoin d'apprendre à en tirer parti.

La Bible, qui nous montre le Sauveur, nous enseigne aussi

ce que Dieu veut nous donner par son moyen pour la vie
présente et la vie à venir. Elle nous montre quelle est la vocation

que Dieu adresse à l'homme, la vocation qu'il lui fera réaliser

par Jésus-Christ, si l'homme n'y met pas d'obstacle. Les
éléments de cette révélation sont répandus dans toute la Bible.
Notre conscience chrétienne, éclairée par le Saint-Esprit, est

l'organe par le moyen duquel nous discernons dans la Bible ce

qui répond à nos besoins.
Nous devons faire à ce sujet une remarque préliminaire.

Lorsque nous avons reçu une éducation chrétienne, nous ne

nous trouvons pas, vis-à-vis de la Bible, dans une situation
absolument normale. Nous sommes, dès l'enfance, habitués à

donner une valeur religieuse à des éléments que nous ne nous

sommes réellement pas assimilés, nous sommes les victimes
d'une illusion. De là vient que souvent, quand notre certitude
réelle, personnelle, s'affermit, il se fait un triage, même au
sein des éléments que nous avions cru posséder fermement.
Nous découvrons que certains d'entre eux n'ont pas la valeur
religieuse que nous leur avions attribuée et nous sommes con-

1 Cp. 1 Cor. XII, 3; LucN, 11-



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 179

traints de les abandonner. Ceci ne doit pas nous empêcher de
reconnaître que, dans la marche régulière, notre certitude
devrait aller en se développant jour après jour. Cela aurait lieu
si nous avions soin de n'accorder une valeur religieuse qu'aux
éléments que nous nous sommes assimilés, laissant les autres
en suspens jusqu'à ce que nous ayons une raison décisive de

nous prononcer à leur sujet.
Il y a dans la Bible une infinie variété, tout un trésor

d'expériences. De la Genèse à l'Apocalypse, une longue suite de

témoins se font entendre; ils racontent ce qu'ils ont vu de la
puissance, de la sainteté et de l'amour de Dieu dans les
circonstances diverses dans lesquelles ils ont été placés. En dépit de

leurs caractères distinctifs et même de leur valeur différente,
tous ces témoignages sont animés du même esprit, ils proclament

la réalité du monde invisible, la victoire de la foi, le
malheur de l'incrédule. Les quelques éléments dogmatiques
qui sont contenus dans notre volume sacré, et qui ne nous
paraissent pas avoir pour la vie chrétienne une valeur aussi
considérable que les faits eux-mêmes, sont les premières explications

qui ont été données des faits chrétiens, les chemins par
lesquels les premiers disciples du Sauveur ont conduit les âmes
à la vérité. Ces théories sont assez générales pour ne pas
enfermer l'esprit humain dans des formules étroites ; on y sentie
souffle puissant de cet Esprit qui est un esprit de liberté. La
Bible nous peint ainsi la vie dans toutes ses manifestations,
elle montre la vérité, le but à atteindre et les chemins qui y
ont conduit. Cette richesse constitue l'immense supériorité du

volume, tel que nous le possédons, sur un manuel théorique
de dogmatique et de morale, exposant, sous une forme plus
concise et même d'une plus littérale exactitude, ce que Dieu a

fait pour l'homme et ce qu'il est en droit d'attendre de lui. La

Bible n'est pas un catéchisme, elle est autre chose et bien

mieux, elle est un témoignage, elle raconte des faits réels, des

expériences vécues. De cette manière, elle stimule ses

lecteurs, elle provoque leur expérience et, ce n'est pas sa moindre

valeur, elle laisse à cette expérience sa place légitime.
Telle est, nous semble-t-il, l'action des passages bibliques



180 J. RACCAUD

exerçant sur node conscience une attraction stimulante. Nous

aurions encore à parler de ceux qui la laissent froide et

indifférente: car ce ne sont pas les moins énergiques de nos
stimulants. Quand, en présence d'un passage, nous sommes
dans le doute : Suis-je lié? suis-je oui ou non en présence
de la Parole de Dieu? nous sentons le devoir d'examiner
soigneusement la cause de ce doute. Notre conscience est-elle

encore trop endormie pour reconnaître la voix de Dieu ou
bien la voix de Dieu ne se fait-elle pas entendre? un examen
de ce genre est, chacun s'en convaincra sans peine, au nombre
des plus utiles. Nous ne prolongeons pas sur ce sujet que nous

aurons l'occasion d'étudier plus en détail en parlant des limites
de la certitude chrétienne, des faits étrangers à la conscience,
et nous nous bornons à emprunter à M. Leopold Monod1 une

importante citation : « S'il t'arrive de douter, interroge ta
conscience. Vois s'il n'y a pas à la racine de ce doute une révolte
secrète contre la vérité, la paresse d'une âme qui se laisse

vaincre par la lassitude, la peur des dédains des sages, peut-
être du sourire de tel ou tel, la soif de la gloire qui vient des

hommes. Si après cela le doute subsiste, ne te mets pas à la

torture pour te persuader que tu crois ce que, dans l'instant
présent, en tout cas, tu ne peux pas croire. Mais ne laisse pas

non plus le doute s'étendre à ce que, au contraire, tu peux
croire, à ce que tu crois encore. Aie ce que tu as, sans t'ima-
giner par une impardonnable présomption que tu as tout ce

qu'on peut avoir, sans te hâter de nier ce qui est resté en

dehors de ton horizon, sans cesser de chercher.... »

Celui qui sait fidèlement accomplir ce devoir, agir sur sa
conscience pour la stimuler, combattre avec acharnement toutes
ses illusions et toutes ses défaillances, marchera certainement
en avant. Sa conscience deviendra toujours plus un guide
fidèle et sûr, il apprendra de mieux en mieux à saisir, dans

son entier, la vérité dès qu'elle lui est proposée.

1 Le problème de l'autorité, p. 98.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 181

§ 3. La théologie.

Le christianisme est une vie et non une doctrine. Jésus n'a

pas voulu enseigner aux hommes la vraie dogmatique et la
vraie morale, il a voulu faire de nouvelles créatures1, des êtres

capables d'aimer Dieu et de le servir. Voilà pourquoi nous
avons fondé la certitude chrétienne sur un fait de conscience,
sur le contact avec Jésus, sur l'expérience de la justification
qu'il apporte, de la force qu'il communique!

Nous savons que toute modification de notre conscience a

une cause extérieure à nous. Il ne nous suffit pas de sentir,
nous cherchons à comprendre nos impressions, à remonter à

la vérité objective. Ce travail est fait par l'intelligence2. La

théologie est le travail de l'intelligence appliqué aux choses

religieuses, elle est la théorie de la certitude chrétienne.
Ce travail a une très grande importance, il éclaire la certitude,

il la stimule ; il lui fait subir la préparation nécessaire

pour qu'elle puisse être communiquée aux autres consciences.
Plus que d'autres sciences, la théologie a ses difficultés.

Celui qui veut faire de la bonne théologie chrétienne doit,
d'après ce que nous venons de dire, partir de sa certitude
chrétienne personnelle et chercher à en donner la formule.
Comme les faits chrétiens ont affecté bien d'autres consciences,
il s'efforcera de comprendre les expériences des autres et ne se

contentera que de la théorie qui peut toutes les expliquer.
Si une expérience bien et dûment constatée demeure inexplicable,

il est évident que la théorie est encore imparfaite et

insuffisante. Il faut un nouvel effort de la pensée. L'homme

ne peut que se rapprocher graduellement de la vérité.
Souvent, très souvent, grâce à une tendance particulière de leur

1 Comp. Jean III, 3 sq.; 2 Cor. V. 17.

2 « L'intelligence ne peut pas être son but à elle-même. Comme son

nom l'indique, elle est intermédiaire, milieu, moyen, mais elle est impropre

au premier rang.... Ce que le cœur (nous dirions la conscience)
affirme immédiatement, en vertu de son droit suprême, la pensée finit
par le concevoir. >• Secrétan, Quelques idées sur la méthode. Revue de

théologie, 1852, vol. V, p. 40, 41.



182 J. RACCAUD

esprit, les théologiens s'efforcent d'expliquer un certain groupe
d'expériences et se laissent entraîner à nier les autres groupes
qui échappent à leur théorie. Ils répondent à certains besoins,
ils négligent les autres. Ce procédé, trop commun, n'est pas
scientifique. Heureusement que les siècles se succèdent, mettant

chacun en lumière une part de la vérité. De chaque
période il ressort un fait acquis à la pensée chrétienne, entré
dans le grand courant, une erreur reconnue dans laquelle on

ne peut plus tomber à nouveau ; ainsi l'humanité se rapproche
de la vérité.

A la difficulté d'étreindre la vérité, ajoutons celle de l'exposer.

Ce qu'il y a d'absolument certain c'est le fait de

conscience, le fait intérieur inexprimé; dès que nous essayons d'en

rendre compte, la nécessité de parler un langage humain,
d'employer des mots usuels nuit à la précision de l'expression.
Quand nous voulons remonter plus haut encore, saisir la cause
de notre sensation intime, les erreurs d'observation, de recherche

s'ajoutent aux erreurs d'expression.
Malgré les difficultés si nombreuses que nous venons de

mentionner, la théologie répond à un besoin, elle est une
nécessité. L'homme doit, comme l'exprime fort bien un poète,
se ruer au but inaccessible, faire effort pour se rendre compte
de ce qu'il croit, pour étreindre la vérité.

Occupons-nous tout d'abord des instruments qui nous ont
été donnés dans ce but. Au milieu des facultés de l'intelligence,
nous en étudierons deux, les deux principales : la raison et

l'imagination.
La raison, dont nous parlerons tout d'abord, a dans l'opinion

de beaucoup de personnes une mauvaise réputation. Nous ne
saurions nous en étonner quand nous constatons le rôle qu'on
lui a trop souvent fait jouer. Beaucoup de savants l'ont
présentée comme une maîtresse tyrannique, un pape ayant le

droit de décider ce qui est et ce qui n'est pas. Ainsi l'école
rationaliste nie le surnaturel, repousse tout ce que la raison ne

peut pas comprendre et expliquer. En faisant cela, on oublie

que la raison humaine se développe, que nous comprenons des

choses qui dépassaient absolument la raison des anciens et



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 188

qu'il est par conséquent fort possible que plus tard, dans les

siècles suivants ou dans une autre existence, les hommes pénètrent

des mystères qui maintenant encore leur sont voilés.
Nous le disions dans une autre partie de cette étude, la raison

est souveraine dans un seul domaine : celui de l'idée pure.
Par la raison nous pouvons comprendre les choses, les juger;
mais la raison ne peut pas plus prévaloir contre un fait bien
constaté qu'elle ne peut à elle seule prouver la réalité d'un fait.
Quelque chose qui nous paraît raisonnable peut fort bien ne

pas exister, tandis que quelque chose qui ne nous paraît pas
raisonnable peut cependant être vrai. Sortir la raison de son

domaine, c'est lui faire prendre une fausse direction; on fait en

général de mauvais ouvrage quand on cherche à limer avec une
scie et à scier avec une lime. Nous le répétons, l'idée pure,
telle est la sphère de la raison ; un fait constaté doit toujours
avoir pour elle une valeur absolue. C'est seulement quand elle
découvre une flagrante contradiction entre deux notions,
qu'elle a le droit de dire que l'expérience a été mal faite. Ici
encore elle doit s'arrêter à temps, elle constate la contradiction,
elle ne peut dire ce qui est. Quelqu'un vous affirme avoir vu
un triangle à quatre côtés. Vous l'arrêtez au nom de la raison :

ou bien ce que vous avez vu n'est pas un triangle ou bien il n'a

pas quatre côtés. Vous ne pouvez pas, au nom de la raison,
trancher la question de savoir ce que votre interlocuteur a vu.
« La raison conçoit1, » c'est-à-dire qu'elle peut « se faire une
idée juste des choses -. » De là découle la définition donnée de

la raison par M. Adrien Naville : La raison est la faculté de

comprendre les rapports qui existent entre les choses3.
Comprendre les rapports qui existent entre les choses, reconnaître
celles qui s'excluent et celles qui s'appellent, c'est bien s'en

faire une juste idée, les concevoir. Tel est le rôle de la raison ;

ne l'oublions pas et ne nous laissons jamais entraîner à le

changer.

1 Dandiran, Cours de psychologie, 1881-1882. Citation extraite d'un cours
manuscrit.

2 Cp. Dictionnaires de Larousse et Gattel.
3 Cp. La raison. Bibliothèque universelle, avril 1891, p. S.



184 J. RACCAUD

Un fait bien constaté, un fait matériel ou même un simple
fait de conscience a une valeur absolue. Il ne faut ici encore

pas confondre le fait lui-même avec l'explication qu'on en

donne. Le fait est assuré, l'explication qui en est donnée, fût-
ce même par un témoin, est moins certaine. Les faits constatés

sont des problèmes que la raison doit chercher à expliquer.
Les supprimer purement et simplement au nom de la raison,
tenir sans motif pour des erreurs ou des hallucinations tout ce

que la raison ne peut comprendre, c'est faire sortir cette faculté
de son rôle. Elle a parfaitement le droit, en revanche, de
contrôler les expériences qui lui sont présentées comme certaines.
Pour être digne de sa haute mission, elle doit le faire impartialement,

qu'elle puisse ou non expliquer le fait dont il s'agit,
qu'il confirme ou bouleverse ses théories. Nous avançons-nous
beaucoup en disant que ces conditions d'impartialité sont
rarement remplies?

Quelles sont les relations qui existent entre la raison humaine
et Dieu Naturellement la raison n'est pas antireligieuse, bien

au contraire. « C'est à tort qu'on a fait, qu'on fait encore de la

raison une ennemie de Dieu. Elle appelle au contraire Dieu ;

elle veut s'appuyer sur lui1.» C'est de Dieu lui-même,
de notre Créateur que lui vient l'autorité qu'elle réclame; elle

est un instrument qui ne saurait se retourner contre celui qui
l'a fait tel qu'il est. La raison ne devient antireligieuse que
quand elle sort des limites qui lui sont fixées ; que quand, se

posant en autorité suprême, elle nie ce qu'elle ne peut expliquer.

Elle ne franchit jamais impunément ce pas, quand elle
est employée à tort, elle se fausse, elle ne donne plus des

idées précises et exactes.
Si la raison ne peut pas nier l'existence de Dieu, elle ne peut

pas davantage la prouver. La raison est la faculté par laquelle
nous pouvons concevoir l'absolu, montrer la place de Dieu;
elle ne peut aller plus loin. Ce n'est pas la raison, c'est la
conscience qui nous fait constater l'existence de Dieu. La raison

peut le concevoir, elle ne peut le prouver.

1 A. Naville, La raison. Bibliothèque universelle, avril 1891, p. 30.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 185

Les faits religieux, les expériences sont conservés par la
mémoire. Alors intervient la seconde des facultés créatrices
dont nous avons à parler, l'imagination.

L'imagination, cette « folle du logis, » a dans la théologie,
comme dans toutes les sciences, un rôle important. C'est elle

qui groupe les faits suivant leurs analogies ou leurs différences,
c'est elle qui déduit les lois auxquelles se ramènent les diverses

constatations qui ont été faites ; c'est elle enfin qui,
couronnant son œuvre, compose ce qu'on appelle un système
théologique ou philosophique, « assemblage de principes liés

ensemble, de manière à établir une doctrine '. » Les lois et les

systèmes, pour avoir une valeur, doivent être sérieusement et
sévèrement contrôlés par l'expérience. La loi parfaitement
formulée doit rendre compte de tous les faits qu'elle prétend
régir ; le système parfait doit aussi tout expliquer. Nous n'avons

pas besoin de dire que tous les systèmes actuels, et probablement

il en sera de même tant que l'homme vivra sur la terre,
sont imparfaits et laissent dans l'ombre une partie de la vérité.
La cime nous domine radieuse, élincelante, nous ne pouvons
l'atteindre encore ; faisons au moins nos efforts pour nous en

rapprocher.
Ne nous étonnons pas du rôle que joue l'imagination dans la

recherche de la vérité. Le nom même qu'on lui donne, « la
folle du logis, » est un indice des hautes destinées auxquelles
elle peut prétendre, s'il est vrai d'affirmer qu'un fou « est un
homme qui déraisonne parce qu'il a trop d'esprit2 ». L'imagination

est une faculté créatrice au premier chef et, s'il est

urgent de la surveiller exactement, de la régler avec soin, il
serait coupable de ne pas utiliser ce précieux instrument. Les

natures les plus enthousiastes, quand elles sont contenues et

dirigées par une volonté puissante, ne sont-elles pas celles qui
font naître le plus d'espérances Celui qui sait plier son
imagination aux règles fixes de la pensée, celui qui sait la faire obéir

possède l'instrument le plus utile. Mauvaise maîtresse, l'imagination

est une excellente servante.

1 Comp. Dictionnaires de Larousse et Gatlel.
- Andrié, L'âme et ses facultés, p. 183.

THÉOL. KT l'HIL. 1893 13



186 J- RACCAUD

La théologie a ses détracteurs. Ceux d'entre eux qui liront
ce que nous venons de dire du rôle de l'imagination dans la

théologie sentiront sans doute leurs préventions et leurs défiances

s'accroître encore. Comment peut-on dans les choses de la
foi, dans l'exposé de la doctrine chrétienne donner à l'imagination

une valeur aussi grande? L'imagination n'a rien à voir
dans ce domaine. Nous rappelons ce que nous disions au

début. La théologie part de la ceititude pour la systématiser,
elle ne la fonde pas. L'ordre est tellement nécessaire à l'esprit
humain que chaque chrétien se fait plus ou moins son
système. C'est ce que nous pouvons appeler la théologie irraisonnée,

qui n'est en somme que la généralisation de certaines

expériences dont on fait des règles absolues. Les affirmations
les plus contradictoires peuvent dans ce cas coexister dans le
même esprit. Une excellente chrétienne, qui avait éprouvé
combien la Bible nourrit les âmes, nous exposa un jour une
théorie d'éducation religieuse basée sur l'inspiration plénière
la plus accusée. Nous lui fîmes remarquer certains passages
qui nous semblaient pouvoir induire les enfants en erreur.
Alors, sans hésiter, sans voir l'opposition entre les deux
affirmations soutenues par elle, elle reconnut que ces passages ne
lui paraissaient pas venir de Dieu. Cet exemple peut nous

prouver combien la théologie irraisonnée est insuffisante ; la

moindre objection l'ébranlé. Pourtant la soif d'absolu est si

grande dans le peuple chrétien que cette théologie séduira
toujours facilement un grand nombre d'âmes que les thèses plus
réservées des théologiens ne peuvent satisfaire. Il y a là pour
les penseurs chrétiens une tâche délicate, mais importante.
Faire sentir la nécessité d'une science plus exacte en montrant
l'insuffisance des formules ordinaires pour répondre aux
besoins des simples eux-mêmes.

Les personnes qui n'ont pas la vigueur intellectuelle nécessaire

pour se faire leur théologie se contentent souvent de ce

qu'elles ont appris dans leur instruction religieuse. La théologie

apprise remplace la théologie irraisonnée. Trop souvent les

pasteurs manquent de prudence et donnent pour la vérité, non
seulement les faits chrétiens, mais leur manière de les com-



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 187

prendre. Les âmes simples prennent tout à la fois, la vérité
éternelle et la théorie humaine et passagère qui en rend
compte. Dès lors elles sont incapables de séparer ces deux
choses. Tout changement dans la forme de la doctrine
chrétienne leur paraît un abandon de la saine doctrine. Cette

erreur, cette confusion présente plus de danger qu'il ne le
semble à première vue. Sans doute ces chrétiens sont fondés

sur le roc, puisqu'ils ont trouvé Christ; mais ils s'opposent de

toutes leurs forces aux progrès de la doctrine chrétienne, ils se

cramponnent aux formules qu'ils ont apprises et ils veulent y
soumettre les autres. Leurs pasteurs rencontrent de la défiance,
les points sur lesquels ils croient devoir rompre avec la tradition

sont signalés comme des hérésies; leur position est
souvent difficile.

Ce qu'il y a de plus grave encore, c'est la situation des

enfants de ces chrétiens. L'esprit humain marche, chaque
génération a ses vues spéciales. Il ne dépend de personne de

l'arrêter. Les parents les plus fermement convaincus de la
vérité de leurs théories n'empêcheront probablement pas leurs
enfants de les abandonner quand elles auront été reconnues
insuffisantes par la généralité de leurs contemporains. Qu'ils
craignent seulement, s'ils s'obstinent à unir la vérité à des

formules imparfaites, de pousser leurs enfants à abandonner la
vérité elle-même L Le christianisme est éternel, la théologie est

passagère ; elle change avec les époques, elle doit pouvoir changer,

se perfectionner sous peine de disparaître et de compromettre

la cause de la vérité elle-même. La vérité éternelle doit,
à chaque époque, être présentée aux esprits sous une forme

appropriée à leurs besoins. Il ne faut donc pas d'étroitesse et,

pourvu que les expériences vécues, les faits chrétiens soient

maintenus, il faut que les penseurs jouissent de la plus grande
liberté théologique.

Il y a parfois, entre deux conceptions chrétiennes, des

différences si importantes qu'il est avantageux que les chrétiens

qui les représentent travaillent séparément. De cette manière,

1 Comp. H. Brocher, Le chemin de la vérité. Revue de théologie et de

philosophie, 1874, p. 16.



188 J- RACCAUD

ils répondent aux besoins divers et groupent autour d'eux ceux

qui comprennent leur point de vue et en sentent le besoin.

Unis, ils ne pourraient que se nuire. Il faut de même que les

fidèles sentent qu'ils ont parlaitement le droit de chercher leur
nourriture spirituelle là où ils la trouvent le mieux. Quitter
une église pour entrer dans une autre qui répond mieux à ses

besoins, c'est le droit de chacun ; chacun doit pouvoir le faire

librement, simplement, quand il le juge convenable1. Que les

différentes Eglises, par contre, se respectent et s'estiment

réciproquement, qu'elles fassent effort pour comprendre qu'elles
ne possèdent pas toute la vérité, qu'elles ne répondent pas à

tous les besoins et que, loin de se combattre par des armes

souvent déloyales, en provoquant les défiances et les soupçons,
elles s'efforcent « de conserver l'unité de l'esprit par le lien de

la paix2. »

Le rôle de la théologie est de faciliter l'assimilation de la

révélation divine, de la mettre à la portée de chacun. En faisant

un système complet et bien ordonné, dans lequel ont place
toutes les vérités les plus importantes, elle stimule encore
l'assimilation. La théologie montre à celui qui l'étudié le total
des expériences faites et elle le pousse à faire celles qu'il n'a

pas encore réalisées, afin de posséder la vérité tout entière.

Malgré l'importance que nous leur attribuons, les formules
théologiques sont pour nous de simples hypothèses, plus ou
moins probables. Les expériences seules sont, pour celui qui
les a faites, objet de certitude. L'expérience de quelqu'un est

pour un autre homme une simple probabilité, mais elle provoque

l'effort qui conduira le second à la certitude. La théorie de

la certitude chrétienne, la théologie, déterminera la naissance

et le développement de la certitude en provoquant les recherches

personnelles de ceux qui en prendront connaissance. La

théologie est un stimulant, elle n'est que cela, mais elle est cela.

1 Cp. L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 85 sq.
2 Eph. IV, 3.


	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre III, La révélation assimilée

