
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Études christologiques

Autor: Lobstein, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR J.-F. ASTIE
Docteur eu théologie,

Professeur à la Faculté de théologie de l'Eglise libre
du canton de Vaud.

Hommage de respectueux dévouement

La christologie traditionnelle et la foi
protestante.

Ce n'est pas dans île vieilles outres que l'en
verse du vin nouveau ; sans quoi les outres se
rompent, le vin se répand et les outres sont

perdues. Mais on verse le vin nouveau dans des outres
neuves, et tous deux se conservent.

Matthieu IX, il.
I. Le problème. — L'histoire des dogmes et la dogmatique: rôle

que l'histoire des dogmes est appelée à jouer dans l'œuvre de
rénovation de la dogmatique traditionnelle. — Objet de ce travail: la

christologie des Réformateurs et la tâche actuelle de la christologie.
— Double face de la christologie des Réformateurs comparée avec
la christologie des conciles : les formules anciennes et le principe
nouveau ; nécessité de transformer les formules au moyen du principe.

II. Accord officiel entre la christologie des conciles et la
christologie des Réformateurs. — Textes empruntés aux confessions
de foi et déclarations individuelles des Réformateurs. — Adhésion
aux formules des conciles et polémique contre les hérésies
anciennes et récentes. — Sincérité de l'accord entre la christologie
œcuménique et la christologie des Réformateurs.

III. Indices d'un désaccord latent entre la christologie des conciles

et la christologie des Réformateurs. — Réserves et critiques
THÉOL. ET PHC. 1894. 8



106 P. LOBSTEIN

des réformateurs à l'endroit de la terminologia traditionnelle. —
Calvin et le symbole dit d'Athanase. — Motifs allégués par les
Réformateurs pour justifier leur soumission à la tradition œcuménique :

le principe de l'autorité des Ecritures. — Caractère révolutionnaire
du principe scripturaire substitué au principe traditionaliste. —
Développement de la christologie luthérienne et de la christologie
réformée durant les controverses eucharistiques: germes de
dissolution de la doctrine traditionnelle. — Indices plus graves et plus
généraux.

IV. Preuve d'un conflit de principe entre la christologie des

conciles et la christologie des Réformateurs. — Révolution opérée
dans la théologie par la notion protestante de la foi. — Substitution
de la foi personnelle, réveillée par l'Evangile, à la croyance
traditionnelle, imposée par l'Eglise. — Portée générale de cette révolution

; application particulière à la christologie. — La notion delà
divinité et la notion du salut, solidaires du dogme christologique.

V. La christologie el la notion de la divinité. — Les Pères

grecs et les Réformateurs.— Originalité de la foi protestante :

substitution du point de vue expérimental de l'Evangile à la conception
métaphysique de la spéculation. — Contradiction de la christologie
des Réformateurs : synthèse impossible entre les prémisses empruntées

à l'ancienne théologie et les corollaires tirés de la foi nouvelle.
— Les conséquences christologiques : la conception évangélique et

protestante de la filialité divine.

VI. La christologie et la notion du salut. — Les Pères grecs et
les Réformateurs. — Originalité de la foi protestante : substitution
du point de vue moral et religieux aux catégories physiques et
métaphysiques. — Contradiction de la christologie des Réformateurs:
synthèse impossible entre la notion religieuse et morale du salut et

la notion physique et métaphysique du Sauveur. —Les conséquences

christologiques: la conception évangélique et protestante de la
personne du Rédempteur.

VIL Coup d'œil rétrospectif et conclusions positives. — Expression

fidèle et complète de la foi protestante, la christologie moderne
aspire à être l'application conséquente du principe religieux que la
Réforme a remis en lumière et en vigueur.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQCES 107

I

Dans l'œuvre de transformation qui s'opère au sein de notre
théologie protestante, l'un des facteurs de la reconstitution du

dogme sur une base plus largement évangélique a été jusqu'ici,
du moins dans les pays de langue française, le réveil des études

bibliques, l'initiation scrupuleuse et indépendante au

sens et à la valeur des documents scripturaires, l'intelligence
plus sévèrement historique, partant plus complète et plus
vivante de l'enseignement de Jésus et de la prédication apostolique.

Rien de plus caractéristique, à cet égard, que l'évolution
de la christologie. Que de positions abandonnées et, à

première vue, que de ruines! Les plus conservateurs parmi nous
ont délaissé les formules des conciles sur les deux natures du
Christ ou les théories du moyen âge et de la scolastique
protestante sur l'expiation juridique et la satisfaction vicaire. Mais

que l'on y regarde de plus près : la perte apparente est un gain
réel, un heureux et fécond enrichissement. A droite comme à

gauche, on demande un retour au Jésus de l'histoire, dont le
Christ de la tradition dogmatique avait trop longtemps usurpé
la place. Qu'est-ce que la levée de boucliers contre la
métaphysique grecque, sinon une protestation en faveur des
réalités de la vie morale et religieuse auxquelles l'Evangile du

Royaume de Dieu rend un si simple et si saisissant
témoignage? Qu'est-ce que l'hypothèse fameuse de la Kénose, sinon

un hommage au « Christ de la Bible », un effort pour ressaisir
l'humanité complète du Sauveur, méconnue ou compromise par
la théologie officielle? De part et d'autre,on se reporte aux
documents, on veut remonter aux origines, on s'applique à

rechercher, par-delà les couches successives qui se sont formées
à travers les âges, le tuf primitif, ou plutôt le roc de granit,
assez solide et assez résistant pour supporter l'édifice de notre
foi et pour servir de fondement à notre connaissance religieuse
et à notre vie chrétienne.

La nécessité d'appliquer aux documents bibliques la méthode

historique en usage dans les sciences dites profanes, tend



108 P. LOBSTEIN

à s'imposer de plus en plus aux esprits accessibles à l'intelligence

des problèmes religieux ; la connaissance des principes
de la critique sacrée a même franchi l'enceinte de l'Ecole et

commence à se frayer une voie dans les cercles laïques de nos
Eglises1. Il n'en est pas de même d'une autre étude qui, bien

comprise et sagement cultivée, pourrait devenir, elle aussi, un

agent puissant de rénovation théologique: je veux parler de

l'histoire des dogmes.

Il n'est pas rare de rencontrer même des théologiens qui
soupçonnent à peine la portée dogmatique, la valeur positive
et pratique des recherches qui ont pour objet la formation et le

développement des doctrines chrétiennes. Des voix autorisées
viennent d'appeler l'attention sur ce sujet. On n'a pas oublié la

riche et lumineuse leçon de M. A. Sabatier sur la vie intime des

dogmes et leur puissance d'évolution2. Plus récemment M.

Astié, rendant compte de l'histoire des dogmes de M. Harnack,
soulevait quelques unes des questions débattues actuellement

parmi les théologiens3. Le plan que s'étaient imposé les

deux professeurs ne les conviait qu'accidentellement à indiquer
les conséquences de leurs aperçus historiques et leur interdisait

même d'entrer dans le détail d'une discussion plus
étendue4. Je voudrais montrer, par un exemple particulier, le fruit
qu'on peut recueillir d'une étude attentive de l'histoire des

dogmes et les leçons précieuses qui se dégagent du passé pour

1 Qu'on relise la belle préface de M. Westphal, La critique et la foi
(Revue chrétienne, 18^8, pag. 769-780). L'accueil qui a été fait au magistral

travail que M. Vuilleumier vient de publier sur les résultats de la
critique de l'Ancien Testament (Revue de théologie 1893, p. 241 suiv.; 303

suiv-, 402 suiv., puis tiré a part), prouve que, maniée avec piété et avec
tact, la science historique appliquée aux documents bibliques n'a plus
rien qui puisse inquiéter les pasteurs ; il est permis d'espérer que les

laïques suivront bientôt.
ì Leçon d'introduction au cours de dogmatique réformée professé à la

Faculté de théologie protestante de Paris. (4 novembre 1889). Paris 1889.
3 La fin des dogmes. (Revue de Lausanne, année 1891, p. 5-25, 135-170,

239-272, 352-378. - Année 1892, p. 54-84).
1 Cf. M. Gaston Frommel, Histoire et dogme. (Revue chrétienne, 1" janvier

1894, pag. 46-51).



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 109

l'enseignement et l'édification du présent. Je choisis à dessein

une doctrine qui forme le nœud vital de la conception évangélique

du christianisme et qui occupe à juste titre le premier
plan dans les préoccupations théologiques de l'heure actuelle:
la christologie est la meilleure pierre de touche pour éprouver
la valeur de cet admirable instrument de précision qui s'appelle
l'histoire des dogmes.

Il va sans dire qu'il ne saurait être question d'esquisser ici, ne
fût-ce que dans ses traits généraux, l'histoire des idées que les
différentes générations chrétiennes ont conçues et exprimées
touchant la personne de Jésus-Christ. Une partie importante
de ce sujet vient d'être remarquablement traitée par M. Chapuis

dans un rapport qui a eu un grand et légitime succès '. La

page que je voudrais détacher de l'histoire, souvent racontée,
trop peu méditée, du dogme christologique, ne se recommande

pas, comme l'essai de M. Chapuis, par la modernité de la

matière; mais déchiffrées avec soin, toutes les lignes du texte à

expliquer convergent vers un but pratique et aboutissent à un

enseignement approprié aux intérêts et aux besoins du jour.
Pesons d'abord le problème. On peut le définir en quelques

termes fort simples.
La foi religieuse au Christ sauveur et chef du royaume de

Dieu est. aussi ancienne que l'Eglise, elle est le principe
générateur et l'âme permanente du christianisme; mais les formules

théologiques qui servent d'enveloppe officielle à la foi
chrétienne sont le résultat péniblement conquis d'efforts multiples
et de controverses séculaires. Elles ont été promulguées et

sanctionnées par les grands conciles qu'on appelle universels,
mais qui, en réalité, furent dominés par l'influence de l'ancienne
Eglise orientale et des catégories de la métaphysique grecque2.

1 M. Chapuis- La transformation du dogme christologique au sein de la

théologie moderne, Lausanne, 1893. Ce rapport, présenté le 20 mai 1891 à la
société théologique et à la société pastorale du canton de Vaud, publié
ensuite dans la Revue de Lausanne (année 1891, p. 417-455 ; 1892, p. 5-53),

a été complété par une étude sur les récentes discussions au sujet de la

préexistence du Christ, p. 89-125).
2 M. H. Bois a tenté récemment, dans un spirituel et brillant volume,



110 P. LOBSTEIN

En rompant avec l'Eglise romaine, en rejetant l'autorité du

pape et des conciles, nos Réformateurs n'entendirent pas porter

atteinte aux décisions christologiques du catholicisme des

premiers siècles; loin de là, ils acceptèrent en bloc, et sans
les soumettre à l'épreuve de leur critique scientifique ou
religieuse, les dogmes soi-disant œcuméniques de la personne et
des natures de l'Homme-Dieu ; en apparence, ils rivèrent
même plus solidement que jamais la chaîne qui finit par
asservir de nouveau la foi évangélique à la tradition
dogmatique des âges antérieurs. Et cependant, malgré l'accord
parfaitement sincère, j'allais dire naïf et ingénu, qui règne
entre la pensée religieuse de nos Réformateurs et les théories

christologiques des anciens conciles, le principe chrétien qui
régénéra l'Eglise et qui créa le protestantisme, fit pénétrer
dans les vieilles formules un esprit nouveau et une sève

rajeunissante. Entre les formes léguées par le passé et
l'inspiration de l'Evangile reconquis, la contradition est le plus
souvent latente et d'abord inavouée ou à peine entrevue ;

elle n'en est pas moins réelle et profonde. Signaler cette

contradition, relever quelques-uns des points par où la foi

évangélique déborde les cadres du credo officiel, indiquer la

voie nouvelle que nous ont frayée les Pères spirituels de notre
Eglise, tel est l'objet de cette étude. Le lecteur qui aura la
patience de l'entreprendre avec moi sans se laisser rebuter par
les difficultés qui en assiègent l'accès, se convaincra bientôt,

une réhabilitation du Dogme grec (Paris 1893). Malheureusement il a
renoncé à « entrer dans le détail historique et dogmatique. » Cette
neutralité systématique vis-à-vis du dogme est assurément singulière dans un
ouvrage consacré au dogme. Peut-être les pages suivantes seront-elles
de nature a dissiper quelques malentendus et prouveront-elles a notre
adversaire que, dans nette campagne entreprise contre la métaphysique

grecque, nos intentions ne sont pas aussi noires qu'il le suppose. Le
dogme grec a été le véhicule naturel et nécessaire de la pensée chrétienne
pendant l'âge de formation de la doctrine ecclésiastique ; seulement cette
forme, précieuse et peut-être indispensable au moment où elle servit
d'intermédiaire entre l'Evangile et la société payenne, a fait son temps
aujourd'hui; en méconnaître le caractère transitoire et relatif, ce serait
commettre un anachronisme aussi funeste a la piété qu'a la science.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 111

je l'espère, que le problème de psychologie chrétienne et d'histoire

religieuse abordé clans ces pages est, à tout prendre,
d'une véritable actualité et d'un intérêt éminemment pratique.

Peut-être jugera-t-il que la théologie dite nouvelle plonge,
en définitive, ses racines dans la foi vivante de nos Réformateurs
et que l'effort tenté parmi nous pour ramener la doctrine
traditionnelle aux réalités spirituelles de la conscience renouvelée

par l'Evangile n'est que le prolongement et la continuation du

mouvement rénovateur et de la poussée libératrice dont Luther
et Zwingle, Mélanchton et Calvin ont été les glorieux initiateurs1.

II

Les décisions doctrinales en face desquelles étaient placés
nos Réformateurs avaient été transmises à ceux-ci par le témoignage

de l'Eglise romaine et furent acceptées par eux comme
l'expression de la foi professée par la chrétienté entière. Les

décrets des conciles de Nicée et de Chalcédoine, base du dogme
trinitaire et du dogme christologique, forment aussi le fondement

en apparence inébranlable et intangible de la conception
religieuse des grandes Eglises issues de la Réforme. « Nous

croyons en un seul Seigneur Jésus-Christ, le Fils de Dieu,
seul engendré du Père, c'est-à-dire de la substance du Père,
Dieu de Dieu, lumière de lumière, vrai Dieu de vrai Dieu,
engendré et non créé, consubstantiel au Père : par lequel toutes
choses sont devenues, tant au ciel que sur la terre, qui est

descendu pour nous hommes et pour notre salut, qui s'est
incarné et qui s'est fait homme"2.... » Le concile de Chalcédoine

1 En documentant cette étude par une série de notes bibliographiques
ou de textes empruntés aux ouvrages de nos Réformateurs, je n'ai pas
voulu faire étalage d'érudition ni épuiser ce qu'on est convenu d'appeler
« la littérature du sujet». Mon but a été de faciliter au lecteur le
contrôle de mes assertions et de lui fournir les moyens de s'orienter plus
complètement dans un domaine aussi vaste que peu exploré; si l'on
jugeait que ces citations fréquentes interrompent la marche de l'exposition
ou de l'argumentation, il suffira it de passer outre et de s'en tenir au texte :

le commentaire n'est que pour les esprits défiants ou curieux.
2 Le texte de ce symbole, conservé par Theodoret, Hist. eccl. 1,12, se



112 P. LOBSTEIN

(451), dominé par l'influence de l'évêque de Rome Léon I,
formula le dogme des deux natures, qui est bien loin de représenter

la continuation logique ou le développement organique
de la doctrine de Nicée. Jésus est vrai homme et vrai Dieu,
unissant en lui la nature divine et la nature humaine, « sans

confusion, sans mutation, sans division, sans séparation, les

deux natures conservant chacune sa propriété, » sans que cela

altère en quoi que ce soit l'unité de la personne1. — Enfin,
dans l'Eglise d'occident, les résultats de l'évolution du dogme
trinitaire et christologique furent fixés par le symbole dit
d'Athanase, qui reproduit dans ses traits essentiels la conception

d'Augustin; j'en détache les passages qui se rapportent à

la personne du Christ : « Quiconque veut être sauvé doit avant
toute chose garder la foi catholique qu'il faut que chacun
conserve intacte et inviolée, s'il ne veut pas périr pour toujours....
Il est nécessaire à son salut éternel qu'il ait la vraie croyance
concernant l'incarnation de Notre Seigneur Jésus-Christ. Or la

vraie croyance est que nous croyions et confessions que notre
Seigneur Jésus-Christ, le Fils de Dieu, est Dieu et Homme,
Dieu de la substance du Père, engendré avant les siècles, et
homme de la substance de sa mère, né dans le temps; Dieu

parfait et homme parfait, en possession d'une âme raisonnable
et d'une chair humaine, égal au Père quant à sa divinité et
inférieur au Père quant à son humanité, lequel, bien que Dieu et

Homme, n'est pas deux mais un seul Christ; un seul, non par
le changement de la divinité en chair, mais par l'assomption
de l'humanité en Dieu; un seul enfin, non par la confusion des

substances, mais par l'unité de la personne. Car de même

qu'une chair et une âme raisonnable font un seul homme, de

même Dieu et l'homme font un seul Christ2. »

trouve dans le recueil de Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln
der alten Kirche. 2» édit., Breslau 1877, § 73.

1 Hahn, ouv- cité,§ 77.— Mansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima
collectio. Tom. VII, 113-118. —Sur la déviation que l'intervention
occidentale fit subir a la pensée grecque, voy. M. Harnack, Lehrbuch der

Dogmengeschichte- Tom. II, p. 372-378.
2 Hahn, ouv. cit., g 81.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 113

Je m'abstiens pour le moment d'expliquer ou d'apprécier le

développement et les caractères de la christologie ecclésiastique.

Ce qu'il suffit de relever ici, c'est l'adhésion pleine et
entière de nos Réformateurs aux décrets des anciens conciles.
Jetons d'abord un coup d'œil sur les confessions de foi de nos
Eglises protestantes ; nous puiserons ensuite, dans les ouvrages

moins impersonnels des chefs de la Réforme, quelques
déclarations caractéristiques qui nous feront mieux comprendre

le sens et la portée de l'enseignement renfermé dans les
chartes fondamentales et les documents officiels du protestantisme.

Dans les articles consacrés au dogme trinitaire et à la

christologie, la confession d'Augsbourg en appelle expressément au

symbole apostolique et au symbole de Nicée; l'accord des

protestants avec l'Eglise romaine ressort plus clairement
encore de la condamnation prononcée contre les hérésies qu'avait

déjà rejetées l'ancienne Eglise : on répudiait toute solidarité
avec les antitrinitaires, avec «les anciens et modernes disciples
de Paul de Samosate1. » — Les autres symboles de l'Eglise
luthérienne ne sont pas moins catégoriques. Sans entrer dans le
détail des subtilités théologiques, les catéchismes de Luther
adoptent et interprètent avec une lumineuse popularité les

données de la christologie traditionnelle que renferme le symbole

apostolique 2. Dès 1533, le serment professionnel imposé
aux docteurs en théologie de l'université de Wittemberg
obligeait ceux-ci à se soumettre aux décisions doctrinales des

trois symboles dits œcuméniques 3. — La confession la plus
ardente à combattre les erreurs de Rome, les Articles de Smai-

1 Art. I {De Deo). § 5-6: Damnant omnes liaereses, contra hune articulum
exortas, et Manichteos, qui duo principia ponebant, bonum et malum,
item Valentinianos, Ariano», Eunomianos, Mahometistas.et omnes horum
similes. Damnant et Samosatenos, veteres et neotericos Art. lit {De

Filio Dei).
2 Cat. mcij. 11, § 1-33 ; Cat. minor II, § 1-4.
3 Planck, Geschichte der Entstehung, der Veränderungen und der

Bildung unseres protestantischen Lehrbegriffs vom Anfang der Reformation
bis zu der Einführung der Concordienformel. Tome IV (Leipzig, 1796),

p. 37, note.— Mœller, Andreas Osiander, Elberfeld, 1870, p. 4dl sq.



114 P. LOBSTEIN

calde, composés par Luther en 1537, placent en dehors de

toute controverse et au-dessus de toute atteinte « les articles
suprêmes de la Majesté divine, » les vérités enseignées dans

le symbole apostolique et dans le symbole de Nicée, « au sujet
desquelles il est inutile de s'expliquer longuement, vu que
l'accord sur ce point est parfait entre les protestants et leurs
adversaires '. » — Enfin, dans un supplément qui ne fait point
corps avec l'ouvrage principal, la dernière en date des confessions

luthériennes, la Formule de Concorde (1577), renouvelle
les protestations des Eglises évangéliques contre toutes les

formes de l'antitrinitarisme moderne, et exhorte les âmes pieuses

et soucieuses de leur salut, à fuir et à détester les erreurs
censurées par l'ancienne Eglise catholique et par les pères
spirituels de l'Eglise luthérienne2.

Même langage, même attitude dans les confessions de foi
dominées par l'influence de Zwingle et de Calvin. Les velléités
spéculatives de Zwingle et les hardiesses de sa théologie qui parfois

côtoie le panthéisme n'ont laissé aucune trace sensible dans

ses déclarations primitivement destinées à servir d'expression
officielle à la doctrine de ses églises3. Le plus souvent les
symboles réformés s'étendent avec détail sur les prémisses
trinitaires du dogme christologique et reproduisent avec une
rigoureuse précision les formules traditionnelles touchant la
divinité essentielle du Verbe, l'Incarnation, les deux natures
de l'Homme-Dieu. « Nous avouons, dit la confession gallicane,

1 Articuli smalcaldici, Prima Pars, de stimmis articulis divinae majes-
tatis, IV: De his articulis nulla est inter nos et adversarios controversia,
cum illos utrinque confiteamur : quamobrem non est necesse, ut plu-
ribus jam de illis agamus.

2 Formula Concordiae, Art- XII, § 39 : Hos omnes articulos simul, et si

quid cum illis cohœret, aut ex iis consequitur, rejicimus atque damna-

mus, ut falsos, impios, haereticos, verbo Dei, tribus approhatis symbolis,
Augustanse Confessioni, ejusdemque Apologia?, Smalcaldicis articulis et
Cateehismis Lutheri répugnantes. Et hortamur omnes pias mentes, ut
hos errores fugiant et detestentnr, si modo ipsis animas salus est cordi.

3 Fidei Ratio ad Carolimi Imperatorem (1530). Edit. Niemeyer, Leipzig,
1840, pag. 17-20; Fidei Expositio ad Franciscum Francorum regem (1531),

même édit., p. 40-44.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 115

ce qui a été déterminé par les conciles anciens, et détestons
toutes sectes et hérésies qui ont été reiettées par les saints
docteurs, comme saint Hilaire, saint Athanase, saint Ambroise,
saint Cyrille1. »L'invincible aversion et la terreur profonde
qu'avaient laissées au cœur des Eglises les « blasphèmes » de

Servet donnent à ces protestations et à ces anathèmes je ne
sais quel accent d'indignation émue et de redoutable solennité2.

Les témoignages personnels et directs des Réformateurs
apportent aux déclarations des confessions de foi une confirmation

parfaite et y répandent des lumières nouvelles.
Luther se réjouit à la pensée que sous le règne de la

papauté et pendant l'âge de la scolastiqne, « l'article de foi relatif

à la personne du Christ et à la Trinité est demeuré intact3 ;

il fait du Credo une paraphrase poétique que l'on range ajuste
titre au nombre de ses plus beaux cantiques 4; il s'applique
souvent à expliquer, à commenter les symboles dits œcuméniques;

il attache surtout une importance capitale à celui d'Atha-
nase : « Depuis le temps des apôtres rien d'aussi admirable n'a
été publié dans l'Eglise5.» Dans ses lettres, il met ses amis

en garde contre les antitrinitaires ; il craint les « grammairiens

» et les « rhéteurs » italiens, les « serpents » d'Allemagne

et d'Italie, les modernes épicuriens et sceptiques, dont les

spéculations téméraires portent une atteinte profane aux véri-
1 Conf. gall. Art. VI. Comp. Art. XIII, XIV, XV, XVI, XVII.
2 Confess, helvetica posterior, Cap. XI : Abominamur Arii et omnium

Arianorum impiam contra filium Dei doctrinam, imprimis vero Michaelis
Serveti et Servetanorum omnium blasphemias, quas contra Dei Filium
satan per il los, velut ex inferis hausit et in orbem audacissime et im-
piissime dispergit.

3 Edit. d'Krl. Tom. XXXVII, p. 53, Von den letztenWorten Davids, 1543 :

« Man hat hievon köstliche Bücher, S. Augustini, Hilarii, Cyrilli, und ist
solcher Artikel im Papsthum und bei den Schultheologen rein blieben,
dass wir mit ihnen darüber keinen Zank haben. » — Sur les déclarations
absolument contraires à celle-ci qui se trouvent aussi chez Luther, voir
plus loin § I1I-1V.

'' Wir glauben all an einen Gott, 1524.
5 Comp. M. Kattenbusch, Luthers Stellung zu den cehumenischen

Symbolen, Giessen 1883.



116 P. LOBSTEIN

tés les plus essentielles du christianisme '. Si parfois il exprime
des réserves quant aux termes non bibliques imaginés par les

Pères pour combattre l'hérésie, ces termes lui paraissent, après

tout, indispensables2. Sa foi, loin d'être comprimée ou gênée

par les formules de la métaphysique grecque, insiste volontiers
sur les contradictions logiques du mystère de la Trinité et de

l'Incarnation; elle y voit un défi superbe jeté à la raison
humaine; elle relève avec vigueur et exalte avec joie ce qui est

une folie aux yeux du monde, pour accabler d'autant plus
victorieusement la sagesse orgueilleuse et mensongère de l'humanité

déchue; elle s'empare de ces « articles suprêmes de la

majesté divine » pour s'en faire un rempart solide, assuré,
infranchissable, à l'encontre des payens, des Juifs, des Turcs, des

sectaires. On a pu dire avec raison que Luther a redonné la

vie aux doctrines dès longtemps pétrifiées du christianisme

grec et que ht ferveur de son sentiment chrétien a restauré un

dogme qui, sous l'empire de Rome, était devenu une lettre
morte, un mystère sans valeur pratique et. religieuse3.

Le respect voué â la tradition réputée œcuménique était bien

plus profond encore et plus invétéré chez Mélanchton que chez

Luther; le culte du passé, se réveillant en lui après les

premières années créatrices de la Réforme et s'accentuant de plus
en plus dans son esprit et dans sa conscience, le ramena sur
bien des points jusqu'aux confins du catholicisme et resserra

1 Lettre à Bugenhagen, 1532 (dans le recueil de De Wette, Luthers
Sendschreiben und Bedenken IV, p. 427-428); lettre à Rothmann, 23 décembre
1532 (De Wette IV, 426). Dans ses Propos de table, Lutheh effleure plus
d'une fois la christologie de3 antitrinitaires ; voir sur Campanus (Edit.
d'Eri. LX, 324; LXI, 5 suiv. 19); sur Servet (LXII, 430). Mentions plus
accidentelles, Kurzes Bekenntniss vom heiligen Sakrament, 1545, Eri.
XXXfl, 405 (Campanus) ; conf. Edit. Walch IX, 1419 (Hetzer).

2 Kirclunposiille (Sermon sur Rom. IX, 33-36) ; « Weil man's nicht besser
hat, müssen wir reden wie wir können. Denn (wie ich gesagt habe) dieser
Artikel ist so hoch über menschlich Verstand, und Sprache, dass Gott
alseinVater seinen Kindern muss zu gut halten, dass wir stammeln und
lallen, so gut wir können, so nur der Glaube recht und rein ist. » Edit.
d'Erlfi IX, 1-2, comp. 20.

3 M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Ut (1890), 694-696, 740-
742. — M. Astié, Revue de théologie et de philosophie 1891, p. 353-354.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 117

les liens qui rattachèrent la christologie protestante à celle des

anciens conciles. On sait que les Loci communes de 1521,
premier essai de systématisation de la doctrine nouvelle, ne
touchent ni à la Trinité, ni à l'Incarnation. Ces dogmes, dans leur
forme spéculative, paraissent au réformateur étrangers et

comme excentriques aux vérités fondamentales de l'Evangile,
aux loci salutares, remis en lumière et en vigueur par la
Réforme1. Cependant, dans les éditions subséquentes de sa

dogmatique, Mélanchton fait une place de plus en plus large à la

christologie traditionnelle2. Ce changement d'attitude s'explique

d'abord par les exigences logiques d'un système qui,
simplement esquissé dans l'ouvrage primitif de Mélanchton, devait
être exposé dans son ensemble et avec toute la rigueur qu'il
comportait; il s'explique ensuite parla nécessité de protéger
l'Eglise contre les hérésies des antitrinitaires qui s'attaquaient
ouvertement à la divinité métaphysique de Jésus-Christ. Plus
d'une lettre de l'illustre ami de Luther trahit les angoisses que
lui inspirait l'hérésie naissante de Campanus et de Servet, dont
il lut les ouvrages dès 1532 et 1533. Son regard, rendu
clairvoyant par l'inquiétude, prévoit avec une merveilleuse lucidité

1 Mysteria divinitatis rectius adoraverimus, quam vestigaverimus.
lino sine magno periculo tentari non possunt, id quod non raro sancti
viri etiam sunt esperti. Et carne filium Deus optimus maxiiiius induit,
ut nos a contemplatione majestatis suae ad carnis adeoque fragilitatis
nostrae contemplationem invitare!.. Non est cur militimi operte ponamus
in locis illis supremis de deo de unitate, de tiinitate dei, de mysterio
creationis, de modo incarnafionis. Quiero te, quid assequuti sunt jam
tot sœculis Bcholastici theologistœ, cum in bis locis solis versarentur?
None in disceptationibus suis, ut ille ait (Rom. 1,21), vani facti sunt?...
Et dissimulali eorum stultitia posset, nisi evangelium interim et beneficia

Christi obscurcissent nobis illee stultaî disputationes. (Praefatio. Ed.

Pi.itt-Kolde, Erlangen 1890, p. 62-63.)
2 Sur les différentes recensions de l'ouvrage de Mélanchton, voy. Corpus

Reformatorum, Tome XXI : les principale» éditions postérieures au
canevas primitif, parurent en 1535, 1543,1559. — Dès 1523, dans ses

Annotations in Evangelium Joannis, le réformateur s'aventure dans quelques
spéculations dogmatiques sur la Trinité (Corp. Reform. XIV, 1049 suiv.);
mais ce sont les Loci de 1535 qui marquent ties nettement l'évolution de
la pensée de Mélanchton dans le sens de la métaphysique orthodoxe.



118 P. LOBSTEIN

les « tragédies» que les discussions sur la Trinité et l'Incarnation

ne manqueront pas de susciter L

La confession réformée ne se sépare pas, sur ce point, de

l'église luthérienne. Dans son Commentaire sur la vraie et la
fausse religion, comme dans les ouvrages dont il a été question
plus haut, Zwingle se montre, en christologie, aussi conservateur

que Luther. — Enfin Calvin clôt et couronne le cycle des

témoignages de nos Réformateurs par des déclarations absolument

conformes à celles de ses prédécesseurs. S'il fait peu de

cas du prétendu symbole d'Athanase2, il adhère sans réserve
aux formules de Chalcédoine3. Il est convaincu qu'il y a identité

complète entre la christologie officielle et l'enseignement
biblique; aussi n'hésite-t-il pas à se faire le défenseur delà
terminologie traditionnelle. Les expressions inventées par les
docteurs et sanctionnées par l'Eglise lui paraissent des nécessités

imposées aux champions de la vérité dans leur lutte contre

l'erreur. Sans doute nous devons soumettre à l'autorité de

l'Ecriture sainte toutes les pensées de notre esprit et toutes les

paroles de notre bouche, mais qui osera blâmer l'usage de

termes nouveaux s'ils sont destinés à formuler clairement les

vérités renfermées dans les saints livres? «J'ai expérimenté dès

longtemps et plusieurs fois que ceux qui s'acharnent à débattre
tant des mots, nourrissent quelque venin caché: tellement qu'il
vaut mieux les piquer de propos délibéré, que parler obscurément

en faveur d'eux L » On connaît l'implacable acharnement
avec lequel Calvin combattit Servet, et on sait la sanction
terrible qu'il donna à sa polémique5.

1 Lettre a Camerarius, 9 février 1533 : tcsqî rf/ç rçiâôoç sois me semper
veritum esse, fore ut ItEec aliquando erumperent. Bone Deus, quales tra-
gsedias excitabit ruec questio ad posteros, si sotîv inûoTaotç ò ?.6yoç, si

sotîv vTtooraoïç tò -nnsvpa. Ego me refero ad illas Scripturœ voces, qute
jubent invocare Christum, quod est, ei honorem divinitatis tribuere, et
plenum consolationis est. râç os iâsaç tûv virocraosuv, Kai oiatpoçàç hucvßuc
tjTjTùv, oh Kâw ovutfiéçei.. (Corp. reformat. II, 630.) Comp. Lettre a Camerarius,

15 mars 1533 (U, 640) ; Lettre a Brenz, juillet 1533 (U, 660-661).
2 Voy. plus bas, § III.
3 Instit. chrét. II, 14, 1.
« Instit. chrét. I, 13, 5.
5 11 ne faut pas oublier que la controverse engagée, entre les deux ad-



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 119

Dans la septième Provinciale, le bon père jésuite qui initie
son interlocuteur à tous les mystères de la sainte et docte
compagnie, rapporte une série de textes bibliques allégués par le

père Reginaldus pour prouver que la vengeance est interdite
aux chrétiens et que l'Evangile leur commande le pardon des

offenses. Le nombre et la force de ces arguments sont si

considérables que Montalte s'écrie : « Certes, mon père, si après
cela il dit autre chose que ce qui est dans l'Ecriture, ce ne

sera pas manque de le savoir. Que conclut-il donc enfin? » —
Ne dois-je pas «n'attendre à une objection pareille? Les
citations empruntées aux documents du protestantisme primitif
paraissent aussi décisives qu'elles sont unanimes. Si, après l'énu-
mération qui précède, j'ose conclure autrement que les textes
tirés de nos confessions de foi et trouver dans les ouvrages de

nos Réformateurs des indications bien différentes de celles que
je viens de communiquer, ce ne sera pas manque de connaître
les documents. Où donc veux-je en venir, et que faut-il enfin
conclure? C'est ce qu'il s'agit maintenant d'examiner.

III

« Etre catholique en christologie, c'est l'honneur et la gloire
de tout vrai protestant1.» Cette affirmation d'un théologien
contemporain résume l'impression que laissent tout d'abord les

déclarations officielles de nos symboles et les paroles même de

nos Réformateurs.
Il convient cependant de ne pas s'en tenir à une simple

impression et de ne pas se contenter d'une constatation extérieure
qui pourrait bien être superficielle et incomplète-.

versaires ne portait pas seulement sur la Trinité, mais aussi sur le dogme
christologique. Cf. lnst. chrét. II, 15, 5-8.

1 O. Zoeckler, Die augsburgische Confession als symbolische Lehrgrundlage

der deutschen Reformationskirche, historisch und exegetisch untersucht.
Prankfurt a. M. 1870, p. 162.

2 On a relevé récemment le côté politique et juridique du problème;
il nous est permis de l'ignorer ici, ou du moins il suffit de l'indiquer. En

rompant avec les doctrines trinitaires et christologiques, consacrées par
les conciles et transformées en lois d'état, les Réformateurs encouraient



120 P. LOBSTEIN

J'ai déjà signalé plus haut quelques indices qui marquent
une certaine réserve à l'endroit de la christologie traditionnelle
et du dogme trinitaire si intimement lié aux formules christologiques.

Les Réformateurs se rendent parfaitement compte du

caractère relatif et de l'origine purement humaine de la
terminologie ecclésiastique. Luther critique le terme òpooiioio;; il fait

remarquer que les termes trinitas, unitas, sont des termes
« mathématiques1 ; » les expressions usitées en allemand ne
le satisfont pas davantage2. Calvin qui approuve l'emploi de

formules rigoureuses et précises pour démasquer et réfuter
l'hérésie, se garde bien, lui aussi, d'identifier les expressions
traditionnelles avec le fond même du dogme. « Je voudroisque
ces noms fussent ensevelis, moyennant que ceste foy fust en

tout le monde.... je ne suis pas si rude et extrême, de vouloir

l'interdit politique et se voyaient exclus du saint empire germanique ;

mais il serait singulièrement hasardé de prétendre que des considérations

de cette nature déterminèrent les Réformateurs a adhérer aux dé

crets de Nicée et de Chalcédoine : ils se soumirent non par crainte du

châtiment, Sto tî/v i/pyi/i-, mais par devoir de conscience, Aià Tyv ovvs'iâijoiv.

Rom. XIII, 6. (Voy. A. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechferti-

guiig und Versöhnung, I- (1882), 145-149; M. Kattenbusch Luthers
Stellung zu den cekuinenisehen Symbolen, Giessen 1883, p. 1-5 ; M. Harnack,
Lehrbuchder Dogmengeschichte. Ill (1890), p. 697-698, note.)

1 Sermon sur Jean HI, 1-15 (15321 : Die Worte trinitas unitas sunt voca-
btila mathematica. (Ed. d'Eri* V, 236.)

- Sermon sur Lue IX, 28-36 (1538) : « Dreifaltigkeit ist ein recht böse

Deutsch, denn in der Gottheit ist die höchste Einigkeit, Etliche nennen es

Dreiheit; aber das lautet allzu spoettisch... » Luther hasarde timidement
un terme nouveau : « Ich nonne es ein Gedrittes. Denn Dreifaltigkeit
lautet abenteuerlich, und ich kann ihm keinen rechten Namen geben. »

lirlA VI ,358. — Sermon sur Jean III, 1-15 ¦ Darum lautet es auch zumal
kalt, und viel besser sprach man Gott, denn die Dreifaltigkeit. (Eri."1 XII
408.— Les paroles quelquefois citées de Mélanchton, blâmant les allures
philosophiques des spéculations christologiques, n'ont pas la portée
qu'on leur attribue généralement; e!le3 sont dirigées contre Zwingle et
Œcolampade qui niaient l'ubiquité du corps de Christ et admettaient la
présence locale du Ressuscité it la droite de Dieu. Lettre à Gerbel, 1528 :

Videntur mihi ex Theologis paulnfini fieri paraivXóyoi. Video enim eos

libine ad rationem revocare dogmata et philosophai!. Ipsi sic pingunt
Christum, cerio aliquo loco sedentem, sicut Homerus Jovem suum convi-
vantem apud iEthiopos. (Corp. Reform. I, 974, a.)



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 121

susciter de grans combats pour les simples mots: car j'ap-
perçoy que les anciens Pères, combien qu'ils s'estudient de

parler fort révéremment en cest endroit, ne conviennent point
ensemble par fout : et mesme qu'aucuns d'eux ne parlent point
tousiours en mesme manière'1. » Pour qui se souvient du soin
minutieux et de l'importance souveraine attachée par les
anciens conciles et surtout par l'orthodoxie postérieure à la
formule correcte, cette liberté relative à l'égard de la terminologie

reçue est un premier symptôme d'indépendance théologique.

Elle ne fut d'ailleurs pas sans inspirer quelque défiance aux
contemporains. Qu'il me suffise de rappeler les attaques de

Pierre Caroli qui accusa Calvin et Farei de donner dans l'aria-
nisme et leur reprocha d'éviter à dessein les termes de «

substance, » « personne, » « Trinité2. » Mis en demeure de se

disculper du grief d'hérésie, le Réformateur de Genève le prit
de haut avec Caroli qui tenta en vain de le contraindre à signer
le symbole d'Athanase. Calvin et ses amis, qui ne voulaient
pas laisser à leur ennemi l'apparence même d'une victoire,
refusèrent avec une opiniâtre énergie de céder aux sollicitations

de Caroli, et c'est à cette occasion que l'accusateur de

Servet prononça, sur la formule d'Athanase, un jugement qui
causa quelque surprise à ses partisans eux-mêmes3; il parait
que Messieurs de Berne conservèrent pendant longtemps des

1 Institut, chrét. 1,13, 5.
2 La première controverse de Calvin et de Caroli, racontée avec

quoique détail par Henry, Das Leben Joh. Calvin's, Hamburg 1835, I, 178-

183, et reproduite, d'après Henry, par Stjehelin, Johann Calvin, toni. I,
(Elberfeld 1863), p. 132-138, n'a pu être complètement élucidée que
depuis la publication de la grande édition critique du Corpus Reforma-
torum : Opera Calvini, toni. VII, p. XXX-XXX1V; p. 289-340; tom. X, II,
82-128.— Kampschulte {Johann Calvin, Seine Kirche und sein Staat in Genf,
1869) estime non sans raison que les accusations de Caroli n'étaient pas
entièrement dénuées de fondement.

:l Lettre des ministres de Genève aux ministres de Berne, février 1537 :

Nos in Dei unius verba jurasse respondit, non Athanasii cujus syni-
bolum nulla unquam légitima Ecclesia approbasset, (Corpus Reformatoren,

Opera Calvini, X, II, 83-81.)

THÉOL. ET PHIL. 1894. 9



122 P. LOBSTEIN

appréhensions et jusqu'à des soupçons quant à l'orthodoxie
de Calvin et de Farei L

Cependant, ce qui importe bien plus que ces velléités d'émancipation

dogmatique, neutralisées par plus d'une inconséquence,

ce sont les motifs qui déterminent nos Réformateurs
à adopter les expressions consacrées par la tradition catholique.
S'ils consentent à se plier à l'usage, s'ils veulent bien se servir
des formules élaborées par les Pères et promulguées par les

conciles, ce n'est point parce que l'Eglise a parlé, parce qu'ils
se soumettent à sa prétendue infaillibilité, parce qu'ils font
acte et profession de catholicisme. Non, ils sont convaincus, à

tort ou à raison, mais avec une bonne foi parfaite, que la
christologie officielle est conforme à l'enseignement biblique, que
la doctrine de l'incarnation et des deux natures de l'Homme-
Dieu est authentiquement scripturaire, que la terminologie de

Nicée et de Chalcédoine ne fait que reproduire avec fidélité et

exprimer avec précision la pensée et la parole des livres saints-.
En d'autres termes, c'est déjà en vertu d'un principe nouveau
et en se plaçant en dehors de l'enceinte tracée par Rome, que
Luther et les autres Réformateurs adhèrent à la christologie
oecuménique. Ce qui entraîne leur adhésion, ce n'est pas la

soumission à la tradition, c'est l'obéissance à l'Ecriture ; leur
attitude résolument conservatrice est inspirée et dominée par
un facteur que Rome jugeait essentiellement révolutionnaire,
c'est-à-dire par le principe scripturaire substitué au principe
traditionaliste. « Bien est vray, dit Calvin, qu'il nous faut

prendre de l'Escriture la reigle tant de noz pensées que de noz

1 Hundeshagen, Die Cunflicte des Zivinglianisnius, Lutherlhums und
Calvinismus in der bernischen Landeskirche von 1532 bis 1558, 1842, p. 120.

2 Luther, Sermons sur Matthieu XXIII-XXIV, années 1537-1540 ; Wie
man's denn in den Symbolis sieht, die aus der Bibel gezogen und in
eine kurze Summa gefasst sein, was sonst in der heiligen Schrift weit-
laufig begriffen ist. (Eri. XLV, 63.)— Sermon sur la Trinité, 1535 : Wie
eine Biene den Honig aus manchen schönen lustigen Blümlein
zusammenzeucht, also ist dies Symbolum aus der lieben Propheten und Apostel
Bücher, das ist, aus der ganzen heiligen Schrift fein kurz zusammen
gefasset, für die Kinder und einfœltigen Christen. (Eri. Ed. IX2, 29; comp,
ibid. Il2, 343-344, Premier sermon sur la Trinité, 1535.)



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 123

paroles, à laquelle nous rapportions et toutes les cogitations
de nostre esprit et toutes les paroles de nostre bouche. Mais

qui est-ce qui nous empeschera d'exposer par mots plus clairs
les choses qui sont obscurément monstrées en l'Escriture,
moyennant que ce que nous dirons serve à exprimer fidèlement
la vérité de l'Escriture, et que cela se face sans trop grande
licence et pour bonne occasion1? »

Est-il besoin de dire que le principe énoncé par les

Réformateurs a une portée plus considérable qu'ils ne le

soupçonnaient eux-mêmes et qu'il peut mener bien loin, sur
des routes qu'ils n'entendaient pas ouvrir et où ils n'auraient
apparemment pas osé s'aventurer? Car enfin, si une exégèse

plus exacte et mieux informée que la leur arrivait à dévoiler
entre la christologie catholique et l'enseignement scripturaire
des divergences ou des contradictions qui leur échappaient à

eux-mêmes, ne serait-il pas conforme à leur principe comme
à leur exemple de rompre avec la doctrine de Nicée et de

Chalcédoine et de s'en tenir à la seule vérité évangélique? N'y
avait-il pas, dans la construction de la christologie protestante
simplement juxtaposée à l'édifice qu'avait élevé le catholicisme

giec et romain, une fissure qui pouvait en ébranler la solidité
et en entraîner finalement la chute?

11 faut d'ailleurs relever un autre indice de désaccord latent
entre la christologie œcuménique et la théologie de nos
Réformateurs. Sans parler encore de l'intérêt religieux qui a créé
et qui soutient l'une et l'autre doctrine, il suffit de rappeler le

développement des luttes confessionnelles entre luthériens et
réformés ; elles établissent péremptoirement que la christologie
protestante n'est pas la reproduction servile de la tradition
catholique.

On sait que les controverses eucharistiques qui mirent
aux prises Luther et Zwingle eurent leur contre-coup dans la

sphère en apparence immuable des doctrines christologiques.

1 Institut, chrét. I, 13, 3.— Comp. Luther, Confutatio rationis Latomianœ.
1521 : Quod si odit anima mea vocem homooiision, et nolim ea uti, non
ero haereticus. Quid enim me coget uti, modo rem teneam, quee in
concilio per Scripturas definita est. (Opera var. arg. Edit. Erlang. V, 506.)



124 P. LOBSTEIN

Ni Luther ni Zwingle ne restèrent enfermés dans le cercle étroit
et infranchissable tracé autour du problème par les distinctions
purement négatives du concile de Chalcédoine. En formulant
ses trop fameuses théories de la communication des idiomes et
de l'ubiquité de la nature humaine du Christ, en soutenant la

pénétration intime de l'humanité par la nature divine et

l'assomption de la nature humaine dans la divinité, Luther
rompait, à vrai dire, avec le symbole de Chalcédoine; il
abandonnait en principe la solution qui se bornait à juxtaposer
extérieurement deux entités contraires ; il renouvelait au fond
l'hérésie du monophysitisme condamnée autrefois dans la

personne d'Eutychès. La christologie de Zwingle aboutit à l'extrême
opposé. En affirmant que les deux natures du Christ sont
unies comme le sont, dans l'homme, l'âme et le corps, en

enseignant que l'humanité et la divinité conservent chacune,
dans l'Homme-Dieu, leurs caractères propres et leurs fonctions

spécifiques, le réformateur de Zurich brisait l'unité de la
personne du Sauveur ; il constituait deux Christs parallèles,
incapables de se fondre en une personnalité vivante ; il déviait,
non moins que Luther, de la ligne tracée par les Pères de

Chalcédoine entre les erreurs contraires ; il renouvelait l'hérésie
condamnée dans la personne de Nestorius et rejetée, déjà
avant le concile de 451, par le concile d'Ephèse (431) et par la

véritable tradition de la christologie grecque.
Un examen plus approfondi du détail de la christologie de

l'un et de l'autre Réformateur achèverait de montrer, avec une
entière évidence, que sous l'identité des formules empruntées
à la tradition catholique, se révèlent et s'affirment des tendances

et des inspirations bien différentes de celles des anciens
conciles.

Mais ne nous égarons pas dans des minuties dogmatiques
qui risqueraient de nous faire perdre de vue les grandes lignes
et les intérêts généraux qui dominent la pensée religieuse de
nos Réformateurs.

Aussi bien n'en sommes-nous pas réduits à recueillir les
indices vagues ou les symptômes indécis d'un désaccord latent
entre la christologie œcuménique et la christologie protestante.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 125

En regardant plus avant, en creusant plus profondément le

sujet de cette étude, nous arrivons à une opposition foncière
entre l'une et l'autre conception religieuse, à une contradiction
qui,pournepasfrapperimmédiatementl'observateursuperficiel,
n'en est pas moins irréductible. Cette contradiction éclate sur
tous les points du système dogmatique, parce qu'elle est

provoquée par une cause qui les détermine et les conditionne tous ;

elle se traduit, dans la sphère de la christologie, en un conflit
de principes, dont la gravité ne peut être dissimulée que par
un manque de logique ou par un manque de courage.

IV

Il n'est pas besoin de beaucoup de perspicacité pour
pressentir ou deviner l'opposition radicale qui, en dépit des

apparences contraires, règne entre la christologie traditionnelle du

catholicisme et la christologie de nos Réformateurs. Quelques
questions fort simples suffiraient à ouvrir les yeux des

théologiens les plus prévenus ou les plus aveugles.
Est-il admissible, est-il vraisemblable, demanderons-nous,

que le changement si profond et si radical que subit la doctrine

catholique sous l'impulsion de la Réforme ait pu laisser intact
le dogme central du système chrétien? Ce système ne serait-il
donc que la juxtaposition de pièces de rapport qui pourraient
être enlevées, remplacées, surajoutées arbitrairement, sans que
l'économie générale de la doctrine évangélique en éprouvât la
moindre atteinte? Cette doctrine, si elle est viable, ne doit-
elle pas former un organisme dont tous les membres sont
solidaires et dont le principe, une fois renouvelé, entraînera
nécessairement un renouvellement général? Quoi! La notion
même de la religion, la conception du rapport de l'homme
avec Dieu, l'idée du salut, l'idée de la foi, l'idée de l'Eglise,
l'idée de la perfection ont été soumises à une refonte complète,
elles sont sorties transformées du creuset religieux de la Réforme,

et la christologie, c'est-à-dire le point où se rencontrent les

tenants et les aboutissants de tout le système dogmatique, serait
restée immuable? Ce phénomène serait si invraisemblable, si



126 P. LOBSTEIN

étrange, que s'il avait eu lieu il faudrait y voir une flagrante
inconséquence, une application incomplète du principe
protestant.

Cette hypothèse n'est pas un à priori dénué de fondement;
elle est justifiée par les faits ; elle se légitime par l'histoire et
rencontre sa preuve la plus décisive dans quelques déclarations
de Luther et de Calvin, dont la netteté et la force ne laissent
rien à désirer.

Dans les articles de Smalcalde, officiellement reçus parmi les

livres symboliques de l'église luthérienne, le réformateur de

Wittemberg affirme, comme on l'a vu plus haut, que les

doctrines de la Trinité et de l'Incarnation ne sont pas un sujet
de controverse entre Rome et le parti évangélique. Il semble

que de ce fait incontestable il devrait conclure à l'accord

religieux entre la christologie de ses adversaires et la sienne;
on pourrait s'attendre à ce qu'il déclarât se rencontrer avec
les papistes sur le terrain d'une foi commune en Jésus-

Christ. Or, c'est précisément le contraire qui a lieu. L'adhésion

aux formules de Nicée et de Chalcédoine ne constitue ni ne

garantit, à ses yeux, la pureté de la vraie foi évangélique. Loin
de là, Luther soutient catégoriquement que la vraie foi en

Ïésus-Christ est ignorée, méconnue, trahie par ses adversaires,

t L'article capital, » la pierre maîtresse de l'angle, le fondement

sur lequel repose l'édifice de la doctrine évangélique,
c'est le Sauveur, mais le Sauveur reçu par une foi vivante et

personnelle; à cette foi, qu'il fait naître lui-même dans le

cœur, il communique le pardon et la vie nouvelle. Là où cette
confiance en la grâce gratuite de Dieu révélée en Jésus-Christ
fait défaut, la correction des croyances christologiques est sans
valeur ; cela est si vrai qu'à l'occasion Luther ne craint pas de

prétendre que les « Romains » ont altéré la vérité christologique
et qu'ils sont tombés dans l'hérésie sur ce point comme sur
tous les autres. C'est qu'à son gré, dans la manière dont les

Papistes confessent le Christ et professent la croyance à sa

divinité, il y a une erreur cachée, un vice radical qui
corrompt la foi elle-même et qui porte atteinte à l'Evangile ».

1 Articuli smalcaldici : Secunda pars (de articulis, qui officium et opus



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 127

Calvin s'exprime d'une manière semblable dans un passage

qui pourrait servir de commentaire à ceux que nous avons
trouvés dans Luther : « Il y a un dire notable de saint Augustin :

c'est combien que les hérétiques preschent le nom de Jésus-

Christ, toutesfois qu'il ne leur est pas pour fondement commun

Jesu Christi, sive redemptionem nostrani concernunt), Art. I, § 1-5. —

Après avoir transcrit les passages Rom.4,2ô; Joli. 1,29; Esa.ïe 53,4; Rom.

3, 24, Luther continue : « Hoc cum credere necesse sit, et nullo opere
lege aut merito acquiri et apprehendi possit, certuni est et manifestum,

solam banc fidem nos justificare sicut Paulus (Rom. Ill, 28) inquit :

Statuimus, justilicari hominem per fidem absque operibus legis. Item
Bom. Ill, 26. De hoc articulo cedere, aut aliquid contra ilium largiri
aut permittere nemo piorum potest, etiamsi ccelnrn et terra ac omnia
corruant. Non enim est aliud nomen hominibus datum, per quod sai-
vari possimus, inquit Petrus (Act. IV, 12). Et in hoc articulo sita sunt et
consistimi omnia, quœ contra Papam, diabolum et universum mundum
in vita nostra docemus, testamur et agiraus. Quare oportet nos de hac

doctrina esse certos et minime dubitare, alioquin actum est promis, et
Papa et diabolus, et omnia adversa jus et victoriam contra nos obtiiient.»
— A. Koestbr, Jesus Christus unser Gott und Herr. Ein Wort zur Verständigung

über den Hauptartikel des Schmalkaldischen Bekenntnisses.
Braunschweig 1892.— Cf. Kirchenpost ille, Predigt über Johannes 1,1-14, 1522 (X{,
210; X2, 220-221). Dans ce passage des plus caractéristiques, Luther
concede que ses adversaires papistes maintiennent tous les articles du
credo christologique; mais les évêques et leurs acolytes ne possèdent ce

trésor qu'à l'état de capital infructueux; ils ne le font pas valoir, ils
en annulent, l'effet par leur incrédulité pratique vis-it-vis de l'œuvre
du Christ. « Was lsege dran, ob Christus Gott oder nicht Gott sei, wahr
Fleisch o 1er ein Schein sei, Seel oder keine Seel habe, vor oder nach

seiner Mutter kommen sei... so wir doch nicht mehr von ihm haben, denn

alle dieselbigen Ketzer, brauchen sein auch nicht, und ist ebenso viel wäre

er vergebens Mensch worden, und alle Ding umsonst von ihm geschrieben,

dieiveil wir erfunden haben, toie wir durch unser Werk mögen zu Gott
kommen. — Cf. Luther, Commeniarius in S. Johannis Episiol. I, p. 56 :

Alius Antichristus pugnabat contra personam Christi, alius contra hu-
manitatem, alius contra divmitatem Christi; hi sunt Antichristi
partiales, ut Swermeri; alii contra totum Christum, et hic est caput omnium
ut Papains. Nam doctrina? Christiana; caput est, Christum esse nostrani
justitiam. Jam qui hoc aggreditur, totum nobis Christum eripit et est

verus Antichristus, reliqui ei suppetias ferunt.— Voy. Plitt, Einleitung
in die Augustana, tom. It (Erlangen 1868), p. 76-78. — M. Gottschick, Die
Kirchlichkeit der sogen, kirchlichen Theologie, 1890, p. 27-28; M. Herrmann,
Der Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1892 -, 115-145.



128 P. LOBSTEIN

avec les fidèles, mais qu'il demeure propre à l'Eglise : pource
que si on considère diligemment ce qui appartient à Jésus-

Christ, on ne le trouvera entre les hérétiques sinon en tiltre,
mais l'effect et la vertu n'y sera point. Comme auiourd'hui,
combien que les Papistes resonnent à pleine bouche, qu'ils
tiennent le Fils de Dieu pour Rédempteur du monde, toutesfois
d'autant qu'après avoir proféré ce mot, ils le despouillent de

sa vertu et dignité, ce que dit saint Paul leur est vrayment
approprié, qu'ils ne tiennent point le chef (Col. II, 19).

Parquoy afin que la foy trouve en Jésus Christ ferme matière de

salut pour se reposer seurement, il nous convient arrester à ce

principe : c'est que l'office et charge qui luy a esté donnée du
Père quand il est venu au monde, consiste en trois parties.
Car il a esté donné pour Prophète, Roy et Sacrificateur.
Combien qu'il ne nous -profiterait guère de savoir ces noms, si

nous ne cognoissons aussi quelle en est la fin et l'usage. Et de

fait on les prononce aussi en la Papauté : mais froidement et

sans fruit, pour ce qu'on ne sait à quoy ils tendent, ni ce qu'un
chacun vaut ». »

Il ressort de ces déclarations si explicites de Luther et de

Calvin que si nos Réformateurs reconnaissent la correction
rigoureuse de la christologie catholique, ils soutiennent en
même temps que leurs adversaires n'ont pas la vraie foi en
Jésus-Christ ; fidèles à la lettre des anciens symboles, les

papistes sont déchus de la foi vivante au Sauveur ; ils sont
orthodoxes sans être croyants.

La grave accusation élevée par Luther et Calvin contre
l'Eglise de Rome jette une vive lumière sur la christologie des

Réformateurs ; elle indique clairement qu'ils n'entendent pas
être les simples gardiens de la tradition christologique du
catholicisme ; il ne leur suffit pas d'être orthodoxes, ils veulent
être croyants, car l'adoption des formules usuelles ne constitue
pas la foi. L'originalité de Luther et de ses collègues consiste
en ce que, sous la seule inspiration de leur piété, ou plutôt,
comme ils l'eussent dit eux-mêmes, sous l'empire de l'Esprit

1 Institution chrétienne, II, 15,1,



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 129

de Dieu, ils remontèrent de l'enveloppe traditionnelle au fond

religieux, de la formule théologique à la vie chrétienne, du

dogme à la foi. La foi, c'est-à-dire non une simple croyance
mais un acte de confiance ', voilà la racine pivotante de la

1 On a pu voir, dans des circonstances récentes, combien la notion
vraiment protestante de la foi, ainsi que l'ont primitivement conçue
et formulée nos Réformateurs, est encore ignorée et méconnue parmi
nous. La Lettre à M. le pasteur Charles Byse sur l'Ecole nouvelle et sur la
situation actuelle du problème religieux, par un jeune (octobre 1893), est

une preuve frappante de cette ignorance. L'auteur y définit la foi « une
adhésion intellectuelle ou sentimentale "a certaines doctrines
traditionnelles. » M. Paul Chapuis, dans ses Lettres à un jeune homme sur la
théologie de la conscience (Evangile et Liberté, janvier-mars 1894, surtout
numéro 7), et M. Ch. Byse, dans sa conférence apologétique donnée a

Lausanne le 5 février 1894, ont fait justice de cette définition. Sans doute les

Réformateurs renièrent maintes fois les principes qu'ils avaient formulés
avec une merveilleuse puissance; dans les controverses eucharistiques
surtout, Luther retomba fréquemment dans les errements de la scolastique

et retourna à une notion scolastique et intellectualiste de la foi
purement identifiée avec la croyance, mais il serait injuste et faux de

demander a des passages semblables l'expression fidèle de la conception
vraiment originale et primitive des Réformateurs. La foi est, pour eux,
bien autre chose qu'une opération de l'intelligence ou une exaltation de

la sensibilité : unica fides est sensus misericordiae Dei, fiducia misericordiae
Dei gratuitae nullo operum nostrorumrespectu,certa et constans fiducia bene-

volentiae divinae erga nos. Tous les documents rappellent avec une
persévérance infatigable que la foi est un acte de confiance, réveillée dans

l'âme par l'Evangile et ayant pour objet la grâce de Dieu, la parole de

Dieu, on, ce qui revient au même, l'incarnation de cette parole et de cette
grâce, Jésus-Christ. Cette foi n'est ni une simple notitia in intellectu, his-
toriae notitia, ni une œuvre pie, opus per se dignum; elle est un fruit de

Pe3prit de Dieu, qui éclaire et touche la conscience et lui fait trouver la
vie et la joie dans l'intime certitude du pardon et de l'adoption divine
(Voy. Luther, De la liberté chrétienne 1520, passim ; Zwingle, Expositio chris
tianae /Met, 1530; Mélanchton, Loci 1521 (quid evangelium, devi evangeli
de justificatione et fide, de fidei efficacia) ; Confession d'Ausgbourg, art. 20

Apologie, art. 2 et 3; Calvin, Institution III, 2.) Lire la belle étude de M. C.

Malan, La foi (Hevue de théologie et de philosophie, 1890, p. 49-65; 120-

144). — L'Allemagne a vu paraître récemment quelques travaux
remarquables sur la foi protestante, sa nature et ses caractères, son origine et
ses effets. (Voy. M. Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott, 18861,

1892'-; M. Kattenbusch, Ueber religiösen Glauben im Sinne des Christen-
thums, Giessen 1887; M. Güder, Die persönliche Ileilsgeicissheit des Christen,



130 P. LOBSTEIN

christologie évangélique et protestante ; l'objet de cette
christologie n'est pas un mystère dans le sens d'une énigme sacrée

et intangible, mais une révélation dans le sens d'une manifestation

divine s'imposant à la conscience et renouvelant l'être
spirituel tout entier.

Ce serait un beau travail que de montrer comment ce

principe de la foi intérieure et personnelle, réveillée par
l'Evangile, transforme la conception générale de Dieu, de

l'homme et du monde. La dogmatique protestante n'a pas

d'autre tâche que d'exposer scientifiquement la foi ainsi

conçue, d'en dégager les conséquences, d'en ordonner
systématiquement les résultats; pratiquée dans cet esprit, la

dogmatique est la science à la fois la plus hardiment
révolutionnaire et la plus pieusement conservatrice.

Cependant l'objet de cette étude est plus modeste; nos

recherches portent uniquement sur le dogme chrislologique.
Comment ce dogme, immuable en apparence dans le système
doctrinal de la Réforme et formulé à l'aide de la terminologie
des conciles a-t-il été renouvelé en principe par la notion

évangélique de la foi, âme inspiratrice de la théologie protestante

Si le germe fécond que la Réforme portait dans ses

flancs a été loin de produire tous ses fruits, si la rénovation
primitive a été arrêtée par une série d'obstacles internes et de

difficultés extérieures, il est possible, cependant, d'indiquer la

1838; M. Herrmann, Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie,

Freiburg i. B. 1887b 1889-; M. Hackenschmidt, Die feste Burg der

evangelischen Kirche, Stuttgart 1890; M. Gottschick, Die Kirchlichkeit der

sogenannten kirchlichen Theologie, Freiburg i. B. 1890; M. Herrmann, De)-

evangelische Glaube und die Theologie Albrecht Ritschl's, Marburg 1890 ;

M. Rade, Der rechte evangelische Glaube, Leipzig 1892.) — Enfin les deux

grands ouvrages apologétiques de M. Kaftan (Das Wesen der chritlichen
Religion, Basel 1881', 1888-; Die Wahrheit der christlichen Religion. Basel

1888), ainsi que de nombreux essais du même auteur, ont envisagé le

problème sous différents aspects et ont tiré des prémisses réformatrices
des conséquences aussi fécondes que variées. (Voy. surtout Glaube und

Dogma 18S9 ; Glaube und Dogmatik Zeitschrift für Theologie und Kirche
1891, p. 478-549; Der evangelische Glaube und die kirchliche Ueberlieferung;
même revue, 1893, 427-492.)



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 131

direction générale de la pensée réformatrice et de marquer le

programme qu'elle a tracé à la dogmatique. Il a été donné au
seizième siècle d'énoncer le principe, il nous appartient
aujourd'hui d'en développer le contenu et d'en tirer les

conséquences.
Pour faire comprendre la portée des indications vraiment

nouvelles et originales que renferme la christologie de nos

Réformateurs, il faut comparer les motifs qui inspirèrent la

conception protestante avec les facteurs qui donnèrent
naissance à la christologie oecuménique. Dans les grandes
controverses christologiques qui agitèrent l'Eglise, les
créateurs du dogme, qui finit par se constituer, furent dominés

par une préoccupation souveraine : ils avaient à cœur
d'affirmer la divinité du Christ, afin de sauvegarder son caractère
de Sauveur. Telle fut surtout la position d'Athanase, chez

lequel l'intérêt christologique se confondait entièrement avec
l'intérêt sotériologique. Dès lors, pour déterminer le sens
du dogme traditionnel, il faut en analyser les éléments constitutifs,

c'est-à-dire la notion de Dieu et la notion du salut qui
forment la base de la construction christologique. Sur ces
deux points le protestantisme à innové; aucun des Réformateurs

n'a adopté les doctrines grecques de la divinité et de la

rédemption. Il faudra donc faire un pas de plus. La différence

qui règne entre les deux théologies et les deux sotériologies,
entraîne nécessairement une différence correspondante entre
les deux christologies. La racine commune de ces divergences,
le principe identique de ces transformations réside dans la

notion réformatrice et protestante de la foi qui, renouvelant la

notion de Dieu et l'idée du salut, va se répercutant jusqu'au
centre du système et emportera finalement, avec une logique
irrésistible, le renouvellement de la christologie.

Essayons de préciser la doctrine des deux Eglises touchant
Dieu et le salut; les conséquences de ce double examen seront
faciles à tirer et l'application de nos résultats au dogme
christologique se fera sans difficulté et sans effort.



132 P. LOBSTEIN

V

Prise en elle-même, la notion de la divinité est une pure
abstraction, une forme vide, suceptible de recevoir un contenu
très différent, un simple cadre dans lequel la foi peut faire
entrer des images infiniment variées. Ce que M. Sabatier disait

naguère des individus est rigoureusement vrai des religions et

des Eglises : « Croyez-vous que ce mot Dieu prononcé par
toutes les lèvres éveille dans tous ces esprits la même image?
La pauvre vieille qui se souvient encore des enluminures de

sa grande Bible entrevoit la figure du Père éternel avec une
grande barbe blanche et des yeux brillants et brûlants comme
de la braise. Son voisin sourirait de ce naïf antropomorphisme.
U a, lui, la notion déiste rationnellement établie dans son cours
de philosophie de collège. Or, cette notion paraîtra grossière
encore au disciple de Kant qui sait que toute idée positive
de Dieu est contradictoire, et qui se réfugie, pour échappera
la contradiction, dans celle de l'inconnaissable. Pour tous,
cependant, le dogme de Dieu subsiste, et c'est parce qu'il est

encore vivant qu'il se prête à tant d'acceptions différentes1. »

Quelle est la notion de la divinité qui dominait la conception
des Pères grecs, créateurs du dogme christologique? Celte
notion est le plus souvent empreinte du dualisme platonicien ;

chez quelques docteurs l'influence d'Aristote ou des stoïciens
l'emporte sur celle de Platon ou du néoplatonisme. Bien qu'ils
opèrent aussi avec des données de l'Ancien Testament, bien
qu'ils n'aient jamais complètement renié leur filiation avec
l'Evangile, ils s'écartent sensiblement de l'image simple et
profonde qui vit dans les paroles de Jésus et dans l'enseignement

du Nouveau Testament. La transformation progressive
du christianisme en système de philosophie révélée, le désir
de justifier la vérité évangélique devant le tribunal de la
sagesse antique, les préoccupations cosmologiques qui se mêlent
aux intérêts religieux, l'antipathie croissante pour les anthro-

M. Sabatier, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d'évolution,

Paris 1889, p. 6.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 133

pomorphismes naïfs et saisissants du langage biblique, finirent
par absorber de plus en plus l'image du Père céleste dans

l'idée de l'absolu, pâle fantôme, abstraction suprême qui
échappe à la pensée, qui est au-dessus de l'être lui-même, que
l'on ne peut nommer, substratum de l'essence universelle ; les

attributs moraux, les idées de bonté et de justice elles-mêmes
s'évanouirent parfois dans la sphère de l'abstraction pure, ou
du moins perdirent la plénitude de leur signification chrétienne ;

entre Origene et Jean de Damas la doctrine de Dieu se constitue

de plus en plus en théologie et anthropologie naturelles
base des mystères de la christologie et de la rédemption1.

Appliquée à la personne du Christ, la notion de la divinité
partagea toutes les destinées de la doctrine de Dieu. La
christologie se détacha du sol de l'histoire et de l'expérience, dans

lequel plongeaient primitivement ses racines et fut, elle aussi,

transplantée dans les landes arides de la spéculation
métaphysique. C'est à peine si l'on rencontre, dans les documents
même les plus récents du Nouveau Testament, les éléments ou
les prémisses des controverses qui divisèrent longtemps la

chrétienté. Sans doute des intérêts religieux de premier ordre
étaient en jeu dans les luttes dogmatiques sur les relations
immanentes et éternelles du Père el du Fils, sur les propriétés
et les rapports des deux natures du Christ ; mais sous ces

noms bibliques l'esprit grec s'était accoutumé à abriter des

entités métaphysiques absolument étrangères à la conscience

primitive de l'Eglise. Problèmes et solutions sont définis dans

un langage qui procède non des évangiles ou des épitres,
mais de la philosophie grecque des écoles d'Athènes ou
d'Alexandrie-.

1 Voy. M. Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte. I- (1890). p. 441

suiv., 575 suiv.; II (1887), 118-122. — M. Kattenbusch, Lehrbuch der
vergleichenden Confessionskunde, I (1890-1892), 309 sq. — Parmi les attributs
caractéristiques de la divinité, le plus grand nombre peut-être porte le
cachet d'une origine philosophique : rù Hççiitou, à-adi'/r, àyéwi/Toç, i'i-qog-
àsijç, TtaTtjo tCov b/-uv, tov TcavTàç ij virooraoic, tîl'/.oç.

2 11 suffit de jeter un coup d'œil sur la terminologie théologique d'A-
thaxase, sur les formules par lesquelles il désigne ou décrit la divinité,
et qui, synonymes et identiques, se rapportent indifféremment au Père



134 P. LOBSTEIN

La doctrine de Dieu, dont nous venons de rappeler quelques

traits, est-elle celle de nos Réformateurs? Répond-elle à

l'intérêt religieux de la conscience protestante? Est-elle en

harmonie avec la foi réveillée et sans cesse contrôlée par
l'Evangile? Evidemment non1.

Sans doute il est facile de découvrir, dans les affirmations
si nombreuses de Luther sur l'action et les attributs de Dieu,
un courant large et souvent trouble qui a sa source ailleurs

que dans l'Evangile; le nominalisme des disciples de Duns
Scot a exercé sur sa pensée une influence fâcheuse; par
l'intermédiaire de la scolastique, bien des éléments du néoplatonisme

du faux Denys de l'Aréopage ont pénétré dans sa

dogmatique ; ses plus beaux traités religieux, son ouvrage sur
le serf arbitre, par exemple, sont gâtés par des emprunts à une
philosophie qui est en contradition flagrante avec la religion
chrétienne2. Sans doute aussi, tous les collaborateurs de

Luther ont payé un lourd tribut aux doctrines de leur époque :

Mélanchton se fit le restaurateur d'un aristotélisme bâtard3;
Zwingle fut le disciple des philosophes néoplatoniciens de la

Renaissance et puisa chez eux des thèses voisines du
panthéisme1 ; Calvin, plus indépendant, ou peut-être plus dédaigneux

vis-à-vis de la philosophie, professa un doctrinarisme
scripturaire parfois presque aussi aride que la scolastique5.

et au Fils : dsOTtjç, ovaia, i-ooTaoiç, icwti/ç rrjç oioiaç, oîksiotijç Ttjç oicicç,
o'iKSLÙTTÎÇ Tl'jÇ i-OGTOOSCOÇ. (M. D.ARNACK II, 213.)

1 Lire lalumineuse et suggestive étude de .M. Hermann Schultz, Luther's
Ansicht von der Methode und den Grenzen der dogmatischen Aussagen über

Gott (Zeitschrift für Kirchengeschichte, herausgegeben von Brieger, Bd.

IV [1881], § p. 77-104.)
2 M. H. Schultz, étude citée, p. 78-79. — A. Ritschl, Geschichtliche Studien

zur christlichen Lehre von Gott (Jahrb. für deutsche Theologie, 1868,

p. 68-92). — M. Harnack, ouvrage cité III, 737. (La note donne quelques
indications bibliographiques auxquelles je renvoie le lecteur.)

3 M. Herrunger, Die Theologie Melanchtons, Gotha 1879, p. 389-407.
4 Les exagérations de M. Sigwart, qui ramène quelques-unes des idées

maîtresses de la théologie de Zwingle à l'influence de Pic de la Mirandole,

ne doivent pas nous fermer les yeux sur la part de vérité que
renferme la thèse, trop dédaignée depnis, du philosophe de Tubingue.

5 Les chapitres de l'Institution chrétienne, consacrés à la doctrine de



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 135

Toutes ces lacunes ou ces inconséquences sont indéniables, et

il faudrait être ignorant ou aveugle pour ne pas les avouer;
mais en dépit de ces imperfections ou de ces défaillances, c'est
bien le christianisme de la Réforme qui, reprenant, accentuant,
élargissant une tradition faiblement maintenue par Augustin,
Anselme et Bernard, revint avec autant de clarté que de

puissance à la notion morale et religieuse de Dieu, du Dieu de

sainteté et d'amour révélé par Jésus-Christ. Le Dieu de l'Evangile,

qui oserait le nier? n'avait pas cessé d'être vivant dans la

piété des fidèles, mais il avait perdu ses titres dans la théologie
des docteurs: la Réforme les retrouva et les lui rendit,
ou plutôt les rendit à l'Eglise. Depuis le temps des apôtres,
nul n'a parlé comme Luther, du « Dieu de l'Evangile, non
des philosophes ; » la confiance filiale et joyeuse du chrétien
dans le Père qui pardonne, sauve et bénit, rencontra dans ses

cantiques, clans ses catéchismes et ses sermons, dans ses

ouvrages d'édification pratique et populaire, des expressions
dont la ferveur profonde égale la simplicité et la candeur.
D'autre part, nul ne s'est élevé avec plus de vigueur et
d'indignation contre les spéculations téméraires des « sophistes »

anciens et modernes qui scrutent orgueilleusement et insolemment

les abîmes insondables de la divinité, au lieu de s'en

tenir à la révélation claire et positive de Dieu en Jésus-Christ1.
Cette intraitable polémique de Luther procède, en définitive,
de la même source que ses effusions lyriques les plus ardentes

Dieu, sont indépendants de ceux qui traitent de l'œuvre et de la
personne de Jésus-Christ (Liv. 1,1-12) ; le chapitre 13, sur la Trinité,
s'appuie, comme les chapitres précédents, sur des textes isolés que le
Réformateur puise indifféremment dans tous les livres de la Bible. Le point
de vue qui domine la tractation de la théologie de Calvin rappelle
moins les idées originales et réformatrices de Luther que la méthode et
les procédés de la scolastique catholique et protestante (Liv. 1,2, 1); mais
l'influence du Réformateur allemand se traduit dans plus d'un passage
auquel nous reviendrons plus bas.

1 Lettre à Spalatin, février 1519 : Is est unicus et solus modus cognos-
cendi Dei, a quo longe recesserunt doctores sententiarnm, qui in abso-

lutas divinitatis speculationes irrepserunt, omissa Christi humanitate,
et ideo a magnitudine potenti», majestatis, sapienti» ejus non potest



136 P. LOBSTEIN

ou ses prédications les plus saisissantes et les plus populaires:
il ne veut pas de l'idole métaphysique, forgée par les philosophes

; il saisit et embrasse, dans un élan de foi, le Père céleste

qui nous a fait lire, sur la croix du Calvaire ou dans la crèche
de Bethléem, les pensées de sagesse, de justice et d'amour qui
remplissent éternellement son cœur à l'égard de sa créature
déchue et malheureuse. Si les autres Réformateurs ne se sont

pas élevés à la même hauteur d'éloquence et n'ont pas trouvé
les accents naïfs et pénétrants de Luther, leur inspiration
religieuse est la même, et leur théologie est le fruit de leur foi1.

Rappelons brièvement la doctrine réformatrice, commune
aux deux Eglises mais exprimée avec le plus de clarté et de force

par Luther et Mélanchton. Qu'on se souvienne de la définition de

Dieu que donne le grand catéchisme de Luther : « Celui-là est
Dieu et s'appelle Dieu, de la bonté et de la puissance duquel tu

peux attendre tous les biens et auquel tu peux avoir recours dans

tous les malheurs et tous les dangers, en sorte qu'avoir un
Dieu n'est autre chose que croire en lui de tout son cœur et

mettre en lui toute sa confiance? » La connaissance de ce Dieu

subsistere anima : in quo studio ego miserrime et periculosissime sum
versatus et multi alii. Ideo repeto iterumque monebo : quicnmque vult
salubriter de Deo cogitare aut speculari, prorsus omnia postponat praeter
humanitatem Christi. (Recueil de De Wette 1, 226; Recueil de M. Enders
I, 416.)

1 II faut renoncer ici a citer des textes, on serait obligé de transcrire
des pages entières, je me bornerai à quelques passages caractéristiques,
en abandonnant au lecteur le plaisir et le profit d'une étude directe des

œuvres des Réformateurs.
- Deus est et vocatur, de cujus bonitate et potentia omnia bona certo

tibi polliceaiis, et ad quem quibnslibet adversis rebus atque periculis
ingruentibus confugias, ut Deum habere nihil aliud sit, quam illi ex
toto corde rìdere et credere. (Cat. major I § 1-2.)— « Er will unser Gott,
das ist unser Trost, Hülfe, Leben, und alles Guts sein. Sermon sur Jean

IV, 47-54. (Erlangen, VI-, 165.) — Per Christum acceditur ad Patrem,
et accepta remissione peccatorum vere jam statnimiis, nos habere
Deum, hoc est, nos Deo curœ esse, invocamus, agimus gratias, time-
mus, diligimus. (Apologia confess, august. HI. 20.) — Luther, Auslegung

von Johan. XIV-XVI, 1538 : Des Menschen Herz soll kurz nicht
vertrauen noch sich verlassen, obn auf den einigen Gott: was daneben
vertrauen oder verlassen heisst, t'as ist alles Abgötterei. Die zwei, Ver-



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 137

ne s'acquiert ni parla voie discursive de la réflexion théorique,
ni par la contemplation ou l'extase mystique ; elle est un acte
de foi qui saisit la révélation offerte par Dieu lui-même.
Connaître Dieu, c'est se confier à sa grâce, éprouver sa bonté
et sa miséricorde, s'abandonner à sa puissance, sa sagesse et
sa charité. Cette connaissance est une possession, l'acceptation
d'un don divin, l'expérience d'une vie nouvelle qui procède
d'en haut et qui n'est autre chose que pardon, paix, justice,
force, joie. Cette connaissance qui est une vie est, par là même,
une lumière ; elle se répand sur ce que nous avons besoin de

savoir, les intentions de Dieu à notre égard, ses pensées de

bienveillance inaltérable et d'éternel amour. C'est là, en effet,
ce qu'il nous importe de connaître, c'est là le domaine propre
de la foi. La foi ne s'enquiert pas de ce que Dieu est en lui-
même, dans les inaccessibles profondeurs de son être, elle
demande ce que Dieu veut être pour nousi, elle bénit ses

dispensations providentielles vis-à-vis de nous, elle se réjouit
et lui rend grâce de sa puissance et de sa sagesse, de sa justice
et de son amour; elle est le culte véritable, la larpela loyiw,

(Rom XII, 1), le culte raisonnable, qui honore Dieu comme
celui-ci veut être honoré.

Comment s'élever à ce culte? Comment acquérir cette
connaissance chrétienne de Dieu? Comment arriver à la foi vivante
au Père céleste? Par Jésus-Christ et en Jésus-Christ. La
connaissance de Dieu se résout pour le chrétien dans la connaissance

du Père auquel nous conduit le Fils, notre Seigneur et

notre Frère-. Là est le lien qui rattache le dogme protestant

trauen und Gott, gehören zusammen. Wo ein Herz ist, das sich auf etwas
vertröstet und verliisst, das ist gewisslich sein Gott.. » — Comm. in Epist.
ad. Galat. (Erlangen II, 196-198.)

1 Luther, Auslegung von Joh. XIV, 1538 :... wissen, wie du mit Gott
dran seiest, und wie er gegen dich gesinnt sei, oder über dich gedenket...
(Edit. cVEri.angen XLIX, 76.) Calvin. Instit. ehret, I, 2, 2 : Ceux qui
s'appliquent a decider ceste question, assavoir que c'est que Dieu (quid sit
Deus), ne font que se jouer en spéculations frivoles, veu que plutost il
nous est expédient de savoir quel il est (qualis sit) et ce qui convient a

sa nature.
5 Luther, Auslegung von Joh. XVII, 1530. (Edit. d'Erlangen, L, 180-181.)

théol. et phil 1894. 10



138 P. LOBSTEIN

du Christ à la doctrine évangélique de Dieu. Cela ne veut pas
dire seulement que Jésus a annoncé un Dieu d'amour, et que
le Père céleste est l'objet d'un message spécial qui rentrerait
dans ce que l'école a appelé l'office prophétique du Christ.
Non : Jésus nous révèle Dieu dans sa personne, clans sa vie,
dans son ministère de miséricorde, dans son sacrifice sur le

Calvaire L De même que la connaissance religieuse de Dieu est

l'expérience de son action divine, c'est-à-dire de sa puissance
et de sa sagesse, de sa sainteté et de son amour, ainsi la

divinité du Christ se révèle au croyant par les effets rédempteurs

et régénérateurs de son oeuvre et de sa personne.
Connaître Jésus-Christ, c'est connaître ses bienfaits, en sorte que
sa dignité souveraine, sa royauté spirituelle, son égalité avec
Dieu se légitime à la conscience du pécheur pardonné et
régénéré2. Sur le terrain de ces affirmations expérimentales Lu-

1 Luther, Thèses de Heidelberg, 1518 (Thèse 20) : Nulli prosit qui
cognoscit deum in gloria et majestate, nisi eognoscat eundem in humi-
litate et ignominia crucis... sic Joh. XIV, cura Phîlippus juxta theologian!

gloriae diceret «ostende nobis Patrem, » mox Christus retraxit et
in se ipsum reduxit ejus volatilem cogitatimi quœrentem deum alibi di-
cens : Philippe, qui videt me, videt Patrem mourn. Ergo in Christo cruci-
fixo est vera theologia et cognitio Dei. » [Opera latina varii argumenti.
Ed. d'Erlangen 1, p. 399-400.J

2 On connaît le mot célèbre des Loci de Mélanchton (1521) : Hoc est

Christum cognoscere, beneficia ejus cognoscere, non, quod isti docent, ejus
naturas, modos incarnationis contueri. Ce que l'on sait moins, c'est qu'il y
a, dans les écrits de nos Réformateurs, un grand nombre de passages
parallèles, quelquefois presque identiques a cette déclaration classique
de la christologie protestante. (Voy. Mélanchton, Declamatiuncula in Pauli
doctrinam, 1520. Ed. Plitï-Kolde, p. 266.- Loci, même édit., p. 190; Corp.
Reform- XIV, 1047 : « Hic nobis non satis est dicere, quod Christus sit
Deus et homo, et quomodo naturae illae conjungi potuerint, et hujus
modi multa arguta, sed hoc potins est considerandum, cur oportuerit
eum, qui remissionem peccatorum erat praedicaturus, Deum esse. Ebio-
nitae sunt, qui negant Christi divinitatem ; bis Kbionitae sunt, qui quum
Christo divinitatem tribuant, ea tamen non iituntm- ; » 1051, 1052, 1059.

1074, 1128,1206.- Confession d'Augsbourg 11,3, § 31-32; Apologie 11,46, 1015

111, 33 ; XII, 72.)— J'ai communiqué quelques passages caractéristiques de

Luther, dans une étude précédente : Le bilan dogmatique de l'orthodoxie
régnante, 1891, p. 18-19.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 139

ther se rencontre avec Mélanchton et l'on a vu plus haut que
Calvin, lui aussi, reproche aux docteurs catholiques d'avoir
dépouillé le Rédempteur de sa vertu et dignité, puisqu'ils ne
savent pas « à quoi tendent » les attributs du Sauveur, quels
sont «la fin et l'usage de ses noms. »

La révolution radicale que la foi de nos Réformateurs a fait
subir à la notion grecque de Dieu, la substitution du point de

vue évangélique à la conception philosophique, de l'expérience
pratique à la spéculation abstraite, donne à la christologie une
orientation nouvelle et trace à la théologie moderne la voie où

il convient de marcher sans tarder et sans faiblir. Tout essai
de faire sortir la christologie des abstractions de la métaphysique

pour la faire entrer dans les réalités de la vie morale,
toute tentative de rendre à la conscience et à l'expérience un

dogme qui demeurait emprisonné dans des formules inintelligibles

à la foi non moins qu'à la pensée, est l'application simple
et rigoureuse des principes énoncés en maint endroit par nos
Réformateurs. A.u rebours, proclamer la nécessité de rompre
en dogmatique avec les théories spéculatives sur l'absolu, et
cependant, maintenir les bases spéculatives de la christologie
traditionnelle, c'est commettre la plus grave des

inconséquences. Luther et les autres Réformateurs ont fréquemment
donné contre cet écueil : ardents à combattre ou à persifler
l'apriorisme métaphysique de l'ancienne théologie, ils n'entendent

pas sacrifier des formules ou des doctrines essentiellement

solidaires de la théologie métaphysique des Pères grecs.
Heureusement qu'ils nous fournissent eux-mêmes les moyens
de corriger cette inconséquence J. Sachons-leur gré des

1 Ici, plus que jamais, il faut en appeler des Réformateurs encore
asservis a la tradition catholique, aux Réformateurs apôtres du pur
Evangile de Jésus-Christ. Comp., outre les textes cités tout a l'heure, ce

beau passage des Loci de Mélanchton (édit. 1533) : Scriptura sœpius
practice nos docet de divinitate Christi, et officia ejus nobis commendat
ut fidem in nobis excitet et de vero cnltu nos doceat, quia in tali usu
reetius agnoscimus Christum, quam in otiosis speculationibus Tota
Scriptura magno consensu pracipit Christum adorare, invocare, jubet in
eum confidere, ergo tribuit ei potentiam infinitam et divinam, quod
ubique adsit, corda justificet, exaudiat, salvet, necesse est igitur ni



140 P. LOBSTEIN

contradictions qui régnent entre leurs déclarations officielles,
parfaitement sincères, d'ailleurs, et les affirmations spontanées
dans lesquelles éclate le principe nouveau que leur foi a puisé
au cœur même de l'Evangile; ne craignons pas de prendre au

sérieux et d'appliquer au dogme christologique les fécondes et

lumineuses indications que leur suggère leur conception morale
et évangélique de la divinité1.

VI

Si l'idée de Dieu mise en harmonie avec le principe religieux
et moral de la Réforme entraîne une transformation
correspondante de la christologie, il en est de même d'une autre
notion étroitement unie à celle de Dieu2 et appelée, par conséquent,

à exercer, elle aussi, une action profonde sur le
renouvellement de la doctrine traditionnelle de la personne et de

l'œuvre du Christ.
Cette notion, solidaire à la fois de l'idée de Dieu et de celle

du Christ, est la notion du salut.

Christo esse divinam naturam. (Corpus Reformatorum XXI, 265, 260.)
1 A. Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und

Versöhnung, 1113 (Bonn 1888), 201-203; 215-217; 367-377; 436-438; 561-562;
A. Ritschl, Theologie und Metaphysik, Bonn 1887 (2° édit.),.p. 15 suiv. 33

suiv.— M. Kattenbusch, Luthers Stellung zu den cekumeiiischen Symbolen,
Giessen 1883 (passim) ; Theol. Litz, 1878, num. 2 ; M. Gottschick. Luther als
Katechet, Giessen 1883, surtout p. 11 suiv.; M. Bornemann, Der zweite Artikel
im lutherischen Meinen Katechismus, Leipzig 1893; M. Glasen, Wie dünkt
euch um Christus? Wess Sohn ist er? Leipzig 1893. On a accusé ces
auteurs et quelques autres théologiens de tirer à eux Luther et les

Réformateurs, et d'y faire leur butin avec plus de zèle dogmatique que de sens

historique. Peut-être me fera-t-on le même reproche. J'ose espérer cependant

que la lecture de mon essai pris dans son ensemble suffira pour
dissiper ce malentendu et réfuter cette accusation. Je crois avoir montré
qu'il y a chez nos Réformateurs, chez Luther surtout, un double courant
religieux et dogmatique : faut-il suivre celui qui nous entraîne vers le

passé, ou entrer dans celui qui, en nous ramenant à l'Evangile, nous porte
vers l'avenir et nous garantit le progrès? Toute la question est là, et il
me semble que la réponse ne saurait être douteuse.

- Sur cette connexité, voy. M. Kattenbusch, Theol. Litzeit 1878, num. II,
col. 36; M. Rfischle. Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1891, p. 313.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 141

De même que l'idée de la divinité, celle du salut est susceptible

d'interprétations très différentes, et elle a subi des

modifications notables dans le cours de l'histoire de l'Eglise et du

dogme chrétien. Entre la conception de l'ancienne Eglise grecque

et la doctrine protestante la différence est profonde. Or

la christologie traditionnelle répond exactement à l'idée grecque

du salut et s'éloigne, dans la même mesure, de la notion
évangélique1. Il s'ensuit que nos observations surla révolution
opérée parla Réforme dans les idées courantes sur Dieu s'appliquent

rigoureusement au changement qui a eu lieu dans la
conception du salut, et les mêmes conséquences découlent des

mêmes prémisses. Pour ramener le système de la foi protestante à

1 La notion grecque du salut a été, dans ces derniers temps, l'objet de

travaux intéressants dont les résultats concordent sur tous les points
essentiels. Après les belles recherches de Steitz sur la doctrine grecque
de l'eucharistie (Die Abendmahlslehre der griechischen Kirchein ihrer
geschichtlichen Entwicklung, Jahrbücher für deutsche Theologie,années 1864-

1868 ; six articles savants et pénétrants qui renferment aussi de précieuses
indications d'une portée générale), M. Herrmann fit paraître sur un des

Pères gr-'Cs une monographie remarquable, qui a eu le mérite de frayer
la voie a une série d'historiens et d'appeler l'attention sur l'idée grecque
du saint (Gregorii Nysseni sententìae de salute adipiscenda, Halle 1875.

Avant lui Mœller avait traité un sujet voisin, Greg. Nysseni doctrina de

hominis natura, 1854.) Le maître du jeune savant, A. Ritschl, se rallia
aussitôt à des recherches, dont l'impulsion première était peut-être
partie de lui-même (Ueber die Methode der älteren Dogmengeschichte, Jahrb.
für deutsche Theol. XVI, 1871, p. 191 sq.; voir Die christliche Lehre von
derRechtfertigung und Versöhnung l2 1882, p. 3 sq. ; III3 1888, p. 367-368.)
Un autre élève de Ritschl, M. Kattenbusch, reprenant la thèse do M. Herrmann,

l'élargit et l'enrichit d'aperçus nouveaux, puisés surtout chez Athanase

(Theolog. Studien und Kritiken, 1878, surtout p. 110 et suiv.). La belle
élude de M. Kattenbusch provoqua une importante réplique de Gass qui,
en présentant quelques observations de nature à limiter ou à atténuer
les conclusions de son adversaire, ne réussit pas a ébranler les idées
maîtresses de celui-ci ; M. Kattenbusch, qui a traité plusieurs fois le
même sujet (Theol. Littzeitung 1878, num. 2; Der christliche Unsterblichkeitsglaube,

Darmstadt 1881, p. 6-13) l'a fait entrer récemment dans le
cadre général d'un travail d'ensemble sur l'Eglise grecque (Lehrbuch der
vergleichenden Confessionskunde, Freiburg i. B. 1890-1892, 1, 287-309.) Après
quelques ouvrages qui envisagèrent le problème an double point de vue
de l'histoire et du dogme (M. Hermann Schultz, Die Lehre von der Gottheit



142 P. LOBSTEIN

une unité vivante et organique, il faut reviser et refondre la

christologie dans le sens de l'idée vraiment évangélique et
chrétienne du salut.

Si l'on veut comprendre exactement la notion grecque du
salut et en saisir la corrélation avec la christologie traditionnelle,

il suffit de remonter jusqu'à Athanase. Le lien qui
unit le dogme de la divinité métaphysique et de l'incarnation

du Verbe à l'idéal grec du souverain bien, de la vie
éternelle, de la rédemption, n'est nulle part plus facile à saisir

que dans la théologie du grand adversaire d'Arius1.
Athanase a le mérite d'avoir placé au cœur du dogme chrétien

la personne du Christ considéré comme Sauveur; son

système est essentiellement christocentrique, et sa christologie

est déterminée par sa sotériologie. La théologie grecque,
dominée par l'influence d'Origene, risquait de plus en plus
de se détacher de la tradition évangélique consacrée par
la régula fidei et de se résoudre en théorèmes spéculatifs et

en rêveries allégoriques ; le génie religieux d'Athanase, opérant
dans les idées courantes une concentration vigoureuse,
ramena la pensée chrétienne vers la seule chose nécessaire et la

fixa sur un intérêt essentiellement religieux, le salut2.

Christi, Gotha 1881, p. 79 suiv., 494 suiv. et passim; M. Kaftan, Das Wesen

der christichen Religion, Basel 1881, p. 366-371,339-343; M.Wendt, Die christliche

Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, 1882, p. 8-65), le chef-
d'œuvre de M. Harnack (Lehrbuch der Dogmengeschichte, passim, surtout
tome II, 1887, p. 44-68), et le manuel si précis et si riche de M. Loofs
(Leitfaden zum Studium der Doginengeschichte, Halle 1893 :t, surtout § 31)

vinrent apporter une précieuse confirmation aux résultats déjà acquis,
et répandre des lumières nouvelles sur plusieurs points encore
obscurs ou insuffisamment élucidés.— Voy. encore M. Herrmann, Der
Verkehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1880, p. 51 suiv.; 2s édit. 1892, p. 139

sq.; M. Kaftan, Brauchen wie ein neues Dogma? 1889, Cap.V; M. Bender,
Theologische Literatlirzeitung, 1881, num. 9, col. 212; M. Traub, Zeitschrift
für Theologie und Kirche 1894, p. 129.

1 Voy. surtout le traité Sur l'incarnation du Vei-be- (ttsoî 'svavOçuTrijosuç

rov /6-jov.) Edit. Migne, Patrologie grecque, vol. XXV, p. 96 sq. — Je n'ai
pas pu prendre connaissance de la thèse récente de M. Vincent, La
doctrine christologique d'Athanase.

- Cf. M. Harnack, ouv. cit. 11. 22 sq., 205 sq.; Ill, 702 sq.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 14o

L'incarnation du Verbe a procuré aux hommes un double
bienfait : le Verbe fait chair a anéanti la mort, etil a révélé dans

sa personne la vérité sur Dieu et le monde. Etudions rapidement

ces deux aspects de l'œuvre rédemptrice.
L'homme créé raisonnable et libre, appelé à la vie véritable,

destiné à réaliser l'image du logos divin, s'est laissé séduire

par le tentateur, il a cédé à l'attrait trompeur du péché, il a

failli. Par sa chute, il s'est volontairement séparé de la source
de toute vie, il a cessé de participer au Logos qui devait lui

assurer l'immortalité, il est tombé sous l'empire de la corruption

(fOopa); comme toutes les créatures terrestres, il est

devenu mortel par essence, susceptible d'une dissolution complète
et définitive (tffaproç). Désormais la mort a un droit sur le
pécheur, en vertu de la menace du Créateur : « Au jour que tu
en mangeras tu mourras de mort » (Genèse II, 17). Cependant

Satan ne pouvait ni ne devait être plus fort que Dieu. Il
importait que Dieu trouvât, dans les ressources infinies de ses

perfections, un moyen d'arracher l'homme à la loi de mort et
à sa condition d'être périssable et corruptible ; l'indifférence
(«usasi«) eût porté atteinte à la divinité môme de Dieu,
puisqu'elle eût élé inconciliable avec sa puissance, surtout avec sa

bonté (àyaOôrrii); aussi Dieu a-l-il sauvé l'humanité. Or le seul
être qui pouvait réaliser le salut c'est le Verbe, par lequel le

monde fut créé. En s'incarnant, le Fils éternel est descendu
dans notre misère, il a assumé notre nature corruptible, il a pris
un corps mortel, il s'est soumis à toutes les conditions de

l'humanité naturelle. A ce prix seulement, le Sauveur a pu
apporter aux hommes le don suprême qui constitue le salut : ce

don, ce salut, c'est l'immortalité, l'incorruptibilité (àBavaol«,

àfOapola), la communication d'une vie divine, supérieure à la
vie physique et s'épanouissant dans la sphère de l'être véritable

et éternel : « le Logos de Dieu s'est fait homme, afin que
nous fussions faits Dieu1.»

La notion complète du salut et de la félicité implique aussi,
selon Athanase, un élément intellectuel, théorique, la jouis-

Ouv. cit., cap. 54 : abroç ivi^doó-iiosv iva r/ueiç dsoTToiijdCbpsv.



144 P. LOBSTEIN

sance immédiate de la vérité, la contemplation de l'idéal éternel,

ôeapltx toû @so-j. Il est difficile de saisir le lien qui existe,
dans la pensée d'Athanase, entre l'àvBapoia et la vue directe de

Dieu, entre l'immortalité et la connaissance. La synthèse
doit être cherchée, sans doute, dans la participation au Logos

divin, source de vie et foyer de lumière ; l'élévation au-dessus

des conditions du monde fini, l'affranchissement des lois de la

créature passagère et bornée a pour corrélat positif et nécessaire

l'entrée dans la sphère suprasensible des vérités pures,
dans le monde intelligible et éternel.

Quoi qu'il en soit du rapport entre les deux éléments constitutifs

du salut, la notion de la amypia, de la Çw« est décrite de

préférence par les Pères grecs à l'aide de catégories physiques
et métaphysiques ; c'est bien réellement l'inoculation d'une
substance nouvelle, l'infusion d'une essence capable de triompher

de la mort et d'absorber ce qui est corruptible dans

l'incorruptibilité divine. Athanase n'entend nullement donner dans
le panthéisme; la divinisation de l'homme ne doit porter
aucune atteinte au caractère absolu et transcendant de Dieu,
mais elle enlève la créature à la sphère des êtres périssables,
elle l'arrache au domaine de la nature, elle lui confère le

privilège de l'immortalité qui est le propre du divin1.
Je n'ai pas à parler ici des conséquences pratiques de la

conception grecque du salut; il serait facile de montrer avec

quelle logique rigoureuse le dualisme éthique, l'ascétisme
monacal, le mysticisme liturgique découlent des prémisses de la

théologie grecque. Mais nous ne nous occupons ici que du dogme

christologique. Le lien qui le rattache à la doctrine du salut est

évident. Si la rédemption n'est que la communication de la
divinité métaphysique et physique à l'humanité, il est clair que
tout l'effort de la pensée chrétienne portera sur les notions de

1 Cette conception devait nécessairement exercer une influence décisive
sur l'eschatologie grecque; cependant, sur ce point, les Pères, Athanase

surtout, n'ont pas été logiques. M. Pétavel-Olliff fait observer très
judicieusement qu'ATHANASE était a priori un conditionnaliste, mais à

posteriori un partisan de l'éternité des peines, Le problème de l'immortalité,

tome II (1892), page 286, 62-64.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 145

substance, de nature, d'essence ; l'importance décisive et la

dignité souveraine du Christ résident dans ce fait unique,
qu'en sa personne l'union de l'essence divine et de la nature
humaine est réalisée d'une manière parfaite. Il faut que le

Verbe possède toute la plénitude de la divinité, il faut que le

Fils soit consubstantiel au Père pour que le Sauveur puisse
faire participer les hommes au trésor divin de la vie éternelle
c'est-à-dire de l'incorruptibilité métaphysique et de l'immortalité

céleste.

Ainsi s'explique l'acharnement avec lequel Athanase se fit le
défenseur de l'homousie du Fils, de sa divinité substantielle.
Il y allait, à ses yeux, de l'intérêt suprême du christianisme,
de la seule chose qui importe, le salut des âmes. Nier l'homousie,

refuser au Fils la nature divine, c'était lui enlever la
faculté de refaire la nature humaine, c'était renier le Sauveur.

Il ressort de ce qui précède qu'une modification de la notion
du salut entraîne nécessairement un changement dans la
manière de comprendre le Sauveur; en principe du moins, toute
innovation dans la sotériologie doit avoir son contre-coup dans
la christologie. Or la pensée chrétienne, dans son développement

ultérieur, créa deux autres types originaux d'après
lesquels elle essaya de formuler l'essence de la rédemption. Le
premier de ces types doctrinaux est celui qu'établit Augustin
et qui, bien qu'altéré sur divers points, domine encore aujourd'hui

l'Eglise romaine; le second est celui de la Réforme, dont
Luther a été l'interprète, sinon le plus conséquent et le plus
systématique, du moins le plus original et le plus puissant.

Nous n'avons pas à traiter de la notion augustinienne du

salut; elle marque un retour à quelques-uns des principes
essentiels du paulinisme et constitue un progrès notable sur
la conception grecque. Ce qui importe seul ici, c'est de relever
la contradiction qui éclate entre la notion évangélique du

salut, remise en lumière par la Réforme, et les formules
traditionnelles de la christologie, maintenues officiellement par la
Réforme.

Rien de plus simple que cette notion protestante du salut.
Elle tient tout entière dans le mot bien connu du petit caté-



14G P. LOBSTEIN

chisme de Luther : « Là où il y a pardon des péchés, il y a vie
et félicité. » Le salut, c'est la communion filiale du pécheur
pardonné avec le Père céleste qui, en ouvrant ses bras à l'enfant
prodigue, lui donne, avec l'assurance de son amour, la force
de briser la servitude du péché et de remporter la victoire sulle

monde L Cette confiance filiale en l'amour divin qui élève le

chrétien au-dessus du monde et le rend maître de toutes choses

parce qu'il sait que toutes choses concourent à son bien

suprême, se résout, vis-à-vis des autres hommes, en amour
fraternel, en charité active et dévouée. « Le chrétien, comme
son Christ, possède toutes choses ; lui aussi est en forme de

Dieu (Phil. II, 6), et il n'a d'autre tâche que d'augmenter sa oi

et de la rendre parfaite. La foi est sa vie, sa justice, son salut ;

la foi fait de lui une créature aimée de Dieu, qui possède toutes

les grâces et accomplit les mêmes actions que son maître

(Cal. 11,20). Mais, comme son Christ aussi, il se dépouille de

sa liberté, il devient un homme comme un autre, il revêt la

forme de serviteur, il se met au service de ses frères, il fait à

leur égard ce que Jésus-Christ a fait pour lui, et dans toutes
ses actions il n'a rien en vue que d'être agréable à Dieu. Dieu,
se dit-il, dans sa miséricorde infinie et sans qu'il y eût nul
mérite de ma part, m'a donné dans la personne de son Fils, à

moi, créature indigne et condamnée, toutes les richesses de sa

justice, tous les trésors de sa grâce. Rien ne manque à ma vie,
et je n'ai besoin que d'une chose, de la foi qui accepte et qui
croit. Comment ne mettrais-je pas maintenant mon cœur et

ma vie tout entière au service de Celui qui m'a comblé de si

grands bienfaits et n'accomplirais-je pas tout ce qui peut lui
être agréable? Enrichi des dons de Christ, je serai pour mes
frères ce qu'il a été pour moi : je consacrerai ma vie à les

servir, à travailler à leur bonheur et à leur salut. Voilà
comment de cette source de la foi, découlent l'amour et la joie en

Dieu. L'amour engendre à son tour une âme libre, heureuse,
dévouée, insouciante de la gratitude des hommes et de leur

1 Comp. Mélanchton, Loci 1521, p. 204(Ed. Plitt-Kolde, Krlangen-Leipzig
1890) ; Christiana mens facile experientia magistra discet, nihil esse

Christianismum, nisi ejusmodi vitam, quae de misericordia dei certa sit.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 147

ingratitude, élevée au-dessus de la louange et du blâme, du

dommage et du gain. Elle ne connaît ni ami ni ennemi, ni
obligé ni ingrat; elle répand avec bonheur ses bienfaits, elle
donne et se donne sans calculer. De même que Dieu le Père
distribue libéralement ses dons à tous et fait lever son soleil
sur les justes et sur les injustes, ses enfants, à son exemple,
travaillent, souffrent, font le bien et ne cherchent d'autre
récompense que la joie de Christ qui remplit leur cœur.... Notre
prochain souffre dans son indigence et réclame notre richesse,
de même que nous, souffrants devant Dieu, nous avons fait
appel à sa miséricorde. Le Père céleste nous a délivrés
gratuitement par son Christ : allons donc au secours de nos frères et

soyons pour eux ce qu'il a été pour nous. C'est ainsi que Christ
sera tout en tous, et que nous serons dignes du nom de chrétiens

que nous portons. Que la vie chrétienne est donc belle et

glorieuse Qui peut en comprendre la beauté et la richesse
Elle possède toutes choses et ne souffre jamais d'indigence;
elle est plus forte que, le péché, la mort et l'enfer; mais en

même temps elle est tout entière au service des autres, pleine
de bonté et de sollicitude1. »

Telle est, dans sa plénitude et sa grandeur, mais aussi dans

son admirable simplicité, la notion protestante du salut. Elle
est la synthèse vivante et organique de la religion et de la morale

; elle a dépouillé le caractère exclusivement transcendant
et eschatologique, attribut qui dominait la théologie grecque;
elle a brisé le moule des catégories physiques et métaphysiques
dans lequel les Athanase et les Grégoire de Nysse la tenaient

emprisonnée; immanent à l'âme du fidèle, le salut aspire à

s'épanouir dans la sphère de l'activité pratique. Quoi de plus
intérieur, de plus intime que ce contact mystérieux qui a lieu,
dans le sanctuaire de la foi, entre l'enfant de Dieu et son Père
céleste? Quoi de plus actif, de plus audacieux, de plus conqué-

1 Luther, De la liberté chrétienne, 1520; trad, de M. Kuh^, Paris 1883

p. 58-60.— Opera lat. Ed. d'Erlangen IV, 243-245.- Cf. M. O. Ritschl,
Luthers Seligkeilsvorstéllung in ihrer Entstehung und Bedeutung (Die christliche

Welt, 1889, 874-880.) — M. Gottschick, Katechelische Lutherstudien
(Zeitschrift für Theologie und Kirche, 1893, p. 171-188.)



148 P. LOBSTEIN

rant que ce mobile nouveau mis au cœur du croyant, cette

impulsion qui le porte au dehors et qui transforme l'indépendance

victorieuse de la foi en servitude volontaire de la
charité?

Si tel est le salut, que sera le Sauveur1? Lui demanderons-

nous d'être l'organe et le dispensateur d'une substance

incorruptible et surnaturelle, capable d'absorber par une transformation

glorieuse les éléments terrestres de notre nature finie?
La piété grecque dont l'idéal était l'affranchissement des lois

de notre condition matérielle et périssable, avait besoin d'un

Rédempteur qui, par son homousie avec le Père éternel,
garantît à la créature misérable et corruptible la possession d'une
vie supérieure à la fatalité et aux terreurs de la mort : il lui
fallait un Sauveur physique et métaphysique. Il nous faut à

nous, protestants, un Sauveur moral et religieux, gage triomphant

de la miséricorde gratuite de Dieu, révélateur parfait et

médiateur permanent du pardon d'en haut, de la paix de l'âme,
de l'adoption divine, de la sanctification sans laquelle nul ne

verra le Seigneur. Le Christ de nos Réformateurs est par-dessus

tout un pignus misericordire Dei erga nos. Luther et Calvin
n'osent pas, ainsi qu'Athanase, admettre comme un axiome
de la religion naturelle, la bonté, « la philanthropie » de Dieu.
Pénétrés de l'horreur du péché, placés sous la condamnation
de la loi, accablés par le sentiment d'une culpabilité infinie,
près de sombrer dans un irréparable naufrage, ils jettent du

fond de leur désespoir un cri de détresse qui fait appel à

la grâce de Dieu-. La réponse du Père céleste à cette agonie

1 On trouvera, dans la dogmatique d'AL. Schweizer des réflexions
judicieuses et pénétrantes sur la christologie traditionnelle et sur la tâche
actuelle de la christologie, réflexions qui annoncent parfois et préparent
les recherches récentes sur la notion grecque du salut- Voy. p. ex. Die
christliche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsätzen, 11, 1 [1860],

pages 24-27,35-36, 41-48.
2 Une étude complète do la notion du péché, d'après Athanase et

Luther, achèverait de montrer la distance qui sépare les deux ehristo-
logies. Athanase et les Pères grecs ignorent le caractère tragique de la
culpabilité du pécheur devant Dieu ; il leur manque également la notion
augustinienne du péché originel ; l'universalité du péché comporte même,



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 149

de l'âme, c'est Jésus-Christ qui est venu l'apporter au

pécheur : pour épeler les divins caractères du message
rédempteur, la foi n'éprouve pas la tentation et n'a pas le loisir
de scruter les mystères insondables des rapports immanents
du Verbe et de l'Eternel, elle fixe un regard de confiante

espérance et d'intense ardeur sur Celui qui allait de lieu en

lieu en faisant du bien, sur le Consolateur des âmes travaillées
et chargées, sur l'Homme de douleurs, à la tête couronnée
d'épines, qui fit de la croix du Calvaire l'instrument de l'éternelle

miséricorde et le trône de la gloire divine. Certes, j'admire

la virtuosité spéculative des systèmes grandioses et hardis

dans lesquels les Pères grecs ont essayé d'étreindre et de

définir l'absolu; mais s'il est vrai que « tous les corps et toutes
les intelligences ne valent pas un mouvement de charité, » il
est permis d'affirmer que le culte le plus digne que l'on puisse
rendre au Sauveur, c'est l'hommage d'une foi simple et virile
qui salue et embrasse en Lui l'incarnation vivante de l'Evangile,

je veux dire le fondateur du Royaume de Dieu, le messager

du pardon céleste, l'initiateur de la filialité divine.

VII

Notre étude comparative sur la notion du salut d'après la
doctrine grecque et d'après la foi protestante aboutit aux
mêmes conclusions que nos recherches sur l'idée de la divinité
dans l'une et l'autre Eglise. Cette convergence des résultats, qui
garantit la justesse de nos explications, atteste en même temps
l'origine commune de la double transformation que nous avons

essayé d'analyser. Si nos Réformateurs, abandonnant en principe

les catégories physiques et métaphysiques de l'ancienne

théologie, sont revenus au point de vue moral et religieux de

suivant Athanase, des exceptions qui auraient paru blasphématoires à

nos Réformateurs. Comp. Athanase, Contra gentcs. cap. H : èî âpx'/ç /«>'
OVK ijv natila, oboe yàç oi-âs vvv kv toïç àyiotç sotîv, obt '

b'/uç nar avTo'vç v-tciio-

%ei abri/. Comp. Contra Arianos, Orat. Ifl : ~u'/'/ni ><in or» à-,toi ysyóvaot
Kadaool -âor/ç àpapriaç. (Il s'agit des saints antérieurs a la venue du

Christ; Athanase range au nombre de ces saints purs de fout péché, le

prophète Jérémie et Jean-Baptiste).



150 P. LOBSTEIN

l'Evangile, aux notions essentiellement chrétiennes de Dieu et
du salut, il ne faut pas en chercher l'explication ailleurs que
dans la plus grande des conquêtes spirituelles de la Réforme,
c'est-à-dire dans la notion protestante de la foi. Quelques
mots suffiront pour indiquer la portée de cette révolution
immense.

L'alliance de l'Evangile et de l'esprit grec, inaugurée par
les Apologistes et officiellement consacrée par les Conciles,
avait, fait du christianisme un système de vérités placées sous
la sanction d'une autorité surnaturelle et infaillible; de ces

vérités, les unes, d'un caractère théorique, devaient s'imposer à

l'intelligence par voie de raison démonstrative; les autres, de

nature pratique, devaient façonner la vie au joug d'une loi
nouvelle. Sur le terrain de cette philosophie révélée, que pouvait

être la foi? Une croyance abstraite, une notitia in intel-
lectu, semblable à l'adhésion de l'élève àia doctrine du maître1.
Comme les vérités théoriques de la gnose orthodoxe avaient
fini par se constituer eu un ensemble de mystères inaccessibles

à la raison, tout l'effort delà pensée s'épuisait en un acte

d'obéissance passive à la formule sacrée, soumission d'autant

plus méritoire que le mystère était plus transcendant et plus
insondable; cotte croyance elle-même, par une logique inévitable,

se réduisit à la forme élémentaire de la fides implicita,
acceptation en bloc de la tradition dogmatique, dont on ne

demandait pas aux fidèles de pénétrer le sens ou de démontrer
la vérité-. A l'insuffisance religieuse de la foi ainsi découron-
née, l'Eglise suppléait par la beauté de son culte et de sa liturgie,

par l'autorité de sa discipline et de son organisation, par
la puissance de son influence pédagogique et civilisatrice, par
toutes les ressources pratiques dont elle savait tirer parti, appelant

à son aide les forces vives de l'âme humaine, encourageant

1 L'histoire des dogmes de M. Harnack a mis en pleine lumière cette
transformation profonde que subit l'Evangile en passant par le milieu
de la pensée grecque. (Voy. aussi M. Kaftan, Die Wahrheit der christlichen

Religion, Basel 1888, surtout p. 20-88.)

- Cf. A. Ritschl, Fides implicita. Eine Untersuchung über Köhlerglauben.
Wissen und Glauben, Glauben und Kirche, Bonn 1890.



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 151

l'exaltation du sentiment et de l'imagination, vivifiant l'aridité
de la scolastique par les ferveurs du mysticisme, dissimulant
sous le luxe de tant de richesses la pauvreté originelle de sa

conception de la foi et de l'Evangile.
Le réveil delà conscience, qui fut l'inspiration libératrice et

victorieuse de la Réforme, ressaisit le caractère véritable de

la foi chrétienne et rendit du même coup à l'Evangile sa

royauté perdue. Si la foi est un acte de volonté, une confiance
du cœur touché et éclairé par la parole de Dieu1, la vérité
chrétienne cesse d'être un système abstrait pour devenir une
vivante réalité, accessible à l'expérience et appelée à exercer
sur la conscience une dictature spirituelle, à la fois plus intime
et plus impérieuse que l'autorité de l'Eglise et de sa tradition.
Dès lors, la dogmatique, elle aussi, change de caractère. En

renonçant à courber tyranniquement les intelligences sous le
1 Comp, les excellentes observations de M. Kuhn, Le Témoignage, XIX0

année, num. 3 (19 janvier 1884) : « En quoi donc consiste cette grande
révolution accomplie par Luther? Uniquement en ceci, qu'il a fondé la
science chrétienne sur un principe divin et humain. 11 a compris, le
premier peut-être, que la théologie chrétienne a ses racines, non dans les

axiomes de la raison humaine, non dans les prémisses d'une métaphysique

quelconque, mais dans la connaissance, dans l'expérience intime
de la révélation divine, ou, pour nous servir de l'expression qu'il aime,
dans la Parole de Dieu. Parole reçue, acceptée par cette puissance
mystérieuse qui s'appelle la foi. Et c'est ainsi qu'il a affranchi les esprits
tout en les pliant aux révélations de Dieu. Nous sommes, en effet, ici en

présence de deux principes qui, aux esprits superficiels, apparaîtront
toujours comme contradictoires : le principe d'autorité et le principe de

liberté. Dieu a parlé, Dieu a agi : voilà l'autorité. La conscience : voila
la liberté. Dieu est-il justiciable do notre raison incertaine, de notre
conscience mal éclairée ''¦ La vérité est-elle soumise à tous nos caprices?
Non, répond Luther, entre la vérité révélée et notre conscience
chrétienne il existe une union préétablie. La conscience de l'homme qui
croit ne crée pas la vérité éternelle; elle la reçoit comme l'œil perçoit la
lumière. Ce témoignage que le Saint-Esprit rend a l'éternelle vérité
dans l'histoire, dans le passé, dans la Bible, il le rend avec autant de

puissance dans la conscience du croyant. L'un sert de contrôle a l'autre,
et ces doux voix également divines ne sauraient se contredire, car c'est
le même Esprit qui parle. En un mot, c'est la conscience qui juge en
dernier ressort, ot sur elle il n'y a pas d'autre autorité possible que celle
d'une divine persuasion. »



152 P. LOBSTEIN

joug d'une formule inflexible, en se renfermant dans son rôle

d'interprète de la foi, en bornant son ambition à exprimer avec
clarté et dans un ordre rigoureux les expériences de la piété
réveillée et contrôlée par l'Evangile, la dogmatique protestante,
loin d'abdiquer ou de déchoir, gagne à la fois en certitude et

en dignité. Si elle prend conscience de ses limites, elle acquiert
en même temps le sentiment de sa force, et elle peut marcher

l'égale des sciences positives et expérimentales, souveraines
dans le cercle qui leur est tracé par l'objet de leur connaissance

et la nature de leur méthode1.
A la lumière de ces principes, sous l'inspiration de l'esprit

religieux du protestantisme, la christologie, chapitre central
de la dogmatique ainsi renouvelée, redevient vivante et
féconde. « Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus habet,

ut teneat catholicam fidem : » voilà la formule de la christologie
traditionnelle. « Nul ne peut appeler Jésus-Christ Seigneur, si

ce n'est par le Saint-Esprit » (1 Cor. 12, 3) : tel est le mot
d'ordre de la christologie protestante. Entre ces deux christo-
logies, il y a un abîme. Nos Réformateurs n'en ont pas
mesuré l'étendue, ni sondé toute la profondeur, mais par leur
principe religieux ils ont travaillé, sans le vouloir, à le creuser
et à l'élargir. L'histoire en main, nous pouvons affirmer
aujourd'hui que cet abîme est infranchissable-.

1 M. le pasteur Fornerod a exposé tout récemment, avec beaucoup de

précision et de clarté, les Deux conceptions du dogme qui se trouvent en
présence de nos jours : celle de la théologie traditionnelle et celle de
« l'école de la conscience. » Voir dans Evangile et Liberté (1894, num. 5)

une analyse détaillée de la conférence apologétique donnée par M. For-
NEROD, à Lausanne, le 29 janvier 1894.

2 Notre tâche ne saurait consister à dissimuler la gravité do cette
divergence de principe ou a opérer sur la tradition dogmatique un sauvetage

désormais impossible. Ces essais de restauration, comme celui du
docteur Fairbain, Christ in the modem Theology 1893, sont fatalement
frappés de stérilité. — Si j'avais à esquisser le développement complet
de la christologie, depuis la Réforme jusqu'à nos jours, je n'aurais pas
de peine à montrer que le mouvement qui tend à substituer le point
de vue pratique et expérimental de la foi à la conception théorique de
la spéculation s'accuse avec une netteté croissante: les noms de Schleiermacher,

Al. Schweizer, A. Ritschl, Lipsius (je ne parle que de ceux qui



ÉTUDES CHRISTOLOGIQUES 153

La théologie dite nouvelle, qui fait la guerre à l'hétérodoxie
mythologique de la kénose non moins qu'à la métaphysique
orthodoxe des anciens conciles, « la théologie de la
conscience » n'est donc pas un mouvement accidentel, caprice
individuel d'un docteur ou mode passagère d'une école ; elle
est le produit naturel et nécessaire de l'évolution scientifique
issue du principe religieux de la réforme; elle est l'application
fidèle et conséquente d'un programme dont les lignes
maîtresses ont été tracées par Luther et Calvin ; elle est

l'interprète docile et rigoureuse de la foi protestante, de cette

fiducia cordis qui se nourrit de la moelle de l'évangile et qui
s'appuie sur le seul fondement qui demeure, Jésus-Christ,
le même hier, aujourd'hui, éternellement

ne sont plus) marquent quelques-unes des étapes de cette route
ascendante. Dans les pays protestants de langue française Vinet occupe une

place à part et reste hors de pair; sa position dogmatique rappelle par
moments celle des réformateurs; il reste rivé au credo officiel de la
christologie œcuménique, mais son principe religieux, appliqué avec

rigueur aux formules de Nicée et de Chalcédoine, ferait voler en éclats
les moules de la métaphysique grecque et rendrait à la pensée de l'évangile

son caractère de simplicité et d'intime profondeur. Voy, la forte

page que M. Gaston Frommel vient de consacrer à Vinet dans sa belle

leçon sur l'Histoire du principe de l'individualisme : de Calvin à Vinet.

(Revue chrétienne 1894, p. 98.)

teéul. et phil. 1S94. 11


	Études christologiques

