Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1894)

Artikel: Etudes christologiques

Autor: Lobstein, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

»

ETUDES CHRISTOLOGIQUES

PAR

P. LOBSTEIN

A MONSIEUR J.-F. ASTIL
Docteur en théologie,
Professcur 4 la Faculté de théologie de I'Eglise libre

du canton de Vaud.

Hommage de respectuen dévouement.

La christologie traditionnelle et la foi
protestante.

Ce n'est pus dans de vieilles outres que l'on
verse du vin nouveau ; sans quoi les oulres se
rompent, le vin se répand et les outres sont per-
dues. Mais on verse le vin nouveau dans des outres
neuves, et tous deux se conservent,

Matthieu IX, 17.

I. Le probleme. — L’histoire des dogmes et la dogmatique: role
que l'histoire des dogmes est appelée a jouer dans 'cuvre de réno-
vation de la dogmatique traditionnelle. — Objet de ce travail: la
christologie des Réformateurs et la tAche actuelle de la christologie.
— Double face de la christologie des Réformateurs comparée avec
la christologie des conciles: les formules anciennes et le principe
nouveau ; nécessite de transformer les formules au moyen du prin-
eipe.

I, Accord officiel entre la christologie des conciles et la chris-
tologie des Réformateurs. — Textes empruntés aux confessions
de foi et déclarations individuelles des Réformateurs. — Adhésion
aux formules des conciles et polémique contre les heérésies an-
ciennes et récentes. — Sincérité de 'accord entre la christologie
ccuménique et la christologie des Réformateurs.,

IIL. Indices d'un deésaccord latent entre la christologie des con-
ciles et la christologie des Reéformateurs. — Réserves et critiques

THEOL. ET PHiL. 1894, S



106 P. LOBSTEIN

des réformateurs a 'endroit de la terminologiz traditionnelle. —
Calvin et le symbole dit d’Athanase. — Molifs allégués par les Ré-
formateurs pour justifier leur soumission a la tradition cecuménique :
le principe de I'autorité des Ecritures. — Caractére révolutionnaire
du principe scripturaire substitué au principe traditionaliste. —
Développement de la christologie luthérienne et de la christologie
réformée durant les controverses eucharistiques: germes de disso-
lution de la doctrine traditionnelle. — Indices plus graves et plus

généraux.

IV. Preuve d'un conflit de principe entre la christologie des
conciles et la christologie des Réformateurs. — Révolution opérée
dans la théologie par la notion protestante de la foi. — Substitution
de la foi personnelle, réveillée par 'Evangile, a la croyance tradi-
tionnelle, imposée par ’Eglise. — Portée générale de cette révolu-
tion; application particuliere 4 la christologie. — La notion de la
divinité et la notion du salut, solidaires du dogme christologique.

V. La christologie et la notion de la divinite. — Les Péres
grecs et les Réformateurs.— Originalité de la foi protestante : subs-
titution du point de vue expérimental de I'Evangile & la conception
métaphysique de la spéculation. — Contradiction de la christologie
des Réformateurs : synthése impossible entre les prémisses emprun-
tées 4 'ancienne théologie et les corollaires tirés de la foi nouvelle.
— Les conséquences christologiques : la conception évangélique et
protestante de la filialité divine.

VI. La christologie et la notion du salut. — l.es Péres grecs et
les Réformateurs. — Originalité de la foi protestante : substitution
du point de vue moral et religieux aux catégories physiques et mé-
taphysiques. — Contradiction de la christologie des Réformateurs:
synthése impossible entre la notion religieuse et morale du salut et
la notion physique et métaphysique du Sauveur. — Les conséquen-
ces christologiques: la conception évangélique et protestante de la
personne du Rédempteur.

VIL. Coup d'ceil rétrospectif et conclusions positives. — Expres-
sion fidéle et compléte de la foi protestante, la christologie moderne
aspire & étre 'application conséquente du principe religieux que la
Réforme a remis en lumiére et en vigueur.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 107

Dans I'ceuvre de transformation qui s’opére au sein de notre
théologie protestante, ’'un des facteurs de la reconstitution du
dogme sur une base plus largement évangélique a été jusqu’ici,
du moins dans les pays de langue francaise, le réveil des étu-
des bibliques, linitiation scrupuleuse et indépendante au
sens et & la valeur des documents scripturaires, l'intelligence
plus sévérement historique, partant plus compléte et plus vi-
vante de 'enseignement de Jésus et de la prédication apostoli-
que. Rien de plus caractéristique, & cet égard, que l'évolution
de la christologie. Que de positions abandonnées et, & pre-
miére vue, que de ruines! Les plus conservateurs parmi nous
ont délaissé les formules des conciles sur les deux natures du
Christ ou les théories du moyen age et de la scolastique pro-
testante sur 'expiation juridique et la satisfaction vicaire. Mais
que 'on yregarde de plus prés : la perte apparente est un gain
réel, un heureux et fécond enrichissement. A droite comme &
gauche, on demande un retour au Jésus de l'histoire, dont le
Christ de la tradition dogmatique avait trop longtemps usurpé
la place. Qu’est-ce que la levée de boucliers contre la méta-
physique grecque, sinon une protestation en faveur des réa-
lités de la vie morale et religieuse auxquelles I'Evangile du
Royaume de Dieu rend un si simple el si saisissant témoi-
gnage 7 Qu’est-ce que I’hypolhése fameuse de la Kénose, sinon
un hommage au « Christ de la Bible », un effort pour ressaisir
I"humanité compléte du Sauveur, méconnue ou compromise par
la théologie officielle? De part et d’aatre,on se reporte aux do-
cuments, on veut remonter aux origines, on s’applique & re-
chercher, par-dela les couches successives qui se sont formées
a travers les 4ges, le tuf primitif, ou plutot le roc de granit,
assez solide et assez résistant pour supporter I’édifice de notre
foi et pour servir de fondement & notre connaissance religieuse
et & notre vie chrétienne.

La nécessité d’appliquer aux documents bibliques la métho-
de historique en usage dans les sciences dites profanes, tend



108 P. LOBSTEIN

a s’imposer de plus en plus aux esprits accessibles a l'intelli-
gence des problémes religieux ; la connaissance des principes
de la critique sacrée a méme franchi ’enceinte de 'kicole et
commence a se frayer une voie dans les cercles laiques de nos
Eglises1, Il n’en est pas de méme d’une autre étude qui, bien
comprise et sagement cultivée, pourrait devenir, elle aussi, un
agent puissant de rénovation théologique: je veux parler de
Phistoire des dogmes.

Il n’est pas rare de renconirer méme des théologiens qui
soupgonnent a peine la portée dogmatique, la valeur positive
et pratique des recherches qui ont pour objet la formation et le
développement des doctrines chrétiennes. Des voix autorisées
viennent d’appeler I'attention sur ce sujet. On n’a pas oublié la
riche et lumineuse lecon de M. A. Sabatier sur la vie intime des
dogmes et lear puissance d’évolution 2. Plus récemment M.
Astié, rendant compte de I'histoire des dogmes de M. Harnack,
soulevait quelques unes des questions débattues actuelle-
ment parmi les théologiens3. Le plan que s’étaient imposé les
deux professeurs ne les conviait qu’accidentellement & indicuer
les conséquences de leurs apercus historiques et leut interdi-
sait méme d’entrer dans le détail d’une discussion plus éten-
duet. Je voudrais montrer, par un exemple particulier, le fruit
qu'on peut recueillir d’une étude attentive de P'hisloire des
dogmes et les lecons précieuses qui se dégagent du passé pour

t Qu'on relise la belle préface de M. \WestrHAL, La critique et la foi
(Revue chrétienne, 1848, pag. 769-780). L'accueil qui a été fait au magis-
tral travail que M. VuiLLeuMiEr vient de publier sur les résultats de la
critique de 1'Ancien T'estament (Revue de théologie 1893, p. 241 suiv.; 303
suiv., 402 suiv., puis tiré & part), prouve que, maniée avec piété et avec
tact, la science historique appliquée aux documents bibligues n'a plus
rien qui puisse inquidter les pasteurs; il est permis d’espérer que les
laiques suivront bientdt.

? Legon dintroduction aw cours de dogmatique réformée professé & la
Faculté de théologie protestante de Paris.(4 novembre 1889). Paris 1889.

3 La fin des dogmes. (Revue de Lausanne, année 1891, p. 5-25, 135~ 170
239-272, 352-378. — Année 1892, p. 54-84).

* Cf. M. Gasron Frommer, Histoire et dogme. (Revue chrétienne, 1°* jan-
vier 1894, pag. 46-51).



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 109

I'enseignement et I’édification du présent. Je choisis & dessein
une doctrine qui forme le nceud vital de la conception évangé-
lique du christianisme et qui occupe a juste titre le premier
plan dans les préoccupations théologiques de I'heure actuelle :
la christologie est la meilleure pierre de touche pour éprouver
la valeur de cet admirable instrument de précision quis’appelle
Vhistoire des dogmes.

Il va sans dire qu’il ne saurait étre question d’esquisser ici, ne
fut-ce que dans ses traits généraux, I'histoire des idées ue les
différentes générations chrétiennes ont congues et exprimées
touchant la personne de Jésus-Christ. Une partie importante
de ce sujet vient d’étre remarquablement traitée par M. Cha-
puis dans un rapport gqui a eu un grand et légitime succés!. La
page que je voudrais détacher de I'histoire, souvent racontée,
trop peu méditée, du dogme christologique, ne se recommande
pas, comme 'essali de M. Chapuis, par la modernité de la ma-
tiere ; mais déchiffrécs avec soin, toutes les lignes du texte &
expliquer convergent vers un but pratique et aboutissent & un
enseignement approprié aux intéréts et aux besoins du jour.

Pcsons d’abord le probléme. On peut le définir en quelques
termes fort simples.

La foi religieuse au Christ sauveur et chef du royaume de
Dieu est aussi ancienne que I’Eglise, elle est le principe géné-
rateur et ’ame permanente du christianisme ; mais les formu-
les théologiques qui servent d’enveloppe officielle ala foi chré-
tienne sont le résultat péniblement conquis d’efforts multiples
et de controverses séculaires. Elles ont été promulguées et
sanctionnées par les grands conciles qu’on appelle universels,
mais qui, en réalité, furent dominés par I'influence de 'ancienne
Eglise orientale et des catégories de la métaphysique grecque 2.

t M. Cuapuis. La transformation du dogme christologique au sein de la
théologie moderne, Lausanne, 1893. Ce rapport, présentd le 20 mai 1891 & la
société théologique et & la sociéts pastorale du canton de Vaud, publié
ensuite dans la Revue de Lausanne (année 1891, p. 417-455 ; 1892, p. 5-53),
a été complété par une étude sur les récentes discussions au sujet de la
préexistence du Christ, p. 89-125).

2 M. H. Bois a tenté récemment, dans un spirituel et brillant volume,



110 P. LOBSTEIN

En rompant avec 'Eglise romaine, en rejetant [Pautorité du
pape et des conciles, nos Réformateurs n’entendirent pas por-
ter atteinte aux décisions christologiques du catholicisme des
premiers siécles; loin de 14, ils accepterent en bloc, et sans
les soumettre & 'épreuve de leur critique scientifique ou reli-
gleuse, les dogmes soi-disant cecuméniques de la personne et
des natures de I'Homme-Dieu; en apparence, ils rivérent
méme plus solidement que jamais la chaine qui finit par
asservir de nouveau la fol évangélique & la tradition dog-
matique des 4ges antérieurs. Et cependant, malgré 'accord
parfaitement sincére, j'allais dire naif et ingénu, qui régne
entre la pensée religieuse de nos Réformateurs et les théories
christologiques des anciens conciles, le principe chrétien qui
régénéra '’Eglise et qui créa le protestantisme, fit pénétrer
dans les vieilles formules un esprit nouveau et une seve
rajeunissante. Entre les formes léguées par le passé et I'ins-
piration de I’Evangile reconquis, la contradition est le plus
souvent latente et d’abord inavouée ou 4 peine entrevue;
elle n’en est pas moins réelle et profonde. Signaler cette
contradition, relever quelques-uns des points par ol la foi
évangélique déborde les cadres du credo officiel, indiquer la
voie nouvelle que nous ont frayée les Péres spirituels de notre
Eglise, tel est I’objet de cette étude. Le lecteur qui aura la pa-
tience de I’entreprendre avec moi sans se laisser rebuter par
les difficultés qui en assiegent 'accés, se convaincra bientot,

une réhabilitation du Dogme grec (Paris 1893). Malheureusement il a re-
noncé & « entrer dans le détail historique et dogmatique. » Cette neu-
tralité systématique vis-b-vis du dogme eat assurément singuliere dans un
ouvrage consacré au dogme. Peut-8tre les pages suivautes seront-elles
de nature & dissiper quelques malentendus et prouveront-elles & notre
adversaire que, dans cette campagne entreprise contre la métaphysi-
que grecque, nos intentions ne sont pas aussi noires qu'il le suppose. Le
dogme grec a été le véhicule naturel et nécessaire de la pensse chrétienne
pendant I'age de formation de la doctrine ecclésiastique ; seulement cette
forme, précieuse et peut-étre indispensable au moment ol elle servit
d'intermédiaire entre |'Evangile et la société payenne, a fait son temps
aujourd’hui; en méconnaitre le caractbre transitoire et relatif, ce serait
commettre un anachronisme aussi funeste a la piété qu's la science.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 111

je l'espere, que le probléme de psychologie chrétienne et d’his-
toire religieuse abordé dans ces pages est, & tout prendre,
d’'une véritable actualité et d’un intérét éminemment prati-
que. Peut-étre jugera-t-il que la théologie dite nouvelle plonge,
en définitive, sesracines dans la foi vivante de nos Réformateurs
et que l'effort tenté parmi nous pour ramener la doctrine tradi-
tionnelle aux réalités spirituelles de la conscience renouvelée
par 'Evangile n’est que le prolongement et la continuation du
mouvement rénovateur et de la pousseée libératrice dont Luther
et Zwingle,Mélanchton et Calvin ont été les glorieux initiateurs?.

II

Les décisions doctrinales en face desquelles étaient placés
nos Réformateurs avaient été transmises & ceux-ci par le témoi-
gnage de I'Eglise romaine et furent acceptées par eux comme
Iexpression de la foi professée par la chrétienté entiére. Les
décrets des conciles de Nicée et de Chalcédoine, base du dogme
trinitaire et du dogme christologique, forment aussi le fonde-
ment en apparence inébranlable et intangible de la conception
religieuse des grandes Eglises issues de la Réforme. « Nous
croyons en un seul Seigneur Jésus-Christ, le Fils de Dieu,
seul engendré du Peére, c’est-a-dire de la substance du Pere,
Dieu de Dieu, lumiere de lumiére, vrai Dieu de vrai Dieu, en-
gendré et non créé, consubstantiel au Pere : par lequel toutes
choses sont devenues, tant au ciel que sur la terre, qui est
descendu pour nous hommes et pour notre salut, qui s’est in-
carné et qui s’est fait homme?2.... » Le concile de Chalcédoine

! En documentant cette étude par une série de notes bibliographiques
on de textes empruntés aux ouvrages de nos Réformateurs, je n'ai pas
voulu faire étalage d’érudition ni épuiser ce qu'on est convenu d’appeler
« la littérature du sujet ». Mon but a été de faciliter au lectenr le con-
trole de mes assertions et de lui fournir les moyens de s'ovienter plus
compldtement dans un domaine aussi vaste que peu exploré; si l'on ju-
gealt que ces citations fréquentes interrompent la marche de I'exposition
oude 'argumentation, il suffirait de passer outre et de s’en tenir au texte:
le commentaire n'est que pour les esprits défiants ou curienx.

2 Le texte de ce symbole, conservé par Turovorer, Hist. ecel. I, 12, se



142 P. LOBSTEIN

(451), dominé par linfluence de I'’évéque de Rome Léon I,
formula le dogme des deux natures, qui est bien loin de repré-
senter la continuation logique ou le développement organique
de la doctrine de Nicée. Jésus est vrai homme et vrai Dieu,
unissant en lui la nature divine et la nature humaine, « sans
confusion, sans mutation, sans division, sans séparation, les
deux natures conservant chacune sa propriété, » sans que cela
altére en quoi que ce soit l'unité de la personnel!. — Enfin,
dans I’Eglise d’occident, les résultats de 'évolution du dogme
trinitaire et christologique furent fixés par le symbole dit
d’Athanase, qui reproduit dans ses traits essentiels la concep-
tion d’Augustin; j’en détache les passages qui se rapportent &
la personne du Christ : « Quiconque veut étre sauvé doit avant
toute chose garder la foi catholique qu’il faut que chacun con-
serve intacte et inviolée, s’il ne veut pas périr pour toujours....
Il est nécessaire & son salut éternel qu’il ait la vraie croyance
concernant l'incarnation de Notre Seigneur Jésus-Christ. Or la
vraie croyance est que nous croyions et confessions ¢ue notre
Seigneur Jésus-Christ, le Fils de Dieu, est Dicu et Homme,
Dieu de la substance du Pére, engendré avant les siécles, et
homme de la substance de sa meére, né dans le temps; Dieu
parfait et homme parfait, en possession d'une 4me raisonnable
et d’une chair humaine, égal au Pere quant & sa divinité et in-
férieur au Pere quant & son humanité, lequel, bien que Dieu et
Homme, n’est pas deux mais un seul Christ; un seul, non par
le changement de la divinité en chair, mais par 'assomption
de 'humanité en Dieu; un seul enfin, non par la confusion des
substances, mais par l'unité de la personne. Car de méme
qu’une chair et une d4me raisonnable font un seul homme, de
meéme Dieu et 'homme font un seul Christ2. »

trouve dans le recueil de Haun, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln
der alten Kirche. 2¢ édit., Breslau 1877, § 73.

P Haunx, ouw. ¢ité, § T7.— Manst, Sacrorum conciliorum nove et amplissima
collectio. Tom. VI, 113-118. — Sur la déviation que l'intervention oceci-
dentale fit subir & la pensée grecque, voy. M. Harnack, Lehrbuch der
Dogmengeschichte. Tom. 11, p. 372-378.

2 Haun, ouw. cit., § 81.



ETUDES CHRISTOLOGIGUES 113

Je m’abstiens pour le moment d’expliquer ou d’apprécier le
développement et les caractéres de la christologie ecclésiasti-
que. Ce qu’il suffit de relever ici, ¢’est 'adhésion pleine et en-
tiere de nos Reéformateurs aux décrets des anciens conciles.
Jetons d’abord un coup d’ceil sur les confessions de foi1 de nos
Eglises protestantes ; nous puiserons ensuite, dans les ouvra-
ges moins impersonnels des chefs de la Réforme, quelques
déclarations caractéristiques qui nous feront mieux compren-
dre le sens et la portée de l'enseignement renfermé dans les
chartes fondamentales et les documents officiels du prolestan-
tisme.

Dans les articles consacrés au dogme trinitaire et & la chris-
tologie, la confession d’Augshourg en appelle expressément au
symbole apostolique et au symbole de Nicée; laccord des
protestants avec ’Eglise romaine ressort plus clairement en-
core de la condamnation prononcée contre les hérésies qu’a-
vait déjarejetées 'ancienne Eglise : on répudiait toute solidarité
avec les antitrinitaires, avec «les anciens et modernes disciples
de Paul de Samosate!. » — Les autres symboles de I'Eglise lu-
thérienne ne sont pas moins catégoriques. Sans entrer dans le
détail des subtilités théologiques, les catéchismes de Luther
adoplent et interprétent avec une lumineuse popularité les
données de la christologie traditionnelle que renferme le sym-
bole apostolique 2. Dés 1533, le serment professionnel imposé
aux docteurs en théologie de TD'université de Wiitemberg
obligeait ceux-ci & se soumeltre aux décisions doctrinales des
trois symboles dils cecuméniques 3. — La confession la plus av-
dente & combattre les erreurs de Rome, les Articles de Smai-

t Anrt. [ (De Deo).§ 5-6: Damnant omnes haereses, contra hune articulum
exortas, et Manicheos, qui duo principia ponebant, bonum et maluin,
item Valentinianos, Arianos, Eunomianos, Mahometistas, et omnes horum
similes. Damnant et Samosatenos, veteres et neotericos..... Art. 1l (De
Fillo Dei).

2 Cat. maj. 11, § 1-33 5 Cat. minor 11, § 1-4.

3 Pranck, Geschichte der Entstehung, der Verdnderungen und der Bil-
dung unseres protestantischen Lehrbegriffs vom Anfang der Eeformation
bis 2w der Einfiihrung der Concordienformel. Tome [V (Leipzig, 1796),
p. 87, note. — M®LLER, Andreas Osiander, Liberfeld, 1870, p. 431 sq.



114 P. LOBSTEIN

calde, composés par Luther en 1537, placent en dehors de
toute controverse et au-dessus ae toute atteinte « les articles
suprémes de la Majesté divine, » les vérités enseignées dans
le symbole apostolique et dans le symbole de Nicée, « au sujet
desquelles il est inutile de s’expliquer longuement, vu que
I'accord sur ce point est parfait entre les protestants et leurs
adversaires!. » — Enfin, dans un supplément qui ne fait point
corps avec 'ouvrage principal, la derniere en date des confes-
sions luthériennes, la Formule de Concorde (1577), renouvelle
les protestations des Eglises évangéliques contre toutes les
formes de 'antitrinitarisme moderne, et exhorte les &mes pieu-
ses et soucieuses de leur salut, a fuir et 4 détester les erreurs
censurées par l'ancienne Eglise catholique et par les péres spi-
rituels de I’Eglise luthérienne 2.

Méme langage, méme attitude dans les confessions de foi do-
minées par l'influence de Zwingls et de Calvin. Les velléités
spéculatives de Zwingle et les hardiesses de sa théologie qui par-
fois cotoiele panthéisme n’ont laissé aucunc trace sensible dans
ses déclarations primitivement destinées & servir d’expression
officielle & la doctrine de ses églises 3. Le plus souvent les sym-
boles réformés s’étendent avec détail sur les prémisses trini-
taires du dogme christologique et reproduisent avec une
rigoureuse précision les formules traditionnelles touchant la
divinité essentielle du Verbe, I'Incarnation, les deux natures
de 'Homme-Dieu. « Nous avouons, dit la confession gallicane,

t ArTicUuLT syaLcaLpict, Prima Pars, de summis articulis divinae majes-
tatis, IV : De his articulis nulla est inter nos et adversarios controversia,
cum illos utrinque confiteamur : quamobrem non est necesse. ut plu-
ribus jam de illis agamnus.

2 Formula Concordiae, Art. XII, § 39 : Hos omnes articulos simul, et si
quid cum illis coheeret, aut ex iis consequitur, rejicimus atque damna-
mus, ut falsos, impios, haereticos, verbo Dei, tribus approbatis symholis,
Aungustans Confessioni, ejusdemque Apologiee, Smalcaldicis articulis et
Catechismis Lutheri repugnantes. Et hortamur omnes pias mentes, ut
hos errores fugiant et detestentur, si modo ipsis anime salus est cordi.

3 Fidel Ratio ad Carolum Imperatorem (1530), Epit. NigmeyYER, Leipzig,
1840, pag. 17-20; Fidei Expositio ad Franciscum Francorum regem (1531),
méme édit., p. 40-44.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 115

ce qui a été déterminé par les conciles anciens, et détestons
toutes sectes et hérésies qui ont été reiettées par les saints
docteurs, comme saint Hilaire, saint Athanase, saint Ambroise,
saint Cyrille1. » L’invincible aversion et la terreur profonde
qu’avaient laissées au cceur des Eglises les « blasphémes » de
Servet donnent 4 ces protestations et & ces anathémes je ne
sais quel accent d'indignation émue et de redoutable solen-
nité 2.

Les témoignages personnels et directs des Réformateurs ap-
portent aux déclarations des confessions de foi une confirma-
tion parfaite et y répandent des lumiéres nouvelles.

Luther se réjouit & la pensée que sous le régne de la pa-
pauté et pendant I’Age de la scolasliqne, « D’article de foi rela-
tif & la personne du Christ et & la Trinité est demeuré intact3 ;
il fait du Credo une paraphrase poétique que I'on range & juste
titre au nombre de ses plus beaux cantiques 4; il s’applique
souvent & expliquer, & commenter les symboles dits cecuméni-
ques; il attache surtout une importance capitale & celui d’Atha-
nase : « Depuis le temps des apotres rien d’aussi admirable n’a
été publié dans I'Eglise 5.» Dans ses lettres, il met ses amis
en garde countre les antitrinitaires; il craint les « grammai-
riens » et les « rhéteurs » italiens, les « serpents » d’Allema-
gne et d’Italie, les modernes épicuriens et sceptiques, dont les
spéculations téméraires portent une atteinte profane aux véri-

t Conf. gall. Art. VI. Comp. Art. XIII, XIV, XV, XVI, XVIL

2 Confess. helvetica posterior, Cap. XI: Abominamur Arii et omnium
Arianorum impiam contra filium Dei doctrinam, imprimis vero Michaelis
Serveti et Servetanorum omnium blasphemias, quas contra Dei Filium
satan per illos, velut ex inferis hausit et in orbem audacissime et im-
piissime dispergit.

3 Eprr. o' Ere. Tom. XXX VI, p. 53, Von den letzten Worten Davids, 1543 :
« Man hat hievon kostliche Biicher, S. Augustini, Hilarii, Cyrilli, und ist
solcher Artikel im Papsthum und bei den Schultheologen rein blieben,
dass wir mit ihnen dariiber keinen Zank haben.» — Sur les déclarations
absolument contraires & celle-ci qui se trouvent aussi chez Luther, voir
plus loin § TII-1V.

4 Wir glauben all an einen Gott, 1524.

5 Comp. M. Kartensuscu, Luthers Stellung zu den celumenischen Sym-
bolen, Giessen 18383.



116 P. LOBSTEIN

tés les plus essentielles du christianisme 1. Si parfois il exprime
des réserves guant aux termes non bibliques imaginés par les
Péres pour combattre ’hérésie, ces termes lui paraissent, aprés
tout, indispensables?. Sa foi, loin d’étre comprimée ou génée
par les formules de la métaphysique grecque, insiste volontiers
sur les contradictions logiques du mystére de la Trinité et de
Incarnation; elle y voit un défi superbe jeté & la raison hu-
maine; elle reléve avec vigueur et exalte avec joie ce qui est
une folie aux yeux du monde, pour accabler d’autant plus vic-
torieusement la sagesse orgueilleuse et mensongére de I’huma-
nité déchue; elle s’empare de ces « articles suprémes de la
majesté divine » pour s’en faire un rempart solide, assuré, in-
franchis=zable, & encontre des payens, des Juifs, des Turcs, des
sectaires. On a pu dire avec raison que Luther a redonné la
vie aux dectrines des longlemps pétrifiées du christianisme
grec et que la ferveur de son sentiment chrétien a restauré un
dogme riut, sous I'empire de Rome, était devenu une letire
morte, un mystere sans valeur pratique et religieuse 3.

Le respect voué & la tradition réputée cecuménique était bien
plus profond encore et plus invétéré chez Mélanchton que chez
Luther ; le culte du passé, se réveillant en lui aprés les pre-
miéres années créatrices de la Réforme et s’accentuant de plus
en plus dans son esprit et dans sa conscience, le ramena sur
bien des points jusqu’aux confins du catholicisme et resserra

! Lettre a BucennaGen, 1532 (dans le recueil de D WEeTTE, Luthers Send-
schreiben und Bedenken 1V, p. 427-428); lettre & Roramany, 23 décembre
1532 (De Werre [V, 426). Dans ses Propos de table, Lutaer effleure plus
d'une fois la christologie des antitrinitairves; voir sur Campanus (Edit.
d'Erl. LX, 324; LXI, 5 suiv. 19); sur Server (LXII, 430). Mentions plus
accidentelles, Kurzes Bekenntniss vom heiligen Sakrament, 1545, Erl.
XXXII, 495 (Campaxus); conf. Edit. Walch 1X, 1419 (HeTZER).

* Kirchsnpostille (Sermon sur Rom. IX, 83-36) : « Weil man’s nicht besser
hat, miissen wir reden wie wir kénnen. Denn (wie ich gesagt habe) dieser
Artikel ist so hoch itber menschlich Verstang und Sprache, dass Gott
als ein Vater seinen Kindern muss zu gut halten, dass wir stammeln und
lallen, so gut wir koénnen. so nur der Glaube recht und rein ist. » Edit.
d'Ert.? 1X, 1-2, comp. 20.

3 M. Harwack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, T11 (1890), 694-696, 740-
142. — M. AstiE, Revue de théologie et de philosophie 1891, p. 853-854.



ETUDEs CHRISTOLOGIQUES 117

les liens qui rattachérent la christologie protestante a celle des
anciens conciles. On sait que les Loci communes de 1521, pre-
mier essai de systématisation de la doctrine nouvelle, ne tou-
chent ni & la Trinité, ni & 'Incarnation. Ces dogmes, dans lear
forme spéculative, paraissent au réformateur étrangers et
comme excentriques aux veérités fondamentales de 'Evangile,
aux loci salutares, remis en lumiére et en vigueur par la Ré-
forme 1. Cependant, dans les éditions subséquentes de sa dog-
matique, Mélanchton fait une place de plus en plus large 4 la
christologie traditionnelle 2. Ce changement d’attitude s’expli-
que d’abord par les exigences logiques d’un systéeme qui, sim-
plement esquissé dans 'ouvrage primitif de Mélanchton, devait
étre exposé dans son ensemble et avec toute la rigueur gu’il
comportait; il s’explique ensuite par la nécessité de protéger
I'Eglise contre les hérésies des antitrinitaires qui s’attaquaient
ouvertement & la divinité métaphysique de Jésus-Christ. Plus
d’une letire de I'illustre ami de Luther trahit les angoisses que
lui inspirait 'hérésie naissante de Campanus et de Servet, dont
il lut les ouvrages dés 1532 et 1533. Son regard, rendu clair-
voyant par 'inquiétude, prévoit avec une merveilleuse lucidité

! Mysteria divinitatis rectius adoraverimus, quam vestigaverimus.
Imo sine magno periculo tentari non possunt, id qued non raro sancti
viri etiam sunt experti. Et carne filium Deus optimus maximus induit,
ut nos a contemplatione majestatis suae ad carnis adeoque fragilitatis
nostrae contemplationem invitaret... Non est cur multum opere ponamus
in locis illis supremis de deo de unitate, de tiinitate dei, de mysterio
creationis, de modo incarnationis. Quero te, quid assequuti sunt jam
tot smculis scholastici theologista, cum in his locis solis versarentur?
None in disceptationibus suis, ut ille ait (Rom. L, 21), vani facti sunt?...
Et dissimulari eorum stultitia posset, nisi evangelium interim et bene-
ficia Christi obscurassent nobis 1lle stulte disputationes. (Praefatio. Ed.
Prirr-Kowpe, Erlangen 1890, p. 62-63.)

2 Sur les différentes récensions de 'ouvrage de MELancaTox, voy. Corpus
Reformatorum, Tome XX : les principales dditions postérieures au ca-
nevas primitif, parurent en 1535, 1543, 1559. — Des 1523, dans ses Anno-
tationes in Evangelium Joannis, le rvéformatenr s'aventure dans quelques
spéculations dogmatiques sar la Trinité (Corp. Reform. X1V, 1049 suiv.);
mais ce sont les Loci de 1535 qui marquent trés nettement I'évolution de
la pensée de MEiancHTON dans le sens de la métaphysique orthodoxe.



1138 P. LOBSTEIN

les « tragédies » que les discussions sur la Trinité et I'Incar-
nation ne manqueront pas de susciter 1.

La confession réformée ne se sépare pas, sur ce point, de
I’église luthérienne. Dans son Commentaire sur la vraie et la
fausse religion, comme dans les ouvrages dont il a été question
plus haut, Zwingle s¢ montre, en christologie, aussi conserva-
teur que Luther. — Enfin Calvin clot et couronne le cycle des
témoignages de nos Réformateurs par des déclarations absolu-
ment conformes & celles de ses prédécesseurs. S'il fait peu de
cas du prétendu symbole d’Athanase 2, il adhére sans réserve
aux formules de Chalcédoine3. Il est convaincu qu’il y a iden-
tité compléte entre la christologie officielle et ’enseignement
biblique ; aussi n’hésite-t-il pas & se faire le défenseur de la
terminologie traditionnelle. Les expressions inventées par les
docteurs et sanctionnées par 1’Iglise lui paraissent des néces-
sités imposées aux champiouns de la vérité dans leur lutte con-
tre ’erreur. Sans doute nous devons soumettre & 'autorité de
I’Ecriture sainte toutes les pensées de notre esprit et toutes les
paroles de notre bouche, mais qui osera blamer l'usage de
termes nouveaux s’ils sont destinés & formuler clairement les
verités renfermées dans les saints livres? « J’ai expérimenté dés
longtemps et plusieurs fois que ceux qui s’acharnent & débattre
tant des mots, nourrissent quelque venin caché : tellement qu’il
vaut mieux les piquer de propos délibéré, que parler obscuré-
ment en faveur d’eux+. » On connait 'implacable acharnement
avec lequel Calvin combattit Servet, et on sait la sanction ter-
rible qu’il donna & sa polémique?.

' LErTRE A CaMERARIvS, 9 février 1633 : mepi 7ij¢ Tpades scis me semper
veritum esse, fore ut hme aliquando erumperent. Bone Deus, quales tra-
geedias excitabit hec questio ad posteros, ¢ éoriv iméoracic 6 26yoc, &l
éotly iméotaoic 7o mvebua. Ego me refero ad illas Seripturz voces, que
Jubent invocare Christum, quod est, ei honorem divinitatis tribuere, et
plenum consolationis est. ri¢ d¢ idéac Tov tmoordoewy, kal diagopic akpric
(neiv, ob wavy ouupéper.. (Corp. reformat. 11, 630.) Comp. LETTRE A CAMERA-
Rivs, 15 mars 1533 (LI, 640) ; Lertre A Breng, juillet 1533 (11, 660-661).

2 Voy. plus bas, § I1I.

3 Instit. chrét. 11, 14, 1.

4 Instit. chrét. 1, 13, 5.

° 1l ne faut pas oublier que la controverse engagée entre les deux ad-



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 119

Dans la septieme Provinciale, le bon pére jésuite qui initie
son interlocuteur & tous les mystéres de la sainte et docte com-
pagnie, rapporte une série de textes bibliques allégués par le
pére Reginaldus pour prouver que la vengeance est interdite
aux chrétiens et que I’Evangile leur commande le pardon des
offenses. Le nombre et la force de ces arguments sont si con-
sidérables que Montalte s’écrie : « Certes, mon pere, siaprés
cela il dit autre chose que ce qui est dans IEcriture, ce ne
sera pas mangque de le savoir. Que conclut-il donc enfin? » —
Ne dois-je pas n’attendre & une objection pareille? Les cita-
tions empruntées aux documents du protestantisme primitif
paraissent aussi décisives u’elles sont unanimes. Si, aprées’énu-
mération qui précéde, j'ose conclure autrement que les textes
tirés de nos confessions de foi et trouver dans les ouvrages de
nos Réformateurs des indications bien différentes de celles que
je viens de communiquer, ce ne sera pas manque de connaitre
les documents. Ou donc veux-je en venir, et que faut-il enfin
conclure? C’est ce qu’il s’agit maintenant d’examiner.

III

« Etre catholique en christologie, c’est I’honneur et la gloire
de tout vrai protestant!. » Cette affirmation d’un théologien
contemporain résume l'impression que laissent tout d’abord les
déclarations officielles de nos symboles et les paroles méme de
nos Réformateurs.

Il convient cependant de ne pas s’en tenir & une simple im-
pression et de ne passe contenter d’'une constatation extérieure
qui pourrait bien étre superficielle et incompléte 2.

versaires ne portait pas seulement sur la Trinité, mais aussi sur le dogme
christologique. Cf. Inst. chrét. 11, 15, 5-8.

1 Q. ZoeckLER, Die augsburgische Confession als symbolische Lehrgrund-
lage der deutschen Reformationskiivehe, historisch und exegetisch untersucht.
Frankfurt a. M. 1870, p. 162.

2 On a relevé récemment le coté politique et juridique du probleme;
il nous est permis de l'ignorer ici, ou du moins il suffit de l'indiquer. En
rompant avec les doctrines trinitaires et christologiques, consacrées par
les conciles et transformées en lois d’état, les Réformateurs encouraient



120 P. LOBSTEIN

Fai déja signalé plus haut quelques indices qui marquent
une certaine réserve & ’endroit de la christologie traditionnelle
et du dogme trinitaire si intimement lié aux formules christolo-
giijues. Les Réformateurs se rendent parfaitement compte du
caractere relatif et de 'origine purement humaine de la termi-
nologie ecclésiastique. Luther critique le terme éusodows; 1l fait
remarcquer que les termes trinitas, unitas, sont des termes
« mathématiques!; » les expressions usitées en allemand ne
le satisfont pas davantage?. Calvin qui approuve l'emploi de
formules rigourcuses et précises pour démasquer et réfuter
'hérésie, se garde bien, lui aussi, d’identifier les expressions
traditionnelles avec le fond méme du dogme. « Je voudrois que
ces noms fussent ensevelis, moyennant que ceste foy fust en
tout le monde.... je ne suis pas si rude et extréme, de vouloir

I'interdit politique et se voyalent exclus du saint empire germanique;
mais il serait singulibrement hasardé de prétendre que des considéra-
tions de cette nature déterminbrent les Réformateurs & adhérer aux dé
crets de Nicée et de Chalcédoine : ils se soumirent non par crainte du
chitiment, écd mv opyhr, mais par devoir de conscience, dua v ovveldpow.
Rom. XIIL, 6. (Voy. A. Rirscuu, Die christliche Lehre von der Rechferti-
gung und Versihnung, 1 (1882), 145-149; M. KarresBuscu, Luthers Stel-
lung zu den cekumenischen Symbolen, Giessen 1883, p. 1-5; M. Harvack,
Lehrbuch der Dogmengeschichte, 111 (1880), p. 697-698, note.)

1 Sermon swr Jean I1I, 1-15 (1532) : Die Worte trinitas unitas sunt voeca-
bula mathematica. (Ed. d'Erl2V, 236)

2 Sermon sur Lue IX, 28-36 (1538) : « Dreifaltigkeit ist ein recht bse
Deutsch, denn in der Gottheit ist die hochste Kinigkeit. Ktliche nennen es
Dreiheit; aber das lautet allzu speettisch...» Luther hasarde timidement
un terme nouvean : « Ich nenne es ein Gedrittes. Denn Dreifaltigkeit
lautet abenteuerlich, und ich kann ilm keinen rechten Namen gehen. »
Erl. 2 V1,358 — Sermon sur Jean 111, 1-15 : Darum lautet es anch zumal
kalt, und viel besser spriich man Gott, denn die Dreifaltigheit. (Erl2 X11
408. — Les paroles queiquefois citées de Mirascuroy, blamant les allures
philosophiques des spéenlations christologiques, n'ont pas la portée
gu'on leur attribue géndéralement; elles sont dirigées contre ZwiNGLE et
(Ecovavpape qui niaient Pubiquité du corps de Christ et admeltaient la
présence locale dn Ressuseité i la droite de Dieu. Letére @ Gerbel, 1528 :
Videntur mihi ex Theologis paulatim feri warawréyor. Video enim eos
plane ad rationem revocare dagmata et philosophari. Ipsi sic pingunt
Christum, cerfo aliquo loco sedentem, sicut Homerus Jovem suum convi-
vantem apud Aithiopos. (Corp. Reform. I, 974, a.)



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 121

susciter de grans combats pour les simples mots: car jap-
per¢oy que les anciens Péres, combien qu’ils s’estudient de
parler fort révéremment en cest endroit, ne conviennent point
ensemble par tout: et mesme qu'aucuns d’eux ne parlent point
tousiours en mesme maniére!. » Pour qui se souvient du soin
minutieux et de I'importance souveraine attachée par les an-
ciens conciles et surtout par I'orthodoxie postérieure & la for-
mule correctle, cette liberté relative 4 I'égard de la termino-
logie re¢cue est un premier symptome d’indépendance théolo-
gique.

Elle ne fut d’ailleurs pas sans inspirer quelque défiance aux
contemporains. Qu’il me suffise de rappeler les attaques de
Pierre Caroli qui accusa Calvin et I'arel de donner dans l’aria-
nisme et leur reprocha d’éviter & dessein les termes de « subs-
tance, » « personne, » « Trinité2. » Mis en demeure de se
disculper du grief d’hérésie, le Réformateur de Genéve le prit
de haut avec Caroli qqui tenta en vain de le contraindre asigner
le symbole d’Athanase. Calvin et ses amis, qui ne voulaient
pas laisser & leur ennemi l'apparence méme d’une victoire,
refusérent avec une opinidtre énergie de céder aux sollicita-
tions de Caroli, et c’est & cette occasion que l'accusateur de
Servet prononca, sur la formule d’Athanase, un jugement qui
causa quelque surprise & ses parlisans eux-mémes3; il parait

7

que Messieurs de Berne conservérent pendant longtemps des

U Institut. choét. 1, 13, 5.

2 La premitre controverse de Cauvin et de CamoLi, racontée avec
quelque détail par Hesny, Das Leben Joh. Calvin’s, Hamburg 1835, 1, 178-
183, et veproduite, d’apres HEesry, par STEHELIN, Johann Calvin, tom. I,
(Elberfeld 1863), p. 132-138, n’a pu &tre completement élucidée que de-
puis la publication de la grande édition critique du Corpus Reforma-
torwm : Opera Cavviyg, tom. V1L p. XXX-XXXIV; p. 289-340; tom. X, 1],
82-128.— Kawmpscaurte (Johann Calvin, Seine Ktrche und sein Staat in Genf,
1859) estime non sans raison que les accusations de Carort n'étaient pas
entierement dénuées de fondement.

3 Lettre des ministres de Genéve aux ministres de Berne, février 1537 :
Nos in Dei unius verba jurasse respondit, non Athanasii cujus sym-
bolum nulla unquam legitima Ecclesia approbasset, (Corpus Reforma-
torwmn, Orera Cavving X, 11, 83-84.)

THEOL. ET PHIL. 1894. 9



1282 P. LOBSTEIN

appréhensions et jusqu’a des soupcons quant & 'orthodoxie
de Calvin et de Farel 1.

Cependant, ce qui importe bien plus cue ces velléités d’éman-
cipation dogmatique, neutralisées par plus d'une inconsé-
quence, ce sont les motifs qui déterminent nos Réformateurs
4 adopter les expressions consacrées par la tradition catholique.
S’ils consentent & se plier a l'usage, s’ils veulent bien se servir
des formules élaborées par les Péres et promulguées par les
conciles, ce n’est point parce que I'Eglise a parlé, parce qu’iis
se soumettent & sa prétendue infaillibilité, parce qu’ils font
acte et profession de catholicisme. Non, ils sont convaincus, 2
tort ou & raison, mais avec une bonne foi parfaite, que la chris-
tologie officielle est conforme & I'enseignement biblique, que
fa doctrine de l'incarnation et des deux natures de 'Homme-
Dieu est authentiquement scripturaire, que la terminologie de
Nicée et de Chalcédoine ne fait que reproduire avec fidélité et
exprimer avec précision la pensée et la parole des livres saints?2.
En d’autres termes, ¢’est déji en vertu d’un principe nouveau
et en se placant en dehors de l'enceinte tracée par Rome, que
Luther et les autres Réformateurs adhérent & la christologie
cecuménique. Ce qui entraine leur adhésion, ce n’est pas la
soumission a la tradition, c’est I’obéissance a I'Ecriture ; leur
attitude résolument conservatrice est inspirée et dominée par
un facteur que Rome jugeait essentiellement révolutionnaire,
c’est-a-dire par le principe scripturaire substitué au principe
traditionaliste. « Bien est vray, dit Calvin, qu’il nous faut
prendre de I’Escriture la reigle tant de noz pensées (ue de noz

! HunpesuaceN, Die Conflicte des Zwinglianismus, Lutherthums und Cal-
vinismus in der bernischen Landeskirche von 1532 bis 1558, 1842, p. 120.

2 LutHER, Sermons sur Matthiew XXIII-XXIV, anndes 1537-1540 : Wie
man’s denn in den Symbolis sieht, die aus der Bibel gezogen und in
eine kurze Summa gefasst sein, was sonst in der heiligen Schrift weit-
laufig begriffen ist. (Erl. XLV, 63.) — Sermon sur la Trinité, 15685 : Wie
eine Biene den Honig aus manchen schénen lustigen Bliimlein zusam-
menzeucht, also ist dies Symbolum aus der lieben Propheten und Apostel
Biicher, das 1st, aus der ganzen heiligen Schrift fein kurz zusammen ge-
fagset, fiir die Kinder und einfeltigen Christen. (Erl. Ed. IX?2, 29; comp.
ibid. 112, 343-344, Premier sermon sur la Trinité, 1535.)



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 123

paroles, & laquelle nous rapportions et toutes les cogitations
de nostre esprit et toutes les paroles de nostre bouche. Mais
qui est-ce qui nous empeschera d’exposer par mots plus clairs
les choses qui sont obscurément monstrées en I’Escriture,
moyennant que ce que nous dirons serve a exprimer fidélement
la vérité de I’Escriture, et que cela se face sans trop grande
licence et pour bonne occasion!? »

Est-il besoin de dire que le principe énoncé par les
Réformateurs a une portée plus considérable qu’ils ne le
soupconnaient eux-mémes et qu’il peut mener bien loin, sur
des routes gu’ils n’entendaient pas ouvrir et oll ils n’auraient
apparemment pas osé¢ s’aventurer? Car enfin, si une exégeése
plus exacte et mieux informée que la leur arrivait a4 dévoiler
entre la christologie catholique et ’enseignement scripturaire
des divergences ou des contradictions qui leur échappaient &
eux-mémes, ne serait-il pas conforme & leur principe comme
a4 leur exemple de rompre avec la doctrine de Nicée et de
Chalcédoine et de s’en tenir & la seule vérité évangélique? N'y
avait-il pas, dans la construction de la christologie protestante
simplement juxtaposée & I’édifice qu’avait élevé le catholicisme
orec et romain, une fissure qui pouvait en ébranler la solidité
et en entrainer finalement la chute ?

Il faut d’ailleurs relever un autre indice de désaccord latent
entre la christologic cecuménique et la théologie de nos Réfor-
mateurs. Sans parler encore de l'intérét religieux qui a créé
et qui soutient 'une et 'autre doctrine, il suffit de rappeler le
développement des luttes confessionnelles entre luthériens et
réformés ; elles établissent péremptoirement que la christologie
protestante n’est pas la reproduction servile de la tradition
catholique.

On sait que les controverses eucharistiques qui mirent
aux prises Luther et Zwingle eurent leur contre-coup dans la
sphére en apparence immuable des doctrines christologiques.

v Institut. chrét, I, 18, 3.— Comp. LuTHER, Confutatio rationis Latomiance.
1521 : Quod si odit anima mea vocem homoousion, et nolim ea uti, non
ero haereticus. Quid enim me coget uti, modo rem teneam, quae in con-
cilio per Seripturas definita est. (Opera var. arg. Edit. Erlang, V, 506.)



124 P. LOBSTEIN

Ni Luther ni Zwingle ne resterent enfermés dans le cercle étroit
et infranchissable tracé autour du probléme par les distinctions
purement négatives du concile de Chalcédoine. En formulant
ses trop fameuses théories de la communication des idiomes et
de I'ubiquité de la nature humaine du Christ, en soutenant la
pénétration intime de l’humanité par la nature divine et
Iassomption de la nature humaine dans la divinité, Luther
rompait, & vrai dire, avec le symbole de Chalcédoine; il aban-
donnait en principe la solution qui se bornait & juxtaposer
extérieurement deux entités contraires; il renouvelait au fond
I’hérésie du monophysitisme condamnée autrefois dans la per-
sonne d’Eutyches. La christologie de Zwingle aboutit & 'extréme
opposé. En affirinant que les deux natures du Christ sont
unies comme le sont, dans 'homme, 'dme et le corps, en
enseignant que 'humanité et la divinité conservent chacune,
dans ’'Homme-Dieu, leurs caractéres propres et leurs fonclions
spécifiques, le réformateur de Zurich brisait 'unité de la per-
sonne du Sauveur; il constituait deux Christs paralléeles,
incapables de se fondre en une personnalité vivante ; il déviait,
non moins que Luther, de la ligne tracée par les Péres de
Chalcédoine entre les erreurs contraires ; il renouvelait I’hérésie
condamnée dans la personne de Nestorius et rejetée, déji
avant le concile de 451, par le concile d’Ephése (431) et par la
véritable tradition de la christologie grecque.

Un examen plus approfondi du détail de la christologie de
I'un et de 'autre Réformateur acheverait de montrer, avec une
entiére évidence, que sous l'identité des formules empruntées
a la tradition catholique, se révélent et s'affirment des tendan-
ces et des inspirations bien différentes de celles des anciens
conciles.

Mais ne nous égarons pas dans des minuties dogmatiques
qui risqueraient de nous faire perdre de vue les grandes lignes
et les intéréts généraux qui dominent la pensée religieuse de
nos Réformateurs.

Aussi bien n’en sommes-nous pas réduits & recueillir les
indices vagues ou les symptdmes indécis d’'un désaccord latent
entre la christologie cecuménique et la christologie protestante.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 125

En regardant plus avant, en creusant plus profondément le
sujet de cette étude, nous arrivons & une opposition fonciére
entre I'une et 'autre conception religieuse, 4 une contradiction
qui, pour ne pas frapperimmeédiatement 'observateursuperficiel,
n’en est pas moins irréductible. Cette contradiction éclate sur
tous les points du systéme dogmatique, parce qu’elle est pro-
vogquée par une cause quiles détermine et les conditionne tous;
elle se traduit, dans la sphére de la christologie, en un conflit
de principes, dont la gravité ne peut étre dissimulée que par
un manque de logique ou par un manque de courage.

v

Il n’est pas besoin de beaucoup de perspicacité pour pres-
sentir ou deviner 'opposition radicale qui, en dépit des appa-
rences conlraires, regne entre la christologie traditionnelle du
catholicisme et la christologie de nos Réformateurs. Quelques
questions fort simples suffiraient & ouvrir les yeux des theo-
logiens les plus prévenus ou les plus aveugles.

Est-il admissible, est-il vraisemblable, demanderons-nous,
que le changement si profond et si radical que subit la doctrine
catholique sous 'impulsion de la Réforme ait pu laisser intact
le dogme central du systeme chrétien? Ce systéme ne serait-il
donc que la juxtaposition de pieces de rapport ¢ul pourraient
étre enlevées, remplacées, surajoutées arbitrairement, sans que
I'économie générale de la doctrine évangélique en éprouvit la
moindre alteinte? Cette doctrine, si elle est viable, ne doit-
elle pas former un organisme dont tous les membres sont
solidaires et dont le principe, une fois renouvelé, entrainera
nécessairement un renouvellement général? Quoi! La notion
méme de la religion, la conception du rapport de I'homme
avec Dieu, I'idée du salut, I'idée de la foi, I'idée de I'Eglise,
I'idée de la perfection ont été soumises & une refonte compléte,
elles sont sorties transformées du creuset religieux de la Réfor-
me, et la christologie, c’est-a-dire le point ol se rencontrent les
tenants et les aboutissants de tout le systéme dogmatique, serait
restée immuable? Ce phénoméne serait si invraisemblable, si



126 P. LOBSTEIN

étrange, que §’il avait eu lieu il faudrait v voir une flagrante
Inconséquence, une application incompléte du principe
protestant.

Cette hypothése n’est pas un & priori dénué de fondement;
elle est justiliée par les faits ; elle se légitime par l'histoire et
rencontre sa preuve la plus décisive dans quelques déclarations
de Luther et de Calvin, dont la netteté et la force ne laissent
rien A désirer.

Dans les articles de Smalcalde, officiellement recus parmi les
livres symboliques de 'église luthérienne, le réformateur de
Wittemberg affirme, comme on 'a vu plus haut, que les
doctrines de la Trinité et de U'Incarnation ne sont pas un sujet
de controverse entre Rome et le parti évangélique. Il semble
que de ce fait incontestable il devrait conclure & l'accord
religieux entre la christologie de ses adversaires et la sienne;
on pourrait s’attendre & ce qu’il déclarit se rencontrer avec
les papistes sur le terrain d’une foi commune en Jésus-
Christ. Or, c’est précisément le contraire qui a lieu. I’adhésion
aux formules de Nicée et de Chalcédoine ne constitue ni ne
garantit, & ses yeux, la pureté de la vraie foi évangélique. Loin
de la, Luther soutient catégoriquement que la vraie foi en
Tésus-Christ estignorée, méconnue, trahie par ses adversaires.
« L’article capital, » la pierre maitresse de l'angle, le fonde-
ment sur lequel repose I’édifice de la doctrine évangélique,
c’est le Sauveur, mais le Sauveur recu par une foi vivante et
personnelle; a cette foi, qu’il fait naitre lui-méme dans le
ceeur, il communicue le pardon et la vie nouvelle. La ou cette
confiance en la grice gratuite de Dieu révélée en Jésus-Christ
fait défaut, la correction des croyances christologiques est sans
valeur; cela est si vrai qu'a I'occasion Luther ne craint pas de
prétendre que les « Romains » ont altéré la vérité christologique
et qu’ils sont tombés dans I’hérésie sur ce point comme sur
tous les autres. C’est qu’a son gré, dans la maniére dont les
Papistes confessent le Christ et professent la croyance i sa
divinité, il y a une erreur cachée, un vice radical qui
corrompt la foi elle-méme et qui porte atteinte & I'Evangile 1.

t AmricuLt smancaLpict ¢ Secunda pars (de articulis, qui officium et opus



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 127

Calvin s’exprime d’une maniére semblable dans un passage
(ui pourrait servir de commentaire & ceux gque nous avons
trouvés dans Luther : « Il y aundire notable de saint Augustin :
c’est combien que les heretiques preschent le nom de Jésus-
Christ, toutesfois qu’il ne leur est pas pour fondement commun

Jesu Christi, sive redemptionem nostram concernunt), At I, § 1-5. —
Apres avolr transerit les passages Rom. 4, 25; Joh. 1,29; Esafe 53,4; Rom.
3, 24, Luther continue : « Hoe cum credere necesse sit, et nullo opere
lege aut merito acquiri et apprehendi possit, certum est et manifes-
tum, solam hanc fidem nos justificare sieut Paulus (Rom. 11[, 28) inquit:
Statuimus, justificari hominem per fidem absque operibus legis. ltem
Rom. III, 26. De hoc articulo cedere, aut aliquid contra illum largiri
aut permittere nemo piorum potest, etiamsi ccelum et terra ac omnia
corrnant. Non enim est aliud nomen hominibus datum, per quod sal-
vari possimus, inquit Petrus (Act. IV, 12). Et in hoc articulo sita sun* et
consistunt omnia, quee contra Papam, diabolum et universum mundum
in vita nostra docemus, testamur et agimus. Quare oportet nos de hac
doctrina esse certos et minime dubitare, alioquin actum est prorsus, et
Papa et diabolus, et omnia adversa jus et victoriam contra nos obtinent.»
— A. Kouster, Jesus Christus unser Gott und Herr. Ein Wort zur Verstin-
digquig diber den Hauptartikel des Schinalkaldischen Belenntnisses. Braun-
schweig 1892.— Cf. Kirchenpostille, Predigt iber Johannes 1,1-14, 1522 (X1,
2105 X2, 220-221). Dans ce passage des plus caractéristiques, Luther
concede que ses adversaires papistes maintiennent tous les articles du
credo christologique; mais les évéques et leurs acolytes ne possedent ce
trésor qu'h 1'état de capital infructueux; ils ne le font pas valoir, ils
en annulent 'effet par leur incrédulité pratique vis-h-vis de l'ceuvre
du Christ. « Was leege dran, ob Christus Gott oder nicht Gott sei, wahr
Fleisch oder ein Schein sei, Seel oder keine Seel habe, vor oder nach
soiner Matter kommen sei.., so wir doch nicht mehr von ithwn haben, denn
alle dieselbigen Ketzer, drauchen sein auch nicht, und ist ebenso viel wire
er vergebens Mensch worden, und alle Ding wmsonst von ihm geschrieben,
dicweil wir erfunden haben, wie wir durch unser Werle migen zu Gott
Ekommen. — Ct. Lurner, Conunentarius itn S. Johannis Epistol. I, p. 56 :
Alius Antichristus pugnabat contra personam Christi, alius contra hu-
manitatem, alius contra divinitatem Christi; hi sunt Antichristi par-
tinles, ut Swermeri; alii contra totum Christum, et hic est caput omnium
ut Papatus. Nam doctrine christiane caput est, Christum esse nostram
justitiam. Jam qui hoe aggreditur, totum nobis Christum eripit et est
verus Antichristus, reliqui ei suppetias ferunt.— Voy. Prirt, Einleitung
in die Augustana, tom. 11 (Erlangen 1868), p. 76-78. — M. Gorrscuick, Die
Kirchlichkeit der sogen. kirchlichen Theologie, 1890, p. 27-28; M. HerrmANY,
Dey Verkehr des Chiisten mit Gott, Stuttgart 1892 2, 115-145.



128 P. LOBSTEIN

avec les fideles, mais qu’il demeure propre a I'Eglise : pource
que si on considere diligemment ce qui appartient 4 Jésus-
Christ, on ne le trouvera entre les heretiques sinon en tiltre,
mais Ueffect et la vertu n’y sera point. Comme auiourd’hui,
combien que les Papistes resonnent a pleine bouche, qu’ils
tiennent le Fils de Dieu pour Rédempteur du monde, toutesfois
d'autant gu’apres avoir proféré ce mot, ils le despouillent de
sa vertu et dignité, ce que dit saint Paul leur est vrayment
approprié, qu’ils ne tiennent point le chef (Col. II, 19). Par-
quoy afin que la foy trouve en Jésus Christ ferme matiere de
salut pour se reposer seurement, il nous convient arrester 4 ce
principe : c’est que l'office et charge qui luy a esté donnée du
Pére quand il est venu au monde, consiste en trois parties.
Car il a esté donné pour Prophete, Roy et Sacrificateur.
Combien qu’il ne nous profiteroit guére de swvoir ces noms, st
nous ne cognoissons aussi quelle en est la fin ef Uusage. Et de
fait on les prononce ausst en la Papauté: mais froidement et
sans fruit, pour ce qu’'on ne sait & quoy ils tendent, ni ce gu'un
chacun vautl. »

Il ressort de ces déclarations si explicites de Luther et de
Galvin que si nos Réformateurs reconnaissent la correction
rigoureuse de la christologie catholique, ils soutiennent en
méme temps que leurs adversaires n’'ont pas la vraie fol en
Jésus-Christ; fideles & la lettre des anciens symboles, les
papistes sont déchus de la foi vivante au Sauveur; ils sont
orthodoxes sans étre croyants.

La grave accusation élevée par Luther et Calvin contre
I’Eglise de Rome jette une vive lumiére sur la christologie des
Réformateurs ; elle indique clairement qu’ils n’entendent pas
étre les simples gardiens de la tradition christologique du
catholicisme ; il ne leur suffit pas d’étre orthodoxes, ils veulent
étre croyants, car 'adoption des formules usuelles ne constitue
pas la foi. L’originalité de Luther et de ses collégues consiste
en ce que, sous la seule inspiration de leur piété, ou plutdt,
comme ils 'enssent dit eux-mémes, sous 'empire de I'Esprit

1 Institution chrétienne, 11, 15, 1.



LETUDES CHRISTOLOGIQUES 129

de Dieu, 1ls remountérent de I'enveloppe traditionnelle au fond
religieux, de la formule théologique & la vie chrétienne, du
dogme & la foi. La foi, c’est-4-dire non une simple croyance
mais un acte de confiancel, voild la racine pivotante de la

' On a pu voir, dans des circonstances récentes, combien la notion
vraiment protestante de la foi, ainsi que l'ont primitivement congue
et formulée nos Réformateurs, est encore ignorée et méconnue parmi
nous. La Lettre @ M. le pasteur Charles Byse sur U Ecole nouvelle et sur la
situation actuelle du probléme religieux, par un jeune (octobre 1893), est
une preuve frappante de cette ignorance. L'auteur y définit la foi « une
adhésion intellectuelle ou sentimentale & certaines doctrines tradi-
tionnelles. » M. PauL Cuaruts, dans ses Lettres @ un jeune homme sur lo
théologie de la conscience (Evangile et Liberté, janvier-mars 1894, surtont
numéro 7), et M. Cu. Bysg, dans sa conférence apologétique donnée i Lan-
sanne le 5 février 1894, ont fait justice de cette définition. Sans doute les
Réformateurs renierent maintes fois les principes qu'ils avaient formulés
avec une merveilleuse puissance; dans les controverses eucharistiques
surtout, Luther retomba frégquemment dans les errements de la scolas-
tique et retourna & une notion scolastique et intellectualiste de la foi
purement identifiée avec la croyance, mais il serait injuste et faux de
demander & des passages semblables 'expression fidele de la conception
vraiment originale et primitive des Reéformateurs. La foi est, pour eux,
bien autre chose qu'une opération de l'intelligence ou une exaltation de
la sensibilité : unica fides est sensus misericordiae Dei, fiducia misericordiae
Dei gratuitae nullo operwm nostrorwmrespectu, certa et constans fiducia bene-
volentiae divinae erga nos. Tous les documents rappellent avec une persé-
vérance infatigable que la fol est un acte de confiance, réveillée dans
’ame par I'Evangile et ayant pour objet la gréce de Dieu, la parole de
Dieu, ou, ce qui revient au méme, I'incarnation de cette parole et de cette
grace, Jésus-Christ. Cette foi n'est ni une simple notitia in intellectu, his-
toriae notitia, ni une ceuvre pie, opus per se dignum ; elle est un fruit de
I'esprit de Dieu, qui éclaire et touche la conscience et lui fait trouver la
vie et la joie dans l'intime certitude du pardon et de 'adoption divine.
(Voy. LutHER, De la libertéd chrétienne 1520, passim ; ZwiNGLE, Expositio chiis-
tianae fidei,1530; MELancuTON, Loci 1521 (quid evangelium, de vi evangelii
de justificatione et fide, de fidei efficacia); Confession d’ Ausgbourg, art. 20;
Apologie, art. 2 et 3; Cavvin, Institution 111, 2.) Lire la belle étude de M. C.
Maran, La foi (Revue de théologie et de philosophie, 1890, p. 49-65; 120-
144). — I’Allemagne a vu paraitre récemment quelques travaux remar-
quables sur la foi protestante, sa nature et ses cavacteres, son origine et
ses effets. (Voy. M. Herrmanw, Der Verkehr des Christen mit Gott, 18361,
1892 2; M. Karrexsusch, Ueber religiisen Glauben im Sinne des Christen-
thums, Giessen 1887; M. GiipEr, Die persinliche Heilsgewissheit des Christen,



130 P. LOBSTEIN

christologie évangélique et protestante ; I'objet de cette chris-
tolozie n’est pas un mystére dans le sens d’'une énigme sacrée
et intangible, mais une révélation dans le sens d’une manifesta-
tion divine s’imposant & la conscience et renouvelant 'étre
spirituel tout entier.

Ce serait un beau travail que de montrer comment ce
principe de la foi intérieure et personnelle, réveillée par
IPEvangile, transforme la conception générale de Dieu, de
I'homme et du monde. La dogmatique protestanie n’a pas
d’autre tiche que d’exposer scientifiquement la fol ainsi
congue, d’en dégager les conséquences, d’en ordonner systé-
matiquement les résultats; pratiquée dans cet esprit, la
dogmatique est la science & la fois la plus hardiment révolu-
tionnaire et la plus pieusement conservatrice.

Cependant 'objet de cette étude est plus modeste; nos
recherches portent uniquement sur le dogme christologique.
Comment ce dogme, immuable en apparence dans le systéme
doctrinal de la Réforme et formulé a l'aide de la terminoiogie
des conciles a-t-il été renouvelé en principe par la notion
évangélique de la foi, &me inspiratrice de la théologie protes-
tante ? Si le germe fécond que la Réforme portait dans ses
flancs a été loin de produire tous ses fruits, si la rénovation
primitive a été arrétée par une série d'obstacles internes et de
difficultés extérieures, il est possible, cependant, d’indiquer la

1838, M. HeErrMANYN, Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theo-
logie, ¥reiburg i. B. 1887*, 18892; M. Hacxexscamint, Die feste Burg der
evangelischen Kirche, Stuttgart 1890; M. Gorrscuick, Die Kirchlichkeit der
sogenannten kirchlichen Theologie, Freiburg 1. B. 1890; M. Herrmany, Der
evangelische Glaube und die Theologie Albrecht Ritschl's, Marburg 1890;
M. Rapr, Der rechte evangelische Glaube, Leipzig 1892.) — Enfin les deux
grands ouvrages apologétiques de M. Karran (Das Wesen der chritlichen
Religion, Basel 1881, 18832; Die Wahrheit der christlichen Religion, Basel
18%8), ainsi que de nombreux essais du méme auteur, ont envisagé le
probleme sous différents aspects et ont tiré des prémisses réformatrices
des conséquences aussi fécondes que varides. (Voy. surtout Glaudbe und
Dogma 1889 ; Glaube und Dogmatik Zeitschrift fiir Theologie und Kirche
1891, p. 478-549; Der evangelische Glaube und die kirchliche Ueberlieferuny;
méme revue, 1893, 427-492.)



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 131

direction générale de la pensée réformatrice et de marquer le
programme qu’elle a tracé & la dogmatique. Il a été donné au
seizieme siécle d'énoncer le principe, il nous appartient
aujourd’hui d’en développer le contenu et d'en tirer les
conséquences.

Pour faire comprendre la portée des indications vraiment
nouvelles et originales que renferme la christologie de nos
Réformateurs, il faut comparer les motifs qui inspirerent la
conception protestante avec les facteurs qui donneérent
naissance & la christologie cecuménique. Dans les grandes
controverses christologiques qui agitérent I'liglise, les créa-
teurs du dogme, qui finit par se constituer, furent dominés
par une préoccupation souveraine : ils avaient & cceur d’af-
firmer la divinité du Christ, afin de sauvegarder son caractére
de Sauveur. Telle fut surtout la position d’Athanase, chez
lequel Pintérét christologique se confondait entiérement avec
Iintérét sotériologique. Deés lors, pour déterminer le sens
du dogme traditionnel, il faut en analyser les éléments consti-
tutifs, c’est-a-dire la notion de Dieu et la notion dun salut qui
forment la base de la construction christologique. Sur ces
deux points le protestantisme a innové; aucun des Réforma-
teurs n’a adopté les doctrines grecques de la divinité et de la

rédemption. Il faudra donc faire un pas de plus. La différence
qui régne entre les deux théologies et les deux sotériologies,
entraine nécessairement une différence correspondante entre
les deux christologies. La racine commune de ces divergences,
le principe identique de ces transformations réside dans la
notion réformatrice et protestante de la foi qui, renouvelant la
notion de Dieu et I'idée du salut, va se répercutant jusqu’au
centre du systéeme et emportera finalement, avec une logique
irreésistible, le renouvellement de la christologie.

Essayons de préciser la doctrine des deux Eglises touchant
Dieu et le salut; les conséquences de ce double examen seront
faciles & tirer et 'application de nos résultats au dogme chris-
tologique se fera sans difficulté et sans effort.



132 P. LOBSTEIN

VY

Prise en elle-méme, la notion de la divinité est une pure
abstraction, une forme vide, suceptible de recevoir un contenu
trés différent, un simple cadre dans lequel la foi peut faire
entrer des images infiniment variées. Ce que M. Sabatier disait
naguére des individus est rigoureusement vrai des religions et
des Eglises: « Groyez-vous que ce mot Diew prononcé par
toutes les lévres éveille dans tous ces esprits la méme image?
La pauvre vieille qui se souvient encore des enluminures de
sa grande Bible entrevoit la figure du Pére éternel avec une
grande barbe blanche et des yeux brillants et brilants comme
de la braise. Son voisin sourirait de ce naif antropomorphisme.
1l a, lui, la notion déiste rationnellement établie dans son cours
de philosophie de collége. Or, celte notion paraitra grossiére
encore au disciple de Kant qui sait que toute 1dée positive
de Dieu est contradictoire, et qui se réfugie, pour échapper &
la contradiction, dans celle de l'inconnaissable. Pour tous,
cependant, le dogme de Dieu subsiste, et c’est parce qu’il est
encore vivant qu’il se préte & tant d’acceptions différentes?. »

Quelle est la notion de la divinité qui dominait la conception
des Péres grecs, créateurs du dogme christologique? Cette
notion est le plus souvent empreinte du dualisme platonicien ;
chez quelques docteurs l'influence d’Aristote ou des stoiciens
emporte sur celle de Platon ou du néoplatonisme. Bien qu’ils
opeérent aussi avec des données de ’Ancien Testament, bien
quils n’aient jamais complétement renié leur filiation avec
I’Evangile, ils s’écartent sensiblement de I'image simple et
profonde qui vit dans les paroles de Jésus et dans Ienseigne-
ment du Nouveau Testament. La transformation progressive
du christianisme en systéme de philosophie révélée, le désir
de justifier la vérité évangélique devant le tribunal de la
sagesse antique, les préoccupations cosmologiques qui se mélent
aux intéréts religieux, I'antipathie croissante pour les anthro-

t M. SaBATIER, De la vie intime des dogmes et de leur puissance d’évolu-
tion, Paris 1889, p. 6.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 133

pomorphismes naifs et saisissants du langage biblique, finirent
par absorber de plus en plus l'image du Pére céleste dans
I'idée de P’absolu, pile fantébme, abstraction supréme qui
¢chappe a la pensée, qui est au-dessus de ’étre lui-méme, que
I’on ne peut nommer, substratum de I’essence universelle ; les
attributs moraux, les idées de bonté et de justice elles-mémes
s’évanouirent parfois dans la sphére de l'abstraction pure, ou
du moins perdirent la plénitude de leur signification chrétienne ;
entre Origene et Jean de Damas la doctrine de Dieu se cons-
titue de plus en plus en théologie et anthropologie naturelles
base des mysteres de la christologie et de la rédemption L.

Appliquée & la personne du Christ, la notion de la divinité
partagea toutes les destinées de la doctrine de Dieu. La chris-
tologie se détacha du sol de U'histoire et de 'expérience, dans
lequel plongeaient primitivement ses racines et fut, elle aussi,
transplantée dans les landes arides de la spéculation méta-
physique. C’est & peine si 'on rencontre, dans les documents
méme les plus récents du Nouveau Testament, les éléments ou
les prémisses des controverses qui divisérent longtemps la
chrétienté. Sans doute des intéréts religieux de premier ordre
étaient en jeu dans les luttes dogmatiques sur Ies relations
immanentes et éternelles du Pére et du Fils, sur les propriétés
et les rapports des deux natures du Christ ; mais sous ces
noms bibliques l'esprit grec s’était accoutumé a abriter des
entités métaphysiques absolument étrangéres & la conscience
primitive de I'Eglise. Problémes et solutions sont définis dans
un langage qui procéde non des évangiles ou des épitres,
mais de la philosophie grecque des écoles d’Athenes ou
d’Alexandrie®.

' Voy. M. Harvack, Lehrbuch der Dogmengeschichte. 12 (1890). p. 441
suiv., 575 suiv.; II (1887), 118-122. — M. KatrensuscH, Lehrbuch der ver-
gleichenden Confessionskunde, 1 (1890-1892), 309 sq. — Parmi les attributs
caractéristiques de la divinité, le plus grand nombre peut-étre porte le
cachet d’une origine philosophique : 7o @gpyrov, dmabic, ayévryroc, amoos-
defe, marhp TOV blwv, Tob wavtic 7 VwloTacW], dijoc.

2 11 suffit de jeter un coup d'eil sur la terminologie théologique d’A-
THANASE, sur les formules par lesquelles il désigne ou déerit la divinité,
et qui, synonymes et identiques, se rapportent indifféremment an Pere



134 P. LOBSTEIN

La doctrine de Dieu, dont nous venons de rappeler quelques
traits, est-elle celle de nos Réformateurs? Répond-elle a
I'intérét religieux de la conscience protestante? Est-elle en
harmonie avec la foi réveillée et sans cesse controlée par
I'Evangile ? Evidemment non 1. ‘

Sans doute il est facile de découvrir, dans les affirmations
si nombreuses de Luther sur 'action et les attributs de Dieu,
un courant large et souvent trouble qui a sa source ailleurs
(que dans I’Evangile; le nominalisme des disciples de Duns
Scot a exercé sur sa pensée une influence facheuse; par l'in-
termédiaire de la scolastique, bien des éléments du néoplato-
nisme du faux Denys de PAréopage ont pénétré dans sa
dogmatique ; ses plus beaux traités religieux, son ouvrage sur
le serf arbitre, par exemple, sont gités par des empruntsi une
philosophie qui est en contradition flagrante avec la religion
chrétienne 2. Sans doute aussi, tous les collaborateurs de
Luther ont payé un lourd tribut aux doctrines de leur époque :
Mélanchton se fit le restaurateur d’un aristotélisme batard?;
Zwingle fut le discipic des philosophes néoplatoniciens de la
Renaissance et puisa chez eux des théses voisines du pan-
théisme 4 ; Calvin, plus indépendant, ou peut-étre plus dédai-
gneux vis-a-vis de la philosophie, professa un doctrinarisme
scripturaire parfols presque aussi aride que la scolastique °.

et an Iils : fedmpe, oteia, {méeraote, iciémye Ti¢ ovoiag, oiketdrne T¢ olGiag,
otketérne ¢ 1mooracswe. (M. Hamrxack I1, 213)

! Lire lalumineuse et suggestive étude de Al. Hermany ScauLrz, Luthe’s
Ansicht von der Methode und den Grenzen der dogmatischen Aussagen iiber
Gott (Zeitschrift fiir Kirchengeschichte, heransgegeben von Brieeer, Bd.
IV [1881], § p. 77-104.)

2 M. H. ScHuvtz, étude citée, p. 18-79. — A. RirscHL, Geschichtliche Studien
zuy christlichen Lehre von Gott (Jahrb. fiir deutsche Theologie, 1868,
p- 68-92). — M. Harvack, ouwvrage cité 111, 737. (La note donne quelques
indications bibliographiques auxquelles je renvoie le lecteur.)

3 M. Herruincer, Die Theologie Melanchtons, Gotha 1879, p. 389-407.

i Les exagérations de M. SigwarT, qui ramene quelques-unes des idées
malitresses de la théologie de ZwixgLE & l'influence de Pic pE LA Mirax-
DOLE, ne doivent pas nous fermer les yeux sur la part de vérité que ren-
ferme la these, trop dédaignée depuis, du philosophe de Tubingue.

5 Les chapitres de 1'Institution chrétienne, consacrés 4 la doctrine de



o=

ETUDES CHRISTOLOGIQUES 135

Toutes ces lacunes ou ces inconséquences sont indéniables, et
il faudrait étre ignorant ou aveugle pour ne pas les avouer;
mais en dépit de ces imperfections ou de ces défaillances, c’est
bien le christianisme de la Réforme qui, reprenant, accentuant,
élargissant une tradition faiblement maintenue par Augustin,
Anselme et Bernard, revint avec autant de clarté que de
puissance & la notion morale et religieuse de Dieu, du Dieu de
sainteté ot d’amour révélé par Jésus-Chrisl. Le Dieu de I'Evan-
oile, qui oserait le nier ? n’avait pas cessé d’éire vivant dans la
piété des tideles, mais il avait perdu ses titres dans la théologie
des docteurs: la Réforme les retrouva et les lui rendit,
ou plutdt les rendit a I’Eglise. Depuis le temps des apotres,
nul n’a parlé comme Luther, du « Dieu de I'Evangile, non
des philosophes ; » la confiance filiale et joyeuse du chrétien
dans le Pére qui pardonne, sauve et bénit, rencontra dans ses
cantiques, dans ses catéchismes et ses sermons, dans ses
ouvrages d’édification pratique et populaire, des expressions
dont la ferveur profonde égale la simplicité et la candeur.
D’autre part, nul ne s’est élevé avec plus de vigueur et d’indi-
gnation contre les spéculations téméraires des « sophistes »
anciens et modernes qui scrutent orgueilleusement et insolem-
ment les abimes insondables de la divinité, au lieu de s’en
tenir & la révélation claire et positive de Dieu en Jésus-Christ!.
Cette intraitable polémique de Luther procéde, en définitive,
de la méme source que ses effusions lyriques les plus ardentes

Dieu, sont indépendants de ceux qui traitent de 'ceuvre et de la per-
sonne de Jésus-Christ (Liv. I, 1-12); le chapitre 13, sur la Trinité, s'ap-
puie, comme les chapitres précédents, sur des textes isolés que le Réfor-
mateur puise indifféremment dans tous les livres de la Bible. Le point
de vue qui domine la tractation de la théologie de Cauviy rappelle
moins les idées originales et réformatrices de LurHER que la méthode et
les procédds de la scolastique catholique et protestante (Liv. 1, 2, 1); mais
Iinfluence du Réformateur allemand se traduit dans plus d'un passage
auquel nous reviendrons plus bas.

U Lettre @ SPALATIN, février 1519 : Is est unicus et solus modus cognos-
cendi Dei, a quo longe recesserunt doctores sententiarum, qui in abso-
lutas divinitatis speculationes 1rrepserunt, omissa Christi humanitate,
et ideo a magnitudine potentiz, majestatis, sapientize ejus non potest



136 P. LOBSTEIN

ou ses prédications les plus saisissantes et les plus populaires:
il ne veut pas de I'idole métaphysique, forgée par les philoso-
phes ; il saisil et embrasse, dans un élan de foi, le Péere céleste
qui nous a fait lire, sur la croix du Galvaire ou dans la creche
de Bethléem, les pensées de sagesse, de justice et d’amour qui
remplissent éternellement son cceur & I’égard de sa créature
déchue et malheureuse. Si les autres Réformateurs ne se sont
pas élevés & la méme hauteur d’éloquence et n'ont pas trouvé
les accents naifs et pénétrants de Luther, leur inspiration
religieuse est la méme, et leur théologie est le fruit de leur foi .

Rappelons briévement la doctrine réformatrice, commune
aux deux Eglises mais exprimée avec le plus de clarté et de force
par Luther et Mélanchton. Qu’on se souvienne de la définition de
Dieu que donne le grand catéchisme de Luther : « Celui-1a est
Dieu et s’appelle Dieu, de labonté et de la puissance duquel tu
peux attendre tous les biens et auquel tu peux avoir recours dans
tous les malheurs et tous les dangers, en sorte quavoir un
Dieu n’est autre chose que croire en lui de tout son cceur et
mettre en lui toute sa confiance? » La connaissance de ce Dieu

subsistere anima : in quo studio ego miserrime et periculosissime sum
versatus et multi alii. ldeo repeto iterumque monebo : quicnmque vult
salubriter de Deo cogitare aut speculari, prorsus omnia postponat preter
humanitatem Christi. (Recueil de DE Werte 1, 226; Recueil de M. ENpERS
1, 416.)

t Il faut renoncer ici & citer des lextes, on serait obligé de transcrire
des pages entiéres, je me borneral & quelques passages caractéristiques,
en abandonnant au lecteur le plaisir et le profit d'une étude directe des
cuvres des Réformateurs.

2 Deus est et vocatur, de cujus bonitate et potentia omnia bona certo
tibi pollicearis, et ad quem quibuslibet adversis rebus atque periculis
ingruentibus confugias, ut Deum habere nihil aliud sit, quam illi ex
toto corde fidere et credere. (Cat. major I § 1-2.)— « Er will unser Gott,
das ist unser Trost, Hiilfe, Leben, und alles Guts sein. Sermon sur Jean
IV, 47-54. (KrLanGeN, V12, 165.) — Per Christum acceditur ad Patrem,
et accepta remissione peccatorum vere jam statuimus, nos habere
Deam, hoc est, nos Deo cure esse, invocamus, agimus gratias, time-
mus, diligimus. (dApologia confess. august. 1[I, 20.) — LutHER, Ausle-
gung von Johan. XIV-XVI, 1538 : Des Menschen Herz soll kurz nicht
vertrauen noch sich verlassen, ohn auf den einigen Gott: was daneben
vertrauen oder verlassen heisst, Cas ist alles Abgotterei. Die zwei, Ver-



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 137

ne s’acquiert ni parla voie discursive de la réflexion théorique,
ni par la contemplation ou ’extase mystique ; elle est un acte
de foi qui saisit la révélation offerte par Dieu lui-méme.
Connaitre Dieu, c’est se confier & sa grice, éprouver sa bonté
et sa miséricorde, s’abandonner & sa puissance, sa sagesse et
sa charité. Cette connaissance est une possession, l'acceptation
d’un don divin, 'expérience d’une vie nouvelle qui procede
d’en haut et qui n’est autre chose que pardon, paix, justice,
force, joie. Cette connaissance qui est une vie est, par 124 méme,
une lumiére ; elle se répand sur ce que nous avons besoin de
savoir, les intentions de Dieu & notre égard, ses pensées de
bienveillance inaltérable et d’éternel amour. C’est 13, en effet,
ce qu’il nous importe de connaitre, c’est 1& le domaine propre
de la foi. La foi ne s’enquiert pas de ce que Dieu est en lui-
méme, dans les inaccessibles profondeurs de son étre, elle
demande ce que Dieu veut étre pour nous!, elle bénit ses
dispensations providentielles vis-a-vis de nous, elle se réjouit
et lui rend griice de sa puissance et de sa sagesse, de sa justice
et de son amour; elle est le culte véritable, la darpeia loyuxy
(Rom XII, 1), le culte raisonnable, qui honore Dieu comme
celui-ci veut étre honoré.

Comment s’élever & ce culte? Comment acquérir cette con-
naissance chrétienne de Dieu ? Commentarriver a la foi vivante
au Pere céleste? Par Jésus-Christ et en Jésus-Christ. La con-
naissance de Dieu se résout pour le chrétien dans la connais-
sance du Pere auquel nous conduit le Fils, notre Seigneur et
notre Frére?. La est le lien qui rattache le dogme protestant

trauen und Gott, gehiren zusammen. Wo ein Herz ist, das sich auf etwas
vertrostet und verliisst, das ist gewisslich sein Gott.. » — Comm. in Epist.
ad. Galat. (Kruaveen LI, 196-198.)

! LuTHER, Aduslegung von Joh. XIV, 1538 :... wissen, wie du mit Gott
dran seiest, und wie er gegen dich gesinnt sei, oder @iber dich gedenket..,
(Bdit. I'ErLaveey XLIX, 76.)  Cavvi, Instit. chrét, 1, 2, 2 : Ceux qui s’ap-
pliquent & decider ceste question, assavoir que c'est que Dieu (quid sit
Deus), ne font que se jouer en spéeulations frivoles, veu que plutost il
nous est expédient de savoir quel il est (qualis sit) et ce qui convient a
sa nature.

2 LutHER, Anslegung von Joh, X V11, 1530. (Edit. d’Erlangen, L, 180-181.)

THEOL. ET PHI1I, 1894. 10



138 P. LOBSTEIN

du Christ & la doctrine évangélique de Dieu. Cela ne veut pas
dire seulement que Jésus a annoncé un Dieu d’amour, et que
le Pére céleste est ’objet d'un message spécial qui rentrerait
dans ce que l’école a appelé l'office prophétique du Christ.
Non : Jésus nous révele Dieu dans sa personne, dans sa vie,
dans son ministére de miséricorde, dans son sacrifice sur le
Calvairel. De méme que la connaissance religieuse de Dieu est
'expérience de son action divine, c’est-&-dire de sa puissance
et de sa sagesse, de sa sainteté et de son amour, ainsi la
divinité du Christ se révéle au croyant par les effets rédemp-
teurs et régénérateurs de son ceuvre et de sa personne. Con-
naitre Jésus-Christ, c’est connaitre ses bienfaits, en sorte que
sa dignité souveraine, sa royauté spirvituelle, son c¢galité avec
Dieu se légitime & la conscience du péclienr pardonné et régé-
néré2. Sur le terrain de ces affirmations expérimentales Lu-

U LuTtHER, Théses de Heidelberg, 1513 (These 20) : ... Nnlli prosit .. qui
cognoscit deum in glorvia et majestate, nisi cognoscat eundem in humi-
litate et ignominia crueis... sic Joh. XIV, cum Philippus juxta theolo-
giam glorie diceret « ostende nobis Patrem, » mox Christus retraxit et
in se ipsum reduxit ejus volatilem cogitatum querentem deum alibi di-
cens ; Philippe, qui videt me, videt Patrem meum. Ergo in Christo eruci-
fixo est vera theologia et cognitio Dei.» [Opera latina varii argumenti,
©d. d’Exlangen I, p. 399-400.]

2 On connait le mot célebre des Loci de Mevaxcuron (1521) : Hoe est
Christum cognoscere, bencficia ejus cognoscere, non, quod isti docent, ejus
naturas, modos incarnationts contueri. Ce que 'on sait moins, ¢'est qu'il y
a, dang les éderits de nos Réformateurs, un grand nombre de passages
paralleles, quelquefois presque identiques @ cette déelaration elassique
de la christologie protestante. (Voy. MELaxcurox, Declamatiuncula in Pavli
doctrinam, 1520. Ed. Prirr-Koupg, p. 266.- Locr, méme édit., p. 190; Corp.
Reform. X1V, 1047 : « Hic nobis non satis est dicere, quod Christus sit
Deus et homo, et quomodo naturae illae conjungi potuerint, et hujus
modi multa arguta, sed hoc potius est considerandum, cur oportuerit
eum, qul remissionem peccatorum erat praedicaturus, Deum esse. Ebio-
nitae sunt, qui negant Christi divinitatem; bis Ebionitae sunt. qui quum
Christo divinitatem tribuant, ea tamen non utuntor;» 1051, 1052, 1059,
1074, 1128, 1206.— Confession d’ Augsbourg 11,3, § 31-32; Apologie 11,46, 1013
111, 33 ; X1I, 72.)— J'ai communiqué quelques passages caractéristiques de
LutHer, dans une étude précédente : Le bilan dogmatique de U'orthodoxie
régnante, 1891, p. 18-19,



ETUDES GCHRISTOLOGIQUES 139

ther se rencontre avec Mélanchion et I’on a vu plus haut que
Calvin, lul aussi, reproche aux docteurs catholiques d’avoir deé-
pouille le Rédempteur de sa vertu et dignité, puisqu’ils ne
savent pas « & uoi tendent » les attributs du Sauveur, quels
sont «la fin et 'usage de ses noms. »

La révolution radicale que la foi de nos Réformateurs a fait
subir & la notion grecque de Dieu, la subslitution du point de
vue évangélique a la conception philosophique, de ’expérience
pratique a la spéculation abstraite, donne & la christologie une
orientation nouvelle ct trace a la théologie moderne la voie ol
il convient de marcher sans tarder et sans faiblir. Tout essai
de faire sortir la christologie des abstractions de la métaphy-
sique pour la faire entrer dans les réalités de la vie morale,
toute tentative de rendre & la conscience et & 'expérience un
dogme qui demeurait emprisonné dans des formules inintelli-
gibles & la foi non moins (u’a la peusée, est 'application simple
et rigoureuse des principes énoncés en maint endroit par nos
Réformateurs. Au rebours, proclamer la nécessité de rompre
en dogmatique avec les théories spéculatives sur V'absolu, et
cependant, maintenir les bases spéculatives de la christologie
traditionnelle, c’est commettre la plus grave des inconse-
quences. Luther et les autres Réformateurs ont fréquemment
donné contre cet écueil: ardents & combattre ou & persifler
Papriorisme métaphysique de 'ancienne théologie, ils n’enten-
dent pas sacrifier des formules ou des doctrines essentielle-
ment solidaires de la théologie métaphysique des Péres grecs.
Heureusement qu’ils nous fournissent eux-mémes les moyens
de corriger cette inconséquence !. Sachons-leur gré des

! Tei, plus que jamais, il faut en appeler des Réformatenrs encore
asservis & la tradition catholique, aux Réformateurs apodtres du pur
livangile de Jésus-Christ. Comp., outre les textes cités tout & U'heure, ce
beaun passage des Loci de Mivawcuron (édit. 1533) : Scriptura sepivs
practice nos docet de divinitate Christi, et officia ejus nobis commendat
ut fidem in nobis excitet et de vero cultu nos doceat, quia in tali usu
rectius agnoscimus Christum, quam in otiosis speculationibus..... Tota
Seriptura magno consensu pracipit Christum adorare, invocare, jubet in
eum confidere, ergo tribuit ei potentiam infinitam et divinam, quod
ubique adsit, corda justificet, exaudiat, salvet, necesse est igitur ni



140 P. LOBSTEIN

contradictions qui régnent entre leurs déclarations officielles,
parfaitement sinceres, d’ailleurs, et les affirmations spontanées
dans lesquelles éclate le principe nouveau que leur foi a puisé
au coeur méme de I’fivangile ; ne craignons pas de prendre au
sérieux et d’appliquer au dogme christologique les fécondes et
lumineuses indications que leur suggére leur conception morale
et évangélique de la divinitél.

VI

Si I'idée de Dieu mise en harmonie avec le principe religieux
et moral de la Réforme entraine une transformation corres-
pondante de la christologie, il en est de méme d’une autre no-
tion étroitement unie a celle de Dieu? et appelée, par consé-
quent, & exercer, elle aussi, une action profonde sur le renou-
vellement de la doctrine traditionnelle de la personne et de

Pceuvre du Christ.
Cette notion, solidaire & la fois de I'idée de Dieu et de celle
du Christ, est la notion du salut.

Christo esse divinam naturam. (Corpus Reformatorwm X X1, 265, 260.)

VA, Rurscau, Die chivistliche Lehre von der Rechifertigung und Ver-
sohnung, 1113 (Bonn 1338), 201-203; 215-217; 367-377; 436-438; 561-562 :
A. Rirscau, Theologie und Metaphysik, Bonn 1887 (20 édit.),.p. 15 suiv. 38
suiv.— M. KarrexsuscH, Luthers Stellung zu den celcumenischen Symbolen,
Giessen 1883 (passim); Theol. Litz, 1878 num. 2; M. Gorrscuick, Luther als
Katechet, Gressen 1883, surtont p. 11 suiv.; M. Boryemany, Dey ziveite Artikel
im lutherischen kleinen Katechismus, Leipzig 1893; M. Crasen, Wie diinkt
euch um Christus? Wess Sohn ist er? Leipzig 1893. On a accusé ces au-
teurs et quelques autres théologiens de tirer & eux Lutner et les Réfor-
mateurs, et d'y faire leur butin avec plus de zéle dogmatique que de sens
historique. Peut-étre me fera-t-on le méme reproche. J'ose espérer cepen-
dant que la lecture de mon essai pris dans son ensemble suffira pour
dissiper ce malentendn et réfuter cette accusation. Je crois avoir montré
qu'il y a chez nos Rétormateurs, chez LurHer surtout, un double courant
religieux et dogmatique: faut-il suivre celui qui nous entraine vers le
passé, ou entrer dans celui qui, en nous ramenant & I’Evangile, nous porte
vers I'avenir et nous garantit le progrés? Toute la question est la, et il
me semble que la réponse ne saurait dtre douteuse.

2 Sur cette connexité, voy. M. KarrexsuscH, Theol. Litzeit 1878, num. II,
col. 36; M. RriscuLe, Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1891, p. 318.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 141

De méme que l'idée de la divinité, celle du salut est suscep-
tible d’interprétations tres différentes, et elle a subi des modi-
fications notables dans le cours de I'histoire de I’Eglise et du
dogme chrétien. Entre la conception de l'ancienne Eglise grec-
que et la doctrine protestante la différence est profonde. Or
la christologie traditionnelle répond exactement & I'idée grec-
que du salut et s’¢loigne, dans la méme mesure, de la notion
évangelique!. 1l s’ensuit que nos observations sur la révolution
opérée parla Réforme dans les idées courantes sur Dieu s’appli-
quent rigoureusement au changement gui a eu lieu dansla con-
ception du salut, et les mémes conséquences découlent des mé-
mes prémisses. Pour ramener le systeme de la foi protestante &

! La notion grecque du salut a été, dans ces derniers temps, 'objet de
travaux intéressants dont les résultats concordent sur tous les points
essentiels. Apres les belles recherches de Sterrz sur !a doctrine grecque
de l'eucharistie (Die dbendmahlslehre der griechischen Kirche in ihrer ge-
schichtlichen Entwicklung, Jahrbiicher fiir dent<che Theologie,années 1864-
1868 ; six articles savants et pénétrants qui renferment aunssi de précieuses
indications d'une portée générale), M. Herrmann fit paraitre sur un des
Peres grecs une monographie remarguable, qui a eu le mérite de frayer
Ia voie & une série d’historiens et d'appeler I'attention sur I'idée grecque
du salut (Gregorii Nysseni sententiae de salute adipiscenda, Halle 1875.
Avant luli M@ELLER avait traité un sujet voisin, Greg. Nysseni doctrina de
hominis natura, 1854.) Le maitre du jeune savant, A. Rirscuc, se rallia
aussitot & des recherches, dont l'impulsion premibre était peut-8tre
partie de lui-méme (Ueber die Methode der dlteren Dogmengeschichte, Jahrb.
fiir deutsche Theol. XVI1, 1871, p. 191 sq.; voir Die christliche Lehre von
der Rechtfertigung und Versihnung 12 1832, p. 8 sq.; 1113 1888, p. 867-368.)
Un autre éleve de Rirscar, M. Karrensusch, reprenant la these de M. Herr-
MANN, ['élargit et I'enrichit d’apergus nouveaux, puisés surtout chez Atua-
NASE (Theolog. Studien und Kritiken, 1878, surtout p. 110 et suiv.). La belle
étude de M. KarreENBUscH provoqua une importante réplique de Gass qui,
en présentant quelques observations de nature & limiter ou & atténuer
les conclusions de son adversaire, ne réussit pas & ébranler les idées
maitresses de celui-ci; M. KarrensuscH, qui a traité plusieurs fois le
méme sujet (Theol. Littzeitung 1378, num. 2; Der christliche Unsterblich-
keitsglaube, Darmstadt 1881, p- 6-18) I'a fait entrer récemment dans le
cadre général d'un travail d’ensemble sur I'Eglise grecque (Lehrbuch der
vergleichenden Confessionskunde, Freiburg i. B. 1890-1892, 1, 287-309.) Apres
(uelques ouvrages qui envisagerent le probleme au double point de vue
de I'histoire et du dogme (M. Hermany Scuurrz, Die Lehre von der Gottheit



142 P, LOBSTEIN

une unité vivante et organique, il faut reviser et refondre la
christologie dans le sens de l'idée vraiment évangélique et chré-
tienne du salat.

Si I'on veut comprendre exactement la notion grecque du
salut et en saisir la corrélation avec la christologie tradition-
nelle, il suffit de remonter jusmqu'd Athanase. Le lien qui
unit le dogme de la divinité métaphysique ct de TI'incarna-
tion du Verbe a I'idéal grec du souverain bien, de la vie éter-
nelle, de la rédemption, n’est nulle part plus facile & saisir
(que dans la théologie du grand adversaire d’Ariusl.

Athanase a le mérite d’avoir placé au cceur du dogme chré-
tien la personne du Christ considéré comme Sauveur; son
systéme est essentiellement christocentrique, et sa christolo-
gie est déterminée par sa sotériologie. La théologie grecque,
dominée par l'influence d’Origéne, risquait de plus en plus
de se détacher de la tradition évangélique consacrée par
la regula fidei et de se résoudre en théorémes spéculatifs et
enréveries allégoriques ; le génie religieux d’Athanase, opérant
dans les idées courantes une concentration vigoureuse, ra-
mena la pensée chrétienne vers la seule chose nécessaire et la
fixa sur un intérét essentiellement religieux, le salut?.

Chyisti, Gotha 1881, p. 79 saiv.,494 suiv. et passim: M. Karrax, Das Wesen
der christichen Religion, Base! 1881, p. 366-371, 839-343; M.WexpT, Die christ-
liche Lehre von der menschlichen Vollkommenheit, 1832, p. 8-65), le chef-
d'ceuvre de M. Harwack (Lehrbuch der Dogmengeschichte, passim, surtout
tome [1, 1837, p. 44-68), et le manuel si précis et si riche de M. Loors
(Leitfaden zum Studinm der Dogmengeschichte, Halle 1893 3, surtout § 31)
vinrent apporter nune préeieuse confirmation aux rvésultats déja acquis,
et répandre des lumikres nouvelles sur plusieurs points encore obs-
curs ou insuffisnmment élucidés.— Voy. encore M. Herrmany, Der Ver-
kehr des Christen mit Gott, Stuttgart 1836, p. 51 suiv.; 2¢ édit. 1892, p. 139
sty M. Karran, Brauchen wie ein neues Dogma 2 1839, Cap.V ; M. Bexper,
Theologische Literaturzeitung, 1881, num. 9, col. 212; M. I'nauvs, Zeitschrift
fiir Theologie und Kirche 1894, p. 120.

' Voy. surtout le traité Swr Uincarnation du Verbe. (wepi évavbpwrhoews
Tov 2éyov.) Hidit. MioNe, Patrologie grecque, vol. XXV, p. 96 sq. — Je n’al
pas pu prendre connaissance de la these récente de M. Vincent, La doc-
trine christologique d’ Athanase.

2 Cf. M. Harvack, ouw. cit. 11, 22 sq., 205 sq.; 11T, 702 sq.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 145

L'incarnation du Verbe a procuré aux hommes un double
bienfait: le Verbe fait chair a anéantila mort, ctilarévélé dans
sa personne la vérité sur Dieu et le monde. Etudions rapide-
ment ces deux aspects de I'ceuvre rédemptrice.

L’homme créé raisonnable et libre, appelé & la vie véritable,
destiné A réaliser 'image du logos divin, s’est luissé séduire
par le tentateur, il a cédé & Dattrait trompeur du péché, il a
failli. Par sa chute, il s’est volontairement séparé de la source
de toule vie, il a cessé de participer au Logos qui devail lui
assurer 'immortalite, il est tombé sous 'empire de la corrup-
tion (¢00p2); comme toutes les créatures terrestres, il est de-
venu mortel par essence, susceptible d’une dissolution compléte
et définitive (gxpres). Désormais la mort a un droit sur le pé-
cheur, en vertu de la menace du Créateur : « Au jour que tu
en mangeras tu mourras de mort » (Genese II, 17). Cepen-
dant Salan ne pouvait ni ne devait étre plus fort que Dieu. Il
importait que Dieu trouvit, dans les ressources infinies de ses
perfections, un moyen d’arracher 'homme a la loi de mort et
& sa condition d’étre périssable et corruptible ; l'indifférence
(quddax) et porté atteinte & la divinité méme de Dieu, puis-
(u'elle elit ét¢ inconciliable avec sa puissance, surtout avec sa
bonté (ayabizas); aussi Dieu a-t-il sauvé 'humanité. Or le seul
étre qui pouvait réaliser le salut c’est le Verbe, par lequel le
monde fut créé. En s’incarnant, le Fils éternel est descendu
dansnotre misere, il aassumé notre nature corruptible, il a pris
un corps mortel, il s’est soumis a toutes les conditions de I'hu-
nianité naturelle. A ce prix seulement, le Sauveur a pu ap-
porter aux hommes le don supréme qui constitue le salut: ce
don, ce salut, ¢'est U'immortalilé, Vincorruptibilité (afavasiz,
egfupsin), lo communication d'une vie divine, supérieure a la
vie physique et s’épanouissant dans la sphére de 1'étre vérita-
ble et éternel: « le Logos de Dieu s’est fait homme, afin que
nous fussions faits Dieut.»

La notion compléte du salut et de la félicité implique aussi,
selon Athanase, un élément intellectuel, théorique, la jouis-

L Quw. cit., cap. dd : alrdg fvpobpdmpoey tva Hueic romopfousy.



144 P. LOBSTEIN

sance immédiate de la vérité, la contemplation de I'idéal éter-
nel, fewpix 100 6209, Il est difficile de saisir le lien qui existe,
dans la pensée d’Athanase, entre I'dofxpsix et la vue directe de
Dieu, entre l'immortalité et la connaissance. La synthese
doit étre cherchée, sans doute, dans la participation au Logos
divin, source de vie et foyer de lumiéere; 1’élévation au-dessus
des conditions du monde fini, I'affranchissement des lois de la
créature passagére et bornée a pour corrélat positif et néces-
saire I'entrée dans la sphere suprasensible des vérités pures,
dans le monde intelligible et éternel.

Quoi qu’il en soit du rapport entre les deux éléments consti-
tutifs du salut, la notion de la swwpix, de la wq est décrite de
préférence par les Peres grecs & I'aide de catégories physiques
et métaphysiques ; c’est bien réellement linoculation d’une
substance nouvelle, I'infusion d’une essence capable de triom-
pher de la mort et d’absorber ce qui est corruptible dans 1'in-
corruptibilité divine. Athanase n’entend nullement donner dans
le panthéisme; la divinisation de '’homme ne doit porter au-
cune alteinte au caractére absolu et transcendant de Dieu,
mais elle enléve la créature & la sphére des étres périssables,
elle 'arrache au domaine de la nature, elle lui confére le pri-
vilege de I'immortalité qui est le propre du divin 1.

Je n’ai pas & parler ici des conséquences pratiques de la
conception grecque du salut; il serait facile de montrer avec
quelle logique rigoureuse le dualisme éthique, I'ascétisme mo-
nacal, le mysticisme liturgique découlent des prémisses de la
théologie grecque. Mais nous ne nous occupons ici que du dogme
christologique. Le lien qui le rattache a la doctrine du salut est
évident. Si Ja rédemption n’est que la communication de la di-
vinité métaphysique et physique & ’humanité, il est clair que
tout ’effort de la pensée chrétienne portera sur les notions de

t Cette conception devait nécessairement exercer une influence décisive
sur I'eschatologie grecque; cependant, sur ce point, les Peres, Arna-
NASE surtout, n'ont pus été logiques. M. PETavEL-OLLIFF fait observer trés
judicieusement qu’ATHANASE était & priort un conditionnaliste, mais a
posteriorl nn partisan de I'éternité des peines, Le probléme de U'immorta-
lité, tome 1T (1892), page 286, 62-64.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 145

substance, de nature, d’essence ; I'importance décisive et la
dignité souveraine du Christ résident dans ce fait unique,
qu’en sa personne l'union de l'essence divine et de la nature
humaine est réalisée d’une maniére parfaite. Il faut que le
Verbe posseéde toute la plénitude de la divinité, il faut que le
Fils soit consubstantiel au Pére pour que le Sauveur puisse
faire participer les hommes au trésor divin de la vie éternelle
c’est-a-dire de U'incorruptibilité métaphysique et de 'immorta-
lité céleste.

Ainsi s’explique 'acharnement avec lequel Athanase se fit le
défenseur de ’homousie du Fils, de sa divinité substantielle.
Il y allait, & ses yeux, de l'intérét supréme du chrislianisme,
de la seule chose guiimporte, le salut des Ames. Nier ’homou-
sie, refuser au Fils la nature divine, c’était lui enlever la fa-
culté de refaire la nature humaine, c¢’était renier le Sauveur.

Il ressort de ce qui précéde qu'une modification de la notion
du salut entraine nécessairement un changement dans la ma-
niére de comprendre le Sauveur; en principe du moins, toute
innovation dans la sotériologie doit avoirson contre-coup dans
la christologie. Or la pensée chrétienne, dans son développe-
ment ultérieur, créa deux autres types originaux d’aprés les-
quels elle essaya de formuler ’essence de la rédemption. Le
premier de ces types doctrinaux est celui qu’établit Augustin
et qui, bien qu’altéré sur divers points, domine encore aujour-
d’hui I’Eglise romaine ; le second est celui de la Réforme, dont
Luther a été l'interpréte, sinon le plus conséquent et le plus
systématique, du moins le plus original et le plus puissant.

Nous n’avons pas & traiter de la notion augustinienne du
salut; elle marque un retour & quelques-uns des principes
essentiels du paulinisme et constitue un progrés notable sur
la conception grecque. Ce qui importe seul ici, c’est de relever
la contradiction qui éclate entre la notion évangélique du
salut, remise en lumiére par la Réforme, et les formules tradi-
tionnelles de la christologie, mainienues officiellement par la
Réforme.

Rien de plus simple que cette notion protestante du salut.
Elle tient tout entiére dans le mol bien connu du petit caté-



140 P. LOBSTEIN

chisme de Luther : « La ol il y a pardon des péchés, il y a vie
et félicité. » Le salut, ¢’est la communion filiale du pécheur
pardonné avec le Pére céleste qui, en ouvrant ses bras 4 l’enfant
prodigue, lui donne, avec assurance de son amour, la force
de briser la servitude du péché et de remporter la victoire sur
le monde !. Cette confiance filiale en 'amour divin qui éléve le
chrétien au-dessus du monde et le rend maitre de toutes cho-
ses parce (u’il sait que toutes choses concourent & son bien
supréme, se résout, vis-d-vis des autres hommes, en amour
fraternel, en charité active et dévouée. « Le chrétien, comme
son Christ, posséde toutes choses; lul aussi est en forme de
Dieu (Phil. II, 6), et il n’a d’autre tiche que d’augmenter sa oi
et de la rendre parfaite. La foi est sa vie, sa justice, son salut ;
la foi fait de lui une créature aimée de Dieu, qui posséde tou-
les les grices et accomplit les mémes actions que son maitre
(Gal. II, 20). Maig, comme son Christ aussi, i1l se dépouille de
sa liberté, il devient un homme comme un autre, il revét la
forme de serviteur, il se met au service de ses fréres, il fait a
leur égard ce que Jésus-Christ a fait pour lui, et dans toutes
ses actions il n’a rien en vue que d’étre agréable & Dieu. Dieu,
se dit-il, dans sa miséricorde infinie et sans qu’il y et nul
mérite de ma part, m’a donné dans la personne de son Fils, &
moi, créature indigne et condamnée, toutes les richesses de sa
justice, tous les trésors de sa grice. Rien ne manque 4 ma vie,
et je n’al besoin que d'une chose, de la foi qui accepte et qui
croit. Comment ne mettrais-je pas maintenant mon coeur et
ma vie toul entiere au service de Celui qui m’a comblé de si
grands bienfaits et n'accomplirais-je pas tout ce qui peut lui
étre agréable ? Enrichi des dons de Christ, je serai pour mes
fréres ce qu’il a élé pour mol: je consacrerai ma vie a les
servir, & travailler & leur bonheur et & leur salut. Voild cons-
ment de cette source de la foi, découlent 'amour et la joie en
Dieu. I’amour engendre & son tour une ame libre, heureuse,
dévouée, insouciante de la gratitude des hommes et de leur

! Comip. MEvancuToN, Loci 1521, . 204 (Ed. Prirt-Koupg, Erlangen-Leipzig

1890) : Christiana mens facile experientia magistra discet, nihil esse
Christianismum, nisi ejusmodi vitam, quae de misericordia dei certa sif,



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 147

ingratitude, élevée au-dessus de la louange et du blime, du
dommage et du gain. Elle ne connait ni ami ni ennemi, ni
obligé ni ingrat; elle répand avec bonheur ses bienfaits, elle
donne et se donne sans calculer. De méme que Dieu le Pére
distribue libéralement ses dons & tous et fait lever son soleil
sur les justes et sur les injustes, ses enfants, & son exemple,
travaillent, souffrent, font le hien et ne cherchent d’autre ré-
compense que la joie de Christ qui remplit leur ceeur.... Nolre
prochain souffre dans son indigence et réclame notre richesse,
de méme que nous, souffrants devant Dieu, nous avons fait
appel & sa miséricorde. L.e Pére céleste nous a délivrés gratui-
tement par son Christ : allons donc au secours de nos fréres et
soyons pour eux ce qu’il a été pour nous. G’est ainsi que Christ
sera tout en tous, et que nous serons dignes du nom de chré-
tiens que nous portons. Que la vie chrétienne est donc belle et
glorieuse | Qui peut en comprendre la beauté et la richesse ?
Elle posséde toutes choses et ne souflre jamais d’indigence;
etle est plus forte que le péché, la mort et 'enfer; mais en
méme temps elle est tout entiére au service des autres, pleine
de honté et de sollicitude 1. »

Telle est, dans sa plénitude et sa grandeur, mais aussi dans
son admirable simplicité, la notion protestante du salut. Elle
est la synthése vivante et organique de la religion et de la mo-
rale ; elle a dépouillé le caractére exclusivement transcendant
et eschatologique, attribut qui dominait la théologie grecque;
elle a brisé le moule des catégories physiques et métaphysiques
dans lequel les Athanase et les Grégoire de Nysse la tenaient
emprisonnée; immanent & I'ame du fidele, le salut aspire &
s’épanouir dans la sphére de l'aclivité pratique. Quoi de plus
intérieur, de plus intime que ce contact mystérieux qui a lieu,
dans le sanctuaire de la foi, entre ’enfant de Dieu et son Pére
céleste? Quoi de plus actif, de plus audacieux, de plus conqué-

1 LurtHer, De la liberté chrétienne, 1520; trad. de M. Kunx, Paris 1883
p. 58-60. — Opera lat. Ed. d' Erlangen 1V, 243-245. — Cf. M. O. Rirscur, Lu-
thers Seligkeilsvorstellung in ihrer Entstehung und Bedeutung (Die christ-
liche Welt, 1889, 874-380.) — M. Gorrscuick, Katechetische Lutherstudien
(Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, 1893, p. 171-183.)



148 P. LOBSTEIN

rant que ce mobile nouveau mis au cceur du croyant, cette
impulsion qui le porte au dehors et qui transforme l'indépen-
dance victorieuse de la foi en servitude volontaire de la cha-
rité?

Si tel est le salut, que sera le Sauveur!? Lui demanderons-
nous d’étre 'organe et le dispensateur d’'une substance incor-
ruptible et surnaturelle, capable d’absorber par une transfor-
mation gloricuse les éléments terrestres de notre nature finie ?
La piété grecque dont I'idéal était 'affranchissement des lois
de notre condition matérielle et périssable, avait besoin d’un
Rédempteur qui, par son homousie avec le Pére éternel, ga-
rantit & la créalure misérable et corruptible la possession d’une
vie supérieure a la fatalité et aux terreurs de la mort : il lut
fallait un Sauveur physique et métaphysique. Il nous faut &
nous, protestants, un Sauveur moral et religieux, gage triom-
phant de la miséricorde gratuite ce Dieu, révélateur parfait et
médiateur permanent du pardon d’en haut, de la paix de ’dme,
de I'adoption divine, de la sanctificalion sans laquelle nul ne
verra le Seigneur. Le Christ de nos Réformaoteurs est par-des-
sus tout un pignus misericordie Dei erga nos. Luther et Calvin
n’osent pas, ainst qu’Athanase, admettre comine un axiome
de la religion naturelie, la bonté, « la philanthropie » de Dieu.
Pénétrés de 'horreur du péché, placés sous la condamnation
de la loi, accablés par le sentiment d’une culpabilité infinie,
prés de sombrer dans un irréparable naufrage, ils jettent du
fond de leur désespoir un cri de détresse qui fait appel &
la griace de Dieu®. La réponse du Peére céleste a cette agonie

1 On trouvera, dans la dogmatique d’AL. ScuwErizer des réflexions judi-
cleuses et péndtrantes sar la christologie traditionnelle et sur la tache
actuelle de la christologie, réflexions qui annoncent parfois et préparent
les recherches récentes sur la notion grecque du salut. Voy. p. ex. Die
christliche Glaubenslehre nach protestantischen Grundsitzen, 11, 1 [1869],
pages 24-27, 35-36, 41-48.

2 Une étude complete de la notion du péché, d’aprbs ATHANASE et Lu-
THER, achtverait de montrer la distance qui sépare les deux christo-
logies. ATHaNASE et les Peres grecs ignorent le caractere tragique de la
culpabilité du pécheur devant Dieu; il leur manque également la notion
augustinienne du péché originel; 'universalité du péché comporte méme,



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 149

de I'dme, c’est Jésus-Christ qui est venu lapporter au
pécheur : pour épeler les divins caractéres du message ré-
dempteur, la foi n’éprouve pas la tentation et n’a pas le loisir
de scruter les mystéres insondables des rapports immanents
du Verbe et de I'Eternel, elle fixe un regard de confiante
esperance et d’intense ardeur sur Celui qui allait de lieu en
lieu en faisant du bien, sur le Consolateur des dmes travaillées
et chargées, sur ’'Homme de douleurs, & la téte couronnée
d’épines, qui fit de la croix du Calvaire 'instrument de I’éter-
nelle miséricorde et le trone de la gloire divine. Certes, j'ad-
mire la virtuosité spéculative des systémes grandioses et har-
dis dans lesquels les Péres grecs ont essayé d’étreindre et de
définir 'absolu; mais s’il est vrai que « tous les corps et toutes
les intelligences ne valent pas un mouvement de charité, » il
est permis d’affirmer que le culte le plus digne que I'on puisse
rendre au Sauveur, c’est 'hommage d’une foi simple et virile
qui salue et embrasse en Lui l'incarnation vivante de I’Evan-
gile, je veux dire le fondateur du Royaume de Dieu, le messa-
ger du pardon céleste, l'initiateur de la filialité divine.

VII

Notre étude comparative sur la notion du salut d’aprés la
doctrine grecque et d’apres la foi protestante aboutit aux mé-
mes conclusions que nos recherches sur l'idée de la divinite
dans I'une et 'autre Eglise. Cette convergence des résultats, qui
garantit la justesse de nos explications, atteste en méme temps
I'origine commune de la double transformation que nous avons
essayé d’analyser. Si nos Réformateurs, abandonnant en prin-
cipe les catégories physiques et métaphysiques de 'ancienne
théologie, sont revenus au point de vue moral et religieux de

suivant ArHaxase, des exceptions qui auraient paru blasphématoires &
nos Réformateurs. Comp. Aruavasg, Contra gentes, cap. 1l : &8 doyje pév
00K Y Kakie, obAE yap 0VE viv v Toic dylows fotiv, oid’ 0w kat alTolg Dwdg-
xee abry. Comp. Contra Ariancs, Orat. 1IL : wor7oi yip ofw ayoe yeydvao:
kaflepol waope duapriag. (Il s'agit des saints antérieurs & la venue du
Christ; ATHANASE range au nombre de ces saints purs de tout péché, le
prophete Jérémie et Jean-Baptiste).



150 P. LOBSTEIN

I'Evangile, aux notions essentiellement chrétiennes de Dieu et
du salut, il ne faut pas en chercher Pexplication ailleurs que
dans la plus grande des conquétes spirituelles de la Réforme,
c'est-d-dire dans la notion prolestante de la foi. Quelques
mots suffiroent pour indiquer la portée de cette révolution im-
meunse.

L’alliance de 'Evangile et de lesprit grec, inaugurée par
les Apclogistes et officiellement consacrée par les Conciles,
avait fait du christianisme un systéme de vérités placées sous
la sanction d’une autorité surnaturelle et infaillible ; de ces vé-
rités, les unes, d’un caractere théorique, devaient s’imposer i
I'intelligence par voie de raison démonstrative; les autres, de
rature pratigue, devaient fagonner la vie au joug d’une joi
nouvelle. Sur le terrain de cette philosophie révélée, que pou-
vait étre la foi? Une croyance abstraite, une notitia in tntel-
lectu, semblable & "adhésion de I’éleve & la doctrine du maitre!.
Comme les vérités théoricques de la gnose orthodoxe avaient
fini par se constituer en un ensemble de mystéres inaccessi-
bles & la raison, tout I'effort de la pensée s’épuisait en un acte
d’obéissance passive a la formule sacrée, soumission d’autant
plus méritoire que le mystére était plus transcendant et plus
insondable; cette croyvance elle-méme, par une logique inévita-
ble, se réduisit & la forme élémentaive de la fides implicita,
acceptation en bloec de la tradition dogmatique, dont on ne
demandait pas aux fideles de pénétrer le sens ou de démontrer
la vérité 2. A U'insulfisance religieuse de la foi ainsi découron-
née, 'Lelise suppléail par la beauté de son culte et de sa litur-
gie, par lautorité de sa discipline et de son organisation, par
la puissance de son influence pédagogique et civilisatrice, par
toutes les ressources pratiques dont elle savait tirer partl, appe-
lant & son alde ies forces vives de ’dme humaine, encourageant

? L'histoire des dogmes de M. Harxack a mis en pleine lumiere cette
transformation profonde que subit 'Kvangile en passant par le milien
de la pensée grecque. (Voy. aussi M. Karran, Die Wahrheit der christ-
lichen Religion, Basel 1838, surtout p. 20-88.)

* Cf. A. Rirscur, Fides émplicita. Eine Untersuchung iiber Kohlerglauben,
Wissen und Glaiben, Glauben und Kirche, Bonn 1890.



ETUDES CHRISTOLOGIQUES 151

I"exaltation du sentiment et de I'imagination, vivifiant 'aridité
de la scolastique par les ferveurs du mysticisme, dissimulant
sous le luxe de tant de richesses la pauvreté originelle de sa
conception de la fol et de 'Evangile.

Le réveil de la conscience, qui fut Uinspiration libératrice et
victorieuse de la Réforme, ressaisit le carvactére véritable de
la foi chréiienne et rendit du méme coup & I'Evangile sa
royvauté perdue. Sila foi est un acte de volonté, une confiance
du coeur touché et éclairé par la parole de Dieul, la vérité
chrétienne cesse d’étre un systéme abstrait pour devenir une
vivante réalité, accessible a P'expérience et appelée a exercer
sur la conscience une dictature spirituelle, & la fois plus intime
et plus impérieuse que 'autorité de 'Eglise et de sa tradition.
Dés lors, la dogratique, elle aussi, change de caractére. kn
renoncant a courber tyranniquenent les intelligences sous le

! Comp. les excellentes observations de M. Kunn, Le Témoignage, XIXe®
année, num. 3 (19 janvier 1834): « En quol donc consiste cette grande ré-
volution accomplie par Luruer? Uniquement en ceci, quil a fondé la
science chrétienne sur un principe divin et humain. Il a compris, le | re-
mier peut-&tre, que la théologie chrétienne a ses racines, non dans les
axiomes de la raison humaine, non dans les prémisses d'une wmétaphy-
sique quelconque, mais dans la connalssance, dans I'expérience intime
de la révélation divine, ou, pour nous servir de 'expression qu'il alme,
dans la Parole de Dieu. Parole regue, acceptée par cette puissance mys-
térieuse qui s’appelle la foi. Et c’est ainsi qu'il a affranchi les esprits
tout en les pliant aux révélations de Dieu. Nous sommes, en effet, ici en
présence de deux principes qui, aux esprits superficiels, apparaitront
toujours comme contradictoires : le principe d’autorité et le principe de
liberté. Dieu a parlé, Dieu a agi : voilh l'antorité. La conscience : voila
la liberté. Dien est-il justiciable de notre raison incertaine, de notre
conscience mal éclairée ! La vérité est-elle soumise & tous nos caprices ?
Non, répond Luruer, entre la vérité révélée et notre conscience chré-
tienne il existe une union préétablie. La conscience de I'homme qui
croit ne crée pas la vérité éternelle; elle la rvegoit comme I'eeil pergoit la
lumiere. Ce témoignage que le Saint-lsprit rend & 1'éternelle vérité
dans 'histoire, dans le passé, dans la Bible, il le rend avec autant de
puissance dans la conscience du croyant. L'un sert de contrdle & I'autre,
et ces deux voix également divines ne sauraient se contredire, car c'est
le méme Esprit qui parle. En un mot, c’est la conscience qui juge en der-
nier ressort, et sur elle il n'y a pas d'autre autorité possible que celle
d’une divine persuasion. »



152 P. LOBSTEIN

o

joug d’une formule inflexible, en se renfermant dans son role
d’interpréte de la foi, en bornant son ambition & exprimer avec
clarté et dans un ordre rigoureux les expériences de la piété
réveillée et contrdlée par 'Evangile, la dogmatique protestante,
loin d’abdiquer ou de déchoir, gagne & la fois en certitude et
en dignité. Si elle prend conscience de ses limites, elle acquiert
en méme temps le sentiment de sa force, et elle peut marcher
I’égale des sciences positives et expérimentales, souveraines
dans le cercle qui leur est tracé par ’objet de leur connaissance
et la nature de leur méthode 1.

A la lumiére de ces principes, sous l'inspiration de l'esprit
religieux du protestantisme, la christologie, chapitre central
de la dogmaltique ainsi renouvelée, redevient vivante et fé-
conde. « Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus habet,
ut teneat catholicam fidem :» voila la formule de la christologie
traditionnelle. « Nul ne peut appeler Jésus-Christ Seigneur, si
ce n'est par le Saint-Esprit » (1 Cor. 12, 3) : tel est le mot
d’ordre de la christologie protestante. Entre ces deux christo-
logies, il y a un abime. Nos Réformateurs n’en ont pas me-
suré ’étendue, ni sondé toute la profondeur, mais par leur
principe religieux ils ont travaillé, sans le vouloir, & le creuser
et & 1'élargir. L’histoire en main, nous pouvons affirmer au-
jourd’hui que cet abime est infranchissable 2.

1 M. le pasteur ForNerop a exposé tout récemment, avec beaucoup de
précision et de clarté, les Deux conceptions du dogme qui se trouvent en
présence de nos jours : celle de la théologie traditionnelle et celle de
« I'école de la conscience. » Voir dans Evangile et Liberté (1894, num. 5)
une analyse détaillée de la conférence apologétique donnéde par M. For-
NEROD, & Lausanne, le 29 janvier 1894,

? Notre tache ne saurait consister & dissimuler la gravité de cette di-
vergence de principe ou & opérer sur la tradition dogmatique un sauve-
tage désormais impossible. Ces essais de restauration, comme celui du
docteur Fainsaiy, Christ in the modern Theology 1893, sont fatalement
frappés de stérilité. — Si j'avais & esquisser le développement complet
de la christologie, depuis la Réforme jusqu'a nos jours, je n’aurais pas
de peine L montrer que le mouvement qui tend 4 substituer le point
de vue pratique et expérimental de la foi & la conception théorique de
la spéculation s'accuse avec une netteté croissante: les noms de ScHLRIER-
MACHER, AL. SCHWEIZER, A. RirscuL, Lipsivs (je ne parle que de ceux qui



ETUDES GHRISTOLOGIQUES 153

La theéologie dite nouvelle, qui fait la guerre & I’hétérodoxie
mythologique de la kénose non moins qu’a la métaphysique
orthodoxe des anciens conciles, « la théologie de la con-
science » n’est donc pas un mouvement accidentel, caprice
individuel d’un docteur ou mode passagére d’une école ; elle
est le produit naturel et nécessaire de ’évolution scientifique
issue du principe religieux de la réforme; elle est Papplication
fidele et conséquente d’un programme dont les lignes mai-
tresses ont ¢té tracées par Luther et Calvin ; elle est lin-
terpréte docile et rigoureuse de la foi protestante, de cette
fiducia cordis qui se nourrit de la moélle de I'évangile et qui
s’appuie sur le seul fondement qui demeure, Jésus-Christ,
le méme hier, aujourd’hui, éternellement !

ne sont plus) marquent quelques-unes des étapes de cette route ascen-
dante. Dans les pays protestants de langue francaise ViNeT occupe une
place h part et veste hors de pair; sa position dogmatique rappelle par
moments celle des réformateurs; il reste rivé au credo officiel de la
christologie cecuménicue, mais son principe religieux, appliqué avec ri-
gueur aux formules de Nicée et de Chalcédoine, ferait voler en dclats
les moules de la métaphysique grecque et rendrait a la pensée de I'évan-
gile son caractére de simplicité et d'intime profondeur. Voy, la forte
page que M. Gasroy Frommer vient de consacrer & VINET dans sa belle
legon sur 1'Histoire du principe de Uindividualisme: de Calvin & Vinet.
(Revue chrétienne 1894, p. 93.)

TEEOL. ET PHIL. 1594. 11



	Études christologiques

