
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre II, La parole de Dieu

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379555

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CERTITUDE CHRÉTIENNE

SON FONDEMENT, SON DÉVELOPPEMENT ET SES LIMITES

PAR

J. RACCAUD

pasteur.

CHAPITRE IL — LA PAROLE DE DIEU

§ 1er. La Révélation.

Nous trouvons le résumé de notre précédent chapitre dans

ces paroles de M. de Pressensé1 : «La certitude n'est pas autre
chose que l'adhésion de l'âme à une vérité quelconque, c'est
la vérité non plus hors de nous, mais en nous, c'est-à-dire
dans notre conscience. Il y a dans toute certitude, dans toute

croyance, deux éléments: d'abord l'objet de la croyance que
nous ne tirons pas de nous-mêmes, qui n'est pas un simple
travail de l'intelligence, mais qui existe en soi; en second lieu,
un acte de notre être intellectuel et moral, par lequel nous
nous sommes assimilés cet objet, nous l'avons fait nôtre. » Les
vérités religieuses qui sont à la base du christianisme existent
réellement en dehors de nous ; mais le sens spécial par lequel
nous pourrions les constater a été obscurci par le péché. Il
existe encore dans une certaine mesure, mais il est semblable
à un œil malade, au témoignage duquel on ne peut se fier.
Les hommes qui n'ont eu que son témoignage à la base de

1 Du progrès de la doctrine chrétienne et de ses conditions. Revue de

théologie 1852, vol. I, p. II.



CÌ J. RACCAUD

leur religion n'ont pu que faire leurs dieux à leur image; ils
leur ont attribué leurs passions, leurs péchés. Comparables à

l'aveugle de Bethsaïda, avant sa complète guérison, les hommes
voient quelque chose du monde spirituel; mais ils voient
confusément, les hommes comme des arbres et les arbres comme
des hommes1. Dans ces conditions, l'homme a besoin d'une

révélation, d'un témoignage qui, comme ce nom l'indique,
enlève le voile qui couvre son œil spirituel. Ce témoignage nous
paraît absolument nécessaire, et, avec beaucoup d'auteurs
divers, nous faisons de la foi d'autorité le point de départ de la
certitude chrétienne. Par foi d'autorité, nous entendons la foi

qui vient de la confiance qu'inspire le témoignage rendu à la

vérité. «Je crois par autorité, disait Scherer2, lorsque j'admets
un fait, une science sur l'assertion d'un savant... un dogme

par cela seul que l'Eglise l'enseigne ou que l'Ecriture le

renferme.» M. Gretillat3 dit également: «Tout témoin qui
vous raconte ce que lui seul a vu, ou a pu voir, et ce que vous
n'êtes point en état de vérifier par vos propres organes, est

devenu dans ce moment aussi une autorité pour vous qui
consentez à l'écouter. »

Pour élucider le sens de ce mot si discuté, « autorité, » nous
attirons tout d'abord l'attention sur ce passage de M. Ernest
Naville* : « Le libre examen (ou plus simplement l'examen, car
cet acte de la pensée étant libre par essence l'adjectif est superflu),

a deux objets très distincts : le contenu des affirmations
et les titres de celui qui affirme. Pour ce qu'on peut vérifier
par soi-même, la qualité de celui qui affirme aura toujours une
influence légitime qui rendra les affirmations plus ou moins

dignes d'attention ; mais cette influence ne sera pas une autorité

; l'esprit arrivé à un âge adulte demeurera juge des
doctrines qui lui sont proposées. Il en est autrement pour la part
immense de notre savoir qui ne saurait procéder de notre expé-

' Cp. Marc Vili, 22-26.

- Alfred Laufer, L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie, 1892, p. 148.

3 L'autorité en matière religieuse- Chrétien évangélique, 1881, p. 360.
4 L'autorité du Christ. Journal religieux, 1892, p. 50.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 65

rience personnelle et de l'emploi personnel de notre raison,
mais uniquement de notre foi au témoignage. L'examen porte
alors sur la valeur des témoins et cette valeur constaiée fait
leur autorité. La foi ne naît pas de l'autorité, mais l'autorité
naît do la foi. » La question de l'autorité en matière religieuse
revient donc à ceci : Pouvons-nous, dans ce domaine, vérifier
le contenu du témoignage ou devons-nous nous borner à

examiner les titres de celui qui affirme? M. Gretillat se prononce
très nettement pour le second cas. Il compare avec prédilection1

la situation du chrétien a celle du touriste qui, voulant
faire l'ascension d'une sommité, choisit avec soin ses guides,
puis s'abandonne à leur expérience. Il est inutile de faire

remarquer que le touriste en question n'est pas en possession de

la certitude ; malgré ses soins, il peut tomber en de fort
mauvaises mains. Nous sommes étonné que notre auteur n'ait pas

remarqué cela. Nous croyons au contraire avec Vinet que « la
vue est le caractère idéal de la foi2; » c'est-à-dire que nous
devons examiner le contenu du témoignage lui-même et que
nous sommes organisés pour cela. Nous aurons à prouver cette
affirmation dans la suite de notre étude.

M. Pétavel-Olliff3 propose pour le mot « autorité » la
définition suivante : « L'autorité est le droit acquis et parfois
usurpé d'imposer son opinion ou sa volonté. » Ce qu'il y a de

caractéristique et d'original dans cette définition, c'est que,
faisant reposer l'autorité sur le droit et sur le pouvoir, elle

permet d'établir une distinction très nette entre la contrainte
et l'autorité. Celle-ci agit plus par persuation que par force.
Dans le domaine religieux, cette définition nous fera distinguer
entre l'autorité extérieure, dont le fondement est la puissance
matérielle ou morale, et la réelle autorité basée sur l'adhésion

1 L'autorité en matière religieuse. Chrétien évangélique, 1881, p. 370. —
Exposé de théologie systématique, tome II, p. 118.

a Cité par Alfred Laufer, L'autorité en matière de foi, etc. Revue de

théologie et de philosophie, 1892, p. 149.
* Qu'est-ce que l'autorité? Evangile et liberté, 11 mars 1892, p. 43.

Cp. une définition semblable : A. Gretillat, Le dogme grec, Revue de

théologie et de philosophie, 1893, p. 270.

THÉOL. ET PHIL. 1894. 5



66 J. RACCAUD

de la conscience, qui seule établit valablement le droit d'être
cru et obéi par celui qui se laisse persuader.

Nous comprenons ainsi comment on passe de la foi d'autorité

à la foi personnelle. La révélation affirme à la conscience
l'existence de ces réalités spirituelles que nous ne voyons pas,
à cause de l'action délétère du péché, mais que nous devrions

percevoir clairement si notre esprit (mis-jp«), notre œil spirituel,
était sain. La révélation ne réclame pas une soumission
aveugle; elle fait entendre son témoignage à la conscience,
mais, pour que la certitude puisse naître, il faut que la
conscience le reçoive et y adhère. Dès que la conscience discerne
la vérité, elle est obligée à son égard, elle doit la reconnaître
et lui donner son adhésion.

Cette obligation est, cela va sans dire, une obligation morale
et non matérielle. On a toujours le pouvoir de fermer les yeux
à l'évidence, de se refuser à obéir à l'obligation ; on n'en a pas
le droit. L'autorité véritable n'est pas seulement ce que nous
avons appelé l'autorité extérieure, le témoignage rendu par
quelqu'un, qui inspire confiance, à ce qu'il croit être la
vérité ; c'est l'autorité sanctionnée par la conscience qui
s'associe d'abord par une simple adhésion, puis par une
véritable expérience, au témoignage rendu à ce qu'elle reconnaît
être la vérité. Il est facile de faire remonter jusqu'à Dieu, qui
en est la source première, l'autorité véritable qui s'impose à

la conscience. «Dieu, l'autorité absolue, s'offre à nous sous
les traits du bien et du vrai, qui participent de la même

évidence, comme de la même autorité que lui. Il suffit de les

voir, mais il faut les voir pour en reconnaître l'autorité1. »

En affirmant l'existence des choses d'au-delà, la révélation
nous engagea nous conduire comme si nous pouvions les
percevoir directement ; en même temps, en montrant à l'esprit
(ir-jîopa) des réalités qu'une sait pas distinguer, elle lui fait faire

un effort salutaire qui l'améliore. Ainsi la révélation se propose
à la conscience, et, si elle est accueillie, elle conduit à la certitude,

soit en provoquant l'expérience, soit en restaurant le

1 Alfred Laufer, L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie, 1892, p. 147.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 67

sens par le moyen duquel nous pouvons obtenir la certitude
immédiate.

Avant d'examiner ce travail, nous avons à discuter une question

préliminaire: Où trouvons-nous la révélation chrétienne,
et sous quelle forme se présente-t-elle à nous?

§ 2. La Bible.

ART. I. — LE CANON.

A ceux qui cherchent la révélation chrétienne, un livre est
immédiatement présenté. On l'appelle : « La Parole de Dieu »

(d'aucuns disent tout simplement «la Parole »)ou « Les Saintes

Ecritures» (ou «l'Ecriture Sainte» ou même «l'Ecriture»).
Ces noms montrent immédiatement de quelle estime jouit le
volume en question. En prenant connaissance du contenu, le
chercheur remarquera immédiatement qu'il est en présence
d'un recueil d'écrits appartenant à des époques età des genres
littéraires fort différents. Le nom qui lui est le plus généralement

donné, « la Bible », accuse cette grande variété. Bible
vient en effet du mot grec «.ßißlla-», un pluriel neutre qui
signifie les « Ecrits. » Le latin du moyen-âge a transformé ce
mot en un féminin singulier «Biblia», et ce mot a revêtu sa

signification actuelle : « Le Livre, Le Livre par excellence. » Le
souffle religieux et moral qui traverse la collection entière, lui
donne, malgré sa grande variété, une unité incontestable.

On appelle « Le Canon », lauste des livres reconnus par une
Eglise chrétienne comme possédant une valeur normative. Le
volume traditionnel des Saintes Ecritures se compose de

soixante-six écrits. Le canon, tel que nous le possédons, a

pour nous une immense valeur: « Ce volume, dans sa contexture

actuelle, et quelles que soient les discussions et les
hésitations qui ont présidé pendant trois siècles à sa formation,
quelques empêchements que tel ou tel écrit de l'Ancien ou du
Nouveau Testament ait rencontrés et vaincus pour se faire
admettre sous sa couverture, a eu une fortune absolument unique
dans l'histoire des littératures1. »Nous ne nous plaçons pas au

1 A. Gretillat, Exposé de théologie systématique, tome II, p. 592.



68 J. RACCAUD

point de vue de ceux qui parlent d'un canon «providentiel et

indiscutable » ; selon nous le canon est avant tout un fait
historique, nous avons en lui les archives chrétiennes. Il paraît, il
est vrai, juste de dire que si l'on retrouvait une épître de Paul,

égarée dès les premiers siècles, cet écrit trouverait immédiatement

sa place dans le Nouveau Testament. Reconnaissons

pourtant qu'un écrit semblable, par le fait qu'il aurait été sans

action sur la marche de l'Eglise, n'aurait pas la même valeur

que les autres épîtres. La Bible est un fait historique; elle est

ce qu'elle est. Les regrets et les désirs les mieux motivés ne la

transformeront pas.
Nous savons bien que beaucoup d'auteurs ne partagent pas

cette manière de voir. Ed. Scherer, par exemple, croyant que
l'épître de Barnabas est authentique et date du premier siècle,
tandis qu'il pense que la seconde épître île Pierre fut « fabriquée

» au second siècle, écrit la phrase suivante : « Le canon
a peut-être été injuste en n'admettant pas l'épître de Barnabas,
comme il a erré en admettant la soi-disant seconde épître de

Pierre1. » Scherer reconnaît que l'épître de Barnabas fourmille

de puérilités, mais, dit-il « la valeur intrinsèque de ces

deux livres n'a rien à faire dans cette question2 ». Pour lui la

question est simplement historique. On nous permettra de ne

pas être de son avis.
M. le professeur Greti Hat voudrait également exclure du canon

la seconde épître de Pierre, qui ne lui paraît avoir aucun des

caractères qui distinguent, selon lui, les écrits canoniques3.
Nous nous demandons si l'exclusion de cet écrit est aussi

nécessaire qu'on veut bien le dire. Cette épître, éclairée à la

lumière du Saint-Esprit, ne peut-elle pas contribuer à nourrir
la vie spirituelle d'une quantité d'âmes auxquelles la question
de date est parfaitement indifférente1? « Que m'importe de sa-

1 Ed. Scherer, La critique et la foi, 1" lettre, p. 18.

2 Revue de théologie et de philosophie chrétienne, 1850, vol. I, p. 52.
3 A. Gretillat, Exposé de théologie systématique. Tome IL.p. 633 sq.
4 L'auteur de La théologie du village, met dans la bouche de son héros

Nathanaël, l'incarnation du bon sens vaudois, les mots suivants. Il s'agit
de la seconde épître de Pierre : « Je ne sais rien tant ce qu'ils ont tous à



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 69

voir pour sûr si c'est Pierre qui a écrit la seconde épître de ce

nom, ou bien s'il faut l'attribuer à un homme pieux du second
siècle qui, selon les habitudes littéraires du moment, aurait
emprunté le nom de l'apôtre pour donner à l'Eglise les excellentes

exhortations qu'il a écrites1. »

La Bible, telle qu'elle est composée, fournit aux âmes une
excellente nourriture spirituelle, elle est un guide qui conduit
sûrement dans le droit chemin. Cette expérience, répétée chaque

jour par des milliers et des milliers de chrétiens, paraîtra
sans doute suffisante à la plupart d'entre eux. Dans le domaine

religieux, plus que dans tout autre, on connaît l'arbre à ses

fruits.
Par les quelques considérations qui précédent, nous n'avons

en aucune manière la prétention de lrancher des questions de

critique sacrée qui nous dépassent. Nous nous réjouissons de

voir tant d'hommes compélents vouer leur attention et leurs
soins à ces problèmes ardus et délicats. Nous sommes pour
qu'on laisse à la science théologique, à cette critique dont on
dit tant de mal, une complète liberté d'action. Nous lui demanderons

seulement de respecter la Bible, telle que nous la
possédons, comme toute science respecte un fait bien constaté, et
de ne pas en proposer la revision. Le rôle de la critique est de

nous donner des éclaircissements qui nous aident à tirer le
meilleur parti possible dn trésor que nous avons entre les mains.
En architecture, on fait de mauvais ouvrage quand on construit

les fondations d'un édifice avec les matériaux destinés aux
combles. Soyons, au point de vue spirituel, des architectes
soigneux et saisissons avec joie et reconnaissance tous les

moyens de nous éclairer sur la valeur qu'il convient d'attribuer
à chaque livre, et même à chaque récit. Ne perdons cependant
jamais de vue le fait que les arrêts de la science sont toujours

être après cette épître. Un jour que j'étais seul, et joliment triste, ce qui
m arrive encore des fois, j'en ai lu un chapitre et je vous assure que cela
m a fait un tout autre effet que si j'avais lu un sermon de M. Monod. »

Evangile et Liberté, 19 février 1891, p. 33, col. 3.
1 Alfred Laufer, L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et

de philosophie, 1892, p. 274.



70 J. RACCAUD

sujets à revision; considérons-les comme des probabilités, et

non comme des vérités indiscutables.
De nos jours, la plupart des auteurs, même ceux qui sont

comptés au nombre des plus conservateurs, reconnaissent que
dans le Nouveau Testament lui-même, il convient d'établir une
distinction entre les écrits incontestés et ceux qui n'ont été

admis qu'avec hésitation et peine dans le recueil sacré1. Pour
l'Ancien Testament, plusieurs personnes attribuent, et non
sans raison, une grande valeur au groupement des livres dans

la Bible hébraïque. La loi (Thora), les prophètes (Nebiim) et

les écrits (Ketoubim) forment certainement une chaîne dont la

valeur religieuse va en s'affaiblissant.
Selon M. A. Bcegner, les livres bibliques se détachent avec

un tel éclat sur les autres écrits contemporains qu'on peut
dire: « La vérité est que l'Eglise n'a pas fait le canon, mais l'a

reconnu, salué, accepté tel qu'il est, parce qu'elle n'aurait pas

pu le dresser autrement -. » En présence des discussions si

longues qui eurent lieu dans l'Eglise chrétienne des premiers
siècles, cette affirmation paraît au moins exagérée.

Les livres apocryphes de l'Ancien Testament, livres moins
anciens que les autres, écrits en grec pour la plupart,
(quelques-uns cependant en hébreu) furent reconnus comme écrits
sacrés par les Alexandrins, les Pères de l'Eglise et par l'Eglise
catholique ; ils ne figurent que très rarement dans nos Bibles

protestantes actuelles. Luther cependant les avait traduits
comme les autres livres bibliques, en mettant en tête de cette
collection le titre suivant : « Livres qu'il ne faut pas égaler à

l'Ecriture sainte, mais qui sont pourtant bons et utiles à lire3. »

Une pression exagérée fut exercée contre eux par la Société
biblique britannique et étrangère « qui refusa tout concours
aux sociétés qui tenaient à conserver les apocryphes4. » 11 eût

1 Cp. F. Godet. Les divers articles publiés dans le Chrétien évangélique,
1891. — A. Gretillat, Exposé de théologie systématique. Tome II, p. 605 sq.

2 L'autorité en matière de foi. Revue chrétienne, 1892, p. 112.
3 Cité par L. Gautier, Luther et l'Ancien Testament. Chrétien évangélique,

1883, p. 543.
* A. Vautier, Un récent ouvrage sur la Bible. Chrétien évangélique, 1883,

p. 504.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 71

été peut-être plus sage de suivre l'exemple de Luther, de

conserver les apocryphes en ayant soin de les juger à la lumière
du grand principe du réformateur, savoir si, directement ou

indirectement, « ils ont Christ pour objet ou bien non1. »

N'est-il pas bon, en effet, de donner à l'édification une base

aussi large que possible et de juger toutes choses à la lumière
du Saint-Esprit qui communique aux fidèles ce qui appartient
à Christ 2.

ART. II. — LA VALEUR DE LA BIBLE

Nous voulons maintenant passer rapidement en revue les

diverses opinions qui ont cours au sujet de la Bible, afin d'avoir
une base solide pour nos développements subséquents. Ces

diverses théories forment une chaîne descendante, allant de la
théorie de l'inspiration plénière à celle du mythe. Désirant
surtout nous occuper des idées qui ont cours à notre époque, dans

notre milieu, nous ne nous arrêterons pas longtemps sur les

hommes qui, au seizième siècle, ont reconnu à chaque chrétien
le droit de lire et d'interpréter la Bible, et ont mis en honneur
le principe formel de la Reformation: l'autorité des Ecritures.
Les réformateurs ont su allier, à une grande liberté de pensée
et d'expression, un profond respect pour le texte sacré. De là
vient que chaque théologien (sauf celui qui refuse à la Bible
toute espèce d'autorité) se déclare le disciple et le continuateur
des réformateurs.

L'inspiration plénière ou la théopneustie, comme l'appelle
Gaussen, a été définie par lui de la manière suivante: «L'Ecriture

est de Dieu, l'Ecriture est partout de Dieu, et partout
l'Ecriture est entièrement de Dieu3. » En d'autres termes; La

Bible, c'est la révélation, la révélation, c'est la Bible; les deux
termes se recouvrent parfaitement.

Il n'est pas difficile de comprendre qu'une théorie semblable
a sa racine, et en même temps son point d'appui, dans le
besoin d'absolu si vivace dans le cœur humain. Au milieu du

1 L. Gautier, ouv. cité, p. 541.
- Cp. Jean XVI, 14.
3 Théopneustie, p. 9.



Ti J. RACCAUD

monde qui se transforme, des opinions qui se heurtent, l'homme
demande un point absolument fixe, un guide infaillible. A ce'
besoin s'ajoute un intellectualisme nettement caractérisé.

L'important est de savoir, celui qui sait, vit; on apprend la

religion. Sous ce rapport, un passage de L. Gaussen, dans

l'avant-propos de sa Théopneustie1 est des plus significatifs.
L'auteur cherche à prouver qu'il est impossible de séparer la

théologie de la religion. « La Théologie ne se définit-elle pas,
dans tous les dictionnaires, comme «la science qui a pour objet
Dieu et sa révélation ?» — Mais, lorsque j'étudiais aux écoles,
le catéchisme ne désignait pas autrement la religion. « C'est la

science, me disait-on, qui nous apprend à connaître Dieu et sa

Parole, Dieu et ses conseils,Dieu en Christ. »Elles ne diffèrent
donc l'une de l'autre, ni dans leur objet, ni dans leur moyen,
ni dans leur but. Vous l'avez remarqué, la religion est une
science, elle apprend à connaître! Cette conception du

christianisme, qui n'est malheureusement pas encore abandonnée

par chacun, est la source de graves erreurs, en transportant
la religion du terrain de la vie (qui est son vrai terrain) sur
celui de la connaissance, comme si une connaissance complète
pouvait seule, et pouvait certainement, produire la vie. Ce que
nous disons a une grande valeur au point de vue de l'éducation
religieuse. Commencer par réclamer la croyance à l'infaillibilité

de la Bible, c'est exposer ceux auxquels on s'adresse à

s'imaginer qu'ils sont chrétiens parce qu'ils connaissent la

Bible, donc la vérité. C'est en même temps les exposer à

abandonner le christianisme dès qu'ils constatent, ou seulement
croient constater dans la bible, une erreur manifeste. Ils ne

possèdent plus la vérité absolue, tout leur échappe à la fois.
Aussi les partisans de la théopneustie s'efforcent-ils d'appuyer

aussi solidement que possible leur manière de voir. Les uns
mettent en avant le témoignage biblique, le raisonnement
philosophique, et de savantes et minutieuses recherches sur les
origines du canon2, d'autres mettent en avant le témoignage

1 P. VIII.
2 Cp. L. Gaussen, Théopneustie et Le canon des Saintes Ecritures.
Jalaguier : Les divers ouvrages cités.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 73

que rend l'histoire du christianisme1, d'autres croient trouver
une preuve suffisante de ce qu'ils avancent dans le: «liest
écrit », sorti de la bouche du Sauveur2. Nous pourrions encore
citer d'autres essais du même genre, essais dont nous ne
pouvons que louer la sincérité ; mais nous devons avouer qu'aucun
de ces écrits ne nous paraît avoir réussi à dissiper les objections

qu'une théorie aussi absolue soulève inévitablement. Pas

n'est besoin d'être un lecteur érudit de la Bible pour y remarquer

ce que partout ailleurs on ne se ferait aucun scrupule
d'appeler des erreurs3. Il y a entre les Evangiles des différences
nombreuses et manifestes1; les chiffres donnés, surtout dans

l'Ancien Testament, au sujet des recensements d'Israël ou de
la chronologie, sont souvent douteux, souvent contradictoires5.
Cela n'est pas grave, cela n'ébranle pas la foi religieuse, nous
le reconnaissons; mais ces faiblesses n'en sont pas moins étranges,

si Dieu lui-même est l'auteur de la bible. La parole de

vengeance, parole cruelle et féroce que nous lisons dans les

Psaumes6, celle du livre des Proverbes7 qui donne aux affligés
un conseil qui répugne à une conscience délicate (nous ne

prenons que les exemples les plus marquants), nous étonnent

plus encore que les simples erreurs de date ou de lieu,
parce que nous y discernons une infériorité morale et
religieuse.

Les auteurs dont nous parlons essaient bien de renverser ces

objections en parlant d'interpolations, d'erreurs de copistes8,
ou en faisant appel au sens figuré. On peut ajouter à ces

réponses l'imperfection du travail des traducteurs et des inter-

1 Cp. Merle d'Aubigné, L'autorité des Ecritures.
- Cp. Le comte Ag. de Gasparin, Les écoles du doute et l'école de la foi,

et encore : Garbett, traduit par Burnier. La parole de Dieu écrite.
3 Cp. L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 70, sq.
Léon Charbonniaud, L'inspiration des Saintes Ecritures, chap. I et IL
i K. de Pressensé, L'inspiration des Saintes Ecritures- Supplément

théologique de la Revue chrétienne, 1862, p. 216, sq.
5 Cp. surtout le livre des Rois et celui des Chroniques.
0 Ps. CXXXV1I :8, 9.
1 Prov. XXXI, 6, 7.
8 Cp. Garbett, traduit par Burnier, La parole de Dieu écrite, p. 294, sq.



74 J. RACCAUD

prêtes, il n'en demeure pas moins vrai que cela n'explique pas

tout, et que la question se pose : Comment la Bible, si elle est

la révélation de Dieu, écrite par lui-même, n'est-elle pas un
livre absolument parfait, préservé de toute erreur? Comment

Dieu, s'il a donné un texte infaillible, n'a-t-il pas veillé à sa

conservation exacte
Des considérations, semblables à celles que nous venons

d'exposer, ont poussé les théologiens à réclamer un peu plus
de liberté dans leurs conceptions au sujet de la Bible. Nous le

faisons d'autant plus facilement, dit l'un d'eux, que « l'idée
d'une inspiration plénière spéciale et continue, recouvrant
toutes les portions de l'Ecriture sans distinction, ne nous
paraît pas biblique1. » Plusieurs paroles de l'apôtre Paul
pourraient être citées à l'appui de cette thèse 2 et quant au passage

que l'on serait tenté de lui opposer: « Toute l'Ecriture est

divinement inspirée et utile pour enseigner...3 » nous devons

reconnaître qu'il ne peut guère s'appliquer qu'à l'Ancien Testament,

si l'on maintient l'article, et qu'il devient trop général

pour être une preuve si on le retranche et si on lit avec la

version Segond : « Toute Ecriture est inspirée de Dieu et utile

pour enseigner... -1
» Au lieu de dire : La révélation, c'est la

bible ; les théologiens dont nous parlons disent : La révélation
est dans la Bible. « La révélation est la substance vivante de

la Bible. Elle en est l'âme et en fait l'unité5. » La Bible peut, à

juste titre, porter le nom de parole de Dieu ; c'est par elle que
nous entendons la voix de Dieu, par elle que nous entrons en
relations avec lui. La parole de Dieu est dans la Bible, mais
toute la Bible n'est pas la parole de Dieu. Partant de cette base,

que vont faire les théologiens? Vont-ils opérer dans la Bible
1 M. Scherer, Ses disciples et ses adversaires, p. 101.
2 1 Cor. Ill, 11-15, cp. 1, 14-16; VII, 25, sq.
3 2 Tim. Ill, 16. Le mieux serait, croyons-nous, de traduire ce passage :

Toute Ecriture, inspirée de Dieu, est utile pour enseigner...
4 Les autres passages que l'on invoque, par exemple: Math. V,18; Luc.

XXI, 33 ; Jean X, 35 ; 1 Pier. I, 10-12 ; 2 Pier. 1,20-21 ; III, 15-16; Apoc. XXII,
18-19, ne nous paraissent pas plus concluants. Voir sur ce point Léon
Charbonniaud, L'inspiration des Saintes Ecritures, p. 16, sq.

ä Valloton, La Bible, p. 45.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 75

un triage, élaguer les éléments qui leur paraissent impurs, et

se faire de cette Bible « châtiée» par eux-mêmes « une règle
infaillible1? » En d'autres termes, le but poursuivi est-il de se

faire une Bible plus petite, mais absolument infaillible cette
fois? Ce serait retomber dans le danger que nous venons de

signaler. Nous craignons toutefois que ce ne soit bien souvent
la pensée, sinon des docteurs eux-mêmes, au inoins de ceux
qui les suivent. On cherche une règle au moyen de laquelle on

pourra tracer la ligue de démarcation entre ce qui est essentiel
et ce qui est accessoire dans la Bible.

Le triage doit être fait, disent les uns, au moyen de la critique

sacrée - qui fait effort pour assigner à chaque livre sa date,

son auteur et par conséquent sa valeur. Remarquons tout
d'abord que, pour employer ce moyen de triage, il faudrait des

études spéciales et approfondies qui ne sont pas à la portée
de chacun; de plus, comme les résultats obtenus par la critique

ne sont en général que des probabilités, on peut dire que
ce guide n'est ni assez impartial, ni assez sûr pour que le

peuple chrétien puisse lui confier son trésor le plus précieux :

la Bible3. En réponse à une question qui lui a été posée, M. le

professeur Frédéric Godet a publié4 toute une série d'articles
tendant à résoudre la question que nous discutons. La question
est formulée par lui de la manière suivante : « Où placer dans

l'Ecriture la limite entre ce qui est révélé et ce qui ne l'est
pas5?» L'auteur distingue entre la révélation et l'inspiration:
«Dans la révélation Dieu parle à l'homme; par l'inspiration
l'homme, qui a reçu la révélation, la communique aux autres
hommes0. » La révélation réclame l'obéissance de la foi; pour
ce qui est simplement inspiré, le chrétien a le droit de libre

1 Gaussen, Théopneustie. Avant-propos, p. III.
2 Ed. Scherer, La critique et la foi, 1™ lettre p. 18. M. Scherer, Ses disciples

et ses adversaires, p. 165.
3 Cp. E. Faucher, Observations laïques sur les tendances actuelles delà

théologie. Nîmes 1889, p. 12, sp.
4 Dans le Chrétien évangélique, la Revue chrétienne et Evangile et Liberté.

Voir aux ouvrages consultés.
5 Explications... Chrétien évangélique, septembre 1891, p. 386.
6 Révélation, Revue chrétienne, avril 1892, p. 269.



76 J. RACCAUD

examen: « C'est... à l'enseignement de Jésus et à toutes ces

matières, signalées comme pensées du Seigneur et non de

l'homme, que s'attache, du moins pour celui qui admet la
révélation et qui ajoute foi aux narrations et aux déclarations des

apôtres, le caractère de l'infaillibilité1.» Nous nous plaisons à

rendre hommage à la manière sérieuse, noble et élevée dont
M. Godet a rendu sa pensée, nous croyons qu'il y a dans son

point de vue une large part de vérité, mais nous ne pouvons
nous empêcher de trouver le moyen qui nous est proposé trop
ingénieux et trop peu pratique. Nous croyons que de

véritables chrétiens peuvent, sur un point ou sur un autre, échapper

à l'autorité de la révélation ainsi définie, y échapper en

pratique sinon en théorie, c'est-à-dire donner à telle ou telle
partie de la dite révélation une adhésion purement platonique,
ce qui est toujours dangereux.

Nous pouvons encore citer le point de vl„ soutenu par l'auteur

des lettres : De l'incroyance à la foi. Repoussant d'une
manière générale toute inspiration, il admet pourtant que les

paroles du Sauveur nous ont été exactement rapportées, grâce
à un secours spécial de Dieu. « C'est au témoignage intérieur
que j'en appelle ici, au témoignage non pas de l'âme coyante
qui n'a plus besoin de preuves, mais de celle qui les cherche
encore2. » L'auteur que nous citons échappera difficilement
au reproche d'arbitraire. Cet arbitraire éclate en ce que le juge
auquel il en appelle, le témoignage intérieur de la conscience,
peut sur certain détail, d'eschatologie par exemple, ne pas se
faire entendre à propos d'une parole de Jésus, tandis qu'il
affirmera l'action de Dieu dans la composition de maints
passages qui élèvent l'âme jusqu'au Père céleste, en lui parlant
de l'œuvre du salut et de ses merveilleux résultats. Rappelons-
nous de plus que la conscience individuelle, quand elle opère
un triage entre les diverses doctrines bibliques3, ne peut se

prononcer que pour ce qui la concerne, et ne doit jamais im-

1 Id., p. 272.
2 De l'incroyance à la foi. Evangile et Liberté. 1890, p. 116, col. 3.
3 Cp. Ed. Scherer, De l'autorité en matière de foi. Revue de théologie,

1850, vol. I, p. 81, 82.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 77

poser ses conclusions aux autres consciences1. De plus cette
conscience n'est pas qualifiée pour repousser définitivement
une partie du document de la révélation, car elle est susceptible

de transformation, de développement. Elle s'assimilera

peut-être plus tard ce qu'elle repousserait aujourd'hui.
Dans une brochure récente, M. Alexandre Westphal remarque

que l'on peut discerner dans les documents bibliques,
concernant l'Ancienne Alliance, trois périodes d'une valeur
religieuse fort inégale. Ces périodes sont semblables à celles

que l'on peut facilement remarquer dans l'histoire des premiers
siècles de la Nouvelle Alliance. Ce sont :

« 1° La période de révélation : Dieu parle à l'homme.
2° La période d'assimilation : La parole de Dieu pénètre

l'homme et fonde la société des croyants.
3° La période d'altération : La société des croyants fait

dévier son axe de la ligne où se meut la volonté rédemptrice, se

développe comme institution humaine et sort du plan de la

révélation2. »

Cette remarque est utile et rendra de grands services à ceux
qui peuvent faire de la Bible une étude scientifique et approfondie

; elle sera sans utilité pratique pour les simples lecteurs
qui prennent la Bible telle qu'elle leur est présentée, et y
cherchent leur nourriture spirituelle.

Continuant notre étude, nous rencontrons ceux qui repoussent

toute inspiration divine, et ne voient dans la Bible qu'une
histoire, écrite comme les autres livres humains, mais racontant

les faits les plus importants, les faits rédempteurs. «Même

sans l'inspiration, la Bible reste le livre de l'histoire du salut,
de la parole de Dieu à tous et pour tous ceux qui habitent sur
cette terre. C'est une puissance de Dieu3. » A ce point de vue,
la valeur de la Bible serait celle d'un document historique
important et digne de confiance.

Il ne reste plus qu'un pas à franchir: repousser la Bible

1 Cp. L. Bonnet, La parole et la foi, p. 60, 61.
2 A. Westphal, Mosaïsme, prophétisme, lévitisme, p. 7, 8.
3 Evangile et Liberté, 11 septembre 1891. M. Kier, cité par le correspondant

d'Allemagne.



78 J. RACCAUD

comme document historique et y voir un tissu de mythes et de

légendes; ce pas a été franchi pour l'Ancien et le Nouveau

Testament'.Nous ne voulons pas nous engager sur ce terrain;
une discussion approfondie de ce point de vue nous entraînerait

trop loin et n'aurait pas pour nous, au moment actuel, une

grande importance pratique.
Le calme, la sobriété ordinaire des récits de l'Ancien et surtout

du Nouveau Testament, nous paraissent combattre, mieux

que tous les raisonnements la théorie que nous venons de

signaler. Nous avons dans la Bible une histoire sérieuse et vé-

ridique, don1 larit au moins autant de garanties que tout autre
document historique. Nous pouvons, dans une large mesure,
dire de la Bible entière ce que Jean-Jacques Rousseau2 dit de

l'Evangile : « L'Evangile à des caractères de vérité si grands,
si frappants, si parfaitement inimitables que l'inventeur en
serait plus étonnant que le héros. » C'est donc à la Bible elle-
même que nous renvoyons ceux qui ont des doutes au sujet de

l'historicité de la révélation. Cette histoire présente, il est vrai,
un caractère unique. Elle nous donne des aperçus sur les

choses d'au delà, elle nous fait connaître Dieu et le salut; elle

est une révélation. Voilà pourquoi nous trouvons dans la Bible,
non seulement l'histoire, mais l'explication de l'histoire; voilà

pourquoi le surnaturel y joue un rôle considérable. Les traits

que nous venons de relever ne sont certainement pas suffisants

pour établir l'infaillibilité de ces documents; mais, en

revanche, ils ne doivent pas en faire suspecter l'historicité
générale. Nous croyons qu'une critique impartiale affirmera avec

nous que « la Bible est l'écho le plus immédiat de l'œuvre et
des révélations divines pour le salut de l'humanité. C'est le
document voulu de Dieu et inspiré par lui pour en conserver
dans le monde la connaissance authentique3. »

Il y a pourtant des points d'interrogation qui s'imposent:
« Le lecteur le plus respectueux de l'Ecriture sainte, écrit

1 Cp. les ouvrages de Strauss et de Renan.
2 Cité par Aug. Glardon, La foi et la science. Chrétien évangélique, 1892,

p. 223.
3 Bible annotée, Les livres historiques. Vol. I, p. 23.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 79

M. Gretillat ', se défendra difficilement de la réflexion qu'il est
des scènes bibliques qui nous présentent des dérogations au

cours naturel des choses et des violations des limites
naturelles des êtres d'autant plus violentes et désordonnées que,
considérées dans la situation particulière où l'une ou l'autre se

produit, elles paraissent plus gratuites 2. »

En face de récits semblables, nous ne songeons pas «à
soustraire la Bible aux conditions d'un livre d'histoire», nous
n'estimons pas « qu'un récit est nécessairement historique parce
qu'il est contenu dans la Bible. » Nous admettons en face des

récits bibliques les droits de la critique qui peut, suivant sa

conviction, se prononcer pour ou contre leur historicité. Nous

affirmons, en revanche, que leur valeur religieuse n'est pas
indissolublement unie à une question historique. Nous n'éprouvons

pas plus de difficulté à penser que l'on peut trouver dans

la Bible des faits sérieusement attestés, mais sans valeur
religieuse, qu'à admettre que Dieu a pu « se servir de mythes,
comme le Seigneur Jésus de paraboles, pour nous faire
connaître des vérités religieuses utiles et salutaires3. » « L'autorité
religieuse ne dépend que du témoignage de Dieu à la
conscience1 ; » et ce témoignage peut se faire entendre à propos
d'un fait fictif aussi bien qu'à propos d'une scène historique.
Une question surgit maintenant devant nous : Comment les
auteurs bibliques, hommes pour la plupart simples, ont-ils été

rendus capables de parler des choses divines, de voir toutes
choses au point de vue de Dieu?

ART. III. —¦ L'INSPIRATION.

Les auteurs bibliques ont été placés, au point de vue
religieux, dans une situation exceptionnelle. Ils ont reçu de la

1 Exposé de théologie systématique. Tome II, p. 573.
2 Cp. surtout les trois miracles suivants : Le discours de l'ânesse de

Balaam, l'arrêt du soleil à l'ordre de Josué, et le séjour de Jonas
dans le ventre d'un poisson.

3 Alfred Läufer, L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie. 1892, p. 270.

4 Th. Rivier, Etude sur la révélation chrétienne, p. 92.



80 J. RACCAUD

part de Dieu des révélations, et ils ont été rendus capables de

les faire connaître aux autres. C'est ce que l'on appelle l'inspiration.

Les apôtres et les prophètes n'ont certainement eu aucun
doute au sujet de leur inspiration. Quand le prophète s'écriait :

« Ainsi parle le Seigneur, l'Eternel » il avait l'assurance de

proclamer la vérité. Les apôtres relèvent avec insistance les relations

qui les unissent au Sauveur, et l'autorité que leur confère

leur charge1. Les guérisons qu'ils ordonnèrent si fréquemment
sont encore une preuve d'inspiration2; pour faire cela il faut
vivre en communion avec Dieu, il faut être conduit par lui. Un

passage des épitres de Paul attribue aux auteurs des écrits

évangéliques le titre de prophètes3, c'est-à-dire d'organes de

la parole de Dieu. Si les apôtres ont cru à leur propre inspiration,

nous pouvons y croire avec eux, mais encore faut-il
s'entendre sur la portée de ce mot. — « Déclarer inspirés les

auteurs des documents chrétiens, écrit l'auteur des lettres : De

l'incroyance à la foi, c'est les proclamer infaillibles4. » —Nous
nous inscrivons en faux contre cette conclusion: «Les notions
d'inspiration et d'infaillibilité, si souvent et si fâcheusement

identifiées, ne se couvrent nullement. L'infaillibilité de fait,
dans un document donné, pourrait se trouver sans l'inspiration;

une sèche chronique, une lettre deux fois morte, le plus
terne des procès verbaux peuvent être exempts de toute
erreur. L'inspiration, par contre, soulevant les âmes au-dessus

d'elles-mêmes, et faisant passer en elles le souffle divin peut
se trouver sans l'infaillibilité. Non seulement dicter et inspirer,
ce n'est pas la même chose ; ce sont même là, comme le faisait
très justement observer M. Frédéric de Rougemont, choses

opposées : si je dicte une lettre à mon secrétaire, je ne l'inspire
pas ; si je l'inspire, je ne lui dicte pas 5. »

Par le fait de l'inspiration, l'homme n'est pas supprimé, il

1 Cp. Jalaguier, Une vue de la question scripturaire, p. 67 sq.
2 Cp. Jalaguier, Ouvr. cité, p. 107 sq.
3 Rom. XVI, 25,26.
4 Evangile et Liberté. 1890, p. 79, col. 2.
5 Leopold Monod, Le problème de l'autorité, p. 70 et 71.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 81

est mis en contact avec la vérité ; mais il doit la saisir, et en la

saisissant il risque de la voiler en partie. De plus, l'action du

Seigneur se fait sentir d'une manière différente, suivant que
les auteurs ont à parler des choses célestes ou des choses
terrestres1. Les premières leur sont nécessairement révélées,
tandis que, comme l'exprime M. de Pressensé2: « la révélation

cesse où commence la science proprement dite. » L'inspiration

permet à l'homme de comprendre et d'exprimer les
choses divines, elle lui donne, sur les choses terrestres elles-
mêmes, des notions nouvelles ; leur vraie signification, leur
réelle valeur lui sont révélées. S'il n'en était pas ainsi, si Dieu
dictait aux auteurs bibliques les choses qu'ils ont à écrire, on
ne comprendrait pas pourquoi nous avons dans notre volume
sacré tant de livres historiques faisant double emploi. Si

l'homme lui-même doit travailler pour conquérir la vérité,
nous comprenons les imperfections de son travail et la nécessité

de le compléter. Si Dieu a dicté, les plus petites contradictions

prennent au contraire une grande valeur. Dieu a inspiré,
mais il n'a pas dicté: Paul affirme hautement son inspiration
et pourtant ce n'est certainement pas Dieu qui lui dicte une
phrase comme celle-ci : «Je rends grâces à Dieu de ce que je
n'ai baptisé aucun de vous, excepté Crispus et Gaïus, afin que
personne ne dise que vous avez été baptisés en mon nom. J'ai

encore baptisé la famille de Stephanas : du reste je ne sache

pas que j'aie baptisé quelque autre personne3. » Cette reprise,
cette rectification, ce doute final ne sont pas le fait d'un auteur

infaillible, d'un auteur qui écrit sous la dictée de Dieu. Nous

aurons une preuve nouvelle de la distinction qu'il faut établir
entre inspiration et infaillibilité, en constatant que la révélation
est religieuse et progressive.

La révélation est religieuse, ce que Dieu veut nous révéler,
c'est le chemin du salut. L'action de Dieu se fait sentir même
dans des affirmations historiques ou scientifiques, surtout

1 Cp. Jean III, 12.
2 L'inspiration des Saintes Ecritures. Supplément théologique de la

Revue chrétienne. 18B2. p. 219.
3 1 Cor. I, 14-16.

THÉOL. ET PHIL. 1894. 6



82 J. RACCAUD

quant au point de vue duquel elles sont exposées, la possession
de la vérité religieuse et morale épurant les autres conceptions
de l'esprit; mais ces données-là ne sont pas « Parole de Dieu.»

La révélation est progressive. Nous trouvons au commencement

de la Genèse un fragment de poésie, le chant de Lémec:
« J'ai tué un homme pour ma blessure, et un jeune homme

pour ma meurtrissure. Cain sera vengé sept fois et Lémec

soixante-dix-sept fois1. »Voilà le cri naturel du cœur humain :

faire un grand mal à celui qui en a fait un petit, se venger
d'une manière terrible. Les écrivains sacrés de l'ancienne
alliance comprirent que telle n'était pas la volonté de Dieu et
dans le Lévitique nous lisons : « Si quelqu'un blesse son

prochain, il lui sera fait comme il a fait ; fracture pour fracture, œil

pour œil, dent pour dent; il lui sera fait la même blessure qu'il
a faite à son prochain2. » Il y a un immense progrès, mais

cette parole inspirée ne nous met pas encore en présence de

la vérité entière; telle qu'elle nous est révélée par le Christ:
« Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites
du bien à ceux qui vous haïssent, et priez pour ceux qui vous
maltraitent et qui vous persécutent, afin que vous soyez fils de

votre Père qui est dans les cieux 3. >: Il y a donc progression
dans la révélation, les hommes ne devenant que peu à peu
capables d"e comprendre la pensée de Dieu1. C'est ainsi que nous

pouvons expliquer que l'abolition de l'esclavage et l'affranchissement

de la femme, contenus en germe dans l'Evangile,
n'aient été réalisés que beaucoup plus tard, quand l'éducation
générale de l'humanité s'est trouvée assez complète pour cela.

Si inspiration ne signifie pas infaillibilité, la Bible ne forme

pas un tout homogène ayant dans toutes ses parties la même

valeur. C'est du reste ce que tout lecteur de la Bible constate

implicitement, sinon en ayant sur ce sujet une opinion bien

formée, au moins en s'attachant de préférence aux passages

< Gen. IV, 23-24.
2 Lév. XXIV, 19-20.
3 Math. V, 43-45.
1 On pourrait tirer de là une théorie de l'inspiration. Dieu fait briller

devant l'homme la vérité; l'homme la saisit de son mieux.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 83

qui lui fournissent la nourriture spirituelle dont il a besoin
et en négligeant les autres. Nous reconnaissons du reste que,
malgré ses lacunes et ses imperfections, la Bible exerce sur les

âmes une impression profonde et salutaire ; les auteurs se

corrigent et se complètent les uns les autres et l'impression finale
est bien telle que Dieu l'a voulue.

Constatons que si nous devons, au point de vue spirituel,
nous abandonner à la conduite d'un guide que nous avons
reconnu n'être pas infaillible, notre situation n'est pas meilleure
au point de vue matériel. Nos sens eux-mêmes nous trompent
souvent et pourtant nous les prenons pour guides. Nous
pouvons appliquer à la Bible, sans aucun changement une citation

que nous avons déjà faite à propos de la confiance que nous
sommes en droit d'accorder à nos sens : «Nous nous trouvons
entre deux alternatives : accorder notre confiance, dans une
certaine mesure au moins, ou la refuser complètement. En la
refusant nous restons, relativement au monde extérieur (si
c'est à la Bible que nous appliquons ce passage, le monde
extérieur ici-inentionné est le monde spirituel), dans une nuit
absolue ; nous n'avons aucun moyen de reconnaître notre chemin.

En l'accordant, au contraire, nous nous procurons un
guide qui n'est pas infaillible sans doute, mais qui nous donne
des directions relativement exactes et toujours utiles, un guide
dont les renseignements, du reste, se rectifient les uns par les

autres1. »

Ayons donc confiance dans notre Bible, nous en avons le

droit; laissons-nous conduire par elle. Comme le dit M. Charles
Secrétan2: « Notre croyance se fonde en partie sur notre
besoin. Nous affirmons la réalité, non de ce dont nous avons
envie, mais de ce qui nous est indispensable, et nous y sommes
autorisés. La légitimité de notre méthode se fonde sur cet
optimisme suprême où se révèle la substance même de notre
esprit et qui est la prémisse de toutes les preuves de l'existence
de Dieu. » — Nous ne pouvons pas, au point de vue spirituel,

1 H. Brocher, Le chemin de la vérité- Revue de théologie et de philosophie,

1874, p. 10.
5 Quelques idées sur la méthode- Revue de théologie, 1852, vol. V, p. 49.



84 J. RACCAUD

demeurer absolument dans les ténèbres; il nous faut au moins
un peu de lumière. Croyons que Dieu nous l'adonnée, nous en
avons le droit : saisissons-la avec joie telle qu'elle nous est

proposée. Tout ce qu'on peut nous demander, c'est de prendre la

bible telle qu'elle est, de nous soumettre aux faits au lieu de

nous laisser aller à décider à l'avance ce que nous voulons

qu'elle soit.
La Bible nous présentant une série de révélations diverses

en nature et en importance, nous devons chercher à préciser
les relations qui existent entre la révélation et le texte biblique.
Ce rapport est variable : Parfois il est nul, ou presque
imperceptible; d'autres fois il est réel, visible, incontestable. Pour
élucider cette question, il nous faut partir du centre lumineux
de la révélation et de la Bible, de Jésus-Christ.

§ 3. Jésus-Christ.

ART. I. — LA SAINTETÉ DE JÉSUS.

La Bible a un centre lumineux, un foyer d'où jaillit cette
lumière qui est répandue dans ses diverses parties avec plus
ou moins d'abondance. Ce foyer, c'est Jésus-Christ! Jésus seul

peut avec pleine justice s'appeler « La Parole de Dieu. » L'apôtre

Jean qui le désigne de cette manière dans le prologue de

son Evangile, dit expressément : « Personne n'a jamais vu Dieu ;

le Fils unique, qui est dans le sein du Père, est celui qui l'a
fait connaître1. » Deux mots reviennent avec prédilection sous
la plume de l'apôtre, quand il parle de l'action révélatrice de

Christ, les mots de « grâce » et de « vérité. » Après avoir été
faite chair, la Parole a habité parmi nous, pleine de grâce et de

vérité; la grâce et la vérité sont venues par Jésus-Christ.
Nous pouvons, en effet, rattacher avec la plus grande facilité
l'œuvre révélatrice du Sauveur à ces deux mots; ils la caractérisent

d'une manière complète. L'œuvre révélatrice de Christ
se présente tout d'abord sous les traits de la grâce, de l'amour
gratuit. Ceux qui, comme nous, croient à la préexistence de

1 Jean I, 18. Cp. v. 14, 17.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 85

Christ voient déjà une preuve admirable d'amour dans le

dépouillement de Celui qui, étant riche, s'est fait pauvre par
amour, afin d'en enrichir plusieurs. Quelle que soit l'opinion
que l'on ait sur ce point, il est impossible de méconnaître que
la carrière tout entière du Sauveur a été dirigée par le même
don de soi-même. U consacre au service de ceux qui l'entourent

son temps (souvent même il ne trouve pas le moyen de

prendre ses repas '), ses forces (il prêche sans cesse la vérité,
i) guérit sans cesse les malades2), sa sollicitude et sa sympathie3.

Jamais il ne pense à lui-même, il se donne ; toujours il
est à la disposition de ceux qui ont besoin de lui. Lorsque, àia
fin de son ministère, Jésus lave les pieds de ses disciples, il ne
fait que manifester d'une manière frappante sa constante
attitude à leur égard et à l'égard de tous les hommes. Nous ne

voulons pas allonger et nous nous bornons à rappeler que ce

don de soi-même se retrouve, élevé à sa plus haute
puissance, au moment de la mort du Sauveur. Relevons seulement
ces paroles de l'institution de la cène : « Ceci est mon corps,
qui est donné pour vous.... Cette coupe est la nouvelle alliance
en mon sang qui est répandu pour vous*. »

Ajoutons encore que nous avons un écho de ces sentiments
dans la loi centrale, l'amour pour Dieu et pour le prochain,
que Jésus ordonne à ses disciples d'observer. L'homme doit
aimer, il doit se donner ; se donner à Dieu d'abord, à ses frères
ensuite.

La grâce, nous le répétons avec l'apôtre Jean, est venue par
Jésus-Christ.

La vérité s'ajoute à la grâce et la complète. Sans la vérité, la

grâce pourrait dégénérer en faiblesse; la vérité lui conservera
sans cesse le caractère qu'elle doit avoir. Au point de vue
religieux, la vérité est sans doute tout d'abord la « parfaite
connaissance de Dieu5, » mais cette connaissance doit naturelle-

1 Cp. Marc VI, 30 sq. ; Jean IV, 31 sq.
2 Cp. Marc I, 29-31; Luc VU, 18 a 23.

3Cp. Jean XI, XVI, 1-4.
4 Luc XXII, 19-20.
5 F. Godet, Commentaire sur l'Evangile de Jean. Neuchâtel, 1885, tome

II, p. 98.



86 J. RACCAUD

ment se manifester en actes. Quand Jésus dit qu'il est la vérité1,
cela ne veut pas dire seulement qu'il la possède, mais qu'il la

réalise, qu'il se conduit d'une manière absolument conforme à

la volonté du Dieu qu'il connaît parfaitement.
Jésus a réalisé sur la terre le bien. Sa conscience, que le

péché n'avait pas altérée, lui a donné un sentiment parfaitement

net de son devoir, et il l'a accompli sans faiblir.
Quelles preuves avons-nous que Jésus ait réalisé sur la terre

la parfaite sainteté? «Je crois, écrit M. Gretillat2, que la
conscience humaine, librement et consciencieusement interrogée,
rend témoignage à la sainteté, ou tout au moins à la vertu
eminente de Jésus-Christ, et que quiconque est de bonne foi
saluera en lui une — conscience sans cicatrice.— » Cela signifie

que quand nous sommes, par l'intermédiaire des Evangiles,
placés en face du Sauveur, nous partageons nous aussi

l'impression saisissante et profonde que ressentirent les auteurs

bibliques eux-mêmes et, d'une manière générale, tous ceux
qui eurent le privilège d'approcher du Sauveur. En le voyant
toujours si fidèle au devoir, toujours si doux, si aimant, nous
sentons que le péché ne l'avait pas marqué de son empreinte,
que Jésus, contrairement à son grand adversaire, Satan, s'est

toujours tenu dans la vérité3.
Ce qui nous donne, au sujet de la sainteté de Jésus, la preuve

irréfutable, c'est l'attitude du Sauveur lui-même. Nous savons,
en effet, que plus une conscience est pure, plus elle est
délicate. Comme le dit M. F. Godet* : « Des milliers de taches ne

se remarquent point sur un vêtement déjà sali, tandis que sur
un vêtement parfaitement blanc la moindre tache frappe le

regard. » Or Jésus, au moment où il prend congé de ses

disciples, au moment ou il se prépare à la mort en prononçant
les sublimes paroles de la prière sacerdotale, ne se sent
coupable d'aucune faute : « Je t'ai glorifié sur la terre, j'ai achevé

1 Jean XIV, 6.
2 L'autorité en matière religieuse. Chrétien évangélique 1881, p. 373.
3 Jean Vili, 44.
4 Cité par Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 104.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 87

l'œuvre que tu m'as donné à faire1. » En présence de Dieu, en

face de la mort, il se sent pur, saint. Un sentiment semblable,
en un moment pareil, ne peut s'expliquer en Jésus, ni par la

folie, ni pai' le mensonge (il serait blasphématoire de soutenir
cette opinion en face d'un caractère comme celui du

Sauveur) ; ce sentiment ne peut s'expliquer que s'il correspond
à la réalité, si Jésus est saint, absolument saint. La grâce et la
vérité sont venues par Jésus-Christ

La sainteté de Jésus est une révélation : « L'évidence morale
de la sainteté de Christ nous conduit... immédiatement à la

conviction qu'il existe réellement un Dieu, un être surnaturel,
tout-puissant et saint, dont la toute-puissance et la sainteté se

manifestent avec certitude, historiquement, dans la personne
surnaturelle de Jésus2. » Cette révélation ressort du fait que
la sainteté de Jésus eut son principe dans son obéissance à

la volonté de Dieu: « La même loi morale qui nous astreint
l'astreignit également et de la même façon. Son existence

terrestre fut,comme la nôtre, courbée sous le joug indiscutable

d'un impérieux devoir, et le même impératif qui
commande à notre vouloir fut aussi celui qui domina le sien 3. » Ce

que nous relevons dans cette citation, ce n'est pas tant le

rapport qu'il y a entre la tâche humaine de Jésus et la nôtre,
que le fait même de l'obligation que nous retrouvons dans la
carrière de Christ. Il nous l'a dit lui-même : « En vérité, en

vérité, je vous le dis, le Fils ne peut rien faire de lui même,
il ne fait que ce qu'il voit faire au Père; et tout ce que le
Père fait, le Fils aussi le fait pareillement4. » Nous trouvons à

la fois dans cette parole le sentiment de l'obligation : le Fils
fait, il doit faire ce qu'il voit faire au Père, et l'affirmation, qui
nous est précieuse, que la vie de Jésus, les actions accomplies
par lui sont une révélation de ce que veut le Père céleste lui-
même. Si la grâce et la vérité sont venues en Jésus-Christ,

1 Jean XV11, 4.
2 Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p, 107.
3 G. Frommel, Des conditions actuelles de la foi chrétienne. Chrétien

évangélique, 1892, p. 531.
4 Jean V, 19.



88 J. RACCAUD

elles sont venues de la part du Père qui a voulu ncus faire
connaître, en Jésus-Christ, les sentiments dont il est animé
à l'égard de l'humanité. « Toutes choses, dit encore Jésus,
m'ont été données par mon Père, et personne ne connaît le
Fils, si ce n'est le Père ; personne non plus ne connaît le Père,
si ce n'est le Fils et celui à qui le Fils veut le révéler1. »

ART. II. — L'AUTORITÉ DE JÉSUS.

La sainteté de Jésus exerce sur toute conscience droite un

attrait incontestable. Voyant la conduite de Jésus, elle lui rend

témoignage: Ce que tu as fait, c'est ce que je dois faire. L'esprit

(miexipx), l'œil spirituel, cherche, s'élevant plus haut que la

personne humaine du Sauveur, à distinguer le Père céleste, le

Dieu que Jésus nous révèle et auquel il obéit. Jésus, qui mieux

que personne connaissait les besoins des hommes, complète la

révélation par les paroles qu'il prononce. Il cherche à éveiller
la conscience, à exciter l'œil spirituel.

Tous les évangélistes rendent témoignage à l'enseignement
de Jésus: Il parlait avec autorité2. Aucun enseignement ne

pouvait être comparé au sien : « Le sens de ses discours pénétrait

son auditoire; leur vérité s'imposait à la conscience et
brisait ses résistances. Tous ceux qui en étaient frappés ne
devenaient pas les disciples de Jésus : percevoir clairement son
devoir n'est pas encore l'accomplir. Mais l'enseignement du
Christ portait si bien sa preuve en lui-même, qu'il (cet
enseignement) ne permettait pas la discussion3. » Le trait qui nous
paraît avoir été le trait distinctif de l'enseignement du Sauveur,
la source de cette autorité que nous venons de constater, nous
est indiqué dans cette parole adressée à Nicodème: « Nous
disons ce que nous savons, et nous rendons témoignage de ce

que nous avons vu i. » Jésus peut parler des choses célestes
elles-mêmes avec l'autorité d'un témoin qui sait ce qu'il dit.

1 Math. XI, 27.

2Cp. Math. VII, 29; Marcì, 22; Luc IV, 32; Jean VI, 68; VII, 46.
3 Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 93.
4 Jean III, 11.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 89

Ce n'est certainement pas le souvenir d'une existence
antérieure qui permet à Jésus de parler ainsi1, c'est le fait qu'il
avait un esprit (n-nïtpa) bien ouvert, capable de lui donner la

connaissance exacte des choses d'en haut. Jésus se donne, pendant

sa carrière terrestre, comme étant « le Fils de l'homme
qui est dans le ciel2, » c'est-à-dire qui vit en communion avec
son Père, qui est dans le sein, dans l'intimité du Père3. Pendant

qu'il était sur la terre Jésus vivait de la vie de Dieu, il
tirait à chaque instant de lui la force et les directions qui lui
étaient nécessaires. L'autorité de Jésus vient de ce qu'il parle
des choses qu'il voit; les Scribes ne pouvaient qu'exposer ce

qu'ils avaient appris ; celte simple comparaison nous fait
comprendre la perte que nous avons faite eu laissant obscurcir
notre œil spirituel.

Jésus parle des devoirs de l'homme. Il cherche à faire briller
jusque dans les consciences obscurcies la lumière d'en haut.
C'est à la sainteté qu'il appelle ses audiieurs : « Soyez parfaits,
comme votre Père céleste est parfait4 »

Jésus parle de Dieu. Il le fait connaître par sa conduite,
mais aussi par ses paroles. Il nous apprend à l'appeler « Notre
Père céleste ; » il nous le montre, dans la parabole de l'enfant
prodigue, prêt à recevoir avec tendresse le pécheur qui se

repent.
Jésus parle de repentance, de vie nouvelle. Il sait bien, qui

pourrait le savoir mieux que lui? que le péché exerce dans

l'humanité les ravages les plus effrayants, que les consciences
sont endormies, faussées, aveuglées, mais il sait que Dieu est

tout-puissant, qu'il peut réparer les brèches et relever les

ruines. Cette prédication frappe, elle effraie et stimule. Elle pousse
l'homme à prendre conscience de sa situation et à chercher le

moyen d'en sortir; elle lui fait comprendre l'obligation de

1
« C'est par la conscience humaine de Jésus qu'a passé tout ce qu'il a

révélé de Dieu à la terre. » F. Godet, Commentaire sur l'Evangile de Jean,
Tome II, p. 103.

2 Jean III, 13.
3 Jean J, 18.

" Math. V, 48.



90 J. RACCAUD

mourir à soi-même pour qu'il puisse vivre d'une vie nouvelle.
« II suffit d'avoir compris l'obligation du renoncement à soi-
même et d'avoir souffert de ses péchés pour connaître l'impossibilité

de la paix, à moins que la loi morale ne devienne en

fait toute-puissante sur notre volonté, et que notre obéissance

ne jaillisse sans contrainte du fond même de notre cœur1. »

Jésus commence par faire naître le besoin, puis il propose le

remède, il annonce que par la foi les péchés sont pardonnes,

que la vie nouvelle peut se développer et porter des fruits
excellents.

Nous pouvons ainsi surprendre sur le vif l'autorité de Jésus,

nous l'entendons parler avec hardiesse de choses qu'il connaît,
qu'il contemple, pourrions-nous dire. L'autorité de Jésus a sa

source dans sa sainteté.
Après avoir constaté l'autorité du Sauveur, après en avoir

recherché la source, il nous reste à en examiner l'étendue et
les caractères.

Plusieurs auteurs se prononcent très nettement en faveur
d'une grande extension de l'autorité de Jésus. Voici tout
d'abord Scherer2: t Christ est l'objet propre de la foi. C'est lui
que le chrétien embrasse par une adhésion spirituelle. Si cette
adhésion ne suppose pas nécessairement la connaissance de

tout ce que Jésus a pu faire ou enseigner, elle suppose cependant

l'acceptation implicite de tout ce qui pourra être ultérieurement

reconnu comme émanant du Seigneur, puisque autrement

la foi se contredirait elle-même et renierait ses données

fondamentales. » Partant de ces principes noire auteur tient
le raisonnement suivant: Je ne peux pas accepter telle ou telle

pensée; or j'accepte tout ce qui vient de Jésus ; donc cette

pensée ne peut pas venir de lui. Ce sont les documents bibliques

qui sont alors accusés d'avoir voilé la pensée du Seigneur.
On va loin en suivant cette voie Sans doute il y a lieu de tenir

compte du fait qu'avant d'être définitivement fixées par la

composition de nos Evangiles, les paroles de Jésus furent
traduites d'araméen en grec, et qu'elles furent conservées pen-

1 Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 97.
2 De l'autorité en matière de foi. Revue de théologie, 1850. Vol. I, p. 81.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 91

dant bien des années, soit par la tradition orale, soit par des

écrits fragmentaires. Ce double fait ne justifie pourtant pas

ceux qui voudraient opérer, au milieu des paroles attribuées
au Sauveur, un triage conforme à leurs opinions, ou même à

leurs convictions. Les auteurs bibliques étaient certainement
niieux placés que nous pour savoir ce que le Sauveur disait ou
ne disait pas. Laissons une critique impartiale étudier ces
problèmes délicats, rechercher de quel côté paraissent être les

plus grandes probabilités; mais sans nous imaginer qu'elle
puisse prononcer des jugements sans appel.

Au milieu des déclarations des auteurs qui admettent
l'authenticité des paroles attribuées au Sauveur, nous relevons

l'opinion de M. le pasteur Rey1 : Pendant sa carrière terrestre
le Sauveur « n'a pas possédé la toute-science, » mais, « chaque
fois qu'il a parlé, la toute-science a été à son service. » Si

nous la comprenons bien, cette subtile distinction a pour but
de répondre aux objections que font naître les paroles mêmes
du Sauveur devant ceux qui lui attribuent la toute-science.
Pendant sa carrière terrestre, Jésus a été un homme semblable
à nous en toute chose excepté le péché ; il ne peut donc pas
avoir participé à la toute-science divine. Pouvons-nous penser
au moins que, vu ses relations intimes avec Dieu, Jésus fut

gardé de toute erreur aussi bien que de toute faute?
Deux des auteurs qui se sont occupés de ce sujet terminent

leur exposition par ces mots dont la précision ne laisse rien à

désirer : « Nos frères catholiques fondent leur foi sur l'infaillibilité

du pape. Fondons la nôtre sur ce roc : l'infaillibité du
Christ-. » Cela signifie que toute parole prononcée par le

Sauveur, qu'il s'agisse des choses terrestres ou des choses

célestes, est marquée du cachet de l'exactitude absolue ;

que les questions de science, de critique, etc., sur lesquelles
Jésus a pu, occasionnellement, dire quelques paroles en pas-

1 Discours sur l'Infaillibilité doctrinale de Jésus-Christ, p. 13-14. Cp.
Semaine religieuse de Genève du 28 mai et du 25 juin 189-,

2 H. Meyer, Le fondement de la certitude en matière religieuse- Revue

théologique de Montauban, 1889, p. 310. G. Godet, Sur quoi repose notre

foi? Chrétien évangélique, 1890, p. 492.



92 J. RACCAUD

sant, sont définitivement tranchées par ce fait. La sainteté du

Sauveur est le gage de son infaillibilité.
Ecoutez M. Gretillat1 : «Nous attribuons... l'infaillibilité

consistant dans l'immunité absolue de l'erreur, soit dans la pensée,
soit dans le langage, à l'homme parfaitement saint, même en

dehors du domaine moral qui lui appartient en propre. Notre
notion de la sainteté immaculée répugne à la supposition que
l'homme en qui elle se trouve soit capable d'émettre, en aucune
matière, un jugement précipité, qui aurait été rendu avant que
le sujet ait eu le temps ou les moyens d'acquérir sur un objet
quelconque, si étranger fût-il à l'ordre religieux et moral, une
certitude absolue. Car cette précipitation dans l'énoncé d'un

jugement quelconque serait déjà, de quelques circonstances
atténuantes qu'il soit entouré, une faute morale. »

Malgré tout ce qu'elle a d'attrayant et de sympathique,
l'affirmation qui précède nous paraît au moins téméraire. Ne
faudrait-il pas être infaillible soi même pour déclarer qu'un autre
l'a été? Dans deux articles fort remarqués, M. le professeur
Aloys Berthoud2 cherche à tracer la limite de l'autorité doctrinale

ie Jésus-Christ : « Les restrictions que nous avons signalées,

écrit-il, sont du domaine scientifique, dans lequel l'activité
collective du genre humain peut et doit s'exercer avec compétence,

indépendamment de toute considération étrangère à ce

domaine, et selon la méthode qui lui est propre. — Jésus, lui-
même, en s'exprimant occasionnellement sur des questions de

cette nature, n'en a pas fait l'objet d'un enseignement ex
professo.... — Le Sauveur s'est strictement limité à l'accomplissement

de la tâche pour laquelle il est venu au monde. Il n'a
voulu régner que sur les âmes, en les réconciliant avec Dieu,
etil a laissé en dehors de son champ d'action, tous les
problèmes, si importants qu'ils fussent à d'autres égards, politiques,

sociaux, scientifiques, littéraires, dont la solution
n'importait pas directement à l'établissement de son royaume. »

« Un être parfait qui n'a pas la toute-science, disons un homme

1 Exposé de théologie systématique. Tome II, p. 559-560.
2 L'autorité doctrinale de Jésus-Christ. Chrétien évangélique, mars et

avril 1892.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 93

parfait, sera donc susceptible de notions inexactes à l'extrême
frontière de son savoir, sans que sa perfection d'homme en

souffre nulle atteinte1. »

Cette longue citation nous paraît assez concluante au sujet
de la question que nous discutons maintenant. : Un homme,
même saint, doit se développer, apprendre, augmenter ses

connaissances. Dans son enfance, dans sa première jeunesse,
Jesus ne savait certainement pas lout ce qu'il sut plus tard.
Pour se faire comprendre de ceux qui l'entouraient, Jésus dut
leur parler comme ils parlaient. Il avait sa tâche : révéler le
monde spirituel ; il fit concourir à la réalisation de ce devoir
suprême les connaissances naturellement imparfaites que les

hommes lui avaient communiquées2.
Nous croyons donc devoir limiter sur ce point l'infaillibilité

du Sauveur. Si Jésus a été réellement homme, non seulement
il n'a pas tout su, mais il est possible qu'il ait eu certaines
notions inexactes. Rappelons sur ce sujet ces paroles de M. le

professeur Gautier3: « A ceux qu'épouvante cette pensée,
nous soumettrons simplement cette remarque que Jésus a été

semblable à nous en toute chose hormis le péché, et que
l'erreur n'est pas un péché. Et nous ajouterons que bien loin de

trouver dans cette constatation une diminution, une
dépréciation de notre Sauveur, nous y voyons au contraire un
motif de plus de reconnaissance et d'admiration attendrie
envers lui. Car il n'a pas seulement voulu partager nos
misères physiques, la faim, la soif, la fatigue, nos souffrances,

nos angoisses, notre mort, mais aussi s'abaisser à partager
nos erreurs et nos ignorances. Son dépouillement ne nous
apparaît que plus adorable et plus divin. »

L'autorité de Christ est donc une autorité spirituelle. Il règne

1 Chrétien évangélique, avril 1892, p,177, 178, 173.

2 « Ce que Jésus avait appris des hommes, quant aux choses terrestres,
et pour autant que cela n'était pas en rapport avec son œuvre de salut,
n'a pu être en dehors de la faillibilité humaine. » F. Godet, Chrétien
évangélique, 1891, p. 160.

3 A propos d'un livre récent sur la question du Pentateuque. Chrétien
évangélique, 1892, p. 379.



94 J. RACCAUD

dans ce domaine spécial dans lequel il a accompli son œuvre
salutaire. Dans ce domaine au moins pouvons-nous parler de

l'infaillibilité de Jésus? Souvent on trouve dans les discours
de Jésus des paroles que nous pouvons appeler hyperboliques.
Quand Jésus parle de tendre la joue droite à celui qui vient de

frapper la gauche ' ; quand Jésus parle de la haine que doivent
avoir pour leurs parents ceux qui veulent le suivre2, il paraît
avoir demandé aux autres plus qu'il n'a fait lui-même, lui qui
a repris celui qui l'a frappé3 et qui, jusque sur la croix, a

prouvé à sa mère l'amour dont il était rempli pour elle4. La

pensée très juste, très chrétienne, très belle, a revêlu une
forme dont il est impossible de prendre à la lettre tous les

termes. En est-il de même au point de vue dogmatique? Les

déclarations de Jésus sur les possessions, sur la personnalité
de Satan, etc., doivent-elles être prises au pied de la lettre ou
a-t-on le droit d'en prendre le sens spirituel plutôt que le sens
matériel

Avant de répondre à celte question, citons cette parole de

M. Ernest Naville5 : « Le Christ, se présentant comme le

témoin du monde divin, rend témoignage sur des choses qui dé-

passenlles résultats du seul emploi de nos facultés naturelles....

Appliquez la règle de n'accepter que des vérités qui se légitiment

directement elles-mêmes et qui n'ont d'autre garantie
que leur contenu; supprimez la confiance qui fait l'autorité de

la foi, ces choses qui nous dépassent disparaîtront, et ces

choses sont la substance de l'Evangile. Ceux qui les acceptent
les acceptent par un acte de confiance en celui qui est mort
pour leurs péchés et ressuscité pour leur justification. »

Sans doute ; mais en lisant M. Naville, nous ne pouvions
nous défendre de l'impression que le vénérable professeur ne

nous indique que le commencement de l'acte de la foi. Cette

confiance, dont il parle, nous pousse à nous abandonner à la

1 Math. V, 39.
2 Luc. XIV, 26.

3 Jean XVIII, 22, 23.
4 Jean XIX, 27.

5 L'autorité du Christ. Journal religieux. 8 avril 1893, p. 57.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 95

conduite du Sauveur. Nous devons pourtant inciter notre
conscience à saisir le contenu de la révélation, nous devons sans

cesse faire effort pour développer notre œil spirituel, pour
voir ces choses qu'il voyait. Si nous y parvenons, nous aurons
la certitude parfaite,seulement alors. Nous concluons : Admettant

l'autorité spirituelle de Christ, nous avons confiance en

ses paroles, nous nous efforçons de les réaliser, de contempler
les choses qu'il nous montre ; nous ne voulons rien préjuger
quant au résultat de cet effort. Ceux qui prennent les paroles
de Christ dans leur sens spirituel peuvent en dégager, quant à

leur vie chrétienne, les directions essentielles. Nous
cherchons à faire plus encore, à prendre les paroles de Christ
comme l'expression exacte de sa pensée, l'exposé des choses

qu'il a vues; si nous ne parvenons pas à acquérir une certitude

complète, à voir à notre tour, nous nous résignerons à

attendre le jour où nous connaîtrons comme nous avons été

connus.

ART. III. — JÉSUS ET LA BIBLE

Dans la conclusion d'un discours sur « L'autorité en m'atière

religieuse», M. le professeur Gretillat1 nous dit: Dans les

heures de doute « ce n'est pas la couverture d'un canon
traditionnel qui vous rendra vos certitudes perdues. Mais si, au lieu
de venir de l'Ecriture à Jésus-Christ, vous passez de Jésus-

Christ, de sa personne sainte et divine à l'Ecriture, de sa

personne, dis-je, au témoignage qu'il a rendu sur lui-même et de

celui-ci aux témoignages qui lui ont été rendus par les prophètes

et les apôtres, je crois que cette méthode lente mais sûre

vous rendra la foi à la vraie autorité par l'exercice vrai de la

vraie liberté. »

M. Alfred Laufer2 répond vivement: « Je me demande ce

que cela signifie. Si l'on parle du Christ historique, cette
méthode est fausse, car nous ne savons que par les Ecritures ce

1 Chrétien évangélique, 1881, p. 373.

- L'autorité en matière de foi, etc. Revue de théologie et de philosophie,
1892, p. 262.



96 J. RACCAUD

que fut le Christ. Si l'on parle de — Christ en nous, — alors
la méthode qui m'a permis de reconnaître en Jésus-Christ
la vérité, cette méthode n'est-elle pas pleinement suffisante

pour me permettre de reconnaître dans toute l'Ecriture sainte
la vérité salutaire de Dieu? »

Le rôle de la Bible peut être comparé, nous semble-t-il, à

celui de la Samaritaine de la ville de Sychar qui cherchait à

amener ses concitoyens à Christ1. La Bible fait sentir à l'homme
combien il a besoin du Sauveur, et elle le lui montre pourqu'il
puisse aller à la source de la vie. Les peintures les plus
sombres, celles qui nous montrent la grandeur du mal, parlent
avec éloquence de la nécessité de la venue du Libérateur; la

parole inspirée des prophètes nous annonce soit sa première
apparition, soit son glorieux retour ; les Evangiles et les épitres
nous le font connaître et nous font sentir le privilège de ceux

qui ont ce Défenseur infatigable, ce parfait Sauveur.Tout n'est

pourtant pas à repousser dans la pensée de M. Gretillat; elle

signifie, si nous la comprenons bien, que c'est Christqui donne
à la Bible sa valeur, et que nous devons sans cesse chercher
à mettre ses divers passages en relation avec le Sauveur. La

connaissance de Christ est souvent indispensable pour cela ;

tel verset de l'Ancien Testament qui est une énigme indéchiffrable

pour celui qui ne connaît pas Christ, édifie et nourrit
celui qui le connaît. Nous nous expliquons ainsi que l'on puisse
dire qu'il faut aller de Jésus à la Bible, après avoir commencé,
tout le monde est d'accord, par aller de la Bible à Jésus.

N'est-ce pas dans ce sens que M. le professeur Bovon2
faisait la remarque suivante : « La Bible étant le document de la
révélation qui se résume en Jésus-Christ, il en résulte qu'une
partie delà Bible est d'autant plus inspirée qu'elle est en

rapport plus direct avec Christ, d'autant moins que ce rapport est

plus éloigné»? Luther lui-même ne confirme-t-il pas cette
manière de voir quand, après avoir dit que «la véritable pierre
de touche pour l'appréciation des livres saints, c'est de voir
s'ils ont Christ pour objet ou bien non », il ajoute : « Ce qui ne

1 Cp. Jean IV, 29.
2 Cours manuscrit de dogmatique, 1886-1887.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 97

fait pas connaître Jésus-Christ n'est pas apostolique, quand
même ce serait saint Pierre ou saint Paul qui l'aurait dit. En
revanche, ce qui prêche Jésus-Christ est apostolique, quand
même ce serait Judas, Anne, Pilate ou Hérode qui le dirait* »

La Bible nous apprend à connaître Christ. Elle est « le témoin
qui nous fait connaître l'Evangile 2. » Les faits qui nous y sont
rapportés contribuent pour la plupart à nous montrer un des

traits de la personne ou de l'œuvre du Sauveur. Cela est
évident au sujet des Evangiles: «Par le moyen des écrits des

apôtres, nous pouvons, nous mêlant de loin aux rangs de ceux
qui se pressaient autour de Jésus, le voir délivrer les corps et
les âmes, étendre sur les foules et sur les individus les effets
de sa divine compassion. Nous sommes mis ainsi au bénéfice
de ce que possédaient les contemporains, qui ne pouvaient
être tous présents autour de lui à chaque instant, et qui, eux
aussi, devaient avoir recours, en plus d'une occasion, à des

rapports, rapports variant nécessairement entre eux sur tels
ou tels détails3. »

Dans le livre des Actes nous avons la peinture de la vie
chrétienne au commencement de l'histoire de l'Eglise. II va sans
dire que ces récits ont une valeur inappréciable pour ceux qui
veulent se rendre compte de l'importance réelle de l'œuvre de

Christ.

Quant aux récits de l'Ancien Testament, leur valeur est
certainement moindre. Ceux qui tiennent à bien connaître Christ
ne les négligeront pourtant pas, car la connaissance de l'histoire

du peuple de la promesse peut, dans une large mesure,
éclairer l'histoire de l'accomplissement de la promesse. Nous

ne répétons pas ici ce que nous avons dit au sujet des droits

que possède incontestablement la science pour l'examen de la

valeur historique et scientifique des divers récits. Ce qu'il y a,
en tout état de cause, de particulièrement éloquent et de

caractéristique dans les récits bibliques, c'est le point de vue re-

1 Cité par L. Gautier, Luther et l'Ancien Testament. Chrétien évangélique,

1883, p. 541.
a L. Monod, Le problème de l'autorité, p. 72.
8 L. Monod, Ouvr. cité, p. 95.

THÉOL. ET PHIL. 1894. 7



98 J. RACCAUD

ligieux et élevé qui fait de Dieu l'acteur veritable, l'acteur
suprême. Prenons quelques exemples pour illustrer notre pensée.
Nous ne nous arrêtons pas sur les récits du Nouveau Testament,

ni même surla généralité de ceux de l'Ancien. Dieu agit,
cela est évident; Dieu envoie son Fils, Dieu fait les œuvres

qu'il accomplit1, Dieu châtie son peuple par la déportation,
Dieu le récompense par les victoires qu'il lui accorde. Nous

voulons plutôt concentrer notre attention sur quelques-uns des

récils contenus dans les premiers chapitres de la Genèse. Il y a

là des narrations dont le caractère est contestable et contesté ; les

uns y voient une histoire, les autres des mythes. Si même,

comme le remarque M. Armand Vautier2, la valeur scientifique
du récit de la création doit être abandonnée, Dieu n'ayant
jamais fait connaître à l'homme, « d'une manière extraordinaire,
les grandes vérités cosmogoniques», si l'on remarque que cet

exposé repose « sur la base, commune à toute l'antiquité
païenne, » de la « conception géocentrique de l'univers » ; il
n'en demeure pas moins vrai que l'idée générale de ce récit
est profondément religieuse, chrétienne pourrions-nous dire.
Nous y voyons: «Le Dieu créateur, personnel, distinct de

ses créatures, travaillant librement selon un plan préconçu3. »

Si nous sommes condamnés par la science à abandonner la

conception traditionnaliste du déluge universel, la comparaison
entre la donnée biblique et les relations analogues conservées

par les peuples contemporains et voisins d'Israël n'en aura pas
moins son éloquence. Dans le récit babylonien du déluge, nous

voyons des divinités jalouses les unes des autres qui font porter

aux hommes le poids de leur colère ; la Bible seule nous
parle du Dieu juste et saint qui punit l'humanité pécheresse.
Nous retrouvons ainsi dans les passages, même les plus
contestés de l'Ancien Testament, ce que nous pouvons appeler
des « éléments chrétiens» qui assurent à ces récits une valeur
qui dépasse de beaucoup celle que leur confère leur incontes-

1 Jean XIV, 10,
2 Un nouvel essai sur le récit de la création. Chrétien évangélique, 1886,

p. 160, passim.
3 A. Vautier. Ouvr. cité. p. 159.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 99

table supériorité scientifique sur les autres documents contemporains.

Nous ferons une remarque analogue au sujet des ordonnances

relatives à la conduite morale de l'homme. Les paroles de

Jésus-Christ et celles des apôtres nous donnent, cela esl
évident, les directions essentielles, les préceptes chrétiens par
excellence. Il est absolument impossible d'imaginer une loi
morale qui dépasse en simplicité et en profondeur celle de

Jésus-Christ, la loi de la liberté et de l'amour : « Tu aimeras le

Seigneur, ton Dieu, de tout ton cœur, de toute ton âme, de

toute ta pensée, et de toute ta force. Et : Tu aimeras ton
prochain comme toi-même1. » Les recommandations apostoliques
elles-mêmes doivent être jugées à la lumière de ce principe
fondamenlal, à plus forte raison les préceptes de l'Ancienne
Alliance. La loi de l'Ancien Testament a une valeur incontestable

pour le chrétien, elle lui aide souvent à se rendre compte
du contenu delà loi de l'amour; elle la développe, la
commente. Souvent les ordonnances légales représentent un minimum

qui devrait être dépassé par les disciples de Jésus-Christ,
puisqu'ils sont, au point de vue religieux, dans une situation
infiniment supérieure à celle des anciens Israélites. Dans ces

préceptes, tout n'a pas la même valeur, mais presque tout a

une valeur quelconque, et peut être utile au développement
de la vie religieuse du chrétien. Mentionnons encore ces aperçus
qui nous sont donnés sur le monde spirituel. Vagues pour la

plupart dans l'Ancien Testament, ils deviennent de plus en

plus précis. Les songes primitifs sont remplacés par les visions
des prophètes. La parole plus simple de Jésus-Christ nous fait
encore mieux connaître les choses invisibles, il n'y a pas chez

lui des descriptions grandioses et en quelque sorte matérielles,
il y a une sobre, mais puissante réalité; moins d'apparence peut-
être, mais un fond plus solide encore. Ici de même nous
retrouvons des éléments chrétiens dans les plus anciens
documents.

Nous pouvons maintenant discuter une question qui a été

1 Marc XII, 30-31.



100 J. RACCAUD

fréquemment controversée en ces derniers temps : y a-t-il une
dogmatique biblique? Le premier point que chacun remarque
est que la Bible nous présente la vérité essentiellement par des

faits: « La Bible raconte simplement les faits, va jusqu'à dire
M. le professeur Astié1, sans prétendre à la moindre ombre
d'autorité. » «Il faut se garder, écrit à son tour M. Frédéric
Godet2, d'opposer les affirmations que nous appelons dogmes
bibliques aux récits historiques de l'Ecriture, comme si les

premières ne portaient que sur des vérités abstraites, tandis

que les seconds seuls seraient l'énoncé de faits réels. Il n'est
pas une affirmation religieuse de l'Ecriture qui ait pour objet
une idée pure et qui ne porte sur un fait envisagé comme réel,
mais de nature supersensible. » Ce caractère permet à la

révélation de nous être présentée d'une manière plus objective
par les auteurs bibliques ; un fait est toujours un fait. Un

enseignement théorique et dogmatique recevrait beaucoup plus
facilement l'empreinte de la personnalité de celui qui le reproduit.

Le fait lui-même est déjà dans une certaine mesure, mais

beaucoup moins, marqué de ce sceau : « En elles-mêmes, et
si on pouvait les obtenir à l'état pur, les révélations du monde
extérieur seraient infaillibles; mais il faut qu'elles se mélangent
avec le besoin pour que nous puissions nous les appliquer» or
le besoin « souille tout de son contact3. » Cette souillure est

donc, dans le document de la révélation, réduite à son

minimum; c'est un avantage digne d'être signalé.
A côté de cela, il y a pourtant dans la Bible des éléments

dogmatiques, des explications tendant à montrer comment les

faits découlent les uns des autres. L'expiation et la justification
se présentent sans doute à nous avant tout comme des faits,
mais ces faits spirituels sont mis à notre portée. Saint Paul

veut les justifier aux yeux de la raison, les faire comprendre.

1 Evangile et Liberté. 26 décembre 1890. Cité par M. F. Godet, Chrétien
évangélique, 1891, p. 97.

2 Le Nouveau Testament contient-il des dogmes Chrétien évangélique,
1891, p. 100. Cp. Le Vinet de la légende et celui de l'histoire, p. 65-66.

3 H. Brocher, Le chemin de la vérité. Revue de théologie et de philosophie,

1874, p. 15.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 101

L'Ancien Testament joue dans ce domaine aussi un rôle
considérable, seul il peut nous donner des idées religieuses régnant
au temps de Jésus une idée exacte, et ces connaissances sont
absolument nécessaires à ceux qui veulent comprendre le
Sauveur et surtout les apôtres. Nous reconnaissons du reste que
les éléments dogmatiques sont réduits à un minimum. Nous
souscrivons à ce jugement de M. Th. Rivier1: «Le dogme
n'est vrai que dans la mesure où il est l'expression de la vie
nouvelle créée par Christ. » A ce point de vue, le privilège
qu'ont eu les auteurs bibliques d'assister aux origines du
christianisme, et l'intensité de leur vie religieuse, assurent à leurs
écrits une valeur toute spéciale. Nous cherchons tout naturellement,

quand nous voulons formuler une doctrine, à lui
donner une base biblique, ainsi seulement nous sommes
certains de construire sur un terrain strictement chrétien. Nous

nous rencontrons sur ce point avec M. R. W. Monsell2: « La
révélation nous met sur la voie pour arriver à la solution,
mais celle-ci ne sera complète que lorsque nous connaîtrons
comme nous sommes connus. En attendant, la divinité do

l'Ecriture éclate en ce que tout progrès réel dans nos
conceptions s'y trouve justifié d'avance, le sens de ses paroles
s'élargit à mesure que l'Eglise devient plus capable de les
apprécier. »

Nous sommes maintenant en mesure de formuler nos conclusions

au sujet de l'autorité de la Bible. Après ce que nous avons
dit au sujet de l'autorité de Christ lui-même, et au sujet des

droits de la science de faire comparaître à son tribunal les faits
qui nous sont rapportés par la Bible, il va sans dire que nous
ne songeons pas à soutenir la thèse de « l'infaillibilité de la
Bible. » La Bible est autre chose, elle est mieux qu'un code

infaillible, elle est une puissance spirituelle, qui nous soulève
au-dessus de nous-mêmes, qui nous élève La Bible est une
mère qui guide son enfant dans le bon chemin3, elle est un

1 Etude sur la révélation chrétienne, p. 123.
2 L'expiation- Chrétien évangélique, 1867, p. 539.
3 Cp. l'opinion de Luther. Merle d'Aubigné, L'autorité des Ecritures,

p. 70, 71.



102 J. RACCAUD

« maître pour nous conduire à Christ1 ». Dès la première
rencontre entre la Bible et la conscience, la Bible se révèle comme
digne de confiance, son autorité s'impose: « Cette confiance,
dit M. Bœgner2, nous ne l'avons pas limitée à la portion
spéciale de la vérité qui nous a été révélée dans ce premier contact

avec la Bible, nous l'avons étendue à l'ensemble du

témoignage dont une portion seulement nous avait atteint; nous
avons tout à la fois, et d'une seule et rapide intuition, statué
la validité du témoignage tout entier, parce que dans le

témoignage nous avons reconnu la voix du témoin. » L'autorité
de la Bible est semblable à celle de Christ; elle n'est pas une
tyrannie littérale qui nous écrase, mais une autorité spirituelle
qui nous stimule. Nous sommes les fils de la Bible et non ses

esclaves. Nous ne chercherons donc pas à opérer, dans le

document de la révélation, un triage nous permettant de déterminer

à l'avance ce qui est chrétien et ce qui ne l'est pas; ce
serait une prétention impossible à réaliser. Nous nous contenterons

de prendre la Bible telle qu'elle est, de nous abandonner
à ses directions en faisant effort pour nous assimiler les
innombrables éléments chrétiens qui y sont contenus. Nous nous
efforcerons de nous élever, grâce à son témoignage, jusqu'à
Christ lui-même, jusqu'à Dieu, notre Père céleste.

Suivant une image fréquemment employée, nous pouvons
comparer la Bible, notre nourriture spirituelle, au pain qui
nourrit notre corps. Dans l'un et dans l'autre, les éléments
nutritifs sont tellement confondus avec ceux qui ne le sont pas,

qu'on ne peut opérer le triage au moyen d'une analyse. Il faut
prendre la nourriture telle qu'elle se présente, l'estomac choisit

tout naturellement ce qui lui convient. Notre estomac
spirituel est la conscience morale et religieuse ; elle saisit dans la

Bible les éléments chrétiens, sa nourriture spirituelle, et se les

assimile.

i Gal. Ill, 24.
2 L'autorité en matière de foi- Revue chrétienne, 1892, p. 32.


	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre II, La parole de Dieu

