Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre II, La parole de Dieu

Autor: Raccaud, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379555

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379555
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CERTITUDE CHRETIENNE
SON FONDEMENT, SON DEVELOPPEMENT ET SES LIMITES

PAR

J. RACCAUD

pasteur.

CHAPITRE II. — LA PAROLE DE DIEU
§ 1er, La Révélation.

Nous trouvons le résumé de notre précédent chapitre dans
ces paroles de M. de Pressensé!: « La certitude n’est pas autre
chose que 'adhésion de 'Ame & une vérité quelconque, c’est
la vérité non plus hors de nous, mais en nous, c’est-a-dire
dans notre conscience. Il y a dans toute certitude, dans toute
croyance, deux éléments: d’abord I'objet de la croyance que
nous ne tirons pas de nous-mémes, qui n’est pas un simple
travail de l'intelligence, mais qui existe en soi; ensecond lieu,
un acte de notre étre intellectuel et moral, par lequel nous
nous sommes assimilés cet objet, nous 'avons fait notre. » Les
verités religieuses qui sont 4 la base du christianisme existent
réellement en dehors de nous ; mais le sens spécial par lequel
nous pourrions les constater a été obscurci par le péché. 1l
existe encore dans une certaine mesure, mais il est semblable
& un il malade, au témoignage duquel on ne peut se fier.
Les hommes qui n’ont eu que son témoignage a la base de

' Du progrés de la doctrine chrétienne et de ses conditions. Revue de
théologie 1852, vol. I, p. I1.



64 J. RACCAUD

leur religion n’ont pu que faire leurs dieux a leur image; ils
leur ont attribué leurs passions, leurs péchés. Comparables &
I'aveugle de Bethsaida, avant sa compléte guérison, les hommes
voient quelque chose du monde spirituel ; mais ils voient con-
fusément, les hommes comme des arbres et les arbres comme
des hommes!. Dans ces conditions, I'homme a besoin d’une
révélation, d'un témoignage qui, comme ce noni 'indique, en-
leve le voile qui couvre son ceil spirituel. Ce témoignage nous
parait absolument nécessaire, et, avec beaucoup d’auteurs
divers, nous faisons de la foi d’autorité le point de départ de la
certitude chrétienne. Par foi d’autorité, nous entendons la foi
qui vient de la confiance qu’inspire le témoignage rendu a la
vérité. « Je crois par autorité, disait Scherer?, lorsque j’admets
un fait, une science sur lassertion d’un savanl... un dogme
par cela seul que VEglise I'enseigne ou que I'Ecriture le
renferme. » M. Gretillat3 dit également: « Tout témoin qui
vous raconte ce que lui seul a vu, ou a pu voir, et ce que vous
n’étes point en état de vérifier par vos propres organes, est
devenu dans ce moment aussi une autorité pour vous qui
consentez & I'écouter. »

Pour élucider le sens de ce mot si discuté, « autorité, » nous
attirons tout d’abord l'attention sur ce passage de M. Ernest
Naville*: « Le libre examen (ou plus simplement ’examen, car
cet acte de la pensée étant libre par essence I'adjectif est super-
flu), a deux objets trés dislincts : le contenu des atfirmations
et les titres de celui qui affirme. Pour ce qu'on peut vérifier
par soi-méme, la qualité de celul qui affirme aura toujours une
influence légitime qui rendra les affirmations plus ou moins
dignes d’attention ; mais cette influence ne sera pas une aute-
rité ; Uesprit arrivé & un 4ge adulte demeurera juge des doc-
trines qui lul sont proposées. Il en est autrement pour la part
immense de notre savoir qui ne saurait procéder de notre expé-

t Cp. Marc VIII, 22-26.

2 Alfred Laufer, L'autorité en matiére de foi, ete. Revue de théologie et
de philosophie, 1892, p. 148.

3 L'autorité en matiére religieuse. Chrétien évangélique, 1881, p. 360.

4 Lautorité du Christ. Journal religieux, 1892, p. 50.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 65

rience personnelle et de ’emploi personnel de notre raison,
mais uniquement de notre foi au témoignage. L’examen porte
alors sur la valeur des témoins et cette valeur constalée fait
leur autorité. La foi ne nait pas de l'autorité, mais l'autorité
nait de la foi. » La question de l'autorité en matiére religieuse
revient donc & ceci: Pouvons-nous, dans ce domaine, vérifier
le contenu du témoignage ou devons-nous nous borner & exa-
miner les titres de celui qui affirme ? M. Gretillat se prononce
trés nettement pour le second cas. Il compare avec prédilec-
tion? la situation du chrétien a celle du touriste qui, voulant
faire l'ascension d’'une sommité, choisit avec soin ses guides,
puis s’abandonne & leur expérience. 11 est inutile de faire re-
marquer que le touriste en queslion n’est pas en possession de
la certitude ; malgré ses soins, il peut tomber en de fort mau-
vaises mains. Nous sommes étonné que notre auteur n’ait pas
remarqué cela. Nous croyons au contraire avec Vinet que «la
vue est le caractére idéal de la foi2;» c’est-d-dire que nous
devons examiner le contenu du témoignage lui-méme et que
nous sommes organisés pour cela. Nous aurons & prouver cette
affirmation dans la suite de notre étude.

M. Pétavel-Olliff 3 propose pour le mot « autorité » la défi-
nition suivante: « L’autorité est le droit acquis et parfois
usurpé d’imposer son opinion ou sa volonté. » Ce qu’il y a de
caractéristique et d’original dans cette définition, c’est que,
faisant reposer I'autorité sur le droit et sur le pouvoir, elle
permet d’établir une distinction trés nette entre la contrainte
et l'autorité. Celle-ci agit plus par persuation que par force.
Dans le domaine religieux, cette définition nous fera distinguer
entre 'autorité extérieure, dont le fondement est la puissance
matérielle ou morale, et la réelle autorité basée sur ’adhésion

1 L'autorité en matidre religieuse. Chrétien évangélique, 1881, p. 870. —
Exposé de théologie systématique, tome 11, p. 118.

 Cité par Alfred Laufer, L'autorité en matidre de foi, etc. Revue de
théologie et de philosophie, 1892, p. 149.

¥ Quest-ce que Vautorité? Evangile et libertd, 11 mars 1892, p. 43.
Cp. une définition semblable: A. Gretillat, Le dogme grec, Revue de
théologie et de philosophie, 1893, p. 270.

THEOL. ET PHIL. 1894. : o



66 J. RACCAUD

de la conscience, qui seule établit valablement le droit d’étre
cru et obél par celul yqul se laisse persuader.

Nous comprenons ainsi comment on passe de la foi d’auto-
rité & la foi personnelle. La révélation affirme & la conscience
Iexistence de ces réalités spirituelles que nous ne voyons pas,
& cause de l'action d¢létere du péché, mais que nous devrions
percevoir clairement si notre esprit (mvedp«), notre ceil spirituel,
était sain. La révélation ne réclame pas une soumission
aveugle ; elle fait entendre son témoignage 4 la conscience,
mais, pour que la certitude puisse naitre, il faut que la cons-
cience le recoive et y adhere. Dés que la conscience discerne
la vérité, elle est obligée & son égard, elle doit la reconnaitre
et lui donner son adhésion.

Cette obligation est, cela va sans dire, une obligation morale
et non malérielle. On a toujours le pouvoir de fermer les yeux
a I’évidence, de se refuser & obéir & 'obligation ; on n’en a pas
le droit. L’autorité veéritable n’est pas seulement ce que nous
avons appelé lautorité extérieure, le témoignage vendu par
quelqu’un, qui inspire confiance, & ce qu’il croit étre la
vérité ; c’est 'autorité sanctionnée par la conscience qui
s’associe d’abord par une simple adhésion, puis par une véri-
table expérience, au témoignage rendu 4 ce qu’elle reconnait
étre la vérité. Il est facile de faire remonter jusqu’a Dieu, qui
en est la source premiére, l'autorité véritable qui s’impose a
la conscience. « Dieu, l'autorité absolue, s’offre & nous sous
les traits du bien et du vrai, qui participent de la méme évi-
dence, comme de la méme autorité que lui. Il suffit de les
voir, mais il faut les voir pour en reconnaitre Pautorité?. »

En affirmant ’existence des choses d’au-dela, la révélation
nous engage 4 nous conduire comme si nous pouvions les per-
cevoir directement; en méme temps, en montrant & Pesprit
(mvevpa) des réalités qu’il ne sait pas distinguer, elle lui fait faire
un effort salutaire qui ’améliore. Ainsi la révélation se propose
4 la conscience, et, si elle est accueillie, elle conduit & la certi-
tude, soit en provoquant l’expérience, soit eun restaurant le

1 Alfred Laufer, L’autorité en matiére de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie, 1892, p. 147.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 67

sens par le moyen duquel nous pouvons obtenir la certitude
immeédiate.

Avant d’examiner ce travail, nous avons a discuter une ques-
tion préliminaire: Ol trouvons-nous la révélation chrétienne,
et sous quelle forme se présente-t-elle & nous?

§ 2. La Bible.

ART. I. — LE CANON.

A ceux qui cherchent la révélation chrétienne, un livre est
immeédiatement présenté. On 'appelle : « La Parole de Dieu »
(d’aucuns disent tout simplement « la Parole ») ou « Les Saintes
Ecritures » (ou «l'Ecriture Sainte » ou méme « PEcriture »).
Ces noms montrent immédiatement de quelle estime jouit le
volume en question. En prenant connaissance du contenu, le
chercheur remarquera immédiatement qu’ll est en présence
d’un recueil d’écrits appartenant 4 des époques eta des genres
littéraires fort différents. Le nom qui lui est le plus générale-
ment donné, « la Bible », accuse cette grande variété. Bible
vient en effet du mot grec « BBz », un pluriel neutre qui si-
gnifie les « Ecrits. » Le latin du moyen-dge a transformé ce
mot en un féminin singulier « Biblia », et ce mot a revétu sa
signification actuelle : « Le Livre, Le Livre par excellence. » Le
souffle religieux et moral qui traverse la collection entiére, lui
donne, malgré sa grande variété, une unité incontestable.

On appelle « Le Canon », la liste des livres reconnus par une
Eglise chrétienne comme possédant une valeur normative. Le
volume traditionnel des Saintes Ecritures se compose de
soixante-six écrits. Le canon, tel que nous le possédons, a
pour nous une immense valeur: « Ce volume, dans sa contex-
ture actuelle, et quelles que soient les discussions et les hési-
tations qui ont présidé pendant trois siecles a sa formation,
quelques empéchements que tel ou tel écrit de ’Ancien ou du
Nouveau Testament ait rencontrés et vaincus pour se faire ad-
mettre sous sa couverture, a eu une fortune absolument unique
dans I’histoire des littératures?. » Nous ne nous placons pas au

' A. Gretillat, Exposé de théologie systématique, tome II, p. 592.



68 J. RACCAUD

point de vue de ceux qui parlent d’un canon « providentiel et
indiscutable » ; selon nous le canon est avant tout un fait histo-
rique, nous avons en lul les archives chrétiennes. Il parait, il
est vrai, juste de dire que si 'on retrouvait une épitre de Paul,
égarée des les premiers siécles, cet écrit trouverait immédia-
¢ment sa place dans le Nouveau Testament. Reconnaissons
pourtant qu'un écrit semblable, par le fait qu’il aurait été sans
action sur la marche de I’Eglise, n’aurait pas la méme valeur
que les autres épitres. La Bible est un fait historique; elle est
ce qu’'elle est. Les regrets et les désirs les mieux motivés re la
transformeront pas.

Nous savons bien que beaucoup d’auteurs ne partagent pas
cette maniére de voir. Ed. Scherer, par exemple, croyant que
I’épitre de Barnabas est authentique et date du premier siecle,
tandis qu’il pense que la seconde épitre de Pierre fut « fabri-
quée » au second siécle, écrit la phrase suivante: « Le canon
a peut-étre été injuste en n’admettant pas I'épitre de Barnabas,
comme il a erré en admettant la soi-disant seconde épitre de
Pierre 1. » Scherer reconnait que !’epitre de Barnabas four-
mille de puérilités, mais, dit-1l « la valeur intrinséque de ces
deux livres n’a rien & faire dans cette question? ». Pour lui la
question est simplement historique. On nous permettra de ne
pas étre de son avis.

M. le professeur Gretillat voudrait également exclure du canon
la seconde épitre de Pierre, qui ne lui parait avoir aucun des
caractéres qui distinguent, selon lui, les écrits canoniques 3.

Nous nous demandons si I'exclusion de cet écrit est aussi
nécessaire qu'on veut bien le dire. Cette épilre, éclairée a la
lumiére du Saint-Esprit, ne peut-elle pas contribuer & nourrir
la vie spirituelle d’une quantité d’ames auxquelles la question
de date est parfaitement indifférente+? « Que m’importe de sa-

t KEd. Scherer, La critique et la foi, 17 lettre, p. 18.

2 Revue de théologie et de philosophie chrétienne, 1850, vol. I, p. 52.

3 A. Gretillat, Exposé de théologie systématique. Tome 1[, p. 633 sq.

4 L'auteur de La théologie du village, met dans la bouche de son héros
Nathanagl, I'incarnation du bon sens vaudois, les mots suivants. Il s'agit
de la seconde épitre de Pierre : « Je ne sais rien tant ce qu’ils ont tous &



LA CERTITUDE CHRETIENNE 69

voir pour sur si ¢’est Pierre qui a écrit la seconde épitre de ce
nom, ou bien §’il faut attribuer & un homme pileux du second
siécle qui, selon les habitudes littéraires du moment, aurait
emprunté le nom de l'apdtre pour donner & 'Eglise les excel-
lentes exhortations qu’il a écrites?. »

La Bible, telle qu’elle est coinposée, fournit aux 4mes une
excellente nourriture spirituelle, elle esl un guide qui conduit
stirement dans le droit chemin. Cette expérience, répétée cha-
que jour par des milliers et des milliers de chrétiens, paraitra
sans doute suffisante & la plupart d’entre eux. Dans le domaine
religieux, plus que dans tout autre, on connait 'arbre & ses
fruits.

Par les quelques considérations qui précédent, nous n’avons
en aucune maniére la prétention de trancher des questions de
critique sacrée qui nous dépassent. Nous nous réjouissons de
voir tant d’hommes compétents vouer leur attention et leurs
soins & ces problémes ardus et délicals. Nous sommes pour
qu’on laisse & la science théologique, & cetle critique dont on
dit tant de mal, une compléte liberté d’action. Nous lui deman-
derons seulement de respecter la Bible, telle que nous la pos-
sédons, comme toute science respecte un fait bien constaté, et
de ne pas en proposer la revision. Le role de la critique est de
nous donner des éclaircissements qui nous aident a tirer le
meilleur parti possible dn trésor que nous avons entre les mains.
En architecture, on fait de mauvais ouvrage quand on cons-
truit les fondations d’un édifice avec les matériaux destinés aux
combles. Soyons, au point de vue spirituel, des architectes
soigneux et saisissons avec joie et reconmnaissance tlous les
moyens de nous éclairer sur la valeur qu'il convient d’attribuer
a chaque livre, et méme a chaque récit. Ne perdons cependant
Jamais de vue le fait que les arréts de la science sont toujours

etre apres cette épitre. Un jour que j'étais seul, et joliment triste, ce qui
m’arrive encore des fois, j'en ai lu un chapitre et je vous assure que cela
m'a fait un tout autre effet que si j'avais la un sermon de M. Monod. »
Evangile et Liberts, 19 février 1891, p. 83, col. 3.

! Alfred Laufer, L'autorité en matidre de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie, 1892, p- 274



70 J. RACCAUD

sujets & revision; considérons-les comme des probabilités, et
non comme des vérités indiscutables.

De nos jours, la plupart des auteurs, méme ceux qui sont
comptés au nombre des plus conservateurs, reconnaissent que
dans le Nouveau Testament lui-méme, il convient d’établir une
distinction entre les écrits incontestés et ceux qui n’ont été
admis qu’avec hésitation et peine dans le recueil sacrét. Pour
I’Ancien Testament, plusieurs personnes attribuent, et non
sans raison, une grande valeur au groupement des livres dans
la Bible hébraique. La loi (Thora), les prophétes (Nebiim) et
les écrits (Ketoubim) forment certainement une chaine dont la
valeur religieuse va en s’affaiblissant.

Selon M. A. Beegner, les livres bibliques se détachent avec
un tel éclat sur les autres écrits contemporains qu'on peut
dire: « La vérité est que ’Eglise n’a pas fait le canon, mais l'a
reconnu, salué, accepté tel qu’il est, parce qu’elle n’aurait pas
pu le dresser autrement?2. » En présence des discussions si
longues qui eurent lieu dans ’Eglise chrétienne des premiers
siécles, cette affirmalion parait au moins exagérée.

Les livres apocryphes de ’Ancien Testament, livres moins
anciens que les autres, écrits en grec pour la plupart, (quel-
ques-uns cependant en hébreu) furent reconnus comme écrits
sacrés par les Alexandrins, les Péres de I'Eglise et par I'Eglise
catholique ; ils ne figurent que trés rarement dans nos Bibles
protestantes actuelles. Luther cependant les avait traduits
comme les autres livres bibliques, en mettant en téte de cette
collection le titre suivant: « Livres qu'il ne faut pas égaler a
I'Ecriture sainte, mais qui sont pourtant bons et utiles & lire3. »
Une pression exagérée fut exercée contre eux par la Société
biblique britannique et étrangére « qui refusa tout concours
aux sociétés qui tenaient & conserver les apocryphest. » 1l et

! Cp. F. Godet. Les divers articles publiés dans le Chrétien dvangclique,
1891. — A. Gretillat. Exposé de théologie systématique. Tome 11, p. 605 sq.

2 L'autorité en matidre de foi. Revue chrétienue, 1892, p. 112.

3 Cité par L. Gautier, Luther et I' Ancien Testament. Chrétien évangé-
lique, 1883, p. 543.

Y A. Vautier, Un récent ouvrage swr la Bible. Chrétien évangélique, 1883,
p. 504.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 71

été peut-étre plus sage de suivre 'exemple de Luther, de con-
server les apocryphes en ayant soin de les juger & la lumiére
du grand principe du réformateur, savoir si, directement ou
indirectement, « ils ont Christ pour objet ou bien nont. »
N’est-il pas bon, en effet, de donner & I'édificalion une base
aussi large que possible et de juger toutes choses & la lumiére
du Saint-Esprit qui communique aux fidéles ce qui appartient
a Christ 2.

ART. II. — LA VALEUR DE LA BIBLE

Nous voulons maintenant passer rapidement en revue les
diverses opinions qui ont cours au sujet de la Bible, afin d’avoir
une base solide pour nos développements subséquents. Ces di-
verses théories forment une chaine descendante, allant de la
théorie de l'inspiration pléniere & celle du mythe. Désirant sur-
tout nous occuper des idées qui ont cours & notre époque, dans
notre milieu, nous ne nous arréterons pas longtemps sur les
hommes qai, au seiziéme siécle, ont reconnu & chaque chrétien
le droit de lire et d'interpréter la Bible, et ont mis en honneur
le principe formel de la Réformation: I'autorité des Ecritures.
Les réformateurs ont su allier, & une grande liberté de pensée
et d’expression, un profond respect pour le teste sacré. De la
vient que chaque théologien (sauf celui qui refuse a la Bible
toute especed’autorité) se déclare le disciple et le continuateur
des réformateurs.

L’inspiration pléniére ou la théopneustie, comme ’appelle
Gaussen, a été définie par lui de la maniére suivante: « L'Ecri-
ture est de Dieu, I’Ecriture est partout de Dieu, et partout
I'Ecriture est entierement de Dieu3. » En d’autres termes: La
Bible, c’est la révélation, la révélation, c’est la Bible; les deux
termes se recouvrent parfailement.

Il n’est pas difficile de comprendre qu’une théorie semblable
a sa racine, et en méme temps son point d’appui, dans le be-
soin d’absolu si vivace dans le cceur humain. Au milieu du

! L. Gautier, ouv. cité, p. 541.

2 Cp. Jean XVI, 14.
3 Théopneustie, p. 9.



72 J. RAGGATUD

monde ui se transforme, des opinions qui se heurtent, '’homme
demande un point absolument f{ixe, un guide infaillible. A ce"
besoin s’ajoute un intellectualisme nettement caractérisé. L'im-
portant est de savoir, celui qui sait, vit; on apprend la reli-
gion. Sous ce rapport, un passage de L. Gaussen, dauns
Pavant-propos de sa Théopneustie! est des plus significatifs.
L’auteur cherche & prouver qu’il est impossible de séparer la
théologie de la religion. « La Théologie ne se définit-elle pas,
dans tous les dictionnaires, comme «lascience qui apour objet
Dieu et sa révélation ? » — Mais, lorsque j'étudials aux écoles,
le catéchisme ne désignait pas autrement la religion. « C'est la
science, me disait-on, qui nous apprend & connaitre Dieu et sa
Parole, Dieu et ses conseils, Dieu en Christ. » Elles ne different
donc l'une de l'autre, ni dans leur objet, ni dans lear moyen,
ni dans leur but. Vous I'avez remarqué, la religion est une
science, elle apprend & connaitre! Cette conception du chris-
tianisme, qui n’est malheureusement pas encore abandonnée
par chacun, est la source de graves erreurs, en transportant
la religion du terrain de la vie (qui est son vrai terrain) sur
celui de la connaissance,comme si une connaissance compléte
pouvait seule, et pouvait certainement, produire la vie. Ce que
nous disons a une grande valeur au point de vue del’é¢ducation
religieuse. Commencer par réclamer la croyance a I'infaillibi-
lité de la Bible, c’est exposer ceux auxquels on s’adresse &
s'imaginer yu’ils sont chrétiens parce qu’ils connaissent la
Bible, donc la vérité. C’est en méme temps les exposer a aban-
donner le christianisme dés qu’ils constatent, ou seulement
croient constaler dans la bible, une erreur manifeste. Ils ne
possédent plus la vérité absolue, tout leur échappe & la fois.
Aussiles partisans de la théopneustie s’efforcent-ils d’appuyer
aussi solidement que possible leur maniére de voir. Les uns
melient en avant le témoignage biblique, le raisonnement phi-
losophique, et de savantes et minutieuses recherches sur les
origines du canon 2, d’autres mettent en avant le témoignage

1 P. VIIL

* Cp. L. Gaussen, Théopneustie et Le canon des Saintes Eeritures.
Jalaguier : Les divers ouvrages cités.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 73

que rend I’histoire du christianisme?!, d’autres croient trouver
une preuve suffisante de ce qu’ils avancent dans le: « Il est
écrit », sorti de la bouche du Sauveur2. Nous pourrions encore
citer d’autres essais du méme genre, essais dont nous ne pou-
vons que louer la sincérilé ; mais nous devons avouer qu’aucun
de ces écrits ne nous parait avoir réussi a dissiper les objec-
tions qu’une théorie aussi absolue souléve inévitablement. Pas
n’est besoin d’étre un lecteur érudit de la Bible pour y remar-
quer ce que partout ailleurs on ne se ferait aucun scrupule
d’appeler des erreurs3. Il y a entre les Evangiles des différences
nombreuses et manifestest; les chiffres donnés, surtout dans
PAncien Testament, au sujet des recensements d’Israél ou de
la chronologie, sont souvent douteux, souvent contradictoires?.
Cela n’est pas grave, cela n’ébranle pas la foi religieuse, nous
le reconnaissons; mais ces faiblesses n’en sont pas moins étran-~
ges, si Dieu lui-méme est l'auteur de la bible. La parole de
vengeance, parole cruelle et féroce que nous lisons dans les
Psaumes§, celle du livre des Proverhes 7 qui donne aux affligés
un conseil qui répugne & une conscience délicate (nous ne
prenons que les exemples les plus marquants), nous éton-
nent plus encore que les simples erreurs de date ou de lieu,
parce que nous y discernons une infériorité morale et reli-
gieuse.

Les auteurs dont nous parlons essaient bien de renverser ces
objections en parlant d’interpolations, d’erreurs de copistesS$,
ou en faisant appel au sens figuré. On peut ajouter & ces re-
ponses I'imperfection du travail des traducteurs et des inter-

1 Cp. Merle d’Aubigné, L'autorité des FEeritures.

? Cp. Le comte Ag. de Gasparin, Les écoles du doute et Uécole de la foi,
et encore : Garbett, traduit par Barnier. La parole de Dieu écrite.

3 Cp. L. Monod, Le probléme de l'autorité. p. 70, sq.

Léon Charbonniaud, L'inspiration des Saintes Ecritures, chap. [ et IL.

4 K. de Pressensé, L'inspiration des Saintes Eeritures. Supplément théo-
logique de la Revue chrétienne, 1862, p. 216, sq.

 Cp. surtoul le livre des Rois et celui des Chroniques.

¢ Ps. CXXXVIIL:8,9.

7 Prov. XXXI, 6, 7.

8 Cp. Garbett, traduit par Burnier, La parole de Dieu écrite, p. 294, sq.



T4 J. RACCAUD

prétes, il n’en demeure pas moins vrai que celan’explique pas
tout, et que la question se pose : Comment la Bible, si elle est
la révélation de Dieu, écrite par lui-méme, n’est-elle pas un
livre absolument parfait, préservé de toute erreur? Comment
Dieu, s’il a donné un texte infaillible, n’a-t-il pas veillé & sa
conservation exacte ?

Des considérations, semblables a celles que nous venons
d’exposer, ont poussé les théolngiens a réclamer un peu plus
de liberté dans leurs conceptions au sujet de la Bible. Nous le
faisons d’autant plus facilement, dit 'un d’eux, que « l'idée
d’une inspiration pléniére spéciale et conlinue, recouvrant
toutes les portions de I’Ecriture sans distinction, ne nous pa-
rait pas biblique!. » Plusieurs paroles de l'apdtre Paul pour-
raient étre citées i I'appui de cette thése 2 et quant au passage
que 'on serait tenté de lui opposer: « Toute I'Ecriture est di-
vinement inspirée et utile pour enseigner...3 » nous devons
reconnaitre qu'il ne peut guére s’appliquer qu’a I’Ancien Testa-
ment, si 'on maintient Uarticle, et qu’il devienl trop général
pour étre une preuve si on le retranche et si on lit avec la
version Segond : « Toute Ecriture est inspirée de Dieu et ulile
pour enseigner... *» Au lieu de dire : La révélation, c’est la
bible; les théologiens dont nous parlons disent: La révélation
est dans la Bible. « La révélation est la substance vivante de
la Bible. Elle en esl 'dme et en fail 'unité3. » La Bible peut, &
juste titre, porter le nom de parole de Dieu; c’est par elle que
nous entendons la voix de Dieu, par elle que nous entrons en
relations avec lui. La parole de Dieu est dans la Bible, mais
toute la Bible n’est pas la parole de Dieu. Partant de cetle base,
que vont faire les théologiens? Vont-ils opérer dans la Bible

U M. Scherer, Ses disciples et ses adversaires, p. 101.

2 1 Cor. 111, 11-15, cp. I, 14-16; VII, 25, sq.

3 2 Tim. 111, 16. Le micux serait, croyons-nous, de traduire ce passage :
Toute Ecriture, inspirée de Dien, est utile pour enseigner...

* Les autres passages que l'on invoque, par exemple: Math. V,18; Luc.
XXI1.383; Jean X, 35; 1 Pier. [, 10-12 ; 2 Pier. 1, 20-21 ; 11, 15-16; Apoc. X X1,
18-19, ne nous paraissent pas plus concluants. Voir sur ce point Léon
Charbonniaud, L'inspiration des Saintes Eeritures, p. 16, sq.

¥ Valloton, La Bible, p- 45.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 75

un triage, élaguer les ¢léments qui leur paraissent impurs, et
se faire de cette Bible « chdtiée » par eux-mémes « une régle
infaillible 19 » En d’autres termes, le but poursuivi est-il de se
faire une Bible plus petite, mais absolument infaillible cette
fois? Ce serait retomber dans le danger que nous venons de
signaler. Nous craignons toutefols que ce ne soit hien souvent
la pensée, sinon des docteurs eux-mémes, au moins de ceux
qul les suivent. On cherche une régle au moyen de laquelle on
pourra tracer la ligne dedémarcation entre ce qui est essentiel
et ce qui est accessoire dans la Bible.

Le triage doit étre fait, disent les uns, au moyen de la criti-
que sacrée 2 qui fait effort pour assigner a chaque livre sa date,
son auteur et par conséquent sa valeur. Remarquons tout
d’abord que, pour employer ce moyen de triage, il faudrait des
études spéciales et approfondies qui ne sont pas & la portée
de chacun; de plus, commme les résultats obtenus par la criti-
que ne sont en général que des probabilités, on peut dire que
ce guide n’est ni assez impartial, ni assez sar pour que le
peuple chrétien puisse lui confier son trésor le plus précieux:
la Bible3. En réponse & une question qui lui a été posée, M. le
professeur IFrédéric Godet a publié 4 toute une série d’articles
tendant & résoudre la queslion que nous discutons. La question
est formulée par lui de la inaniére suivante : « Ou placer dans
I'Ecriture la limite entre ce qui est révélé et ce qui ne lest
pas®?» L’auteur distingue entre la révélation et Pinspiration:
« Dans la révélation Dieu parle & 'homme; par I'inspiration
'homme, qui a regu la révélation, la communique aux autres
hommes 6. » La révélation réclame 'obéissance de la foi; pour
ce qui est simplement inspiré, le chrétien a le droit de libre

! Gaussen, Théopneustie. Avant-propos, p. 111.

2 Kd. Scherer, La critique et la foi, 17 lettre p. 18. M. Scherer, Ses disci-
ples et ses adversaires, p. 165.

8 Cp. E. Fancher, Observations laiques sur les tendances actuelles dela
théologie. Nimes 1889, p. 12, sp.

4 Dans le Chrétien évangélique, Ya Revue chrétienne et Evangile et Liberté.
Voir aux ouvrages consultés.

® Explications... Chwétien évangélique, septembre 1891, p. 336.

¢ Révélation, Revue chrétienne, avril 1892, p. 269.



76 J. RACCAUD

examen: « Cest... & I'enseignement de Jésus et & toutes ces
matiéres, signalées comme pensées du Seigneur et non de
I'homme, que s’attache, du moins pour celui qui admet la ré-
vélation et qui ajoute foi aux narrations et aux déclarations des
apotres, le caractére de l'infaillibilité!. » Nous nous plaisons &
rendre hommage & la maniere sérieuse, noble et élevée dont
M. Godet a rendu sa pensée, nous croyons qu’il y a dans son
point de vue une large part de vérité, mais nous ne pouvons
nous empécher de trouver le moyen qui nous est proposé trop
ingénieux et trop peu pratique. Nous croyons que de véri-
tables chrétiens peuvent, sur un point ou sur un autre, échap-
per 4 lautorité de la révélation ainsi définie, y échapper en
pratique sinon en théorie, c’est-a-dire donner & telle ou telle
partie de la dite révélation une adhésion purement platonique,
ce qui est toujours dangereux.

Nous pouvons encore citer le point de vu. soutenu par l'au-
teur des lettres : De Uincroyance & la foi. Repoussant d’une
maniére générale toute inspiration, il admet pourtant que les
paroles du Sauveur nous ont été exactement rapportées, grace
4 un secours spécial de Dieu. « C’est au témoignage intérieur
que j’en appelle ici, au témoignage non pas de 'dme coyante
qui n’a plus besoin de preuves, mais de celle qui les cherche
encore?. » L’auteur que nous citons échappera difficilement
au reproche d’arbitraire. Cet arbitraire éclate en ce que le juge
auquel il en appelle, le témoignage intérieur de la conscience,
peut sur certain détail, d’eschatologie par exemple, ne pas se
faire entendre & propos d'une parole de Jésus, tandis qu’il
affirmera I’action de Dieu dans la composition de maints pas-
sages qui élévent 'dme jusqu’au Pére céleste, en lui parlant
de I'ceuvre du salat et de ses merveilleux résultats. Rappelons-
nous de plus que la conscience individuelle, quand elle opére
un triage entre les diverses doctrines bibliques 3, ne peut se
prononcer que pour ce qui la concerne, et ne doit jamais im-

11d., p. 272,
% De Vincroyance & la foi. Evangile et Liberté. 1890, p. 116, col. 3.

3 Cp. Ed. Scherer, De Vautorité en matiére de foi. Revue de théologie,
1850, vol. 1, p. 81, 82.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 77

poser ses conclusions aux autres consciences!. De plus cette
conscience n’est pas qualifiée pour repousser définitivement
une partie du document de la révélation, car elle est suscep-
tible de transformation, de développement. Elle s’assimilera
peut-élre plus tard ce qu’elle repousserait aujourd’hui.

Dans une brochure récente, M. Alexandre Westphal remar-
que que l'on peut discerner dans les documents bibliques,
concernant I’Ancienne Alliance, trois périodes d’une valeur
religieuse fort inégale. Ces périodes sont semblables & celles
que P'on peut facilement remarquer dans I’histoire des premiers
siecles de la Nouvelle Alliance. Ce sont:

« 10 La période de révélation : Dieu parle & I'’homme.

20 La période d’assimilation : La parole de Dieu pénétre
homme et fonde la société des croyants.

3° La période d’altération : La société des croyanls fait dé-
vier son axe de la ligne ot se meut la volonté rédemptrice, se
développe comme institution humaine et sort du plan de la ré-
vélation 2. »

Cette remarque est utile et rendra de grands services & ceux
qui peuvent faire de la Bible une ¢étude scientifique et appro-
fondie ; elle sera sans utilité pratique pour les simples lecteurs
qui prennent la Bible telle qu’elle leur est présentée, et y cher-
chent leur nourriture spirituelle.

Continuant notre étude, nous rencontrons ceux qui repous-
sent toute inspiration divine, et ne voient dans la Bible qu’une
histoire, écrite comme les autres livres humains, mais racon-
tant les faits les plus importants, les faits rédempteurs. « Méme
sans l'inspiration, la Bible reste le livre de I'histoire du salut,
de la parole de Dieu & tous et pour tous ceux qui habitent sur
cette terre. C’est une puissance de Dieu3. » A ce point de vue,
la valeur de la Bible serait celle d’un document historique im-
portant et digne de confiance.

Il ne reste plus qu'un pas & franchir: repousser la Bible

! Cp. L. Bonnet, La parole et la foi, p. 60, 61.

2 A. Westphal, Mosaisme, prophétisme, lévitisme, p. T, 8.

3 Evangile et Liberté, 11 septembre 1891. M. Kier, cité par le correspon-
dant d’Allemagne.



73 J. RACCAUD

comme document historique et y voir un tissu de mythes et de
léoendes ;ce pas a été franchi pour ’Ancien et le Nouveau Tes-
tament!. Nous ne voulons pas nous engager sur ce terrain;
une discussion approfondie de ce point de vue nous entraine-
rait trop loin et n’aurait pas pour nous, au moment actuel, une
grande importance pratique.

Le calme, la sobriété ordinaire des récits de ’Ancien et sur-
tout du Nouveau Testament, nous paraissent combattre, mieux
que lous les raisonnements, la théorie que nous venons de
signaler. Nous avons dans la Bible une histoire sérieuse el vé-
ridique, donnant au moins autant de garanties que tout autre
document historique. Nous pouvons, dans une large mesure,
dire de la Bible entiére ce que Jean-Jacques Rousseau? dit de
’Evangile : « L’Evangile a des caractéres de vérité si grands,
si frappants, si parfaitement inimitables que I'inventeur en se-
rait plus élonnant que le héros. » (’est donc & la Bible elle-
méme que nous renvoyons ceux qui ont des doutes au sujet de
I'historicité de la révélation. Cette histoire présente, il est vrai,
un caractére unique. Elle nous donne des apercus sur les
choses d’au dela, elle nous fait connaitre Dieu et le salut; elle
est une révélation. Voild pourquoi nous trouvons dans la Bible,
non seulement 'histoire, mais 'explication de I’histoire; voila
pourquoi le surnaturel y joue un réle considérable. Les traits
que nous venons de relever ne sont certainement pas suffi-
sants pour établir Uinfaillibilité de ces documents; mais, en
revanche, ils ne doivent pas en faire suspecter I’historicité gé-
nérale. Nous croyons qu’une critique impartiale affirmera avec
nous que « la Bible est 'écho le plus immédiat de 'ceuvre et
des révélations divines pour le salut de I’humanité. C’est le do-
cument voulu de Dieu et inspiré par lui pour en conserver
dans le monde la connaissance authentique3. » ,

Il y a pourtant des points d'interrogation qui s'imposent:
« Le lecteur le plus respectueux de I'Ecriture sainte, écrit

1 Cp. les ouvrages de Strauss et de Renan.

2 Cité par Aug. ilardon, La foi et la science. Chrétien évangélique, 1892,
p. 223.

¢ Bible annotée, Les livres historigues. Vol. I, p. 28.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 79

M. Gretillat!, se défendra difficilement de la réflexion qu’il est
des scénes bibliques qui nous présentent des dérogalions au
cours naturel des choses et des violations des limites natu-
relles des étres d’autant plus violentes et désordonnées que,
considérées dans la situation particuliére ot 'une ou l'autre se
“produit, elles paraissent plus gratuites 2. »

En face de récits semblables, nous ne songeons pas «a sous-
traire la Bible aux conditions d’un livre d’histoire », nous n’es-
timons pas « qu’un récit est nécessairement historique parce
qu’ll est contenu dans la Bible. » Nous admettons en face des
récits bibliques les droits de la critique qui peut, suivant sa
conviction, se prononcer pour ou contre leur historicité. Nous
affirmons, en revanche, que leur valeur religieuse n’est pas
indissolublement unie & une question historique. Nous n’éprou-
vons pas plus de difficulté & penser que I'on peut trouver dans
la Bible des faits sérieusement attestés, mais sans valeur re-
ligieuse, qu’a admettre que Dieu a pu « se servir de mythes,
comme le Seigneur Jésus de paraboles, pour nous faire con-
naitre des vérités religieuses utiles et salutaires3. » « L’autorité
religieuse ne dépend que du témoignage de Dieu & la cons-
cience*;» et ce témoignage peut se faire entendre & propos
d’un fait fictif aussi bien qu’a propos d’une scéne historique.
Une question surgit maintenant devant nous : Comment les au-
teurs bibliques, hommes pour la plupart simples, ont-ils été
rendus capables de parler des choses divines, de voir toutes
choses au point de vue de Dieu?

ART. III. — L’INSPIRATION.

Les auteurs bibliques ont été placés, au point de vue reli-
gieux, dans une situation exceptionnelle. Ils ont recu de la

! Exposé de théologie systématique. Tome 11, p. 573.

2 Cp. surtout les trois miracles snivants: Le discours de 1’dnesse de
Balaam, l'arrét du soleil & l'ordre de Josué, et le séjour de Jonas
dans le ventre d’un poisson.

3 Alfred Laufer, L’autorité en matiére de foi, etc. Revue de théologie et
de philosophie. 1892, p. 270.

4 Th. Rivier, Btude sur la révélation chrétienne, p. 92.



80 J. RACCAUD

part de Dieu des révélations, et ils ont été rendus capables de
les faire connaitre aux autres. C’est ce que I'on appelle I'inspi-
ration.

Les apdtres et les prophétes n’ont certainement eu aucun
doute au sujet de leur inspiration. Quand le prophéte s’écriait :
« Ainsi parle le Seigneur, I'Eternel ! » ilavait 'assurance de pro-
clamer la vérité. Les apotres relevent avec insistance les rela-
tions qui les unissent au Sauveur, et autorité que leur confére
leur charge!. Les guérisons qu’ils ordonnérent si fréquemment
sont encore une preuve d’inspiration 2; pour faire cela il faut
vivre en communion avec Dieu, il faut étre conduit par lui. Un
passage des épitres de Paul atiribue aux auteurs des écrits
évangéliques le titre de prophétes3, c’est-id-dire d’organes de
la parole de Dieu. Si les apdtres ont cru & leur propre inspira-
tlon, nous pouvons y croire avec eux, mais encore faut-il s’en-
tendre sur la portée de ce mot. — « Déclarer inspirés les au-
teurs des documents chrétiens, écrit 'auteur des lettres: De
Vincroyance ¢ la foi, ¢c’est les proclamer infaillibles*. » — Nous
nous inscrivons en faux contre cette conclusion: « Les notions
d'inspiration et d’infaillibilité, si souvent et si ficheusement
identifiées, ne se couvrent nullement. L’infaillibilité de fait,
dans un document donné, pourrait se trouver sans linspira-
tion; une séche chronique, une lettre deux fois morte, le plus
terne des proces verbaux peuvent étre exempts de toute
erreur. L'inspiration, par contre, soulevant les &mes au-dessus
d’elles-mémes, et faisant passer en elles le souffle divin peut
se trouver sans l'infaillibilité. Non seulement dicter et inspirer,
ce n’est pas la méme chose ; ce sont méme la, comme le faisait
trés justement observer M. Frédéric de Rougemont, choses
opposeées :si je dicte une lettre & mon secrétaire, je ne 'inspire
pas; si je 'inspire, je ne lui dicte pas 5. »

Par le fait de I'inspiration, 'homme n’est pas supprimé, il

! Cp. Jalaguier, Une vue de la question scripturaire, p. 67 sq.
2 Cp. Jalaguier, Ouvr. cité, p. 107 sq.

3 Rom. XVI, 25, 26,

& Evangile et Liberté. 1890, p. 79, col. 2.

5 Léopold Monod, Le probléme de I'autorité, p. 70 et 71.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 31

est mis en contact avecla vérité ; mais il doit la saisir, et en la
saisissant il risque de la voiler en partie. De plus, l'action du
Seigneur se fait sentir d’'une maniére différente, suivant que
les auteurs ont & parler des choses célestes ou des choses ter-
restres 1. Les premieres leur sont nécessairement révélées,
tandis que, comme 'exprime M. de Pressensé?: « la révéla-
tion cesse olt commence la science proprement dite. » L’inspi-
ration permet & homme de comprendre et d’exprimer les
choses divines, elle lul donne, sur les choses terrestres elles-
mémes, des notions nouvelles; leur vraie signification, leur
réelle valeur lui sont révélées. S’1l n’en était pas ainsi, si Dieu
dictait aux auteurs bibliques les choses qu’ils ont & écrire, on
ne comprendrait pas pourquoi nous avons dans notre volume
sacré tant de livres historiques faisant double ewnploi. Si
I’homme lui-méme doit travailler pour conquérir la vérité,
nous comprenons les imperfections de son travail et la néces-
sité de le compléter. Si Dieu a dicté, les plus petites contradic-
tions prennent au contraire une grande valeur. Dieu a inspiré,
mais il n’a pas dicté: Paul affirme hautement son inspiration
et pourtant ce n’est certainement pas Dieu qui lui dicte une
phrase comme celle-ci: «Je rends grices 4 Dieu de ce que je
n’ai baptisé aucun de vous, excepté Crispus et Gaius, afin que
personne ne dise que vous avez été baptisés en mon nom. Jai
encore baptisé la famille de Stéphanas: du reste je ne sache
pas que j'aie baptisé quelque autre personne3. » Cetle reprise,
cette rectification, ce doute final ne sont pasle fait d’'un auteur
infaillible, d’un auteur qui écrit sous la dictée de Dieu. Nous
aurons une preuve nouvelle de la distinction qu’il faut établir
entre inspiration et infaillibilité, en constatant que la révélation
est religieuse et progressive.

La révélation est religieuse, ce que Dieu veut nous réveler,
c’est le chemin du salut. L’action de Dieu se fait sentir méme
dans des affirmations historiques ou scientifiques, surtout

1 Cp. Jean 11T, 12.

2 Linspiration des Saintes Ecritures. Supplément théologique de la
Revue chrétienne. 1862, p. 219.

31 Cor. I, 14-16.

THEOL. ET PHIL. 1894, ‘ 6



82 J. RACCAUD

quant au point de vue duquel elles sont exposées, la possession
de la vérité religieuse et morale épurant les autres conceptions
de Iesprit; mais ces données-la ne sont pas « Parole de Dieu. »

La révélation est progressive. Nous trouvons au commence-
ment de la Genése un fragment de poésie, le chant de Lémec:
« J’al tué un homme pour ma blessure, et un jeune homme
pour ma meurtrissure. Cain sera vengé sept fois et Lémec
soixante-dix-sept foist. » Voila le cri naturel du ceeur humain :
faire un grand mal a celui qui en a fait un petit, se venger
d’une maniére terrible. Les écrivains sacrés de 'ancienne al-
liance comprirent que telle n’était pas la volonté de Dieu et
dans le Lévitique nous lisons : « Si quelqu’un blesse son pro-
chain, il lui sera fait comme 1l a fait; fracture pour fracture, ceil
pour ceil, dent pour dent; il lui sera fait Ja méme blessure qu’il
a faite & son prochain? » Ilya un immense progrés, mais
cette parole inspirée ne nous met pas encore en présence de
la vérité entiere ; telle qu’elle nous est révélée par le Christ:
« Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent, faites
du bien & ceux qui vous haisaent, et priez pour ceux qui vous
maltraitent et qui vous persécutent, afin que vous soyez fils de
votre Pére qui est dans les cieux®. » Il y a donc progression
dans la révélation, les hommes ne devenant que peu & peu ca-
pables de comprendre la peusée de Dieu*. C’est ainsique nous
pouvons expliquer que 'abolition de I'esclavage et I'affranchis-
sement de Ja femme, contenus en germe dans I’Evangile,
n’aient été réalisés que beaucoup plus tard, quand I'éducation
générale de 'humanité s’est trouvée assez compléte pour cela.

Si inspiration ne signifie pas infaillibilité, la Bible ne forme
pas un tout homogene ayant dans toutes ses parties la méme
valeur. (’est du reste ce que tout lecteur de la Bible constate
implicitement, sinon en ayant sur ce sujet une opinion bhien
formée, au moins en s’altachant de préférence aux passages

1 Gen. IV, 23-24,

2 Lév. XXIV, 19-20.

3 Math. V, 43-45.

4 On pourrail tiver de 14 une théorie de l'inspiration. Dieu fait briller
devant 'homme la vérité; 'homme la saisit de son mieux.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 83

nqui lui fournissent la nourriture spirituelle dont il a besoin
et en négligeant les autres. Nous reconnaissons du reste que,
malgré ses lacunes et ses imperfections, la Bible exerce sur les
dmes une impression profonde et salutaire ; les auteurs se cor-
rigent et se complétent les uns les autres et 'impression finale
est bien telle que Dieu I’a voulue.

Constatons que si nous devons, au point de vue spirituel,
nous abandonner & la conduite d’un guide cue nous avons re-
connu n’étre pas infaillible, notre situation n’est pas meilleure
au point de vue matériel. Nos sens eux-mémes nous trompent
souvent et pourtant nous les prenons pour guides. Nous pou-
vons appliquer & la Bible, sans aucun changement une citation
que nous avons déja faite & propos de la confiance que nous
sommes en droit d’accorder & nos sens : « Nous nous trouvons
entre deux alternatives: accorder notre confiance, dans une
certaine mesure au moins, ou la refuser complétement. En la
refusant nous restons, relativement au monde extérieur (si
c’est & la Bible que nous appliquons ce passage, le monde ex-
térieur ici-mentionné est le monde spirituel), dans une nuit
absolue ; nous n’avons aucun moyen de reconnaitre notre che-
min. En l'accordant, au contraire, noas nous procurons un
guide (ui n’est pas infaillible sans doute, mais qui nous donne
des directions relativement exactes et toujours utiles, un guide
dont les renseignements, du reste, se rectifient les uns par les
autres 1, »

Ayons donc confiance dans notre Bible, nous en avons le
droit; laissons-nous conduire par elle. Comme le dit M. Charles
Secretan?: « Notre croyance se fonde en partie sur notre be-
soin. Nous affirmons la réalité, non de ce dont nous avons en-
vie, mais de ce qui nous est indispensable, et nous y sommes
autorisés. La légitimité de notre méthode se fonde sur cet opti-
misme supréme ... olt se révele la substance méme de notre
esprit et qui est la prémisse de toutes les preuves de I'existence
de Dieu. » — Nous ne pouvons pas, au point de vue spirituel,

! H. Brocher, Le chemin de la vérité. Revae de théologie et de philoso-
phie, 1874, p. 10.
2 Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie, 1852, vol. V, p. 49.



84 J. RAGCAUD

demeurer absolument dans les ténébres; il nous faut au moins
un peu de lumiere. Croyons que Dieunous I’a donnée, nous en
avons le droit : saisissons-la avec joie telle qu'elle nous est pro-
posée. Tout ce qu’on peut nous demander, c¢’est de prendre la
bible telle qu’elle est, de nous soumettre aux fails au lieu de
nous laisser aller & décider & l'avance ce que nous voulons
qu’elle soit.

La Bible nous présentant une série de révélations diverses
en nature et en importance, nous devons chercher a préciser
les relations qui existent entre la révélation et le texte biblique.
Ce rapport est variable : Parfois il est nul, ou presque imper-
ceptible; d’autres fois il est réel, visible, incontestable. Pour
élucider cette question, il nous faut partir du centre lumineux
de la révélation et de la Bible, de Jésus-Christ.

§ 3. Jésus-Christ.

ART. I. — LA SAINTETE DE JESUS.

La Bible a un centre lumineux, un foyer d’ou jaillit celte
lumiére qui est répandue dans ses diverses parties avec plus
ou moins d’abondance. Ce foyer, ¢’est Jésus-Christ ! Jésus seul
peut avec pleine justice s’appeler « La Parole de Dieu. » L’apo-
tre Jean qui le désigne de cette maniére dans le prologue de
son Evangile, dit expressément : « Personne n'a jamais va Dieu;
le Fils unique, qui est dans le sein du Pére, est celui qui I'a
fait connaitre!. » Deux mots reviennent avec prédilection sous
la plume de I'apbtre, quand il parle de l'action révélatrice de
Christ, les mots de « grace » et de « vérité. » Aprés avoir été
faite chair, la Parole a habité parmi nous, pleine de grice etde
vérité ; la grice et la vérité sont venues par Jésus-Christ.
Nous pouvons, en effet, rattacher avec la plus grande facilité
I'ceuvre révélatrice du Sauveur & ces deux raots; ils la caracté-
risent d’une maniére compléte. L’ceuvre révélatrice de Christ
se presente tout d’abord sous les traits de la grace, de 'amour
gratuit. Ceux qui, comme nous, croient 4 la préexistence de

t Jean I, 18. Cp. v. 14, 17.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 85

Christ voient déja une preuve admirable d’amour dans le dé-
pouillement de Celui qui, étant riche, s’est fait pauvre par
amour, afin d'en enrichir plusieurs. Quelle que soit I'opinion
que l'on ait sur ce point, il est impossible de méconnaitre que
la carriere tout entiére du Sauveur a été dirigée par le méme
don de soi-méme. Il consacre au service de ceux qui I'entou-
rent son temps (souvent méme il ne trouve pas le moyen de
prendre ses repas?), ses forces (il préche sans cesse la vérite,
1} guérit sans cesse les malades 2), sa sollicitude et sa sympa-
thie 3. Jamais il ne pense &4 lui-méme, il se donne; toujours il
est & la disposilion de ceux qui ont besoin de lui. Lorsque, ala
fin de son ministére, Jésus lave les pieds de ses disciples, il ne
fait que manifester d’une maniere frappante sa coustante atli-
tude & leur égard el & 'égard de tous les hommes. Nous ne
voulons pas allonger et nous nous bornons & rappeler que ce
don de soi-méme se retrouve, élevé & sa plus haute puis-
sance, au moment de la mort du Sauveur. Relevons seulement
ces paroles de I'institution de la céne: « Ceci est mon corps,
qui est donné pour vous.... Cette coupe est la nouvelle alliance
en mon sang qui est répandu pour vous¢. »

Ajoutons encore que nous avons un écho de ces sentiments
dans la loi centrale, 'amour pour Dieu et pour le prochain,
que Jésus ordonne & ses disciples d’observer. L’homme doit
aimer, il doit se donner; se donner & Dieu d’abord, & ses fréres
ensuilte.

La grdce, nous le répétons avec 'apotre Jean, est venue par
Jésus-Christ.

La vérité s’ajoute a la grice et la compléte. Sans la vérité, la
grice pourrait dégénérer en faiblesse; la vérilé lui conservera
sans cesse le caractére qu’elle doit avoir. Au point de vue reli-
gieux, la vérité est sans doute tout d’abord la « parfaite con-
naissance de Dieu’, » mais cette connaissance doit naturelle-

1 Cp. Marc VI, 30 sq.; Jean IV, 31 sq.

2 Cp. Mare I, 29-34; Luc VII, 18 a 23.

3Cp. Jean XI, XVI, 1-4.

4 Lue XX11, 19-20.

5 F. Godet, Commentaire sur I Evangile de Jean. Neuchétel, 1885, tome
I1, p. 98.



86 J. RACGAUD

ment se manifester en actes. Quand Jésusdit qu’il est la véritét,
cela ne veut pas dire seulement qu’il la posséde, mais qu’il la
réalise, qu'il se conduit d’une maniere absolument conforme a
la volonié du Dieu qu’il connait parfaitement.

Jésus a réalisé sur la terre le bien. Sa conscience, que le
péché n’avail pas altérée, lui a donné un sentiment parfaite-
ment net de son devoir, et il I'a accompli sans faiblir.

Quelles preuves avons-nous que Jésus ait réalisé sur la terve
la parfaite sainteté ? « Je crois, écrit M. Gretillat 2, que la cons-
cience humaine, librement et consciencieusement interrogée,
rend témoignage & la sainteté, ou tout au moins ala vertu
éminente de Jésus-Christ, et que quiconque est de bonne foi
saluera en lui une — conscience sans cicatrice.—» Celasignifie
que quand nous sommes, par lintermédiaire des Evangiles,
placés en face du Sauveur, nous partageons nous aussil'im-
pression saisissante et profonde que ressentirent les auteurs
bibliques eux-mémes et, d’'une maniéere générale, tous ceux
qui eurent le privilege d’approcher du Sauveur. En le voyant
toujours si fidele au devoir, toujours si doux, si altmant, nous
sentons que le péché ne 'avait pas marqué de son empreinte,
que Jésus, contrairement & son grand adversaire, Satan, s’est
toujours tenu dans la vérité 3,

(ie qui nous donne, au sujet de la sainteté de Jésus, la preuve
irréfutable, c’est Pattitude du Sauveur lui-méme. Noussavons,
en effet, que plus une conscience est pure, plus elle est déli-
cate. Comune le dit M. F. Godet*: « Des milliers de taches ne
se remarquent point sur un vétement déja sali, tandis que sur
un vetement parfaitement blanc la moindre tache frappe le
regard. » Or Jésus, au moment ol il prend congé de ses dis-
ciples, au moment ou il se prépare & la mort en prononcant
les sublimes paroles de la priere sacerdotale, ne se sent cou-
pable d’aucune faute : « Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai achevé

1 Jean X1V, 6.

2 L'autorité en matiére religieuse. Chrétien évangélique 1881, p. 873.
3 Jean VIII, 44.
4 Cité par Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 104.



LA GCERTITUDE CHRETIENNE 87

Iceuvre que tu m’as donné & fairel. » En présence de Dieu, en
face de la mort, il se sent pur, saint. Un sentiment semblable,
en un moment parveil, ne peut s’expliquer en Jésus, ni par la
folie, ni par le mensonge (il serait blasphématoire de soutenir
cette opinion en face d’un caractére comme celui du Sau-
veur); ce sentiment ne peut s’expliquer que s’il correspond
& la réalité, si Jésus est saint, absolument saint. La grace et la
vérité sont venues par Jésus-Christ!

La sainteté de Jésns est une révélation ; « L’évidence morale
de la sainteté de Christ nous conduit... immédiatement i la
conviction qu’il existe réellement un Dieu, un étre surnaturel,
tout-puissant et saint, dont la toute- puissance el la sainteté se
manifeslent avec certitude, hlstonquement dans la personne
surnaturelle de Jésus2. » Cette révélation ressort du fait que
la sainteté de Jésus eut son principe dans son obéissance a
la volonté de Dieu: « La méme loi morale qui nous astreint
Iastreignit également et de la méme facon. Son existence
terrestre fut,comme la noétre, courbée sous le joug indiscu-
table d’un impérieux devoir, et le méme impératif qui com-
mande 4 notre vouloir fut aussi celui qui domina le sien3.» Ce
que nous relevons dans celle citation, ce n’est pas tant le
rapport qu’il y a entre la tAche humaine de Jésus et la notre,
que le fait méme de l'obligation que nous retrouvons dans la
carriere de Christ. Il nous I'a dit lui-méme: « En vérité, en
veérité, je vous le dis, le Fils ne peut rien faire de lui-méme,
il ne fait que ce qu’il voit faire au Pére; et tout ce que le
Pere fait, le Fils aussi le fait pareillement4. » Nous trouvons &
la fois dans cette parole le sentiment de I’obligation : le Fils
fait, il doit faire ce qu’il voit faire au Pére, et I'affirmation, qui
nous est précieuse, que la vie de Jésus, les actions accomplies
par lul sont une révélation de ce que veut le Pére céleste lui-
méme. Si la grice et la vérité sont venues en Jésus-Christ,

1 Jean XVII, 4.

2 Th. Rivier, Ktude sur la Révélation chrétienne, p, 107,

3 G. Frommel, Des conditions actuelles de la foi chrétienne. Chrétien
évangélique, 1892, p. 531.

4 Jean V, 19.



38 J. RAGCAUD

elles sont venues de la part du Pére qui a voulu ncus faire
connaitre, en Jésus-Christ, les sentiments dont il est animé
a 'égard de I'humanité. « Toutes choses, dit encore Jésus,
m’ont été données par mon Peére, et personne ne connait le
Fils, si ce n’est le Pére ; personne non plus ne connait le Pére,
si ce n'est le Fils et celui & qui le Fils veut le révélert. »

ART. 1. — L’AUTORITE DE JESUS.

La sainleté de Jésus exerce sur toute conscience droite un
attrait incontestable. Voyant la conduite de Jésus, elle lui rend
témoignage: Ce que tu as fait, c’est ce que je dois faire. L’es-
prit (mvedp«), I'ceil spirituel, cherche, s’élevant plus haut que la
personne humaine du Sauveur, & distinguer le Pére céleste, le
Dieu que Jésus nous révele et auquel il obéit. Jésus, quimicux
que personne connaissait les besoins des hommes, complete la
révélation par les paroies qu’il prononce. Il cherclie & éveiller
la conscience, & exciter 'ceil spirituel.

Tous les évangélistes rendent témoignage & 'enseignement
de Jésus: Il parlait avec autorité 2. Aucun enseignement ne
pouvait étre comparé au sien: « Le sens de ses discours péné-
trait son auditoire; leur vérité s'imposait & la conscience et
brisait ses résistances. Tous ceux qui en étaient frappés ne
devenaient pas les disciples de Jésus : percevoir clairement son
devoir n’est pas encore l'accomplir. Mais Penseignement du
Christ portait si bien sa preuve en lui-méme, qu'il (cet ensei-
gnement) ne permettait pas la discussion 3. » Le trait qui nous
parait avoir été le trait distinctif de’enseignement du Sauveur,
la source de cette autorité que nousvenons de constater, nous
est indiqué dans cette parole adressée & Nicodéme: « Nous
disons ce que nous savons, et nous rendons témoignage de ce
(que nous avons va . » Jésus peut parler des choses célestes
elles-mémes avec l'autorité d’'un témoin qui sait ce qu’il dit.

t Math. X1, 27.

2Cp. Math. V11, 29; Marc I, 22; Luc 1V, 32; Jean VI, 68; VII, 46.
3 Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 93.

4 Jean [il, 11.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 89

Ce n’est certainement pas le souvenir d'une existence anté-
rieure qui permet a Jésus de parler ainsil!, c’est le fait qu’il
avait un esprit (mvedpa) bien ouvert, capable de lui donrer la
connaissance exacte des choses d’en haut. Jésus se donne, pen-
dant sa carriére terrestre, comme étant « le Fils de 'homme
qui est dans le ciel 2, » ¢’est-a-dire qui vit en communion avec
son Pere, qui est dans le sein, dans 'intimité du Peére3. Pen-
dant qu’il était sur la terre Jésus vivait de la vie de Dieu, il
tirait & chaque instant de lui la force et les directions qui lui
Ctaient nécessaires. L'autorité de Jésus vient de ce qu’il parle
des choses qu’il voit; les Scribes ne pouvaient gqu’exposer ce
gu'ils avaient appris ; ceite siinple comparaison nous fait com-
prendre la perte que nous avons faite en laissant obscurcir
notre ceil spirituel.

Jésus parle des devoirs de I'homme. Il cherche a faire briller
jusijue dans les consciences obscurcies la lumiére d’en haut.
C’est & la sainteté qu'il appelle ses auditeurs : « Soyez parfaits,
comme votre Pere céleste est parfait4! »

Jésus parle de Dieu. Il le fait connaitre par sa conduite,
mais aussi par ses paroles. Il nous apprend & appeler « Notre
Pére céleste ; » il nous le montre, dans la parabole de I'enfant
prodigue, prét a recevoir avec tendresse le pécheur qui se
repent.

Jésus parle de repentance, de vie nouvelle. Il sait bien, qui
pourrait Je savoir mieux que lui? que le péché exerce dans
Phumanité les ravages les plus effrayants, que les consciences
sont endormies, faussées, aveuglées, mais il sait que Dieu est
tout-puissant, qu’il peut réparer les bréches et relever les rui-
nes. (iette prédication frappe, elle effraie et stimule. Elle pousse
I’homme & prendre conscience de sa situation et & chercher le
moyen d’en sortir; elle lui fait comprendre l'obligation de

T « C’est par la conscience humaine de Jésus qu'a passé tout ce qu'il a
révéli de Dieu i la terre.» F. Godet, Commentaire sur I Evangile de Jean.
Tome 1I, p. 103.

2 Jean 111, 18.

3 Jean I, 18.

4 Math. V, 48.



90 J. RAGCAUD

mourir & soi-méme pour qu’il puisse vivre d’une vie nouvelle.
« Il suffit d’avoir compris l'obligation du renoncement & soi-
meéme et d’avoir souffert de ses péchés pour connaitre I'impos-
sibilité de la paix, & moins que la loi morale ne devienne en
fait toute-puissante sur notre volonté, et que notre obéissance
ne jaillisse sans contrainte du fond méme de notre coeurl. »
Jésus commence par faire naitre le besoin. puis il propose le
remede, il annonce que par la foi les péchés sont pardonnés,
que la vie nouvelle peut se développer et porter des fruits
excellents.

Nous pouvons ainsi surprendre sur le vif l'autorité de Jésus,
nous I'entendons parler avec hardiesse de choses qu’il connait,
qu’il contemple, pourrions-nous dire. L’autorité de Jésus a su
source dans sa sainteté.

Apreés avoir constaté 'autorité du Sauveur, aprés en avoir
recherché la source, il nous reste 4 en examiner 'étendue et
les caracteres.

Plusieurs auteurs se prononcent trés nettement en faveur
d’'une grande extension de [autorité de Jésus. Voict tout
d’abord Scherer 2: « Christ est 1’objet propre de la fol. (Vest lui
que le chrétien embrasse par une adhésion spirituelle. Si cette
adhésion ne suppose pas nécessairement la connaissance de
tout ce que Jésus a pu faire ou enseigner, elle suppose cepen-
dant 'acceptation implicite de tout ce qui pourra étre ultérieu-
rement reconnu comine émanant du Seigneur, puisque autre-
ment la foi se contredirait elle-méme et renierait ses données
fondamentales. » Partant de ces principes notre auteur tien:
le raisonnement suivant: Je ne peux pas accepter telle outelle
pensée; or j'accepte tout ce qui vient de Jésus; donc cette
pensée ne peut pas venir de lui. Ce sont les documents bibli-
ques qui sont alors accusés d’avoir voilé la pensée du Seigneur.
On va loin en suivant cette voie! Sans doute il ya lieu de tenir
compte du fait quavant d’étre définitivement fixées par la
composition de nos Evangiles, les paroles de Jésus furent tra-
duites d’araméen en grec, et qu'elles furent conservées pen-

1 Th. Rivier, Etude sur la Révélation chrétienne, p. 97.
2 De l'autorité en matiére de foi. Revue de théologie, 1850. Vol. I, p. 81.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 91

dant bien des années, soit par la tradition orale, soit par des
écrits fragmentaires. Ge double fait ne justifie pourtant pas
ceux qui voudraient opérer, au milieu des paroles attribuées
au Sauveur, un triage conforme & leurs opinions, ou méme a
leurs convictions. Les auteurs bibliques étaient certainement
mieax placés que nous pour savoir ce que le Sauveur disait ou
ne disait pas. Laissons une critique nmpartiale étudier ces pro-
blemes délicats, rechercher de quel colé paraissent étre les
plus grandes probabilités; mais sans nous imaginer qu’elle
puisse prononcer des jugements sans appel.

Au milien des déclaralions des auteurs gui adinettent Pau-
thenticité des paroles attribuées au Sauveur, nous relevons
Popinion de M. le pasteur Rey!: Pendant sa carriére terrestre
le Sauveur «n’a pas possédé la toute-science, » mais, « chaque
fois gu’il a parlé, la toute-science a été & son service. » Si
nous la comprenons bien, cette subtile distinction a pour but
de répondre aux objections que fout naitre les paroles mémes
du Sauveur devant ceux qui lul attribuent la toute-science.
Pendant sa carrviéere terrestre, Jésus a été un homme semblable
a nous en toute chose excepté le péché; il ne peul donc pas
avoir participé a4 la toute-science divine. Pouvons-nous penser
au moins que, vu ses relations Intimes avec Dieu, Jésus fut
gardé de toute erreur aussi bien que de toute faute?

Deux des auteurs qui se sont occupés de ce sujet terminent
leur exposition par ces mots dont ia précision ne Jaisse rien a
désirer : « Nos fréres catholiques fondent leur foi sur l'infail-
libilité du pape. Fondons la notre sur ce roc : Uinfuillibité du
Christ2. » Cela signifie que toute parole prononcée par le
Sauveur, qu’il s’agisse des choses terrestres ou des choses
célestes, est marquée du cachet de l'exactitude absolue;
que les questions de science, de critique, ele., sur lesquelles
Jésus a pu, occasionnellement, dire quelques paroles en pas-

t Discours suv U'Infaillibilité doctrinale de Jésus-Chiist, p. 13-14. Cp.
Semaine religieuse de Genéve du 28 wal et du 25 juin 1892,

2 H. Meyer, Le fondement de la certitude en maticre religicuse. Revue
théologique de Montauban, 1889, p. 810. G. Godet, Swir quoi repose notre
foi 2 Chrétien évangélique, 1890, p. 492.



92 J. RAGCAUD

sant, sont définitivement tranchées par ce fait. La sainteté du
Sauveur est le gage de son infaillibilité.

Ecoutez M. Gretillat1: « Nous attribuons... l'infaillibilité con-
sistant dans 'immunité absolue de 'erreur, soit dans la pensée,
soit dans le langage, a 'homme parfaitement saint, méme en
dehors du domaine moral qui lul appartient en propre. Notre
notion de la sainteté immaculée répugne & la supposition que
homme en quielle se trouve soit capable d’émettre, en aucune
matiére, un jugement précipité, qui aurait été rendu avant que
le sujet ait eu le temps ou les moyens d’acquérir sur un objet
quelconque, si étranger fat-il a ordre religieux et moral, une
certitude absolue. Car cette précipitation dans I'énoncé d’un
jugement quelconque serait déji, de quelques circonstances
atténuantes qu’il soit entouré, une faute morale. »

Malgré tout ce qu’elle a d’attrayant et de sympathique, I’af-
firmation qui précéde nous parait au moins témeéraire. Ne fau-
drait-il pas étre infaillible soi- méme pour déclarer qu’un autre
I'a été? Dans deux articles fort remarqués, M. le professeur
Aloys Berthoud ? cherche A tracer lalimite de 'autorité doctri-
nale de Jésus-Christ: « Les restrictions que nous avons signa-
lées, écrit-il, sont du domaine scientifique, dans lequel lactivité
collective du genre humain peut et doit s’exercer avec compé-
tence, indépendamment de toute considération étrangére a ce
domaine, et selon la méthode qui lui est propre. — Jésus, lui-
méme, en s’exprimant occasionnellement sur des questions de
cette nature, n’en a pas fait lobjet d’un enseignement ex pro-
fesso.... — Le Sauveur s’est strictement limité & 'accomplis-
sement de la tiche pour laquelle il est venu au monde. Il n’a
voulu régner que sur les Ames, en les réconciliant avec Dieu,
et il a laissé en dehors de son champ d’action, tous les pro-
blenes, si importants qu’ils fussent a d’autres égards, politi-
ques, soclaux, scientifiques, litléraires, dont la solution n’im-
portait pas directement & l'élablissement de son royaume. »
« Un étre parfait qui n’a pas la toute-science, disons un homme

! Exposé de théologie systématique. Tome 11, p. 559-560.
* Lautorité doctrinale de Jésus-Christ. Chrétien évangélique, mars et
avril 1892.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 93

parfait, sera donc susceptible de notions inexactes a I'extréme
frontiere de son savoir, sans que sa perfection d’homme en
souffre nulle atteinte!. »

Cette longue citalion nous parait assez concluante au sujet
de la question que nous discutons maintenant : Un homme,
meéme saint, doit se développer, apprendre, augmenier ses
connaissances. Dans son enfance, dans sa premiére jeunesse,
Jésus ne savait certainement pas tout ce qu’il sut plus tard.
Pour se faire comprendre de ceux qui entouraient, Jésus dut
leur parler comme ils parlaient. Il avait sa tiche: révéler le
monde spirituel ; il fit concourir & la réalisation de ce devoir
supréme les connaissances naturellernent imparfaites que les
hommes lui avaient communiquées 2.

Nous croyons done devoir limiter sur ce point I'infaillibilité
du Sauveur. Si Jésus a été réellement homme, non seulement
il n’a pas tout su, mais 1l est possible qu'il ait eu certaines
notions inexactes. Rappelons sur ce sujet ces paroles de M. le
professeur Gaulier?: « A ceux quépouvante cette pensée,
nous soumettrons simplement cette remarque que Jésus a été
semblable & nous en toute chose hormis le péché, et que I'er-
reur n’est pas un péché. Et nous ajouterons que bien loin de
trouver dans cette constatation une diminution, une dépré-
cialion de nolre Sauveur, nous y voyous au contraire un
motif de plus de reconnaissance et d’admiration attendrie
envers lul. Car 1l n’a pas seulement voulu partager nos
miséres physiques, la faim, la soif, la fatigue, nos souffran-
ces, nos angoisses, notre mort, mais aussis’abaisser & partager
nos erreurs et nos ignorances. Son dépouillement ne nous
apparait que plus adorable et plus divin. »

L’autorité de Christ est donc une autorité spirituelle. Il régne

1 Chaétien évangélique, avril 1892, p.. 177, 178, 173.

2 « Ce que Jésusavait appris des hommes, quant aux choses terrestres,
et pour autant que cela n'était pas en rapport avec son ceuvre de salut,
n’a pu &tre en dehors de la faillibilité humaine. » F. Godet, Chrétien
évangélique, 1891, p. 160. }

3 A propos d'un livre récent sur la question du Pentateuque. Chrétien
évangélique, 1892, p. 379.



94 J. RACCAUD

dans ce domaine spécial dans lequel il a accompli son ceuvre
salutaire. Dans ce domaine au moins pouvons-nous parler de
Pinfaillibilité de Jésus? Souvent on trouve dans les discours
de Jésus des paroles que nous pouvons appeler hyperboliques.
Quand Jésus parle de tendre la joue droite & celui qui vient de
frapper la gauche!; quand Jésus parle de la haine que doivent
avoir pour leurs parents ceux qui veulent le suivre 2, il parait
avoir demandé¢ aux autres plus qu’il n’a fait lui-méme, Jui qui
a repris celui qui 'a frappé? et qui, jusque sur la croix, a
prouvé & sa mere 'amour dont il était rempli pour ellet. La
pensée trés juste, trés chrétienne, trés belle, a revélu une
forme dout il est impossible de prendre & la lettre tous les
termes. En est-il de méme au point de vue dogmatique? Les
déclarations de Jésus sur les possessions, sur la personnalité
de Satan, etc., doivent-elles étre prises au pied de la lettre ou
a-t-on le droit d’en prendre le sens spirituel plutot que le sens
matériel 2

Avant de répondre & celte question, citons cette parole de
M. Ernest Naville®: « Le Christ, se présentant comme le té-
moin du monde divin, rend témoignage sur des choses qui dé-
passenl les résultats du seul emploi de nos facultés naturelles....
Appliquez la régle de n’accepter que des vérités qui se légiti-
ment directement elles-mémes et qui n’ont d’autre garantie
(que leur contenu; supprimez la confiance qui fait 'autorité de
la foi, ces choses qui nous dépassent disparaitront, et ces
choses sont la substance de ’Evangile. Ceux qui les acceptent
les acceptent par un acte de confiance en celui qui est mort
pour leurs péchés et ressuscité pour leur justification. »

Sans doute; mals en lisant M. Naville, nous ne pouvions
nous défendre de 'impression que le vénérable professeur ne
nous indique que le commencement de 'acte de la foi. Cette
confiance, dont il parle, nous pousse & nous abandonner a la

1 Math. V, 39.

2 Lue. XIV, 26.

8 Jean XVIII, 22, 23.

4 Jean X1X, 27.

S L'autorité du Christ. Journal religieux. 8 avril 1898, p. 57.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 95

conduite du Sauveur. Nous devons pourtant inciter notre cons-
cience a saisir le contenu de la révélation, nous devons sans
cesse faire effort pour développer notre ceil spirituel, pour
voir ces choses qu’il voyait. Si nous y parvenons, nous aurons
la certitude parfaite,seulement alors. Nous concluons : Admet-
tant lautorité spirituelle de Christ, nous avons confiance en
ses paroles, nous nous efforgons de les réaliser, de contempler
les choses qu’il nous montre ; nous ne voulons rien préjuger
quant au résultat de cet effort. Ceux qui prennent les paroles
de Christ dans leur sens spirituel peuvent en dégager, quant a
leur vie chrétienne, les directions essentielles. Nous cber-
chons & faire plus encore, & prendre les paroles de Christ
comme l’expression exacte de sa pensée, ’exposé des choses
qu’il a vues; si nous ne parvenons pas a acquérir une certi-
tude compléte, & voir & notre tour, nous nous résignerons &
attendre le jour ou nous connaiirons comme nous avons été
connus.

ART. III. — JESUS ET LA BIBLE

Dans la conclusion d’'un discours sur « L’autorité en rmiatiére
religieuse », M. le professeur Grelillal! nous dit: Dans les
heures de doute « ce n’est pas la couverture d’un canon tradi-
tionnel qui vous rendra vos certitudes perdues. Mais si, au lieu
de venir de I'Ecriture & Jésus-Christ, vous passez de Jésus-
Christ, de sa personne sainte et divine & ’Ecriture, de sa per-
sonne, dis-je, au témoignage qu’il a rendu sur lui-méme et de
celui-ci aux témoignages qui lui ont été rendus par les prophé-
tes et les apotres, je crois que cette méthode lente mais stre
vous rendra la foi & la vraie autorité par I'exercice vrai de la
vraie liberté. »

M. Alfred Laufer? répond vivement: « Je me demande ce
que cela signifie. Si I'on parle du Christ historique, cette mé-
thode est fausse, car nous ne savons que par les Ecritures ce

t Chrétien évangélique, 1881, p. 373, .
2 L'autorité en matiére de foi, etc. Revue de théologie et de philosophie,
1892, p. 262.



96 J. RACCAUD

que fut le Christ. Si I'on parle de — Christ en nous, — alors
la méthode qui m’a permis de reconnaitre en Jésus-Christ
la vérité, cette méthode n’est-elle pas pleinement suffisante
pour me permetire de reconnaitre dans toute I’Ecriture sainte
Ja vérité salutaire de Dieu? »

Le role de la Bible peut étre comparé, nous semble-t-il, &
celui de la Samaritaine de la ville de Sychar qui cherchait &
amener ses concitoyens a Christ!, La Bible fait sentir & ’homme
combien il a besoin du Sauveur, el elle le lul montre pour qu’il
puisse aller & la source de la vie. Les peintures les plus som-
bres, celles qui nous montrent la grandeur du mal, parlent
avec éloquence de la nécessité de la venue du Libérateur; la
parole inspirée des propheéles nous annonce soit sa premiére
apparition, soit son glorieux retour;les Evangiles et les épiltres
nous le font connaitre et nous font sentir le privilege de ceux
qui ont ce Défenseur infativable, ce parfait Sauveur. Tout n’est
pourtant pas & repousser dans la pensée de M. Gretillat; elle
signifie, si nous la comprenons bien, que ¢’est Ghrist qui donne
a la Bible sa valeur, et que nous devons sans cesse chercher
4 mettre ses divers passages en relation avec le Sauveur. La
connaissance de Christ est souvent indispensable pour cela;
tel verset de I’Ancien Testament qui est une énigme indéchif-
frable pour celul qui ne connait pas Christ, édifie et nourrit
celui qui le connait. Nous nous expliquons ainsi que 'on puisse
dire qu’ll faut aller de Jésus & la Bible, aprés avoir commencé,
tout le monde est d’accord, par aller de la Bible & Jésus.

N’est-ce pas dans ce sens que M. le professeur Bovon 2 fai-
sait la remarque suivante : « La Bible étant le document de la
révélation qui se résume en Jésus-Christ, il en résulte qu'une
partie de la Bible est d’autant plus inspirée qu’elle est en rap-
port plus direct avec Christ, d’antant moins que ce rapport est
plus éloigné »? Luther lui-méme ne confirme-t-il pas cette
maniére de voir quangd, aprés avoir dit que «la véritable pierre
de touche pour l'appréciation des livres saints, c’est de voir
s’ils ont Christ pour objet ou bien non », il ajoute : « Ce qui ne

! Cp. Jean IV, 29.

2 Cours manuscrit de dogmatique, 1886-1887.



LA CERTITUDE CGHRETIENNE 97

fait pas connaitre Jésus-Christ n’est pas apostolique, quand
niénme ce serait saint Pierre ou saint Paul qui laurait dit. En
revanche, ce qui préche Jésus-Christ est apostolique, quand
meéme ce serait Judas, Anne, Pilate ou Hérode qui le dirait?»?

La Bible nous apprend & connaitre Christ. Elle est « le témoin
qui nous fait connaitre I’Evangile 2. » Les faits qui nous y sont
rapportés contribuent pour la plupart & nous montrer un des
traits de la personne ou de I’ceuvre du Sauveur. Cela est évi-
dent au sujet des Evangiles: « Par le moyen des écrits des
apotres, nous pouvons, nous mélant de loin aux rangs de ceux
qul se pressaient autour de Jésus, le voir délivrer les corps et
les Ames, étendre sur les foules et sur les individus les effets
de sa divine compassion. Nous sommes mis ainsi au bénéfice
de ce que possédaient les contemporains, qui ne pouvaient
étre tous présents autour de lui & chaque instant, et qui, eux
aussi, devaient avoir recours, en plus d’une occasion, A des
rapports, rapports variant nécessairement entre eux sur tels
ou tels détails3. »

Dans le livre des Actes nous avons la peinture de la vie chré-
tienne au commencement de I'histoire de I’Eglise. Il va sans
dire que ces récits ont une valeur inappréciable pour ceux qui
veulent se rendre compte de 'importance réelle de ’ceuvre de
Christ.

Quant aux récits de ’Ancien Testament, leur valeur est cer-
tainement moindre. Ceux qui tiennent & bien connaitre Christ
ne les négligeront pourtant pas, car la connaissance de I'his-
toire du peuple de la promesse peut, dans une large mesure,
éclairer I’histoire de 'accomplissement de la promesse. Nous
ne répétons pas ici ce que nous avons dit au sujet des droits
(que posséde incontestablement la science pour ’examen de la
valeur historique et scientifique des divers récits. Ce qu’il y a,
en tout état de cause, de particulierement éloquent et de ca-
ractéristique dans les récits bibliques, c’est le point de vue re-

' Cité par L. Gautier, Luther et I Ancien Testament. Chrétien évangéli-
que, 1883, p. 541.

2 L. Monod, Le probléme de Uautorité, p. 72.

¥ L. Monod, Ouvr. cité, p. 95.

THEOL. ET PHIL. 1894, 7



98 J. RACCAUD

ligieux et élevé qui fait de Dieu lacteur veritable, I'acteur su-
préme. Prenons quelques exemples pour illustrer notre pensée.
Nous ne nous arrétons pas sur les récits du Nouveau Testa-
ment, ni méme surla généralité de ceux de I’Ancien. Dieu agit,
cela est évident ; Dieu envoie son Iils, Dieu fait les ceuvres
qu’il accomplit!, Dieu chétie son peuple par la déportation,
Dieu le récompense par les victoires qu’il lui accorde. Nous
voulons plutdt concentrer notre attention sur quelques-uns des
récils contenus dans les premiers chapitres de la Genése. [ly a
13 des narrations dont le caractére est contestable et contesté; les
uns y voient une histoire, les autres des mythes. Si méme,
comme le remarque M. Armand Vautier 2, la valeur scientifique
du récit de la création doit étre abandonnée, Dieu n’ayant ja-
mais fait connaitre & ’homme, « d’une maniéere extraordinaire,
les grandes vérités cosmogoniques», si 'on remargue que cet
exposé repose « sur la base, commune a toute lantiquité
paienne, » de la « conception géocentrique de l'univers » ; il
n’en demeure pas moins vrai que l'idée générale de ce récit
est profondément religieuse, chrétienne pourrions-nous dire.
Nous y voyons: « Le Dieu créateur, personnel, dislinct de
ses créatures, travaillant librement selon un plan préconcu3. »

Si nous sommes condamnés par la science & abandonner la
conception traditionnaliste du déluge universel, la comparaison
entre la donnée biblique et les relations analogues conservées
par les peuples contemporains et voisins d’'Israél n’en aura pas
moins son élojuence. Dans le récit babylonien du déluge, nous
voyons des divinités jalouses les unes des autres qui font por-
ter aux hommes le poids de leur colére; la Bible seule nous
parle du Dieu juste et saint qui punit 'humanilé pécheresse.
Nous retrouvons ainsi dans les passages, méme les plus
contestés de I’Ancien Testament, ce que nous pouvons appeler
des « éléments chrétiens» qui assurent & ces récits une valeur
cqui dépasse de beaucoup celle que leur confére leur incontes-

t Jean X1V, 10,

* Un nouvel essai sur le réeit de la création. Chrétien évangélique, 1886,
p- 160, passim.

3 A. Vantier. Ouvr. cité. p. 159,



LA CERTITUDE CHRETIENNE 99

table supériorité scientifique sur les autres documents contem-
porains.

Nous ferons une remarque analogue au sujet des ordcnnan-
ces relatives a la conduite morale de I’'homme. Les paroles de
Jésus-Christ et celles des apdtres nous donnent, cela est évi-
dent, les directions essentielles, les préceptes chrétiens par
excellence. Il est absolument impossible d’imaginer une loi
morale qui dépasse en simplicité et en profondeur celle de
Jésus-Christ, la loi de la liberté et de 'amour : « Ta aimeras le
Seigneur, ton Dieu, de tout ton coeur, de toute ton ame, de
toute ta pensée, et de toute ta force. Et : Tu aimeras ton pro-
chain comre toi-méme 1. » Les recommandations apostoliques
elles-mémes doivent étre jugées 4 la lumiére de ce principe
fondamental, & plus forte raison les préceptes de I’Ancienne
Alliance. La loi de I'Ancien Testament a une valeur incontes-
table pour le chrétien, elle lui aide souvent & se rendre compte
du contenu de la loi de Pamour; elle la développe, la com-
mente. Souvent les ordonnances légales représentent un mini-
mum qui devrait étre dépassé par lesdisciples de Jésus-Christ,
puisqu’ils sont, au point de vue religieux, dans une situation
infiniment supérieure a celle des anciens Israélites. Dans ces
préceptes, tout n’a pas la méme valeur, mais presque tout a
une valeur quelconque, et peut étre utile au développement
de la viereligieuse du chrétien. Mentionnons encore ces apercgus
qui nous sont donnés sur le monde spirituel. Vagues pour la
plupart dans I’Ancien Testament, ils deviennent de plus en
plus précis. Les songes primitifs sont remplacés par les visions
des prophetes. La parole plus simple de Jésus-Christ nous fait
encore mieux connaitre les choses invisibles, il n’y a pas chez
lui des descriptions grandioses et en quelque sorte matérielles,
il ya une sobre, mais puissante réalité; moins d’apparence peut-
étre, mais un fond plus solide encore. Ici de méme nous re-
trouvons des éléments chrétiens dans les plus anciens docu-
ments.

Nous pouvons maintenant discuter une question qui a ét¢

t Marc XII, 80-31.



100 J. RACCAUD

fréequemment controversée en ces derniers temps : v a-t-il une
dogmatique biblique? Le premier point que chacun remarque
est que la Bible nous présente la vérité essentiellement par des
faits: « La Bible raconte simplement les faits, va jusqu’a dire
M. le professeur Astié!, sans prétendre & la moindre ombre
d’autorité. » «Il faut se garder, écrit & son tour M. Frédéric
Godet 2, d’opposer les affirmations que nous appelons dogmes
bibliques aux récits historiques de I’Ecriture, comme si les
premiéres ne portaient que sur des vérités abstraites, tandis
que les seconds seuls seraient I’énoncé de faits réels. Il n’est
pas une affirmation religieuse de I’Ecriture qui ait pour objet
une idée pure et qui ne porte sur un fait envisagé comme réel,
mais de nature supersensible.» Ce caractére permet & la ré-
vélation de nous étre présentée d’'une maniére plus objective
par les auteurs bibliques; un fait est toujours un fait. Un en-
seignement théorique et dogmatique recevrait beaucoup plus
facilement I’empreinte de la personnalité de celul qui le repro-
duit. Le fait lui-méme est déja dans une certaine mesure, mais
beaucoup moins, marqué de ce sceau: « En elles-mémes, et
si on pouvait les obtenir & ’état pur, les révélations du monde
extérieur seraient infaillibles ; mais il faut qu’elles se mélangent
avec le besoin pour que nous puissions nous les appliquer» or
le besoin « souille tout de son contact3. » Cette souillure est
donc, dans le document de la révélation, réduite & son mini-
mum; c’est un avantage digne d’étre signalé.

A coté de cela, il y a pourtant dans la Bible des éléments
dogmatiques, des explications tendant & montrer comment les
faits découlent les uns des aulres. L’expiation et la justification
se présentent sans doute & nous avant tout comme des faits,
mais ces faits spirituels sont mis & notre portée. Saint Paul
veut les justifier aux yeux de la raison, les faire comprendre.

t Evangile et Liberté. 26 décembre 1890. Cité par M. F. Godet, Chrétien
évangélique, 1891, p. 97.

2 Le Nouveau Testament contient-il des dogmes ? Chrétien évangélique,
1891, p. 100. Cp. Le Vinet de la légende et celui de Uhistoire, p. 65-66.

3 H. Brocher, Le chemin de la vérité. Revue de théologie et de philoso-
phie, 1874, p. 15.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 101

L’Ancien Testament joue dans ce domaine aussi un role consi-
dérable, seul il peut nous donner des idées religieuses régnant
au temps de Jésus une idée exacte, et ces connaissances sont
absolument nécessaires 4 ceux qui veulent comprendre le Sau-
veur et surtout les apotres. Nous reconnaissons du reste que
les éléments dogmatiques sont réduits & un minimum. Nous
souscrivons & ce jugement de M. Th. Rivier!: «Le dogme
n’est vrai que dans la mesure ol 1l est I'expression de la vie
nouvelle créée par Christ. » A ce point de vue, le privilege
qu’ont eu les auteurs bibliques d’assister aux origines du chris-
tlanisme, et 'intensité de leur vie religieuse, assurent & leurs
écrits une valeur toute spéciale. Nous cherchons tout naturel-
lement, quand nous voulons formuler une doctrine, & lui
donuer une base biblique, ainsi seulement nous sommes cer-
tains de construire sur un terrain strictement chrétien. Nous
nous rencontrons sur ce point avec M. R. W. Monsell?: ¢ La
révélation nous met sur la voie pour arriver & la solution,
mais celle-ci ne sera compléte que lorsque nous connaitrons
comme nous sommes connus. En attendant, la divinité de
IEcriture éclate en ce que tout progres réel dans nos con-
ceptions s’y trouve justifié d’avance, le sens de ses paroles
s’élargit & mesure que I’Eglise devient plus capable de les ap-
précier. »

Nous sommes maintenant en mesure de formuler nos conclu-
sions au sujet de 'autorité de la Bible. Apres ce que nous avons
dit au sujet de Pautorité de Christ lui-méme, et au sujet des
droits de la science de faire comparaitre & son tribunal les faits
qui nous sont rapportés par la Bible, il va sans dire que nous
ne songeons pas & soutenir la thése de « Pinfaillibilité de la
Bible. » La Bible est autre chose, elle est mieux qu’un code in-
faillible, elle est une puissance spiritueile, qui nous souléve
au-dessus de nous-mémes, qui nous éléve! La Bible est une
meére qui guide son enfant dans le bon chemin?, elle est un

U Etude sur la révélation chrétienne, p. 123.

2 L'expiation. Chrétien évangélique, 1867, p. 539.

3 Cp. Uopinion de Luther. Merle d'Aubigné, L'autorité des Ecritures,
p. 70, 71.



102 J. RACCAUD

« maitre pour nous conduire & Christ? ». Dés la premiére ren-
contre entre la Bible et la conscience, la Bible se révéle comme
digne de confiance, son autorité s'impose: « Cette confiance,
dit M. Beegner 2, nous ne I'avons pas limitée & la portion spé-
ciale de la vérité qui nous a été révélée dans ce premier con-
tact avec la Bible, nous 'avons étendue & l'ensemble du té-
moignage dont une portion seulement nous avait atteint ; nous
avons tout & la fois, et d’une seule et rapide intuition, statué
la validité du témoignage tout entier, parce que dans le té-
moignage nous avons reconnu la voix du témoin. » L’autorité
de la Bible est semblable & celle de Christ; elle n’est pas une
tyrannie littérale qui nous écrase, mais une autorité spirituelle
qui nous stimule. Nous sommes les fils de la Bible et non ses
esclaves. Nous ne chercherons donc pas a opérer, dans le do-
cument de la révélation, un triage nous permettant de déter-
miner a 'avance ce qui est chrétien et ce qui ne 'est pas; ce
serait une prétention impossible & réaliser. Nous nous conten-
terons de prendre la Bible telle qu’elle est, de nous abandouner
a ses directions en faizant effort pour nous assimiler les innom-
brables éléments chrétiens qui y sont contenus. Nous nous
eiforcecrons de nous élever, griace a son témoignage, jusqu’a
Christ lui-méme, jusqu’a Dieu, notre Peére céleste.

Suivant une image frégquemment employée, nous pouvons
comparer la Bible, notre nourriture spirituelle, au pain qui
nourrit notre corps. Dans 'un et dans 'autre, les éléments nu-
tritifs sont tellement confondus avec ceux qui ne le sont pas,
qu'on ne peut opérer le triage au moyen d’'une analyse. Il faut
prendre la nourriture telle qu’elle se présente, I'estomac choi-
sit tout naturellement ce qui lul convient. Notre estomac spi-
rituel est la conscience morale el religieuse ; elle saisit dans la
Bible les éléments chrétiens, sa nourriture spirituelle, et se les
assimile.

1 Gal. 111, 24.
2 L’aulorité en matiére de foi. Revue chrétienne, 1892, p. 32.



	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre II, La parole de Dieu

