
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: Le parallèle entre Adam et Jésus-Christ : étude exégétique sur Rom. V.
12-21

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379554

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379554
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST

ETÜDE EXÉGÉTIQUE SUE ROM. V, 12-21

PAR

C. BRUSTON

Je ne pense pas qu'aucun texte, dans aucune littérature, ait
été torturé comme celui-là pour lui faire exprimer ce qu'il ne
dit pas, quelquefois même le contraire de ce qu'il dit, en

somme, assez clairement.
L'idée générale, en tout cas, est claire : De même que les

effets du péché d'Adam se sont étendus à tous les hommes, de

même et à plus forte raison les effets de l'obéissance de Jésus-

Christ doivent aussi s'étendre à tous les hommes.
Mais autour de cette idée centrale sont groupées un certain

nombre d'idées secondaires, qui ont pour but de la confirmer
ou de l'éclairer, et qui la confirment et l'éclairent certainement,

si on les comprend bien, mais dont les rapports avec
l'idée principale sont extrêmement obscurs au premier abord
et n'ont pas tous été élucidés dans les commentaires, — tant
s'en faut!

Sans entrer dans la discussion des nombreuses et si diverses

interprétations dont ce texte célèbre a été l'objet, et sans entrer
non plus dans tous les détails, je voudrais simplement exposer
comment je le comprends.

THÉOL. ET PHIL 1894. 3



34 C. BRUSTON

I

La comparaison.

De même que par un seul homme le péché est entré dans le
monde, et par le péché la mort, et que de cette manièrei la
mort a passé à tous les hommes, parce que tous ont péché,

(v. 12).
Voilà la protase ou première partie d'une phrase double,

dont on verra plus loin l'apodose ou seconde partie.
En conformité avec le récit de la chute (Gen. Ill), l'apôtre

rappelle que la mort a été pour Adam la conséquence, la punition

de son péché; et il ajoute que la mort a passé d'Adam à

tous ses descendants, parce qu'ils ont tous péché (comme lui).
La mort n'est donc pas pour eux la conséquence directe du

péché d'Adam, comme la théologie ecclésiastique l'a enseigné
si longtemps, mais celle de leurs péchés personnels (cf. Bom.

III, 23). Prétendre que les mots « tous ont péché » signifient
que tous ont péché en Adam, c'est faire dire au texte précisément

le contraire de ce qu'il dit.
« On n'aurait pas si longtemps ni si bizarrement disputé sur

ces mots, dit fort bien M. A. Sabatier, si depuis saint Augustin
on n'avait pas voulu y faire entrer le contraire de ce qu'ils
signifient le plus clairement du monde. La conjonction lçp'<S est

souvent employée par l'apôtre et toujours dans le sens de

parce que. Cf. Phil. III, 12; 2 Cor. V, 1. L'aoriste ripaprov n'est

pas moins clair;... il signifie simplement ont péché, c'est-à-

dire, la mort est venue sur tous les hommes, parce que tous
ont commis aussi des transgressions, en sorte que leur mort
arrive, non en vertu du péché d'Adam, mais en vertu de leurs

propres péchés... On voit donc que, loin d'appuyer la doctrine,
devenue orthodoxe depuis Augustin, du péché originel, le

texte de Paul implique et exprime une doctrine toute
contraire 2. »

1 Cf. 1 Cor. XI, 28; XIV, 25; Actes XVII, 33; XXVIII, 14; Héb. VI, 15.
2 Revue de l'histoire des religions (1885), XV, p. 9.



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 35

Il est vrai qu'on peut demander : Pourquoi tous les descendants

d'Adam ont-ils péché comme lui? Paul ne s'explique pas
à ce sujet. Mais quelques passages de l'Ancien Testament
suppléent à son silence: d'abord Gen. V, 3, où il est dit, à la suite
du récit de la chute, qu'Adam engendra des enfants à son

image, à sa ressemblance, par conséquent destinés à lui
ressembler moralement, à pécher comme lui, — puis le texte
célèbre où Job déclare que le pur ne peut sortir de l'impur
(Job XIV, 3). Conférez aussi les textes qui disent que l'homme
est pécheur dès sa jeunesse (Gen. VIII, 21), dès sa naissance

et même dès sa conception (Ps. LI, 7).

Ces textes n'éclaircissent pas le mystère sans doute, mais ils
constatent un fait: l'universalité du péché depuis la chute du

premier homme. L'apôtre n'avait rien à y ajouter. U se borne
donc à constater que tous les hommes ont péché et que c'est

pour cela qu'ils sont morts.

II

La parenthèse.

Cette double affirmation : « Tous ont péché, et c'est à cause
de cela que la mort a passé à tous les hommes, » avait besoin

d'explication. Les descendants d'Adam ont péché sans doute,
mais non de la même manière ni dans les mêmes conditions
qu'Adam : pourquoi donc sont-ils punis de la même peine, la
mort? Cette question (cf. v. 14), d'autres aussi sans doute se

présentent à l'esprit de l'apôtre, et renvoyant à plus tard
l'apodose, dont l'idée générale ne saurait être douteuse, il
entre dans des explications, qui maintenant me paraissent fort
claires, mais qui ont fait de tout temps le désespoir des

interprètes et pendant longtemps m'ont paru tout à fait inintelligibles

à moi-même.
Car, jusqu'à une loi il y avait péché dans le monde, mais

péché n'est point imputé quand il n'y a point de loi ; mais la
mort a régné depuis Adam jusqu'à Moise sur ceux-là aussi
qui n'ont pas péché à la ressemblance de la transgression
d'Adam, — ce qui est un type de l'avenir — (v. 13-14).



36 C. BRUSTON

Comment ces mots expliquent-ils (yàp) les précédents et que
signifient-ils exactement? C'est ce qui ne se voit pas clairement
du premier coup.

Et d'abord, quelle est cette loi jusqu'à laquelle, c'est-à-dire
avant laquelle le péché était dans le monde, mais sans être

imputé, parce que le péché ne peut être imputé que quand il y
a une loi? Tous les commentateurs répondent unanimement :

La loi mosaïque et les mots « depuis Adam jusqu'à Moïse »

semblent au premier abord favoriser celte interprétation.
Essayons donc, clans cette supposition, de comprendre ce

que veut dire l'apôtre : (Depuis Adam) jusqu'à la loi (de Moïse)
le péché était dans le monde (c'est incontestable) ; mais il n'était
pas imputé, parce que la loi (de Moïse) n'existait pas encore.
Voilà une affirmation bien surprenante pour qui se rappelle le
châtiment de Caïn, le déluge, la malédiction de Canaan par
Noé, la destruction de Sodome et de Gomorrhe, etc. Comment

soutenir, en présence de ces faits, que le péché n'était pas
imputé aux hommes avant la loi de Moïse

Mais, dira-t-on peut-être, il n'aurait pasctò leur être imputé,
puisqu'ils étaient encore sans loi, et comme cependant (àlïà) ils
sont morts (« la mort a régné depuis Adam jusqu'à Moïse »),

il en résulte qu'ils sont morts, non pour leurs propres péchés,
mais par l'effet du péché d'Adam Voilà comment saint Paul

explique que « la mort a passé à tous les hommes parce que
tous ont péché » — C'est-à-dire qu'il l'expliquerait en
affirmant précisément le contraire en disant qu'au fond avant
Moïse les hommes, étant sans loi, n'étaient pas coupables et

que s'ils mouraient, c'était uniquement la faute d'Adam
Et comme il n'est pas admissible que l'apôtre ait déraisonné

de la sorte, ceux qui entendent ainsi les versets 13 et 14 lui
font dire au verset 12, pour le mettre d'accord avec lui-même,
précisément le contraire de ce qu'il dit!.. Tandis que Paul dit
que « la mort a passé à tous les hommes, parce que tous ont

péché, » ces commentateurs subtils veulent que cela signifie
que tous ont péché (non pas personnellement, mais) en Adam

Comment qualifier une telle exégèse? Qu'est-ce qui aurait
empêché l'apôtre d'ajouter les mots en Adam, si telle eût été



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 37

sa pensée? Non, « tous ont péché » signifie bien que tous ont
péché eux-mêmes (cf. Ill, 23), quoique pas de la même manière
ni dans les mêmes conditions qu'Adam (cf. v. 14); et au lieu de

tordre le sens très clair du verset 12 pour le faire cadrer avec
une interprétation très contestable des versets 13 et 14, qui sont
très obscurs, il est beaucoup plus sage de se laisser guider par
l'idée du v. 12 pour déterminer celle des v. 13 et 14, qui ont

pour but de l'expliquer.
D'autant plus que cette interprétation des v. 13 et 14 soulève

de nombreuses Pt graves difficultés:
1° Comment peut-on soutenir qu'il n'y avait pas de loi dans

le monde avant Moïse? Non seulement le châtiment de Caïn,
des contemporains de Noé, des habitants de Sodome, etc.,
atteste l'existence de la loi naturelle et la culpabilité de ceux qui
la violaient, — ce qui est attesté aussi par l'approbation divine
et les récompenses accordées aux justes (Henoch, Noé,
Abraham, etc.), — mais, avant Moïse, Dieu n'avait-il donc pas
donné des lois (sans parler d'Adam) à Noé et à Abraham, avec

lesquels il traita alliance (Gen. IX et XVII)?
2° Comment appliquer à la période qui s'étend d'Adam à

Moïse la maxime : Le péché n'est pas imputé quand il n'y a pas
de loi Les péchés des hommes de ce temps-là leur ont été

imputés, au contraire, et leur obéissance aussi, comme nous
venons de le dire. Et affirmer qu'ils n'auraient pas dû l'être
serait accuser Dieu d'injustice.

Ni les mots pi óWo; vóiwu, ni àpaptlx oùx èlloyûTM ne peuvent
donc se rapporter à la période qui s'étend d'Adam jusqu'à
Moïse.

3° Cette interprétation du v. 13est en contradiction manifeste
avec le sens très clair du v. 18. Celui-ci affirme que tous les
hommes ont été condamnés (¦xaxàxpip.u) par suite du péché
d'Adam. Comment donc le v. 13 pourrait-il dire que le péché
n'était pas imputé dans la période qui s'étend d'Adam à Moïse?
Comment admettre que l'apôtre se soit contredit à ce point?

La contradiction avec VI, 23: « Le salaire du péché, c'est la

mort, » n'est pas moins évidente. Quand le péché n'est pas
imputé, la mort, qui en est le salaire, n'exisle pas. Or la mort



38 C. BRUSTON

ayant régné depuis Adam jusqu'à Moïse, c'est la preuve que le

péché était imputé aux hommes de cette période aussi bien

qu'à ceux des époques suivantes.
4° vdf«>ç, dans p'n ô'vro; vôftov, signifiant évidemment une loi en

général, on ne voit pas pourquoi il signifierait autre chose, une
loi particulière, celle de Moïse, dans â.-/_pi mp.ov, qui précède.

5° alla indique une opposition : mats, au contraire, et ne

peut avoir le sens de cependant qu'on lui donne ici pour les

besoins delà cause. Le texte ne peut signifier que, quoique le

péché ne fût pas imputé, cependant la mort a régné depuis
Adam jusqu'à Moïse; alla oppose, au contraire, à une période
antérieure à la loi, pendant laquelle le péché n'était pas
imputé, l'époque d'Adam à Moïse, où la mort a régné et où par
conséquent le péché était imputé.

Il résulte de tout cela que la loi dont parle le v. 13 (sans

article) n'est pas la loi de Moïse, mais la première loi donnée

par Dieu à l'humanité et dont la transgression eut pour effet
de donner à Adam et à toute sa race la connaissance du bien
et du mal, — ou la loi naturelle.

Que le commandement donné à Adam puisse être appelé
vòpoc, c'est ce qui n'a pas besoin de démonstration. Puisque « là
où il n'y a pas de loi, il n'y a pas de transgression» (nap-xßotmc)

(IV, 15) et que le péché d'Adam est une napaßxmc (V, 14), il est
bien évident que la mtpißxmt; d'Adam suppose une loi (vôpoç).

Ce sens est confirmé par les v. 20 et 21, où vipoç ne peut
pas non plus désigner la loi mosaïque.

En effet, la loi dont parle le v. 20 est celle à la suite de

laquelle «le péché a régné dans la mort » (v. 21), par conséquent

celle qui fut donnée à Adam, puisque c'est à partir
d'Adam que la mort a régné (cf. v. 14). — Le résultat de cette
loi a été que « la chute (Tcapawrapx) a abondé. » Or, c'est
précisément le mot qui dans tout le contexte désigne le péché
d'Adam (v. 15, 17, 18). — De plus, la grâce a surabondé Zà où

(ov) le péché avait abondé. Si vàpoç désignait la loi mosaïque, ce

ou serait inexplicable, puisqu'il restreindrait la surabondance
de la grâce au lieu, au domaine où avait abondé le péché,
c'est-à-dire au peuple juif, — ce qui n'est pas admissible. Dans



LE PARALLÈLE ENTHE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 39

notre interprétation, au contraire, ce mot n'offre aucune
difficulté : dans un cas comme dans l'autre il s'agit du monde entier.

Observons enfin que l'opposition du péché et de la grâce
(v. 20), qui, dans tout le contexte, se rapporte au péché introduit

dans le monde par Adam et à la grâce de Dieu en Jésus-

Christ, plaide aussi en faveur de notre interprétation.
Le verbe napeiçnlQev n'indique pas, comme on pourrait le

croire, une époque postérieure à Adam, car Philon l'emploie
en parlant d'Adam lui-même : pìSsvò; àpptacrrripmoi... mtp^ù-nlMro;,
£ù6u|3ó).ou; ênotûro (Adam) ziç xXyktsic. Mundi opi f., I, p. 36, édit.
Mangey. Un autre passage du même écrivain montre clairement

que ce verbe signifie entrer auprès de (napx), et non
en sus de ce que rtapx ne saurait signifier ; c'est celui où il
dit que l'ignorance ne laisse entrer (dans l'âme) ni lumière ni
raison (De ehr., I, p. 381) L

Tel étant le sens de -uòpo; au v. 20, il n'est pas admissible que
ce mot ait un sens différent au v. 13. Ces deux textes se
confirment l'un l'autre.

Essayons donc de ce sens de vopoç au v. 13 et voyons si la

pensée de l'apôtre ne sera pas plus facile à saisir.
« Jusqu'à une loi, dit Paul, il y avait péché dans le monde,

mais péché n'est pas imputé quand il n'y a point de loi. »

On nous arrêtera évidemment ici pour nous dire: Comment
le péché pouvait-il être dans le monde avant la loi donnée à

Adam, puisque c'est par Adam que le péché est entré dans le
monde (v. 12)

Nous répondons que le péché qui était dans le monde avant
la loi donnée à Adam est bien différent de celui qui est entré

1 Passages cités dans Dietzsch, Adam und Christus, p. 201 et ailleurs.
Le second (ro traça-n-Xi/o-iov èv ifivx^ äyvoia èoyâÇcTai, pijTe tyijç pijTS \6yov
nageiçeXBuv èûoa) montre que dans le premier (okocitov cti tîjç loyinfjç
tpvocuç VTtar>xobmjç èv '^VXQ Kai prìósvòc à()çuarl]paToç iraQeicujiXvdOTOc, etc.),
le napa de irapeiçuafÀvdOToç ne se rapporte pas a la XoyiKi/ tpvcic, mais à la
ipvxti, comme dans le second. — Paul veut donc dire qu'une loi entra (à
l'origine) auprès d'Adam et de ses descendants.

Quand if s'agit de la loi mosaïque et que Paul veut dire qu'elle a été
ajoutée à la promesse, faite à Abraham, il emploie le verb« irçoçeTéB-ri

(Gai. III, 19).



40 C. BRUSTON

dans le monde par la chute. C'était un péché latent, inconscient

et qui, en conséquence, n'était pas imputé. Aussi est-il

appelé àpapzia sans article. Avant le moment où ils reçurent une

loi, Adam et Eve n'étaient pas saints; ils étaient innocents, il
est vrai, ou pour mieux dire, non-coupables, mais il y avait
en eux, à l'état latent, une certaine espèce de péché que la

loi devait bientôt manifester L
C'est ce que Paul dit ailleurs en d'autres termes dans la

même épître: a Par une loi (quelle qu'elle soit) vient la

connaissance du péché (III, 20)2. Où il n'y a pas de loi, il n'y a pas
non plus de transgression » (consciente, volontaire) (IV, 15, cf.

VII, 7). « Sans loi le péché est mort » (VII, 8), ce qui ne veut

pas dire qu'il n'existe pas, mais seulement qu'il est sans force,
qu'il n'est pas le péché (réel, actif, conscient, coupable), iï

àpapria. Et ce qui montre que tel est bien le sens de cette
expression, c'est que quand le commandement est venu, le péché
(ii àpaptia) a repris vie (àvê&rts v. 9), c'est-à-dire, a pris une
nouvelle vie, de nouvelles forces, par conséquent aussi un nouveau

caractère, celui de culpabilité, qu'il n'avait pas auparavant

3.

Ces expressions n'ont rien de surprenant pour nous, tant qu'il
s'agit de l'homme empirique. Mais peuvent-elles s'appliquer
aussi au premier homme? Ne serait-ce pas faire de Dieu l'auteur

du mal moral? Je ne le crois pas, et je dirai tout a l'heure
pourquoi. Toutefois je comprends ce scrupule, l'ayant éprouvé
moi-même. Mais la pensée de Paul est si claire à ce point de

vue et si obscure au point de vue ordinaire, qu'on ne doit pas,

1 Au reste, « entrer dans le monde » n'est pas synonyme de « venir à

l'existence- ni de « venir d'ailleurs dans le monde. » On sait que quand
Jésus dit : « Je suis venu dans le monde », il ne parle pas de sa naissance,
mais du début de son ministère. 11 était dans le monde avant d'y entrer
pour l'accomplissement de son œuvre. Cf. Jean XVIlI, 37; 1, 9-11, etc.

2 Cf. Gen. Ill, 7: ils connurent qu'ils étaient nus.
3 Nous ne dirions donc pas avec M. Sabatier: « L'idée qu'il y a péché

là où il n'y a eu ni volonté ni loi. est absolument étrangère à Paul.»
(Art. cité, p. 10).11 y avaitet il y a encore péché avant cela, mais ce péché

inconscient, involontaire, n'est pas lepéchéau vrai sens du mot, n'est pas
coupable et puni comme tel.



LE PARALLÈLE. ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 41

me semble-t-il, se laisser arrêter dans l'œuvre de l'exégèse par
des objections d'ordre métaphysique.

Quand on admet qu'il s'agit de la première loi donnée à

l'homme, la pensée de l'apôtre devient en effet aussi limpide
qu'elle était obscure : il y a alors opposition manifeste entre le
verset 13 et le v. 14, ce qui est, nous l'avons fait observer,
le sens naturel d'àllà : Tandis que, avant la loi (donnée à Adam)
il y avait, il est vrai, du péché dans le monde, mais un péché
non-imputé, — depuis Adam jusqu'à Moïse, au contraire, (et
à plus forte raison après Moïse, qui donna une nouvelle loi), la

mort a régné (sur tous les hommes : non seulement sur Adam,
mais) aussi sur ceux qui (péchèrent sans doute, mais) non de

la même manière qu'Adam, c'est-à-dire dans les mêmes conditions

que lui1.
On voit maintenant le rapport intime qui existe entre le

verset 14 et la portion du v. 12 qu'il a pour but d'expliquer.
L'apôtre voulant expliquer que «.la mort a passé d'Adam à tous
les hommes, parce que tous ont péché » (v. 12), dit que la mort
a régné (après Adam) sur ceux qui ont péché, mais pas de la

même manière qu'Adam. La corrélation est évidente.
Que Paul ait pu croire qu'il y avait du péché en Adam avant

la chute, mais un péché non-imputé, c'est ce qui n'a rien
d'invraisemblable, quand on connaît les idées des rabbins sur le
même sujet. C'était, en effet, une opinion très répandue parmi
les anciens Juifs que Dieu a mis en l'homme à l'origine 121'»

Pin (iétser hâra), c'est-à-dire la nature mauvaise, aussi bien

que mon l^ (iétser hattôb), c'est-à-dire la bonne nature®.

1 Christoph Hoffmann, Bibelforschungen. 1, Erklärung der elf ersten
Kapitel des Itömerbriefs, Jerusalem, 1882, rattache ètri tÇ òpoiópaTt rrjç
irapaß. Aòau, non à ce qui précède, mais à èfiao'ikcoacv ò Bâvaroç kt'à. Bien
qu'il présente cette construction comme seule admissible grammaticalement

et d'après le contexte, il n'en est pas moins certain qu'elle est
impossible, et pour bien des raisons. Comment, par exemple, pourra't-îl
être question de « ceux qui n'ont pas péché », quand l'apôtre vient
d'affirmer que « fous ont péché. »

2 Cf. P. Weber, Altsynagogal palästinensische Theologie, p. 204 ss. —
Reiche, Erklärung des Briefes an die Römer, 1, p. 413-415.

On lit par exemple dans le Talmud : 11 y a quatre choses qne Dieu



42 C. BRUSTON

Pourquoi l'élève de Gamaliel, instruit dans toutes les traditions
religieuses de son peuple, n'aurait-il pu avoir une idée
semblable?

Ajoutons qu'elle cadre fort bien avec un texte célèbre de la

première épître aux Corinthiens (XV, 46), où Adam est représenté

comme ipu^xoç. Dans un tel être, le bien et le mal

devaient être l'un et l'autre à l'état latent, inconscient. La loi
primitive eut pour but de le forcer à se décider entre ces deux

tendances : c'était le seul moyen de faire de lui un être moral.
On nous dira peut-être : Mais c'est faire de Dieu l'auteur

du mal — Nous ne le pensons pas. De ce que Dieu avait

mis dans l'âme de l'homme primitif un penchant au mal en

même temps qu'un penchant au bien, il n'en résulte nullement

que le mal fût nécessaire. Le mal n'était là que pour être
vaincu.

En d'autres termes, Dieu a créé la possibilité du mal, parce

que c'était le seul moyen de faire de l'homme un être moral;
il mit en l'homme le mal à côté du bien, s'il est permis de

s'exprimer ainsi, afin qu'il pût choisir et se décider dans un
sens ou dans l'autre. Mais c'est la volonté seule de l'homme
qui .a fait du péché, possible, latent, non-imputé, le péché réel
et coupable, le seul qui mérite ce nom L

se repent d'avoir créées, etc. La quatrième est la mauvaise nature. Soucca,

f. 52. — Cette expression est empruntée a Gen. VI, 5 et VIII, 21, où il
s'agit de l'homme après la chute; mais les docteurs juifs l'ont appliquée
aussi à l'homme primitif.

1 Nous nous écartons sur ce point de M. Sabatier, qui veut que « la loi
ait constitué le premier homme p.'cheur, comme elle fait nous-même et
avec la même nécessité intérieure» (Ibid-, p. 18 et 19), et qui avoue par
conséquent que le mal, le péché (réel) était inévitable, pour Adam aussi
bien que pour nous. 11 ne nous paraît pas légitime de transporter ainsi
au premier homme ce que les textes ne disent que de l'homme empirique.

On conçoit facilement que chez les descendants d'Adam, la loi amène
nécessairement la connaissance du péché et donne même au péché une
force nouvelle: c'est la conséquence de la chute primitive; mais qu'elle
ait dû produire le même effet sur Adam lui-même, avant la chute, non
seulement aucun texte ne le dit, mais cela paraît peu vraisemblable
quand on considère que l'état moral du premier homme, quoique psychique,

était pourtant bien différent du nôtre. Pourquoi supposer que la toi



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 43

Que si l'on demandait encore: Dieu ne pouvait-il donc pas
créer l'homme dans d'autres conditions, d'où le mal, même

inconscient, aurait été exclu? on pourrait répondre avec l'apôtre

: Le vase d'argile dira-t-il à celui qui l'a fait : Pourquoi rn'as-

tu fait ainsi? (Rom. IX, 20.) Mais on peut répondre aussi que
la juxtaposition de ces deux éléments était sans doute la
condition nécessaire de la liberté et du développement moral.

Isaac de la Peyrère est, à ma connaissance, le seul auteur
qui ait compris que la loi dans ce texte ne pouvait être celle
de Moïse, mais celle donnée à Adam, et les raisons qu'il en
donne dans ses deux traités (Pneadamitce et Systema theolo-

gicum ex Prseadamitarum hypothesi, 1655) sont excellentes.
Mais la conséquence aventureuse et invraisemblable qu'il crut
pouvoir en tirer: l'existence d'une humanité antérieure à celle
dont la Genèse raconte l'histoire, jeta le discrédit sur son
interprétation. Est-il nécessaire de faire observer qu'une telle
conséquence ne résulte nullement du texte ainsi compris? Le
monde dans lequel le pé.-hé était, mais non-imputé, c'est celui
où vivaient Adam et Eve. Non seulement il y avait des

animaux rusés, comme le serpent, qui était le plus rusé de tous,
mais il yavait du péché, un péché inconscient, dans le premier
homme et la première femme. Voilà ce que le texte dit très
clairement. Mais voilà aussi ce qui aurait suffi à renverser les
théories courantes sur lajustice originelle du premier homme.
Ne serait-ce pas la vraie raison pour laquelle ce texte est
demeuré si longtemps incompris? Quoi qu'il en soit, la théologie
évangélique actuelle n'a pas les mêmes raisons que la théologie
catholique, ni même que l'ancienne orthodoxie protestante,
pour se refuser à voir dans les paroles de l'apôtre le sens que
nous venons d'indiquer.

Beck aussi entend ici par vipoç « tout commandement divin »,

y compris la défense Gen. II, 17. D'où il résulte que le péché

devait nécessairement, chez lui, produire la chute? Nécessité et culpabilité

s'excluent réciproquement. Ce n'est pas un « mystère » que le péché
soit a la fois « métaphysiquement inévitable et moralement coupable et
digne de condamnation » (p. 149) ; c'est une impossibilité, une contradiction

dans les termes.



44 C. BRUSTON

était dans l'humanité déjà avant ce commandement4. Cette

conclusion, qui élonne Ebrard, nous parait être la pensée même

de saint Paul. Seulement il y a péché et péché; et le péché

avant la loi, le péché inconscient n'est pas le péché au sens

ordinaire du mot, puisqu'il n'est pas coupable et en

conséquence n'est pas imputé à son auteur.
On pourrait encore demander ici : Pourquoi des péchés

différents de celui d'Adam ont-ils été punis de la même peine que
celui-ci? Paul n'explique pas plus celte difficulté qu'il n'a

expliqué comment le péché s'est transmis du premier homme à

tous ses descendants. 11 pensait peut-être que de tels faits n'ont

pas besoin ou no sont pas susceptibles d'explication et qu'il
suffit de les constater. Il constate donc celui-ci sans le discuter,

mais il y voit un type de ce qui se produit maintenant, en

sens inverse, pour les disciples de Jésus-Christ.
Je crois, en effet, avec Koppe, que dans le membre de

phrase oç èvziv t-okoç toO p.£llovtoç, 5; ne se rapporte pas à Adam,
mais est mis pour 5 par atlraction, twos, qui suit, étant
masculin. Même les commentateurs qui n'adoptent pas cette
opinion avouent qu'une telle attraction n'a rien d'impossible 2.

Celte construction donne un sers excellent, tandis que la

traduction ordinaire : « lequel (Adam) est un type de celui

qui (ou de ce qui) devait être, » donne une véritable cheville,
un membre de phrase dont on ne voit pas la portée ou l'utilité.

Je traduis : « Ce qui est un type de ce qui devait arriver, »

en considérant naturellement toù pèllovtoç comme neutre, et

non comme masculin.
Qu'est-ce qui est un type de ce qui devait se produire plus

tard, évidemment par Jésus-Christ? Le fait que « la mort a

1 Ebrard, Brief an die. Römer (1890), p. 216, note.
2 Cf. Ephésiens 1.14 : ôc èonv ac-caßuv, ce qui est l'arrhe de l'héritage, etc.

— Ignace, Epître aux Ephésiens IX, 1 : ôm tt/ç prixa-vf/c Itjoov Xçiotoïi, ôc

èonv oTavçoç..., élevées en haut par la machine de Jésus-Christ, qui est la
croix. Epître aux Magnésiens, XV : irvcïipa, bç èoriv I-qoovç Xçiotoç. Epître
aux Tralliens, Xi : tov 0eov ïvuoiv ènayysÀAopêvov, ôç èonv aiiróc. Dieu
promettant l'unité, qu'il est lui-même.



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHHIST 45

régné même sur ceux qui n'ont pas péché par une transgression

pareille à celle d'Adam. » Un fait analogue se produit
maintenant en sens inverse : de même que la mort a régné sur
les des:endants d'Ailam, parce qu'ils ont péché, mais non de

la même manière qu'Adam, de même la vie sera le partage
des disciples de Christ parce qu'ils sont justes, mais d'une
justice bien différente de celle de leur Maitre, — celle-ci étant
le produit de sa parfaite obéissance à la volonté de Dieu (v. 18

et 19), tandis que celle-là est un pur don de la grâce divine
(v. 17), — mais un don fondé sur ce que les croyants
appartiennent [spirituellement à Jésus-Christ, sont, pour ainsi dire,
sa famille spirituelle, comme les descendants d'Adam sont la
famille d'Adam. Cf. 1 Cor. XV, 22.

« De même, dit Théophylacte, qu'Adam a fait que tous les

hommes ont subi les conséquences de sa chute, de même
Christ les a tous justifiés, quoiqu'ils n'aient pas fait des

œuvres dignes de la justification. »

Le présent èonv s'explique aussi beaucoup nlus facilement
dans cette interprétation. Avec la traduction ordinaire, qui fait
d'Adam le type de Christ, il faudrait plutôt w. Avec la nôtre,
au contraire, le présent est d'autant plus à sa place qu'il s'agit
d'un fait qui, non seulement s'est produit dans toute l'humanité

depuis Adam jusqu'à Moïse, mais qui, même après que
Moïse eut donné une nouvelle loi, continua à se produire et
se produit encore au milieu des peuples païens. Aujourd'hui
encore, des millions d'hommes pèchent, dans des conditions
différentes de celles d'Adam, et meurent en conséquence.

III

Reprise de la comparaison.

L'apôtre a achevé les explications qu'il voulait donner sur
l'extension ou le règne de la mort dans l'humanité depuis
Adam. Il aborde maintenant (v. 15) l'idée corrélative indiquée
dès le début par &amp et à laquelle rlmos fait déjà allusion.

Mais non comme la chute, de même aussi le don (v. 15 a).
La plupart des interprètes voient dans cette phrase une né-



46 C. BRUSTON

galion, et croient qu'elle exprime une différence entre la chute
d'Adam et le don de Dieu en Jésus-Christ. Ils s'efforcent en

conséquence, — mais en vain, — de découvrir une telle
différence dans la phrase suivante, qui a pour but de motiver celle-

ci (et yàp) et qui relève manifestement, au contraire, la ressemblance

des effets également universels de la chute d'Adam et
de la grâce de Dieu en Jésus-Christ. Qui ne voit, en effet, que
les mots oî TTollo't ànéQuvo-j (dans la protase) et uç -roùç tcoIIoîiç

è-Kzpiooz-ooi-j (-h yj-ptç) (dans l'apodose) ont pour but d'exprimer
une ressemblance « Ces deux propositions, dit M. Oltramare,
semblent exprimer des effets égaux. — La différence,
ajoute-t-il, est encore à trouver. Voilà des siècles que les

exégètes s'évertuent à la rechercher, et, malgré tant de commentaires

et de monographies, on en est encore réduit au non pos-
sumus. » En vérité, ce n'est pas étonnant. Mais aussi, pourquoi
s'obstiner à chercher une différence dans une phrase qui
exprime si clairement une ressemblance?

Mais la négation? le texte dit pourtant qu'il n'en est pas du
don comme de la chute. — Est-il donc interdit de considérer
la phrase comme interrogative ou exclamative? et n'y en a-t-il
pas de nombreux exemples (II, 26, Héb. III, 16, etc.)? C'est

l'opinion de plusieurs interprètes, et l'on ne voit pas ce qu'on
peut y objecter de sérieux L

Le alla du verset 15 indique une opposition à la phrase pré-

1 De Wette dit qu'il faut la rejeter absolument, mais il n'en donne
aucune raison, ni bonne ni mauvaise.

Dietzsch (Adam und Christus, 1871) la rejette aussi parce que, dit-il,
« â?.?,à introduit un contraste et non un parallèle » (p. 42, note 5), et

parce que les mots suivants : et yàç rû> tov ivoç, etc. exposent aussi,
manifestement, une différence (p. 115, note 2). Je ne parviens pas à

comprendre comment on peut voir une différence dans et yàç tùtov èvoç, etc. :

l'identité des termes dans oi ttoIâoi à-édavov et dç tovç ttoXIovç è-Ksoiaoevce

indique clairement, au contraire, une ressemblance. Et quant à âÀ?.à, il
introduit, en effet, une opposition avec la phrase précédente : mais, pour
qu'il pût introduire une différence, il faudrait que la comparaison annoncée

au début par ûo-eo (v. 12) eût été exprimée auparavant. Annoncer
une comparaison (ûoirep) pour indiquer, immédiatement après, une
différence, sans avoir dit d'abord en quoi consiste la ressemblance, c'est
inimaginable.— Le sens interrogatif du verset 15 a a été reconnu par Hom-



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 47

cèdente, comme celui du verset 14 indique une opposition à la

phrase du verset 13. « La mort a régné depuis Adam, etc.

(v. 14). Mais n'en est-il pas du don gratuit comme de la

chute? » L'interrogation avec où* ne comporte qu'une réponse
affirmative; il n'est donc pas utile que la réponse soit exprimée.

Le reste du verset 15 (ei yàp y.zl.) donne la raison de cette
affirmation : (Il doit en être du don gratuit comme de la chute),
car, si par la chute d'un seul la plupart sont morts (— v. 14 :

eßaolhuos-j b Bà-jaroç...), à bi&n plus forte raison la grâce de Dieu
et le don accordé par la grâce d'un seul homme, Jésus-Christ,
ont-ils abondé pour la plupartd.

La comparaison est maintenant à peu près achevée, et toutes

ces phrases, du verset 12 au 15, tie suivent dans l'ordre le

plus logique et le plus régulier.
Mais l'opinion que le vers. 15 a exprime une négation et une

différence est si générale que nous ne pouvons l'abandonner
sans relever les difficultés, pour ne pas dire les impossibilités,
d'une telle interprétation.

Nous avons déjà montré qu'elle ne cadre absolument pas
avec la phrase suivante (v. 15 b). Elle ne cadre pas davantage
avec le verset 17, qui ne fait ne reprendre la seconde partie du
verset 15, ni avec les versets 18 et 19, qui reprennent la même

comparaison entre le Tcapómap.a d'Adam et le 5t-/«t'«ft.« (ou ^âpiopa)

bergk, Michaelis, Eckermann, Rosenmüller, Méhring, etc. Je l'ai reconnu
moi-même depuis longtemps, sans savoir qu'il avait été admis précédemment.

Mais ces commentateurs ont eu le tort de vouloir que la phrase
analogue du verset 16 fût aussi interrogative, et exprimât de nouveau la
même ressemblance, tandis que l'opposition de ub> et de ôc, et surtout
celle de if èvoç et de su -koV.uv TtaçianTupâTov (v. 16 b) indiquent clairement

une différence dans la phrase explicative suivante. Aussi Ttosen-

miiller dit-il naïvement : Secunda vice idem dicit Apostolus (v. 16), quod
versn 15 dixerat.— Fer quinque versus quinquies idem fere repetitur, va-
riatis quidem verbis, at re semper eadem manente.— Nous espérons montrer,

au contraire, qu'il n'y a pas là le moindre pléonasme.
1 Cf. Irénée, adv. hœr.,V, 12, l-.Ei ovv è Bâvaroç i-iKoaT^oaç toîi àvdçÙTTov,

iÇaosv avToïi tì/v Çuf/v Kaì venoòv à-êÔEiÇs, ttoTù.û uâ?2ov i/ Çuij èitinçiaTiioaaa

avriv àiruBûTai tov dâvaTov ktI. — Rufin, Com. in Symbol., 25 : Si enim

potuit per unum hominem mors introire, quanto magis per unum hominem,

qui et Deus erat, pottiit vita restituì



48 C. BRUSTON

de Christ, pour dire que les effets de l'un et de l'autre se sont
étendus ou s'étendront à tous les hommes. Comment admettre

que l'apôtre ait dit au verset 15 qu'il n'en est pas du y&piopa

comme du napamap.«, puisqu'il affirme clairement au verset 18

qu'il en est de même et que le passage tout entier (à l'exception

du verset 16, qui relève en effet une différence, comme
nous le verrons tout à l'heure) a précisément pour but d'exprimer

l'égalité qui existe entre les effets de la chute et ceux de

la rédemption
Et puis, comment, avant d'avoir achevé sa pensée principale,

— la ressemblance (5>amsp) entre les effets de la chute et de la

rédemption, — l'apôtre aurait-il pu avoir l'idée d'exprimer
d'abord, non seulement une, mais deux différences (v. 15 et

16), pour ne reprendre enfin sa comparaison qu'au verset 18?
Une telle manière de parler est-elle admissible?

D'autant plus qu'à ce manque de logique se joint, dans cette

interprétation, une faute de construction, une négligence
littéraire qui n'est guère moins étonnante. L'auteur indiquerait au

v. 12 une comparaison qu'il n'achèverait qu'au v. 18, après
une suite de parenthèses sans fin, renfermant elles-mêmes
deux comparaisons négatives (v. 15 a et 16), suivies de deux

comparaisons positives (v. 15 b et 17) Quel affreux galimatias
Enfin, pour trouver, au v. 15, l'expression d'une différence.

au lieu d'une ressemblance, il faut donner à Ttollû pâllov un sens
différent de celui qu'il a peu avant (v. 9 et 10) et peu après
(v. 17), dans des phrases semblables. Cela aussi est-il admis-
siblei

Toutes ces difficultés disparaissent en considérant v. 15 a

comme une interrogation2.

* Cf. aussi les textes effrénée et de Rufin cités à la page précédente.
2 11 faut, au contraire, effacer les points d'interrogation dans Rom. II,

21-23. Les versets 17-24 continuent l'idée des versets 11-13 et 16 (les v. 14

et 15 sont une parenthèse) : Ceux qui pratiquent la Loi seront justifiés
au jour où Dieu jugera.... Mais si, au contraire, toi qui te vantes d'être
Juif, d'avoir une loi, etc., tu transgresses la Loi (ce qui n'arrive que trop
souvent : v. 24)...? [A quoi te sert la Loi? A rien,], car.... etc. Seulement la
phrase est si longue que Paul la reprend sous une forme affirmative
(comme supposition) au verset 21 : Toi donc qui enseignes autrui, tu ne



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUSCHRIST 49

JV

La différence.

L'idée essentielle du parallèle entre Adam et Christ est

exprimée par le verset 15 ; pas complètement cependant, car
à la mort (ànéBavov), conséquence du premier péché, correspond

naturellement, non pas précisément « la grâce de Dieu
et le don» (de la justice, cf. v. 17), dont parle ce verset, mais

plutôt lavie (éternelle), dont il ne sera question qu'au verset 17.

Mais avant de passer à cette seconde idée, conséquence d'e la

première, l'esprit de l'apôtre est frappé de la grandeur
infinie de ce don (de la justice), qui consiste dans le pardon,
non pas d'un péché, mais de péchés sans nombre, et dans la

communication de la justice aux pécheurs. C'est cette
nouvelle idée que le verset 16 a pour but d'exprimer :

Et ce n'est pas comme si le don (avait lieu) à travers un seul

qui eût péché ; car le jugement, il est vrai (phi), (aboutit) d'un
seul à la condamnation, mais le don gratuit (aboutit) de beaucoup

de chutes à la justice.
C'est-à-dire: le don de Dieu ne s'étend pas à un seul

pécheur, mais à tous les hommes. Et à cet égard, il y a, non
analogie, comme précédemment, mais au contraire, opposition,
contraste entre le jugement prononcé sur Adam et le don
accordé aux hommes en Jésus-Christ. Le premier eut pour
point de départ (IÇ) un seul pécheur ou une seule faute; le

second, au contraire, a pour point de départ (lx) des fautes
nombreuses. Quelle n'est donc pas la grandeur de la grâce
divine (Cf. V.17 et 20.)

La première phrase est simple1, et non double (avec protase
et apodose), comme on le croit généralement. Seulement, il ne
faut pas traduire : « Le don n'a pas lieu comme par un seul

t'enseignes pas toi-même tu dérobes etc. Il faut donc remplacer les

points d'interrogation des versets 21-23 par des points en haut.— 11 faut
aussi remplacer celui du verset 26 par une virgule et ne mettre le point
d'interrogation qu'à la fin du verset 27.

1 Storr, Süsskind, Piatt, Meyer, etc.

TEÉOL. ET PHIL. 1894. 4



50 C. BRUSTON

pécheur. » De Wette objecte très justement à cette traduction

que «Stà (avec le génitif) désigne l'auteur, et èx l'occasion, et

qu'il ne pouvait venir à l'esprit de personne de considérer
Adam [ou plutôt un pécheur quelconque1] comme l'auteur du

otiipr,p.x. »

Atà ne peut naturellement ici indiquer une cause (par) ; il ne

peut pas non plus exprimer l'occasion du don de Dieu : il
faudrait plutôt pour cela la préposition lx. Il ne peut, me semble-

t-il, exprimer que l'étendue du domaine à travers lequel ce don

est destiné à se répandre ; il ne doit pas passer ou être transmis

(cf. SmMev, v. 12) à un seul pécheur, mais à des milliers2.

Seconde reprise de la comparaison.

Après avoir ainsi exprimé la grandeur de la grâce, l'apôtre
revient à son idée principale, pour achever le parallèle entre
Adam et Christ:

Car si par la faute d'un seul, la mort a régné par ce seul, à

bien plus forte raison ceux qui reçoivent l'abondance de la
grâce et du don de la justice régneront-ils dans la vie par le

seul Jésus-Christ (v. 17).

1 JC hòc àftapTrioavToç ne désigne nullement Adam, mais un seul
pécheur, quel qu'il fut. Avec la leçon Si évoç dpagrr/paToc (D E P G, etc.), le

sens demeure essentiellement le même.
2 Cf. VIII, 3 : La loi était faible à travers la chair (et non : à cause de

la chair. Il faudrait pour cela l'accusatif), XV, 28; Eph. IV, 6.

Ceux qui voient clans le v. 16 une seconde différence et ceux qui en
considèrent la première phrase comme interrogative, aussi bien que la
première du v. 15, ne paraissent pas avoir pris en assez sérieuse
considération :

1° Que la formule est ici sensiblement différente de celle du v. 15 : il
n'est donc pas vraisemblable que le sens de ces deux phrases soit
essentiellement le même.

2° Que la différence est ici clairement indiquée (d'un côté if évoç, de

l'autre en tto?äü>v irapaitTÛpaTov), tandis que le v. 15 exprime non moins
clairement une ressemblance (ot iro/Uoi a-xsBavov et sic toîç tto?Aovç èireçio-

csvasv).



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 51

« Le car en tête de ce verset, dit M. Godet, a fait la torture
des interprètes. » Il n'est pas possible, en effet, de le rattacher
à l'idée générale de la phrase précédente, puisqu'elle exprime,
nous venons de le voir, une différence entre le /.pipa et le

xàpiopx, tandis que celle-ci exprime, au contraire, comme le

verset 15, une ressemblance entre les effets de la faute d'Adam
et ceux de la grâce de Dieu par Jésus-Christ. Mais rien n'empêche

de le rattacher au dernier membre seulement de cette
phrase: xô SI ^ipiopa xxl. II suffit d'ailleurs de remarquer que le
début de cette nouvelle phrase n'est que la reproduction littérale

du verset 15. Le verset 17 ne fait donc que reprendre pour
l'achever le parallèle incomplètement exprimé au verset 15.

Tandis que le verset 15 n'a parlé que du don spirituel
accordé par Dieu en Jésus-Christ, le verset 17 parle de la vie
(éternelle) et du règne (céleste) qui en seront la conséquence,
— achevant ainsi le parallèle entre la mort et la vie, entre le

règne de la mort et celui de la vie ou plutôt de ceux qui
entreront dans la vie (éternelle).

Mais l'apôtre semble n'avoir pas voulu achever ce parallèle
sans indiquer le rôle de l'activité humaine dans l'œuvre du

salut, jusqu'ici resté dans l'ombre. C'est pour cela sans
doute qu'il ne dit pas, comme l'exigerait le parallèle : « Si la

morta régné..., à bien plus forte raison la vie régnera... ; »

mais: «à bien plus forte raison ceux qui reçoiuentl'abondance
de la grâce et du don de la justice régneront-ils dans la vie... »

Ne serait-il pas absurde, en effet, qu'on mourût par l'effet du

péché d'un autre et que quand on reçoit, quand on accepte^ la

grâce de Dieu (cette grâce si abondante comme l'a dit le

verset 16), on ne parvînt pas à la vie?

1 Cf. Mat. XIII, 20; Jean 111, 11, 32, 33 ; V, 33. 34, etc. Le présent
'/.apßävovTsc me paraît plaider fortement en faveur de cette interprétation

morale. Si ce membre de phrase avait pour but de relever l'activité
divine, grâce à laquelle les croyants reçoivent, il faudrait l'aoriste
(/.aßövTsc), comme aux versets 9-11. Il est plutôt destiné à relever l'activité

humaine, par laquelle les croyants acceptent le don de Dieu.



52 C. BRUSTON

VI

La conclusion.

Les versets 18-21, qui forment la conclusion, se divisent
naturellement en deux parties : les versets 18 et 19 et les

versets 20 et 21.

1. Le verset 18, tel qu'il est accentué dans les éditions, se

traduit de la manière suivante : « Ainsi donc, comme par une
seule chute (cela arrive) à tous les hommes (tiç ttóvt«; àvupâ-Kovi)

en condamnation, de même aussi par une seule justice (cela

arrive) à tous les hommes en justification de vie. »

Mais qui ne sent combien une telle manière de parler est
lourde et incorrecte Est-il admissible de sous-entendre ainsi
deux fois le même sujet (to\>to), et dans deux sens différents?
Pourquoi deux fois ùç ravra; àvBpùKouç*! Quelle est ici la portée
de cette préposition? pourquoi pas simplement le datif (trao-tv

àvQporrroiç) etc.
Pour échapper à toutes ces difficultés il suffit de lire deux

fois eîç rcavTaç mBpaxov;, ce qui nous donne le double sujet dont
nous avons besoin. La phrase se traduit alors sans peine :

Ainsi donc, comme par une seule chute un seul (amène)
tous les hommes en condamnation, de même aussi par une
seule justice un seul (amène) tous les hommes à la justification
de vie.

L'absence du verbe n'est pas plus étonnante ici qu'au
verset 16 et que dans Apoc. XIII, 10: Eï n; dç xi-^xloMa-o... Si

quelqu'un (emmène) en captivité... Conférez aussi Gai. II, 9,
etc.1.

De cette manière, le verset 19 répond beaucoup mieux au
verset 18. Voici, en effet, le verset 19 :

Car de même que par la désobéissance de ce seul homme
(toû évbç àvQpùnov) la plupart ont été constitués pécheurs, de

même aussi par l'obéissance de ce seul (toû évoç) la plupart
seront constitués justes.

1 Voir d'autres exemples dans Winer, Gram, des N. T., §66. (Ellipse, etc.)



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 53

On voit que Stà t«ç izapawnç toO évoç àvQpùnov (v. 19) correspond
exactement à St' évoç TtapaTCTÛpaTOS EÎç (v. 18), et Stà taç vrcar-o-Tiç tov

évoç (v. 19) à §t évoç tiiy.aiapatoc sic (v. 18.)
Mais il y a plus : de même que le déterminé toû évoç dans tw

toû évoç irapan-àpxn (v. 15) suppose un antécédent indéterminé
auquel il se rapporte (St' évoç àvBpânov, v. 12), de même on peut
affirmer que les déterminés toO Ivôç àvQp'óxov et toû évoç (v. 19)

supposent l'un et l'autre dans la phrase précédente un eîç

indéterminé auquel ils se rapportent aussi.
Et ce et; ne peut pas être cherché dans St' évoç TtapaTCTti>p.«To; et

dans St' évoç ocnuiwp.aToç (v. 18), qui sont neutres.
Il ne peut pas davantage être cherché avant la conclusion

(upu oZv xt>.), qui doit pouvoir être comprise par elle-même et

indépendamment de ce qui la précède.
Il ne peut donc se trouver qu'au verset 18, avec lequel

commence la conclusion1.
Le verset 19 n'est pas une simple répétition du verset 18. Il a

pour but d'expliquer le verset 18 pour prévenir, dirait-on, une
fausse interprétation de ce verset. En effet, on aurait pu croire
— on l'a cru et enseigné assez longtemps dans l'Eglise! — que
c'était par le seul fait du péché d'Adam que tous les hommes
étaient condamnés (et'ç -xarâ-xpipa), et, de même, que c'était par le
seul fait de lajustice de Christ que tous les hommes étaient
justifiés (et'ç Stx«iWiv Çwâç). L'apôtre ne veut pas que sa pensée

I Aga ovv indique toujours une conclusion. Cf. VIII, 12. Dans Vil, 25

la coupure a été fa te aussi mal que possible : 25Ö devait être rattaché au
chapitre suivant :

« Ainsi donc, moi-même (dans mon état naturel), je sers la loi de Dieu

par l'intelligence, mais par la chair la loi du péché. »

II s'agit donc de délivrer (non mon vovç), mais seulement ma cràpf de

la loi du péché. Et c'est ce que Dieu a fait par Jésus-Christ (VIII, 1 ss.) :

il a condamné détruit cf. 2 Pierre II, 6) le péché dans la chair, c'est-
à-dire en détruisant la chair (cf. V, 21), de sorte que les croyants ne sont
plus dans une chair, mais dans un esprit (v. 9), celui de Dieu ou de Christ.
Christ étant clans le chrétien, le corps du chrétien est mort pour le péché,
c'e^t-a-dire pour (ôià) l'accomplissement du péché (parce que la chair a
été détruite en lui), mais son esprit est vie pour lajustice, c'est-à-dire

pour (âià) l'accomplissement de la justice.



54 C. RRUSTON

puisse être méconnue à ce point, et quoiqu'il ait déjà dit très
clairement au début que si la mort a passé à tous les hommes,
c'est parce que tous ont péché (v. 12), il ne juge pas inutile de

répéter ici à peu près la même pensée sous une forme
différente, et avec cette addition importante que c'est «par (suite
de) la désobéissance d'un seul homme que la plupart ont été

rendus pécheurs ; et, de même, il déclare que c'est « par (suite
de) l'obéissance d'un seul que la plupart seront rendus justes1. »

Ainsi donc, si les uns ont été condamnés, c'est qu'ils étaient

pécheurs, et si les autres doivent être justifiés et obtenir la vie

éternelle, c'est parce qu'ils seront devenus justes. Seulement

il est vrai que dans les deux cas c'est par l'intermédiaire d'Adam

ou de Jésus-Christ qu'ils sont devenus ou justes ou pécheurs ;

dans le premier cas, par le fait involontaire de la descendance,
dans le second, par l'acte volontaire de la foi.

En d'autres termes, des trois faits successifs :

1. Chute d'Adam, 2. Péchés des hommes, 3. Condamnation,
et des trois faits parallèles :

1. Justice de Christ, 2. Justice des croyants, 3. Justification,
le verset 18 n'avait mentionné que le premier et le dernier de

chaque série, de sorte qu'on aurait pu croire que le dernier
était la conséquence directe du premier. Le verset 19 a pour
but de relever le terme intermédiaire et de montrer qu'Adam
et Christ sont la cause sans doute, soit de la condamnation, soit
du salut de l'humanité, mais non la cause immédiate, qu'entre
eux et la condamnation ou la justification finale (Sr/«iWtv Çwîjç

v. 18) se placent les péchés des hommes et la justice des

croyants 2.

« Par la désobéissance d'Adam tous ont été constitués
pécheurs » dans ce sens que si Adam n'était pas tombé, l'humanité

tout entière aurait pris une tout autre direction morale.
Par sa chute, au contraire, la chute de ses descendants devint
inévitable.

1 Cf. Jacq. IV, 4 ; Héb. If, 7 ; V, 1 ; Tit. 1, 5.
2 Cf. v. 21, où la même double série se retrouve presque en entier :

[1 Adam,] 2. Le péché (des hommes). 3. La mort.
1. Jésus-Christ. 2. La justice. 3. La vie éternelle.



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 55

Si une loi n'avait pas été donnée à Adam (et par là à ses

descendants aussi), les premiers hommes auraient péché sans le

savoir, leurs péchés ne leur auraient donc pas été imputés (v.
13), ils n'auraient donc pas été réellement pécheurs, àuxpraloi

dans le vrai sens de ce mot.
Si, une loi lui ayant été donnée, il avait obéi à cette loi, il

aurait évidemment encouragé ses enfants à en faire autant, et

il est permis de supposer que ceux-ci auraient suivi les

enseignements et l'exemple de leur père. De même pour les
générations suivantes.

Mais Adam ayant désobéi, il était naturel que ses descendants

suivissent la même voie. C'est ainsi qu'ils ont été constitués

pécheurs par la désobéissance de leur premier père.
Mais il n'en demeure pas moins qu'ils ont péché eux-mêmes

(v. 12), pas de la même manière qu'Adam, ni dans les mêmes
conditions que lui (v. 14); mais enfin ils ont péché, et la loi
établie pour Adam et pour toute sa race, la connaissance du

bien et du mal, conséquence de la chute, non seulement pour
Adam, mais aussi pour tousses descendants, ont fait que leurs
péchés étaient des péchés réels, conscients, qui ne pouvaient
pas ne pas leur être imputés, et qui par conséquent, en vertu
de la loi donnée à Adam, ont entraîné pour eux la mort.

Il en est de même de l'obéissance du Christ. C'est par elle,
grâce à elle, que les croyants «sont constitués justes. »

Evidemment si Christ n'avait pas été obéissant, l'humanité n'eût
pas été sauvée; personne ne serait parvenu à la vraie justice.
Mais il a été obéissant jusqu'à la mort et à la mort de la croix,
et c'est par la foi en lui, en son sang, en son sacrifice, que tous
peuvent être justifiés et devenir justes de la justice de Dieu,
c'est-à-dire de la vraie justice (III, 21-261 ; 2 Cor. V, 21). C'est
donc bien grâce à l'obéissance du Christ que nous devenons
justes ; mais à cet élément objectif se joint un élément subjectif
qui n'est pas moins indispensable, la foi. De même, ce qui
nous a constitués pécheurs, c'est la désobéissance d'A.dam sans
doute; mais à cet élément objectif s'est joint un élément sub-

1 Voir notre interprétation de ce texte important : Revue de théologie
et de philosophie, 1891, p. 231 et suiv.



56 C. BRUSTON

jectif non moins indispensable, la désobéissance de chacun à

la volonté de Dieu, qu'il connaissait plus ou moins clairement.
Car depuis que la loi morale a pénétré dans l'esprit de

l'homme (nupetaritös, v. 20), il n'y a personne qui soit totalement
privé de sa connaissance.

2. Ala suite d'un tel développement, on pourrait se

demander: Pourquoi donc Dieu a-t-il donné une loi? non la loi

mosaïque, dont il n'est nullement question et qui n'a rien à

voir dans un tel contexte, mais la loi transgressée par le
premier homme et par ses descendants (v. 12-19). Pourquoi Dieu

l'a-t-il donnée, puisqu'elle devait avoir de si funestes
conséquences?

L'apôtre ne recule pas devant la pensée que, comme la loi
mosaïque (Gai. III, 19), la loi primitive fut donnée à l'homme

pour [pouvoir] être transgressée par lui :

Or une loi pénétra (en l'homme) afin que se multipliât la
chute ; mais là où le péché s'est multiplié la grùce a surabondé,

afin que, de même que le péché a régné dans la mort, de même

aussi la grâce régnât par la justice pour la vie éternelle, par
Jésus-Christ notre Seigneur. » (v. 20 et 21.)

Le verset 20 ne signifie pas que la loi a eu pour but de

rendre la chute plus nombreuse, plus fréquente qu'elle n'était
auparavant, mais simplement de la rendre nombreuse.

L'emploi du même verbe immédiatement après (ÌTtlzó-jxosv)

montre bien qu'il signifie seulement devenir nombreux, et non

plus nombreux qu'auparavant, comme il le faudrait dans

l'interprétation qui veut qu'il soit question ici de la loi mosaïque.
On peut nous adresser ici une nouvelle objection : Votre

interprétation, nous dira-t-on peut-être, a pour résultat de faire
de la chute, dans la pensée de Paul, une chose inévitable et
même voulue de Dieu, puisqu'il dit qu'« une loi pénétra (en

l'homme), afin que la chute se multipliât. » (v. 20.)
A cela nous répondrons, d'abord que ce texte n'est guère

moins embarrassant dans l'interprétation ordinaire que dans
la nôtre. Qu'il s'agisse de la loi mosaïque ou de la loi donnée
à Adam, il est clair que, si l'on presse ce '•»«, si on le premi à

la lettre, on en fera sortir que Dieu a voulu la chute des hommes



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 07

ou celle des Juifs. Augustin, Calvin et leurs disciples n'ont pas

reculé devant une telle conséquence, qui semble cadrer assez

bien avec le contenu des chap. IX-XI et en particulier avec
cette parole qui les résume : Dieu les a tous enfermés dans la

désobéissance, pour faire miséricorde à tous (XI, 32).

Mais a-t-on le droit de presser ainsi cette conjonction N'y
a-t-il pas assez d'exemples de son emploi, dans un sens plus
large? et n'est-il pas permis de l'interpréter ici dans ce sens

que la loi donnée à Adam avait pour but de rendre la chute
possible? « afin que se multipliât la chute» (si les hommes le

voulaient). Il n'est admissible ni en soi, ni clans la pensée de

saint Paul, que Dieu ait voulu faire abonder la chute nécessairement,

inévitablement1.
« Le péché a régné dans la mort » signifie probablement que

le péché a régné sur l'humanité dans la personne de la mort,
s'il est permis de s'exprimer ainsi.

il a été dit jusqu'ici que « la mort a régné» (v. 14 et 17);
mais la mort étant la conséquence du péché, il en résulte que
le règne de la mort est celui du péché. Quand la mort règne,
le péché règne aussi.

Mais désormais, par Jésus-Christ, la grâce divine régnera
par la justice, pour conduire les hommes à la vie éternelle.

VII

Le sens du mot «mort».

Nous avons réservé pour la fin une question fort controversée

et fort épineuse : Que signifie exactement le mot Qxvxroç

dans ce passage?
Il est difficile de croire qu'il ne signifie pas la mort physique,

quand on considère que ce texte fait allusion à Gen. III. Mais

il n'est guère moins difficile d'admettre qu'il signifie uniquement

la mort physique, quand on considère que dans le reste

1 De même, le passage analogue Gai. III, 19, ne signifie pas que la loi
de Moïse fut ajoutée pour être transgressée nécessairement, fatalement,
mais pour pouvoir être transgressée par ceux qui voudraient.



58 n. BRUSTON

de l'épître il signifie habituellement la mort spirituelle et
éternelle1 et que, dans le parallèle lui-même, la mort introduite
par Adam correspond à la vie apportée au monde par Jésus-

Christ : cette vie étant une vie spirituelle et éternelle, il en
résulte à peu près nécessairement que la mort qu'elle répare
n'est pas seulement la mort du corps, mais aussi la mort de

l'âme, la mort éternelle.
On allègue en faveur du sens exclusivement physique de

Bivaroç le verset 15, où le verbe iniätxmn doit, dit-on, avoir cette
même signification"2. Mais rien n'est moins certain. Cf. VII, 10,

où le même verbe et le même substantif ont manifestement un

sens moral. Cf. aussi 2 Cor. V, 15, passage qui offre une grande
analogie avec notre texte (ot nâvzeç ànéBawj ol nollol àxibawv) et

où, de quelque façon qu'on l'enfende, ànéQxwv ne désigne
évidemment pas la mort physique3.

On peut objecter aussi que le texte de la Genèse auquel

1 Cf. I, 32 ; VI, 16, 21, 23, où Bovcitoç est opposé à ômaioobvj) et à Çurj

a't&vioç, VII, 5, 10, 13, 24; Vili, 2, 6, 13, où il est opposé à la vie et la
paix. Cf. aussi 2 Cor. VU, 10.

'2 Dietzsch, Adam und Christus, p. 87.
3 Ce texte est souvent cité pour prouver que vkèo signifie à la place de...

hvTÎ). C'est une erreur; iitlç signifie ici comme ailleurs en faveur de..-

L'apôtre ne veut pas dire que « tous » sont morts (avec Christ) : il n'est

pas permis de sous-entendre des mots aussi importants. Si Paul avait eu

une telle pensée, il aurait ajouté h ou ovv Xowrù, ou il aurait écrit au
moins ovvairêBavov. Mais il ne l'avait certainement pas, cani n'est pas vrai
que tous les hommes (of -âvreç) soient morts (par substitution) par le fait
que Christ est mort: les croyants seuls meurent ainsi (moralement) avec lui
(Rom. VI). — Que veut donc dire l'apôtre? Une chose très simple : que
tous les hommes étaient morts (moralement, cf. Rom. Vil, 10 ; Eph. 11, 1),

et que Christ est mort pour tous afin que ceux qui (maintenant) vivent
(moralement), — ayant été sauvés par sa mort, — ne vivent plus pour
eux-mêmes, mais pour celui qui est mort et ressuscité pour (mri-p) eux. —

Il est bien évident que dans ce dernier membre de phrase InrÌQ signifie
en faveur de... et non à la place de... Comment se représenter une
résurrection de Christ à la place des croyants?... Ce serait une résurrection
qui aurait pour but de dispenser les croyants de ressusciter eux-mêmes
— De même, Ignace dit que « Jésus-Christ est mort pour nous, afin que,
ayant cru en sa mort, vous échappiez a la mort » (iva... tò InroBavsw

hiKpvyriTS (Trail. II, 1).



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 59

l'apôtre fait allusion ici (Gen. Ill, 17) ne parle que de la mort
physique. Mais ce n'est pas une raison pour que Paul ne l'ait
pas interprété dans un sens plus large. On sait avec quelle
liberté les Juifs et les premiers chrétiens interprétaient les textes
de l'Ancien Testament.

Puisque «la mort a passé à tous les hommes parce que tous
ont péché», n'est-ce pas la preuve que la mort désigne ici
principalement la mort éternelle? Comment, en effet, la mort
physique serait-elle la conséquence des péchés de chaque
homme en particulier?

M. Oltramare va plus loin et pense que la mort désigne ici
exclusivement la mort éternelle. Les arguments qu'il invoque
en faveur de cette opinion ne nous paraissent pas probants ;

mais il en est un qui est particulièrement malheureux : « Paul,
dit-il, enseigne ailleurs que la mort physique vient de la
constitution même du corps (1 Cor. XV, 42-50, Rom. VIII, 19-23),
en sorte qu'il se contredirait s'il la faisait dériver ici du péché1.»
— Comment peut-on voir une telle pensée dans Rom. VIII, 20 :

« La création a été soumise à la vanité, non de son gré, mais à

cause de celui qui l'y a assujettie? » D'abord, il s'agit de la
nature en general et non du corps humain ; ensuite et surtout, ce
texte fait manifestement allusion à Gen. Ill, 17 et 18 : « La terre
est maudite à cause de toi... ; elle te produira des épines et des

chardons.» Cf. aussi Gen. Vili, 21 : «Je ne maudirai pas la
terre à cause de l'homme. » Ces deux textes montrent que
« celui qui a assujetti la création à la vanité», c'est Adam, —
par les conséquences de son péché2.

Quant à 1 Cor. XV, 45-49, ce texte constate simplement
qu'Adam avait un corps terrestre comme le nôtre, mais il ne

1 M. Sabatici- dit aussi : « Loin d'être immortel par essence, l'homme
primitif était, par essence (d'après saint Paul), mortel et corruptible.»
Revue de l'histoire des religions, XV, p. 153.

2 V. Gretillat, Dogmatique, I, p. 568. — Nous considérons le vers. 20

(excepté êV èliuôi), comme une parenthèse : iir' è/.~iói ort... se rattache
fort bien au vers. 19 : La nature entière attend la manifestation des
enfants de Dieu, dans l'espoir que (alors) elle aussi sera délivrée de la
servitude de la corruption (et entrera) dans la liberté glorieuse des enfants
de Dieu.



60 C. BRUSTON

dit nullement que ce corps se fût dissous comme le nôtre sans

le péché; et cette interprétation est exclue par l'ensemble de

l'enseignement biblique sur ce point1.
Il n'en est pas moins vrai que la mort dans le langage de

saint Paul désigne souvent la mort spirituelle et qu'on est autorisé

à l'entendre, non pas exclusivement, mais aussi et même

principalement dans ce sens, dans le parallèle d'Adam et de

Christ.
Et c'est ce qui assure à ce texte sa valeur et son importance,

même après que les découvertes de la géologie sont venues
montrer que la mort physique n'a pas été dans le monde la

conséquence de la chute du premier homine et donner raison

sur ce point au premier récit de la création (Gen. I-II, 3) contre
le second. La création des deux sexes, en effet, et l'ordre donné

aux animaux, puis aux hommes, de se multiplier et de remplir
la terre montrent bien que, dans la pensée de l'auteur sacerdotal,

les animaux et les hommes étaient mortels par nature.
S'ils ne l'avaient pas été, la terre n'aurait bientôt plus suffi à

les contenir.
D'après le récit de la chute, au contraire, qui est la suite du

2d récit de la création, la mort, au moins celle des hommes,
fut la conséquence du péché ; et cette seconde opinion prévalut
sur la première dans le judaïsme postérieur.

Il est tout naturel que l'apôtre ait partagé l'idée courante, —

tout en l'élargissant, comme nous avons essayé de le montrer.
Mais s'il avait connu les faits constatés par la géologie moderne,
n'aurait-il pas cherché à les concilier avec le contenu essentiel
de la Révélation N'aurail-il pas considéré qu'après tout l'Ecriture

sainte renferme, sur ce point, deux opinions différentes,
et non un enseignement unique, que, par conséquent, c'était là

1 Pour justifier son affirmation, M. Sabatier allègue que « dans le

langage de Paul, les notions de chair et de corruption sont correlatives et
inséparables. » Mais quand il s'exprime ainsi, il s'agit de la chair actuelle,
empirique, et non de celle des protoplastes. Celle-ci n'était certainement
pas « immortelle par essence», mais rien n'autorise à dire que, dans la
pensée des autours sacrés (si l'on excepte l'auteur sacerdotal : Gen. I),
elle fût naturellement, nécessairement sujette à la mort.



LE PARALLÈLE ENTRE ADAM ET JÉSUS-CHRIST 61

un détail qui relevait de la science humaine et n'importait pas
à la foi

Ce qu'il n'a pas pu faire, parce que la géologie n'était pas née

ni près de naître,sera-t-il interdit aux chrétiens d'aujourd'hui?
Nous ne le pensons pas; ils manqueraient, au contraire, à un
devoir positif s'ils ne le faisaient pas.

Nos prédécesseurs ont fait des rectifications du même genre
dans le domaine de l'exégèse, de la chronologie, de la critique,
de l'histoire, etc. Tout le monde sait aujourd'hui que les apôtres

ont donné à quelques textes de l'Ancien Testament un sens

qu'ils n'ont certainement pas, et personne ne s'en scandalise.
Tout le monde sait aussi qu'il y a dans l'Ecriture des erreurs
plus ou moins graves, des divergences plus ou moins considérables

entre certains récits des mêmes événements. Pourquoi ne

pas reconnaître une divergence du même genre entre les deux

récits de la création et une erreur géologique dans le récit de

la chute et même chez saint Paul? Cela est-il donc si
extraordinaire? et fallait-il que les écrivains sacrés eussent sur la
nature des connaissances que personne n'avait ni ne pouvait
avoir de leur temps?

Ils ont écrit pour leurs contemporains, ils leur ont donné de

hautes et salutaires instructions morales et religieuses,
accompagnées quelquefois d'erreurs de détail à peu près inévitables
dans le temps où ils vivaient. A nous de recueillir précieusement

la vérité éternelle pour la faire briller de tout son éclat,
en la dégageant de la part d'erreur qui peut l'obscurcir et la

compromettre dans l'esprit des hommes de notre temps. Ce

sera continuer d'une manière intelligente l'œuvre des écrivains
sacrés et obéir au précepte de notre Maître lui-même, qui veut
que « tout docteur instruit quant au royaume des cieux soit
(comme lui) semblable à un maître de maison, qui tire de son
trésor du neuf et du vieux. » Mat. XIII, 52.

Le prédicateur chrétien ne doit donc plus dire aujourd'hui,
comme on l'a dit si longtemps, que, si le premier homme n'avait
pas péché, il n'aurait connu, ni lui ni ses descendants, la
souffrance ni la mort ; car, le monde étant ce qu'il était, c'est-à-dire
essentiellement semblable à ce qu'il est aujourd'hui, il était



62 C. BRUSTON

impossible que les hommes ne connussent pas la souffrance et
la mort. Mais ce qu'il faut maintenir, c'est que les souffrances
auraient été moins nombreuses et que la mort n'aurait pas eu
le même caractère. Nul doute, en effet, qu'un grand nombre
de maladies et de douleurs du corps et de l'âme, n'aient leur
source dans le péché ; et il est facile de comprendre que la

mort d'un être innocent, toujours fidèle à la loi de Dieu, eût
été bien différente de la mort d'un être pécheur.

Ainsi comprise, la parole de l'apôtre conserve toute sa

vérité : « Par un seul homme le péché est entré dans le monde
et par le péché la mort, » — la mort telle que nous la connaissons,

celle qui torture souvent et qui toujours épouvante, —
sans parler de celle qui consiste dans la séparation d'avec Dieu
et dans la condamnation divine, qui en est la conséquence.


	Le parallèle entre Adam et Jésus-Christ : étude exégétique sur Rom. V. 12-21

