
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La preuve du christianisme : d'après Julius Kaftan

Autor: Favre, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ PREUVE DU CHRISTIANISME

D'APRÈS JULIUS KAFTAN

PAR

CHARLES FAVRE

Comment prouver le christianisme? L'histoire du dogme
nous i montre que la vérité de la religion chrétienne ne se

démontre pas en élevant la foi au cran de la connaissance. Car

alors, ou bien les vérités essentielles du christianisme sont
mises de côté, comme irrationelles (Rationalisme du dix-huitième

siècle) ; ou bien le christianisme est transformé dans le

sens d'une religion naturelle et mystique, comme l'a fait la

théologie spéculative du dix-neuvième siècle. D'une façon ou
d'une autre, le christianisme n'est pas prouvé, mais transformé,
méconnu sinon raccourci ou dissous. Et cela parce que les

méthodes dont on s'est servi sont elles-mêmes fausses. La
méthode empirique aussi bien que la méthode spéculative pure
faussent le contenu du christianisme; c'est ce que prouve
l'histoire du dogme. Nous voulons prouver ici que ces méthodes

elles-mêmes sont fausses, en réalité, et que, seule, une
méthode spéculative basée sur une idée pratique peut faire droit
à la vérité du christianisme.

Nous nous permettons de renvoyer les lecteurs à l'article

1 Nous nous permettons pour plus de clarté dans l'exposition du sujet
de pnrler toujours a la première personne du pluriel. Si M. Kaftan lit.
par hasard, cet article, il voudra bien nous pardonner cette usurpation
de droits



6 CHARLES FAVRE

publié par nous dans la Revue de Théologie de Montauban
(numéro de novembre 1892). Là nous avons exposé, en suivant
l'histoire du dogme, la preuve historique du même fait dont
nous voulons présenter ici la preuve philosophique. Ce fait
n'est autre que le christianisme ; et la preuve philosophique
que nous allons présenter est développée dans la seconde partie

du livre de Kaftan : La vérité de la religion chrétienne.

I

Il importe, avant tout, d'arriver à une entente entre le plus
grand nombre possible de personnes; dès lors le point de

départ ne peut être qu'un fait : celui du savoir. Nous n'entendons

pas ce terme de savoir dans un sens spécial, ce qui serait déjà

préjuger la question. Il s'agit bien plutôt du savoir ordinaire;
nous nous demanderons comment il prend naissance, comment
il s'étend, enfin nous chercherons si nous pouvons compter sur
lui pour avoir une réponse à la question de l'origine et du but
du monde. Descartes, lui, met en doute, dès l'origine, la valeur
de la connaissance. Pourquoi cela? Assurément au nom d'une
connaissance idéale qui plane dans son esprit et en vertu de

laquelle il récuse le savoir ordinaire. Or c'est déjà préjuger la

question. Notre point de départ ne sera pas non plus la psychologie,

car elle ne s'élève pas au-dessus du niveau de la
conscience (Bewusstsein) et ne nous donne aucun indice sur les

rapports de la pensée à l'existence. Notre point de départ sera
Je sens commun. Nos résultats seront donc très relatifs, mais

au moins ne partons-nous pas d'un à priori que plusieurs
n'accepteraient déjà pas.

Qu'est-ce que savoir? Lorsque je prétends savoir quelque
chose, j'entends par là que le contenu de mon savoir est quelque

chose de réel ; j'affirme que ma déclaration correspond à

la réalité. De plus, dans le savoir, tout doute est exclu. Car,

lorsque nous disons savoir une chose, nous entendons par là

que les faits nous contraignent à l'admettre telle que nous la

présentons. Il résulte de là pour le savoir un caractère
d'universalité: ce que nous connaissons, tous peuvent le reconnaître



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D APRES JULIUS KAFTAN /

également. Ces divers caractères du savoir le distinguent donc
de la foi où la liberté du sujet et sa conviction entrent en jeu.
Dans la science les faits s'imposent à nous; dans le domaine
de la foi, c'est la décision personnelle qui importe.

Quant à la source du savoir, ce ne peut être que l'expérience
personnelle ou celle d'autrui. Si, en effet, dans la science il
s'agit de la connaissance du réel, seule l'expérience peut nous
mettre en contact avec les objets. Ici, nous avons une distinction

fondamentale à relever. Les objets qui tombent sous

notre expérience sont de deux sortes : ou bien ils appartiennent

au monde sensible, ou bien à la vie « psychico-historique »

de l'humanité. Dans le premier cas, notre expérience et notre
savoir sont conditionnés par les sens ; dans le second, par les

événements qui constituent la vie psychique de l'homme. La

participation à cette expérience — directe ou indirecte — est
dans les deux cas, indispensable au savoir. A la vérité cette
distinction n'est pas absolue, car la vie psychique (et historique)

s'élève sur la base du monde physique. Il importe
néanmoins de retenir cette distinction car elle correspond à ce fait
ci : pour arriver à une compréhension tant de la vie psychique
que de l'histoire nous devons appeler à notre secours les
inductions tirées de notre vie personnelle, tandis que dans le
domaine des sciences physiques un tel procédé doit être soigneusement

évité.

L'expérience ne nous met immédiatement en contact qu'avec
des objets isolés. C'est là le point de départ du savoir. En cela
nous nous rapprochons du savoir exact ou, mieux encore, de

l'idéal du savoir. Mais ne venons-nous pas justement d'éliminer
ce terme comme préjugeant la question? Oui, s'il s'agit de
l'idéal du savoir au sens absolu —, tandis que nous parlons ici
tout simplement de cet idéal du savoir se trouvant dans les
limites de notre conception habituelle. Pourquoi cette connaissance

se rapproche-t-elle de l'idéal du savoir, tel qu'il plane
devant l'esprit de chacun? Nous répondons: parce que nous
appelons savoir idéal celui qui est a) exempt d'erreur, ß) complet

y) exact ; or la connaissance des objets individuels répond,
mieux que toute autre, à ces trois requisita. Le fait est évident.



8 CHARLES FAVRE

A la vérité, même pour les objets individuels, notre connaissance

ne satisfait jamais à ces postulats : l'exemption de toute

erreur, l'intégrité absolue, l'exactitude. Car nous n'entrons pas

en contact avec les objets pour en avoir une connaissance
idéale ; bien plutôt nous désirons en savoir quelque chose pour
nous servir ensuite de ces objets, et les assujettir à nos fins.
Voilà le point de vue auquel il faut se placer pour comprendre
comment le savoir ordinaire prend naissance et se développe.
Il s'en suit de là qu'il y a toujours une part d'intention — les

Allemands disent: un moment d'arbitraire — dans noire
connaissance. En effet celle-ci nous suffit aussitôt qu'elle exprime
complètement, exactement et sans erreur ce qu'il nous importe
de savoir dans les objets.

Des objets individuels l'homme passe aux conceps généraux.
Nous n'avons pas à expliquer la chose en recourant à des

considérations d'ordre métaphysique. C'est là un fait. La culture
serait nulle sans cela. L'homme généralise ; — pourquoi? Nous

répondons : ici aussi c'est un besoin d'ordre pratique qui
pousse l'homme dans cette voie. Tout notre savoir est fondé

sur le passé et n'a de valeur qu'en vue de l'avenir. Cela est

vrai non seulement des sciences exactes mais aussi de l'histoire

; l'humanité se penche sur l'histoire du passé en vue de

s'organiser pour l'avenir : il s'agit de savoir où sont les filons
aurifères, c'est-à-dire les vrais biens, les idéaux, et quelle est

leur direction. Le langage humain — qui repose sur les conceps

généraux — nous prouve que de tout temps il en a été

ainsi. La formation de tels jugements n'est donc pas quelque
chose d'artificiel. Or, dans la science, il s'agit avant tout des

conceps généraux servant à formuler les jugements. Voyons
quelle est la valeur de ces derniers en comparaison de la
connaissance des objets individuels.

Tout d'abord, nous ne pouvons pas nous représenter la

science sans ces généralisations-là. Et pourtant examinons de

près leur valeur. La connaissance exacte, avons-nous vu, exige
trois choses. Quant au premier point — l'absence d'erreur —

il y a acquis si nous comparons un concept général à la

connaissance d'une chose particulière. Car les chances d'erreur



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 9

diminuent en comparant plusieurs objets isolés pour en tirer
un jugement. Quant aux deux autres requisita, il y a perte. En

voici la preuve: si en décrivant une chose particulière nous
n'épuisons jamais complètement l'objet, nous formulons, par
contre, plus vite un jugement. N'y a-t-il donc pas un gain sur
ce point? Non, au contraire, nous laissons encore plus loin,
derrière nous, l'idéal du savoir que dans le premier cas. Quand,
en effet, un concep général est-il complet? Lorsque nous
avons réuni en une assertion certains caractères observés dans
les objets particuliers. Le concep général est donc plus aisé à

définir (au sens littéral de délimiter) parce qu'il est une
production de notre esprit; dont:, en une mesure, une production
artificielle.

Si nous passons des conceps généraux aux jugements, nous
pouvons faire une remarque semblable. L'intégrité et l'exactitude

des jugements concernent le rapport du sujet au prédicat
et non — ainsi que le voudrait l'idéal du savoir, —celui des

objets à la réalité. Au reste, c'est une tendance naturelle de

notre esprit que de recourir aux notions générales. Plus faciles
à définir, elles nous tentent. Il nous est pénible, en présence
des faits particuliers, d'avouer que nous ne pouvons pas en
avoir un savoir exact et nous nous îéfugions dans les conceps
généraux, les abstractions. On oublie ainsi que la seule source
du savoir est l'expérience. Au lieu d'une connaissance tirée de

l'expérience, c'est-à-dire du contact avec les objets, nous
construisons un château de cartes de conceps généraux. Ainsi la

représentation du monde est, pour une large part, une
production de notre esprit; production que nécessite, il est vrai,
notre besoin tout pratique de nous assujettir le monde.

Ce n'est pas à dire, que la tendance de l'esprit, à trouver un
autre savoir que le savoir habituel, soit blâmable. Bien au
contraire. Nous verrons plus loin (dans un second article seulement)

quelle est la seule voie normale conduisant au savoir
supérieur et quelle est la seule source d'où puisse jaillir un
spiritualisme digne de son nom. Qu'il nous suffise, pour le
moment, de dire que cette connaissance idéale ne peut pas se

trouver sur le chemin du savoir ordinaire, surtout (car nous



10 CHARLES FAVRE

venons de le voir) que les conceps généraux et les jugements
ne peuvent pas nous donner ce savoir-là. Et voici les faits qui
nous induisent à prononcer un tel jugement.

Deux rapports, surtout, forment le contenu de nos
jugements: tout d'abord le rapport de l'objet à ses qualités et puis
celui de cause à effet. Quelle est l'origine de ces deux
rapports? Elle se trouve dans un motif tout pratique et bien près
de nous. Pour exister et savoir comment je dois diriger mon

activité, il me faut tout d'abord savoir ce que j'ai à attendre
des choses avec lesquelles je suis en contact. Ce qui signifie :

je dois savoir quelles qualités les objets possèdent. Puis je dois

savoir ce que je puis attendre de l'avenir, c'est-à-dire quels

moyens je dois employer pour atteindre mon but. Ce qui
signifie: je dois pouvoir conclure de la cause à l'effet et
viceversa.

Quel est le rapport de l'objet à ses qualités ou, — pour parler

avec les philosophes, — celui de la substance à ses
attributs? Qu'est-ce qui appartient à l'essence d'un objet? Quelles

parties de cet objet n'en sont que les qualités? En réalité,
c'est se battre contre des moulins à vent que de vouloir
établir des catégories fixes dans ce domaine. La seule chose à

faire, c'est de retenir qu'il y a une part d'intention (ein Moment
der Willkür) dans la délimitation des objets avec lesquels nous
sommes en contact. Nous déunissons les objets dans une
intention pratique et cela pour autant qu'ils servent à nos fins.
Et la preuve en estque nous faisons généralement rentrer dans

l'essence d'une chose ce qui frappe les yeux, tandis que ce qui
tombe sous les autres sens rentre le plus généralement parmi
les qualités. De plus nous ne devons pas traiter cette question
sans relever une idée juste, souvent exprimée ces derniers

temps. La voici : pourquoi mettons-nous à la base de tout
objet la notion de l'unité autour de laquelle vient se grouper
la pluralité des qualités? sinon parce que nous transportons
aux choses ce que nous constatons en nous-mêmes. C'est là

la méthode élémentaire de la connaissance ; tant celle de notre
enfance que de l'enfance de l'humanité: elle transporte le

« moi » dans les objets pour les expliquer ensuite par analogie



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 11

avec le « moi ». Bien donc que l'expérience s'inscrive en faux
contre un tel résultat, il est impossible de procéder autrement.
Effectivement, si nous devions acquérir une connaissance
nouvelle et exacte de chaque objet particulier, notre connaissance
resterait bien pauvre. Le monde civilisé n'existerait pas. Voilà
comment il se fait que nous nous payons de cette illusion que
crée notre esprit: nous nous transportons dans les choses et

en parlons comme ayant une unité ; cela parce que nous nous
connaissons comme tels.

Plus important encore est le rapport de cause à effet. Assurément

si on entend quelque chose par ce terme de cause, ce ne

peut être que ceci : la cause est efficiente. Mais l'expérience
ne nous montre que la succession des phénomènes dans le

temps ou l'espace. En parlant de cause efficiente nous transportons,

de rechef, dans les objets ce que nous constatons en

nous-mêmes. Le rapport de cause à effet — projeté hors de

nous —¦ est donc une création de notre esprit : nous devons

nous en servir pour nous rendre maître des choses. Ala vérité,
il reste un domaine où l'on peut parler de causes efficientes:
nous nous savons cause des mouvements de notre corps ;

notre volonté se manifeste à nous comme une cause efficiente.
Ici nous savons que nous ne sommes pas les victimes d'une
illusion, puisqu'il s'agit de nous-mêmes L Nous avons donc
dans la vie « psychico-historique » une connaissance de l'objet,
non idéale il est vrai, mais authentique puisque, encore une
fois, il s'agit de notre propre vie.

Jusqu'à maintenant nous avons parlé du savoir ordinaire ;

passons à la connaissance scientifique et voyons s'il y a, entre
les deux une différence absolue Le résultat de notre enquête
sera que non. La connaissance scientifique, verrons-nous, est

un agrandissement du savoir ordinaire. Bien de plus.
Wundt, le créateur du psycho-physisme, veut faire une dis-

1 M. Alfred Fouillée a relevé cette même idée dans la Revue philosophique

dans un article intitulé : L'abus de l'inconnaissable (octobre 1893).

Du reste celui qui le premier a mis en pleine lumière ce fait est Maine-
de-Biran.



12 CHARLES FAVRE

tinction absolue1 entre ces deux ordres de connaissances; il
arrive ainsi à des difficultés inextricables.

Dans ces deux faces du savoir, les fonctions consistent dans

l'association des notions de cause à effet, d'un part, et dans la

généralisation des jugements d'autre part. C'est la découverte
des faits et l'établissement des lois.

L'idéal de la science est de trouver une dernière généralisation,

faisant la synthèse finale du tout. Assurément la
différence paraît grande entre ce point d'arrivée et les données du
savoir ordinaire. Et pourtant la seule différence est celle qui
existe entre un expédient nécessaire (Geburt der Noth) et une
construction intentionnelle et artificielle (Erzeugnis^ planmäs-
siger Absicht und Kunst). La preuve n'en est pas diffìcile à

faire.
Nous avons vu que dans le savoir ordinaire il y a toujours

une part d'intention ; nous avons ensuite affirmé que la science

est ce même savoir, porté à un cran supérieur de perfection.
Mais dira-l-on, cette part d'intention existe-t-elle encore dans

la science? n'en est-elle pas au contraire éliminée? Si oui, la

science pourra devenir le chemin nous conduisant au savoir
suprême; si non, nous aurons doublement raison de dire que
la science, elle aussi, est soumise à un but pratique (d'où
résulte pour le savoir ordinaire l'intention ou l'arbitraire).
Emettre une telle thèse, n'est-ce pas méconnaître le vrai caractère

de la science? Celle-ci, disent plusieurs, n'est-elle pas,
au contraire, une explication du monde Car ne fait-elle pas
rentrer tous les faits connus sous des lois déterminées?

Et pourtant, en réalité, la science ne nous renseigne pas sur
ce que sont les choses, encore moins sur leur but ou leur
origine. C'est une création intentionnelle (ou artificielle) faite dans

le but de se rendre maître des choses. Ainsi les expériences
faites ont toujours quelque chose d'intentionnel : on soumet les

objets à des conditions telles qu'elles ne se rencontrent pas
dans la vie ordinaire. Lorsqu'une ou plusieurs expériences
paraissent concluantes on en tire une loi. On distingue les lois

1 Logik.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 13

empiriques des lois rationelles. Or, en fait, il n'y a entre elles

qu'une différence de degré. Une loi rationelle est et reste une
loi empirique, avec un degré de certitude de plus, provenant
du fait que l'expérience a eu lieu dans des circonstances
concluantes. En définitive ce que nous appelons loi naturelle,
n'est qu'une expression désignant une somme plus ou moins

grande d'expériences antérieures et de travail scientifique.
L'expression de loi naturelle indique que nous pouvons compter
sur elle pour l'avenir. Quant au terme même de loi, il est
évident qu'il faut ici faire, comme ailleurs, la part de ces illusions
involontaires, relevée à plusieurs reprises. En réalité, il n'y a

pas de loi en dehors des objets eux-mêmes.

Ici, plusieurs diront que le but de la science est totalement
méconnu. On nous oppose cette déclaration : le but de la
science (et on sous-entend: la science de la nature) est

d'expliquer le monde. Qu'entend-on pai' expliquer? Assurément
ceci : ramener un x inconnu à quelque chose de connu. Ou

bien on cherche, pour son explication, des points d'attache

avec les éléments connus, ou bien on fait rentrer le fait sous

une loi connue, ou bien encore on expose tout d'abord le fait
puis on cite des exemples qui ramènent le fait sous des lois

connues. Sinon l'explication échoue. Voilà ce que nous entendons

par explication dans la vie ordinaire. Voyons ce qu'il en
est dans la science.

Nous constatons, dans l'enseignement scientifique surtout,
qu'expliquer un phénomène, par exemple, c'est ramener un
inconnu au connu.

Ici l'explication va avec une communication de savoir. Or

ce qui est communiqué au disciple ce sont les règles, les lois.
L'explication est faite une fois que le phénomène a été ramené
sous une loi connue.

Mais, dans la réalité, ce n'est pas la connaissance des règles
qui est primaire ; c'est au contraire celle des faits. Tandis que,
dans l'enseignement scientifique, les lois sont indiquées aux
nouveaux disciples de la science de telle sorte que ceux-ci
apprennent à ramener sous elles tous les phénomènes comme
sous quelque chose de connu, de primaire. Cela a sans doute



14 CHARLES FAVRE

contribué pour beaucoup au fait que plusieurs disent et
proclament : le but de la science est d'expliquer le monde.

Or ces lois sont en réalité la somme accumulée du travail
fait par les chercheurs dans les diverses branches du savoir.
Pour voir ce qui fait le nerf du travail scientifique adressons-

nous non à l'enseignement scientifique, mais plutôt prenons
en considération le travail scientifique lui-même.

L'hypothèse est de première signification dans la science.

Elle fait ses pas en avant lorsque tout d'abord elle établit,
hypolhétiquement, de nouvelles lois et qu'ensuite elle les

applique aux faits. Nous disons alors que les faits sont expliqués
aux moyen de cette nypothèse. Or dans ces cas-là, ce que nous

appelons explication n'est qu'un des anneaux de la chaine

d'opérations—, anneaux qui, les uns avec les autres, forment le

travail scientifique. Et en fait, l'explication n'est pas l'anneau

principal de la chaîne. Celui-ci se trouve bien plutôt dans la
découverte des lois, dans l'établissement de nouvelles
hypothèses.

Voilà où se trouve le nerf du travail scientifique. Toutes les

explications si importantes soient-elles, sont et restent quelque
chose de secondaire et de subordonné.

11 est évident que la découverte des faits nouveaux n'a rien
à voir avec une explication du monde. Quant aux lois générales
bien loin que par elles nous passions du connu à l'inconnu, ce

serait bien plutôt l'inverse qui se passe. La science a beau montrer

le caractère normal des événements particuliers jusque
dans leurs moindres détails, en les ramenant sous des lois
connues ; en faisant cela, elle n'explique rien, absolument rien sur
les objets eux-mêmes, leur origine, leur but.

Tout comme le savoir ordinaire, la science est donc soumise
à un but supérieur, de nature pratique. Eh quoi n'est-ce pas

porter atteinte à la dignité de la science que d'émettre une
telle assertion

N'est-ce pas, — pour employer une expression chère aux

Allemands, — une « contradiction en elle-même » que de faire
de la recherche de la vérité qui est l'âme de la science un
simple moyen de la vie pratique de l'humanité? Aucunement.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 15

Car ce moyen conserve, ici, vis-à-vis du but son indépendance
relative et sa signification propre. Ainsi, en morale, le fait que
l'homme recherche le bonheur n'enlève au principe du devoir
rien de son importance. Kant lui-même l'a reconnu ; car après
avoir dit que l'important, pour l'homme, était d'accomplir son
devoir, parce que c'est son devoir (bonum summum) il montre
ensuite que la félicité devient son partage; c'est-à-dire que
sur le chemin du devoir l'homme trouve le bonheur. C'est là
le bonum consummatum. Ainsi la science gardera son
indépendance et sa dignité morale bien que, en définitive, elle serve
à un but pratique : la domination spirituelle sur les choses.
Car la science ne s'élève jamais au-dessus de l'investigation de

ce monde, tel qu'il nous est donné dans l'espace et dans le

temps ; elle ne nous donne pas la solution de l'énigme de l'univers;

enfin elle n'est pas le chemin nous conduisant au savoir
suprême, ce pourquoi elle est souvent tenue.

N'y a-t-il donc aucune explication du monde possible? non,
pas sur le chemin de la science positive. Car nous nous sommes

convaincus que la science est au fond logée à la même

enseigne que le savoir ordinaire, avec les différences que nous
avons vues. Bien que supérieure au savoir ordinaire, la science
est fondée sur l'expérience qui décide en dernier ressort; elle
est née et se développe avec la participation de l'intention et
de l'arbitraire. C'est pour avoir ignoré ou bien oublié cela que
foule de savants naturalistes élèvent de telles prétentions au
nom de la science. Nous l'avons vu également : un seul
domaine nous présente un point d'attache pour une connaissance

idéale, celui de la vie « psychico-historique. »

D'une part, il y a identité entre ce domaine et celui des

sciences de la nature: ici aussi, en effet, il y a une séparation
arbitraire des objets. Pour expliquer la genèse psychique des

jugements, la psychologie doit isoler les objets d'une façon
arbitraire1. Ici aussi nous constatons donc des constructions
artificielles. C'est ainsi que l'impératif catégorique, selon que

1 Nous employons ce terme comme synonyme d' « intentionel. »

Cesta-dire au sens étymologique. Le terme de libre-arbitre est tout autre
chose que le synonyme du mot caprice.



16 CHARLES FAVRE

l'appelle Kant, ne se trouve nulle part dans sa nudité. Et pourtant,

dans ce domaine, nous faisons un pas en avant dans la

connaissance réelle des objets. Tout d'abord parce qu'ici nous
avons affaire avec des objets individuels c'est-à-dire des noms

propres. Nous avons vu que dans la connaissance des objets il
y a toujours une part d'indéterminé, car cela seul qui nous

importe entre en ligne de compte. Dans les sciences de la
nature cet x est laissé de côté, comme n'intéressant pas
directement. Dans la vie psychique cet x importe, au contraire,
extrêmement, car c'est la liberté. Nous avons donc ici un
point d'attache pour le savoir idéal ; seulement cela, à la vérité,
car le savoir exact, basé sur l'expérience, ne peut pas dépasser
le domaine des choses finies.

II

Nous sommes partis de celte prémisse-ci: à savoir que, —
dans le domaine de la connaissance, — les faits seuls décident.
C'est pour s'en être tenue toujours plus à cette vérité que la
science a remporté des triomphes toujours plus éclatants.

Néanmoins, de divers côtés, le savoir est jugé d'une façon
toute autre. Aux yeux de plusieurs le point décisif est un
élément général de la connaissance qui produit la nécessité,
trouve sa représentation dans la logique et son illustration la

plus frappante dans les mathématiques.
Examinons, à ce propos, ce que peut signifier cette déclaration

souvent entendue: que notre connaissance doit avoir un
caractère de nécessité. Jusqu'à présent nous avons vu que la

connaissance du réel, seule, suffisait. Ce qui s'impose, encore
une fois, ce sont les faits. La nécessité, si elle se trouve quelque

part est seulement dans le fait qui s'impose à nous. Par

conséquent, dans le domaine de la connaissance, un jugement
sera nécessaire lorsqu'un fait (de l'ordre matériel ou historique)
s'imposera à nous. Ce caractère de nécessité du jugement reste

un moyen par rapport au fait qui est le but, car notre connaissance

repose toujours sur la contrainte que les faits exercent
sur nous. En aucun cas, il ne pourrait découler de cette con-



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 17

naissance de la réalité, une autre connaissance, — indépendante

de la première, — ayant un caractère de nécessité et

dépassant la première en valeur. Si, par exemple, je dis que
tel événement arrivera dans l'avenir j'exprime simplement, en

m'appuyant sur l'expérience du passé le plus haut degré de

probabilité que cet événement a arrivera, cela sans préjudice
des causes agissant en sens contraire qui peuvent survenir.

Mais le caractère de nécessité que l'on cherche est non celui
qui relie la pensée humaine à la réalité; c'est bien plutôt celui
qui unit le sujet au prédicat.

Telle est la connaissance nécessaire qu'on prétend opposer
au savoir accidentel provenant de l'expérience. — Constatons

tout d'abord que les jugements analytiques (tels que, les corps
sont étendus ou les hommes sont mortels), loin de s'approcher
de ce caractère de nécessité, reposent eux aussi, sur l'expérience

et s'éloignent encore plus de l'idéal du savoir que c'est
le cas pour la description d'un simple fait, basée sur l'expérience.

Kant a suffisamment prouvé la chose.

Quant à l'élément aprioristique de notre connaissance, c'est-
à-dire quant aux notions de substance et de cause il est vrai
que nous ne pouvons pas nous passer de ces catégories-là.
Mais comment sont-elles nées? Nous l'avons vu: du besoin

que nous avons de transporter notre « moi » dans les choses

(substance), comme de la tendance que nous avons de leur
attribuer une action semblable à celle que nous-mêmes nous
savons exercer, d'après notre propre expérience (causalité).
Voilà tout ce qu'il y a à dire sur l'élément aprioristique de notre
connaissance1.

Et la logique? dira-t-on. N'a-t-elle, à cet égard, aucune
valeur?

Elle nous indique comment nous devons penser, dès lors
n'aurait-elle pas en elle-même un critère de la vérité
supérieure à celui de l'expérience En aucun cas. Car la science
ne dépend pas de la logique. La première est apparue avant

que la seconde soit là. Loin de nous la pensée de méconnaître
1 La question du rapport de la pensée a l'être ne sera traitée que plus

tard lorsqu'il s'agira d'examiner la portée de la méthode spéculative.
THÉOL. ET PHIL. 1894. 2



18 CHARLES FAVRE

la grande valeur de la logique qui, elle aussi, est un des
critères de la vérité. C'est en s'élevant de degrés en degrés que la
science passe à la connaissance des lois générales. Or il arrive
souvent que, dans sa route, la science doive se passer du
contrôle des faits ; alors intervient la logique qui apporte son
concours en nous apprenant soit à disposer les idées d'après leur
valeur réelle soit à émettre des hypothèses en partant toujours
de celles qui expliquent, à moins de frais, les faits, etc. Mais

tout ce a, la logique ne peut le faire, il est vrai qu'en ayant
recours à l'expérience.

Jetons enfin un coup d'œil sur les mathématiques. On le
sait: les uns regardent les mathématiques comme la preuve la

plus éclatante d'une connaissance aprioristique (tel Spinoza);
les autres y voient un produit de l'expérience. —Quelle que soit
l'importance des mathématiques dans les sciences, il est défait
qu'en tant que théorie pure elles sont seulement une science
de nature formelle. Les formules mathématiques sont des
vérités hypothétiques ; elles sont vraies... à supposer qu'il y ait
des objets sur lesquels ces formules puissent être expérimentées.
L'objet des mathématiques n'est pas la réalité mais seulement

un élément de cette réalité, isolé au moyen d'une abstraction

arbitraire, et dans l'intérêt d'une construction idéale.
Cela est vrai, répliquera-t-on, mais ce qui importe dans les

mathématiques n'est-ce pas précisément que cette science

suive sa route sans s'occuper de l'expérience et que pourtant

elle soit dans ce rapport frappant vis-à-vis des objets de

l'expérience? N'y a-t-il pas là la preuve que l'esprit humain

peut trouver la vérité, indépendamment de l'expérience, et

cela par une force originale et innée? Il n'en est pas ainsi, car
il n'est pas besoin de beaucoup de réflexion pour constater que
les axiomes mathématiques — pour n'être pas tirés de l'expérience

habituelle — n'en sont pas moins des éléments de

l'expérience, isolés par une abstraction intentionnelle, devenue, il
est vrai, chose naturelle et comme innée par la longue habitude.

11 y a, toutefois, une différence à faire entre la géométrie où

les figures sont, en effet, le produit d'une abstraction artificielle



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 19

et l'arithmétique où les éléments ne sont pas tirés des objets

par l'expérience mais appartiennent à notre manière de considérer

les choses. Si donc les mathématiques sont, à bon droit,
la lumière des sciences naturelles, elles sont, par contre, pour
la philosophie, les feux follets qui souvent l'ont égarée dans les

chemins d'une spéculation creuse et vide. Car, dans les

mathématiques tout spécialement, nous voyons apparaître avec
évidence cette part d'intention (ou d'arbitraire) qui se trouve à la
base de la science comme du savoir habituel. Elles sont la

preuve irréfragable de cette thèse que nous venons de
soutenir tout au long.

Tous ces développements ci-dessus intéressent la théologie...
sinon les théologiens parce que la question du savoir
suprême l'intéresse. Or nous arrivons à ce résultat que confirme
l'histoire du dogme toute entière : Ni le savoir ordinaire ni
le savoir scientifique ne peuvent nous conduire au savoir

suprême.
La science elle-même nous interdit toute tentative semblable,

par la manière dont elle prend naissance et se développe. Si

donc nous voulons avoir une réponse à la question de l'origine
et du but du monde, nous devons nous adresser à une autre
source et suivre une toute autre voie. Examinons donc la
seconde méthode possible : la méthode spéculative.

III

Le caractère propre de toute méthode spéculative consiste
en ce qu'on explique le monde, son origine et son but, en partant

d'une ou plusieurs idées supposées valables. Cette idée-là
doit en quelque sorte appartenir au contenu même de notre
conscience, (Bewusstsein), et avoir une puissance de persuasion
telle que l'homme ne puisse pas faire autrement que de regarder

la conception du monde fournie par elle comme la vérité
suprême. A quelle partie de notre sens intime apparliendra-t-
elle? où déploiera-t-elle sa force de persuasion? Sera-t-elle
issue de notre conception théorique du monde ou bien sera-ce
la vie pratique qu'il faudra consulter? Dans le premier cas



20 CHARLES FAVRE

cette vérité ne s'adresserait qu'à l'intelligence : l'homme serait

conçu comme une partie du monde et les lois qui gouvernent
sa vie comme le point culminant des lois de l'univers. Dans le
second cas, le point de départ serait la place de l'homme dans

l'univers, son activité et sa destinée: toutes ces choses étant

impliquées dans l'idée directrice. Dans le premier cas, l'homme
serait interprété du point de vue du monde; dans le second,
le monde le serait du point de vue de l'homme.

Or nous affirmons la primauté de la raison pratique sur
l'intelligence.

Nous allons montrer, par voie inductive, que le second chemin

seul mène au but.

Schopenhauer, lui, parle d'une suprématie de la volonté
mais le terme de raison pratique, indiqué par Kant1, convient
mieux. Car il énonce le point précis à étudier : le rapport de la

volonté avec le savoir suprême (Vernunft).
Est-ce la volonté ou l'intelligence qui commande chez

l'homme?
Si on étudie la vie humaine, principalement dans son passage

de l'enfance à l'état d'adulte, on conviendra sans doute de ceci:
c'est que l'intelligence, apparaissant postérieurement à la

volonté, ne devient réellement jamais indépendante de la

volonté ; mais la volonté peut, — grâce aux états de conscience
divers évoqués par l'intelligence, — s'émanciper plus qu'auparavant

de tout secours étranger2.

1 On verra bientôt comment Kaftan tout en se rattachant ici a la
terminologie kantienne modifie du tout au tout les rapports de la raison

pratique a ce que Kant appelle la raison pure.
'* Kattan entend la volonté dans un sens très large. Car au sens strict

du terme (c'est-à-dire en faisant abstraction du sentiment) il n'y a pas,
c'est clair, de volition sans perception. Il entrerait dans un tout antre
courant d idées d'étudier la question suivante: Quel est le rapport de

la foi à la connaissance Qu'il nous suffise ici de dire que Kaftan est a

l'antipode de cette conception d'après laquelle la foi (sentiment et
volonté) créerait son objet, c'esf-à-dire le concept intellectuel. Dans son

ouvrage : Das Wesen der christlichen Religion comme dans un opuscule,
G taube und Dogma Kalian trouve que ces concepts là sont fournis par
la parole de Dien, témoignant de la révélation de Dieu aux hommes.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 21

Et pourtant il y a un savoir qui s'est complètement émancipé
de la domination de la volonté : la science. Cela porte-t-il
atteinte à la thèse ci-dessus, de la primauté de la raison
pratique Nullement. Car en cherchant bien quels motifs ont
concouru à faire du savoir une quantité constante dans notre
vie psychique, nous constatons avant tout autre, la volonté
dans son désir de s'affirmer à l'existence et au bien-être. Pour
constater la chose il suffit d'étudier le développement historique

du savoir. La nécessité a été la mère du savoir.
Enfin qu'est-ce qui nous pousse à chercher un savoir

suprême? Qu'est-ce? Sinon que le savoir suprême, s'il existe,
a aussi une signification pratique. Il va plus encore. Cebesoin

pratique se trouve àia base même du savoir.Nous nous enqué-
rons de la première cause et du dernier but du monde parce
que, nous-mêmes, nous appartenons à ce monde, et que notre
destinée est liée à la sienne. D'où viens-je où vais-je? L'homme
cherche une réponse à ces questions pour pouvoir, —
d'après la réponse, — arranger sa vie en conséquence. Et
voilà pourquoi, en définitive, l'homme cherche un savoir
suprême. S'il s'agissait avant tout d'un besoin de l'intelligence;
le désir d'un savoir complet, absolu et parfait ne se trouverait
que chez quelques-uns. C'est bien le cas pour la gnose des
Platon accessible aux seuls sages. Schopenhauer, il est vrai, a
cherché l'explication du phénomène religieux en disant que le
peuple satisfait par la religion... son penchant métaphysique
Mais le peuple ne sait rien d'un besoin métaphysique. Il cherche

dans la foi un savoir suprême, et cela pour des raisons
toutes pratiques. C'est bien plutôt la tendance métaphysique
du philosophe qui est une déviation de ce besoin profond et

pratique de l'âme du peuple.
Ou bien contestera-t-on à la volonté la primauté parce que

l'intelligence a, dans certains cas, une initiative propre qui
nous pousse à l'action Non pas. Car cette domination de

l'intelligence, loin d'être originelle, est un fait d'acquisition. Ce

qui le prouve c'est que, dans les cas où la volonté et l'intelligence

sont en collision, la victoire reste à la volonté dans la

plupart des cas. Mais dira-t-on : si les gens jugent des choses,



22 CHARLES FAVRE

le plus souvent, d'après leur volonté, ou par leurs sympathies
et leurs antipathies, il doit appartenir à la science de juger
d'après la vérité. Il est vrai, tout d'abord, que si la volonté doit
entrer en ligne de compte, il ne peut s'agir d'une spéculation
corrompue par la volonté. Ceci est au-dessus de tout doute.
Mais qui nous dit qu'il soit impossible de trouver la solution
du problème de la connaissance suprême en ne recourant qu'à
des moyens théoriques

Nous devons ici tirer les conclusions des considérations que
nous avons présentées sur le savoir. Nous avons constaté en

premier lieu l'impossibilité d'élever le savoir scientifique au
niveau d'un savoir suprême. A la vérité ces considérations-là
visaient surtout la méthode empirique par laquelle les uns
veulent expliquer le monde. Bien qu'elle contienne une part
de vérité que nous relèverons plus tard, la méthode spéculative

tombe sous le coup des mêmes critiques. Quelle est donc

l'erreur commune à ces deux méthodes? Elle gît dans le fait
qu'on emploie les catégories formelles de l'entendement dans

des domaines qui dépassent l'expérience. La spéculation
théorique souffre de la même erreur puisque, dit-elle, les

catégories formelles suffisent en dehors de toute expérience à établir

la vérité. Pour elle, ce qui se conçoit nécessairement existe
aussi réellement. Tel est son canon. L'âme de la spéculation
théorique c'est que l'esprit possède en soi le pouvoir de créer
le savoir suprême 1.

La science, il est vrai, acquiert, vis-à-vis de la volonté,
l'indépendance. Cette indépendance-là ne doit en aucun cas être
diminuée. Aussitôt que le travail scientifique reconnaît une

autre loi que celle de la vérité, et de la vérité seule, il faillit à

son devoir. Cette indépendance, toutefois, n'est que relative.
Bien plus, la vérité même nous oblige à reconnaître qu'en
dernière instance notre savoir dépend de fa volonté. Dès lors il ne

sera pas contraire au caractère même de la science de chercher
le savoir suprême sur la voie d'une spéculation dominée par
des considérations d'un ordre tout pratique; celui de la volonté.

1 Ce fut là le nerf de toute la théologie panthéistique, ainsi que le

prouve l'histoire du dogme.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 23

Nous avons ici à répondre à une objection qui, bien que
spécieuse, n'en paraît pas moins très forte aux yeux de plusieurs.

Si, dira-t-on, le savoir suprême s'appuie sur des considérations

d'un ordre pratique, alors la porte est ouverte toute

grande à l'imagination et aux illusions. La certitude devient un
leurre. Il n'en est heureusement pas ainsi. La vérité de la
spéculation basée sur la pratique est aussi objective que celle de

n'importe quelle science. La preuve, c'est vrai, ne sera péremp-
toire que lorsque la construction sera faite. Alors seulement
on verra si le théoricien1 a su, oui ou non, se mettre en garde
contre toute vue personnelle. Dans son ouvrage sur l'Essence
de la Religion Kaftan a du reste fourni la preuve que cette
méthode est aussi objective que toute autre. Chaque énoncé
est déterminé d'une part par le contenu de l'idée dirigeante,
de l'autre par les relations effectives de la vie psychique. Il ne
reste aucune place dans les déductions pour les antipathies ou

sympathies personnelles2, car il s'agit toujours de normes dont

l'objectivité peut être prouvée par les différents exemples tirés
de l'histoire (respectivement de l'Ecriture Sainte, document
seul authentique de la révélation de Dieu en Christ). Il est
évident que la valeur de l'idée dirigeante est la présupposition
de toute la construction. Nous arrivons ainsi à ce résultat : Si

le savoir suprême peut être recherché, ce n'est que sur le chemin

d'une spéculation dominée par la raison pratique. Nous

savons enfin que, si ce savoir suprême existe, il aura une objectivité

aussi grande que tout autre.

IV

Nous avons vu que tantôt notre connaissance s'enquiert des
faits fournis par l'expérience, tantôt elle est déterminée par une
idée pratique. Jusqu'à maintenant, nous n'avons parlé de cette
dernière connaissance que sous forme hypothétique. La religion

1 Nous avons ici sous la plume le mot de dogmaticien mais ce serait
préjuger la question que de déclarer d'ores et déjà : la religion seule
fournit cette idée dirigeante à la spéculation.

2 Que d'autre part, l'individualité de l'auteur puisse se montrer, malgré
tout, cela est évident mais n'enlève rien à l'objectivité.



24 CHARLES FAVRE

vient remplir ce vide, car elle est non une chose hypothétique
mais un fait constant dans la vie historique de l'humanité.
Ainsi cette division de notre savoir, telle que nous l'avons
formulée, passe du rang de l'hypothèse à celui d'un fait, et d'un
fait universellement reconnu. Naturellement cela ne signifie
pas, eo ipso, que le savoir suprême, — s'il existe, — doive
revêtir la forme d'une foi religieuse.

Sous sa première forme, la raison sera dite expérimentale;
(Verstand) sous la seconde, ce sera la raison Ihéorique
(Vernunft). Nous nous assujettissons le monde par la première tandis

que par la raison théorique nous exprimons le dernier but et
la plus haute tâche de l'homme ; c'est à-dire que nous arrivons
à une vérité dont l'homme est lui-même dépendant.

Pour que l'homme puisse — par la raison expérimentale, —
arriver à un savoir suprême il faudrait que, grâce aux ressources

de son esprit, il soit capable de dominer également sur
toutes les parties du monde. Vouloir cela, c'est désirer une
connaissance telle que Dieu seul peut l'avoir. La raison
théorique, fondée sur une notion pratique peut, seule, arriver au
savoir suprême parce que, seule, elle correspond à la situation
qu'occupe l'homme dans l'univers. Or celle-ci est la situation
d'une créature (de quelqu'un ou de quelque chose) et non d'un
Créateur.

Et pourtant, on ne peut pas rester en présence de cette
dualité-là. C'est précisément pour n'avoir pas su trouver l'unité
supérieure dominant ces deux notions que Kant a été, lui aussi,
renversé par les spéculations de Schelling et celles de Hegel.
Pourquoi Kant n'est-il pas arrivé à trouver la synthèse fécondante

et génératrice?Voici la raison de ce fait. Kant à récusé

au savoir suprême le caractère d'une connaissance théorique,
mais il a laissé subsister les presuppositions platoniciennes.
Dès lors, aussi longtemps que celles-ci sont admises, aussi

longtemps le penseur arrivera à des impasses funestes. Parmi

ces présuppositions-là nommons, avant tout, l'idée erronée du

caractère absolu (nécessaire) de notre connaissance théorique1.
1 Si, en effet,on ne surmonte pas logiquement cette dualité, il en résultera

que la science exacte possédera, h elle seule, la vérité objective,



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 25

Maintenant l'unité se trouvera précisément dans ce fait que le

savoir, dans toutes ses parties, sert en définitive aux intérêts

pratiques de la vie.
Cette thèse-là n'a assurément plus besoin d'être démontrée

par nous. Toutefois, nous pouvons indiquer plus explicitement

cette unité-là en cherchant, d'un côté, la voie qui
conduise du savoir expérimental à la connaissance suprême; et,
de l'autre, en constatant la lumière qui, de la raison théorique,

tombe sur les objets du savoir ordinaire. La première de

ces voies s'appellera l'histoire ; et la seconde, la philosophie de

la nature.
Considérons tout d'abord l'histoire, en tant que trail d'union

entre les deux ordres de notre savoir.
Dans la connaissance expérimentale, on s'attache aux faits;

toute donnée de la volonté ou du sentiment est exclue. Ceci se

constate dans les sciences de la nature qui ont affaire avec les

objets tombant sous nos sens.
Dans la vie psychique de l'humanité, — l'histoire, — il

s'agit aussi de faits comme dans les sciences de la nature; mais
ici l'expérience personnelle intervient comme moyen indispensable

de la connaissance. Sans cela la vie de l'humanité nous
apparaîtrait, dans son ensemble, sous le profil d'un pur jeu de

marionnettes.
De l'analogie de notre propre expérience, nous tirons des

déductions; à leur lumière nous jugeons des faits de l'histoire.
C'est ainsiseulement que nous arrivons àcomprendre l'histoire.
La connaissance de l'histoire, bien que commune à tous, reposera

donc sur une interprétation particulière ; chacun devant
en effet recourir à son expérience. Or celle-ci diffère d'un
sujet à l'autre. Ainsi il y aura dans l'histoire une approximation

à ce savoir suprême procédant d'une idée que l'individu

tandis que la religion devra se cantonner tant bien que mal dans le domaine
de la vérité subjective. C'est bien là, en effet, qu'est arrivé Ritschl ainsi que
son disciple Hermann. Celui-ci déclare bien hautement : « Nous proclamons

que les objets de la foi chrétienne n'ont aucune part à la vérité
objective » On ne peut être plus conséquent avec les prémisses
kantiennes, prémisses qui, dans ce cas-ci, sont l'héritage direct de Platon.



26 CHARLES FAVRE

érige — en suite de sa conviction personnelle — en principe
de connaisssance.

Voici maintenant une seconde considération nous engageant
à donner à l'histoire ce caractère d'un trait d'union entre les

sciences de la nature et le savoir suprême.... s'il existe réellement

quelque part. De même que, par les sciences physiques,
nous établissons notre domination spirituelle sur les choses,
ainsi un des buts de l'histoire est de pouvoir mieux ordonner,
— en connaissant le passé, — les conditions de notre propre
existence et celles de la société humaine. Le présent n'est-il
pas fils du passé et père de l'avenir D'autre part, la connaissance

de l'histoire nous permet, en quelque mesure, d'agrandir

les bornes de notre existence individuelle et d'élargir notre
conscience (Bewusstsein) de façon à ce que celle-ci reflète
toujours plus celle de l'humanité. Ici il ne s'agit plus pour nous
de dominer sur les choses mais de nous conformer à elles.
L'histoire nous prépare donc à ce savoir suprême qui, — s'il
existe, — réclamera l'obéissance de l'homme. Ces remarques
seront d'autant plus vraies si l'on se rappelle que, chaque jour
davantage, les faits ^i importants de la religion et de la morale
entrent en ligne décompte dans l'histoire, comme des facteurs

importants. Oui il s'agit dans l'histoire d'un idéal — ou de

de plusieurs — qui exige de l'homme la soumission. Celui

qui voudrait décrire l'histoire sans prononcer un jugement, —
laissant en quelque sorte en suspension ces grands problèmes
qui ont toujours agité l'humanité, —celui-là serait précisément,
lui-même, une preuve tangible et patente.... du manque
d'objectivité. Au reste ne luttons pas avec des ombres. Chacun

prononce ces jugements-là. Nous le constatons : ici la connaissance

expérimentale cède de plus en plus le pas au savoir de

la raison théorique (Vernunfterkenntniss). Et ces idées

maîtresses de l'histoire nous apparaissent comme autant d'idéaux

ou de principes auxquels nous devons nous soumettre, —
comme à ce qu'il y a pour l'homme de plus élevé.

Nous voici arrivés sur le seuil même du chemin pouvant
conduire au savoir suprême, à supposer qu'il ne soit pas
une chimère.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 27

Bésumons donc notre enquête : Tout d'abord, au bas de

l'échelle se trouve la connaissance expérimentale, reposant
sur la contrainte qu'exercent sur nous les faits (ceci sans
oublier la part d'intention ou d'arbitraire inhérente, malgré
tout, à ce procédé). Puis, à la contrainte des faits vient s'ajouter

la certitude individuelle nécessaire pour comprendre et

juger. A mesure que nous avançons, il est de plus en plus
difficile de se placer sous la contrainte des faits, ainsi que cela

pouvait se faire dans les sciences physiques, dites exactes de

ce fait. La décision personnelle entre toujours plus en ligne de

compte jusqu'à ce qu'enfin elle soit seule à saisir la vérité; elle
forme alors la base de notre vie personnelle comme de notre
activité.

Nous arrivons ainsi à une unité du savoir non factice et
illusoire, non celle des matérialistes ou des idéalistes, et nous
évitons également la dualité des empiristes. Bien loin que la
vie psychique s'élève au-dessus du monde physique comme
une Fata Morgana, elle acquiert son indépendance et revendique

son objectivité tout en concédant aux sciences de la nature
leur valeur propre, quoique relative et inférieure, A la vérité,
il nous faut abandonner ce fantôme d'une vérité objective
qui, partant de la nature, s'élèverait par degrés et progressivement

vers l'absolu. Ce qui est un gain ; car ce savoir là est,
nous l'avons surabondemment démontré, une illusion. La
position toute pratique occupée par l'homme dans l'univers :

voilà ce qui forme l'unité vivante du savoir. Ainsi que la
situation de l'homme est autre vis-à-vis de Dieu (qui en
tant que cause suprême et dernier but du monde est l'objet
du savoir suprême.... à supposer que nous y arrivions) et
autre vis-à-vis du monde; ainsi il découle naturellement
que les conditions du savoir dans les deux domaines sont
différentes.

Nous avons à montrer maintenant que, de ce savoir
suprême, résulterait pour nous une nouvelle compréhension
de tous les objets que nous pouvons connaître. Il faudrait
examiner s'il n'y a pas une philosophie de la nature. Ainsi serait
formé le trait d'union liant le savoir suprême aux sciences de



28 CHARLES FAVRE

la nature. C'est-à-dire qu'il faudrait faire pour la nature ce

qu'on demandera à l'histoire.
Le seul moyen d'établi r- un principe suprême qui ait une

valeur objective c'est-à-dire qui soit vrai pour tous est évidemment

de s'adresser non à l'expérience d'un individu mais bien
à l'histoire elle-même. One fois seulement ce terme trouvé on

tracera l'esquisse d'une philosophie de l'histoire; nous voulons
dire par là que l'on montrera comment les dispensations d'un
peuple, puis de tous ensemble, se comprennent en partant
d'un principe considéré comme le terme de l'histoire : terminus

ad quem1
Eh bien voyons maintenant en quelques mots comment,

en partant du savoir suprême que nous supposons, — s'explique

la nature. Il s'agit de montrer que celle-ci est, par rapport

à ce savoir dans la relation du chemin au terme, du

moyen réalisant le but. En d'autres termes, est-il possible de

gagner une vue totale de l'histoire et du développement de la

nature, de réunir tous les points isolés, et cela en s'en tenant
aux seules données du savoir exact? Il convient, avant tout,
de se rappeler dans quelles limites une telle explication devrait
rester. Il faut qu'on n'oublie pas son caractère tout relatif, —

ce qu'ont perdu de vue les partisans du transformisme érigé
par eux en un système de philosophie. Jamais l'explication ne
dira autre chose que ceci : tels et tels événements se sont passés

ainsi ; ils se développeront donc, probablement, de telle et
telle façon dans l'avenir. Au commencement età la fin, se trouveront

toujours deux inconues : l'origine et le but final des

événements considérés. Dès lors une telle explication n'aboutira

pas à moins de partir d'une idée directrice fournie par la

1 N'est-ce pas en partant de Jésus-Christ, que les grands apologètes
modernes, les Zezschwitz, les Naville, ont esquissé la philosophie de
l'histoire : le paganisme préparant par ses ténèbres la voie aux lumières du
christianisme, la philosophie païmne impuissante u briser le cercle du
déterminisme appelant la philosophie de la liberté, enfin l'histoire du peuple

d'Israel réclamant par cent bouches diverses un Sauveur! Bien plus,
Jésus-Christ, lui-même, ne se donne-t-il pas comme le Messi*', le Sauveur

promis en montrant que toute l'histoire du peuple de Dieu
converge vers lui



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 29

raison pratique. Par exemple, on cherchera le but de la nature
et de son développement dans l'humanité ; l'homme, sera
considéré comme le roi de la création. Toute la philosophie de la

nature deviendra, de la sorte, le portique de l'édifice qui
s'appellera la philosophie de l'histoire. Celle-ci, à son tour,
s'appuiera sur une idée directrice considérée comme la clef de

voûte de tout l'édifice. Seule une telle idée indiquera quelle
est la tâche de l'homme, et le but de notre race; au demeurant,
cette idée-là a toujours été prise, dans l'histoire de l'humanité,

pour la plus haute qui se puisse concevoir.
Voilà comment sera réalisée d'une nouvelle manière l'unité

du savoir.
Nous avons ainsi terminé notre enquête sur le savoir, tout

comme celle sur la priorité de la raison pratique. Toutefois,
avant de conclure voyons la position prise par Kaftan à l'égard
du positivisme qui, lui, a donné une explication toute
nouvelle de la science. Nous verrons que personne inoins que
Kaftan ne mérite l'épithète de positiviste.

Kaftan juge comme suit ce mouvement qui, actuellement,
semble résumer de la façon la plus éclatante les idées

dirigeantes en dehors du christianisme.
Bien que le positivisme n'ait pas manqué parfois de conceptions

justes et fortes sur l'histoire de l'humanité, il n'en est pas
moins un système complètement faux. Et cela parce que Comte
a méconnu, lui aussi, la valeur relative de l'intelligence. Cette

erreur qui de Platon s'étend sur tour les systèmes est encore
en plein épanouissement dans le positivisme. Si Comte récuse,
il est vrai, tout caractère scientifique à la métaphysique ; par
contre il attache une valeur exagérée à la connaissance qui, —
si on peut dire ainsi, — lui reste encore en mains. Il déclare
avec foule de représentants actuels de la science en France :

ce qui ne peut pas venir se ranger sous les conceps généraux
et les lois, ne peut pas non plus devenir l'objet de la connaissance

scientifique. Dès lors, dit-il, c'est chose totalement
inconnaissable. — Oui, la première partie de cette déclaration



30 CHARLES FAVRE

est vraie, mais seulement parce que notre connaissance dans

ce cas-là, n'est pas adéquate à l'objet, mais reste toujours
fragmentaire et entachée d'arbitraire. Si les sciences exactes
n'atteignent pas le savoir suprême (à supposer qu'il existe) c'est
seulement parce qu'elles sont impuissantes à s'élever au-dessus
des données de la raison expérimentale. Et voilà tout. Tandis

que, aux yeux de Comte, ce qui ne se plie pas sous cet ordre
de choses no peut être connu en aucune façon par nous. Or

un tel jugement est directement le contraire d'une juste
conception de la science ainsi que de ses devoirs positifs ; ce que
nous avons prouvé.

Cette méconnaissance de l'importance primaire delà volonté
a son contre-coup dans la sociologie. Comte attend que la
science sociale perfectionnée réalisera à elle seule dans l'avenir

cet état parfait que, dit-il, ni l'organisation du moyen-âge,
— dominée par l'idée théologique, — ni celle de la révolution,
— guidée par les principes métaphysiques les plus élevés, —
n'ont pu atteindre. Il attend de la science sociale autant que
nous l'avons vu attendre, tout à l'heure, des lois et des conceps

généraux pour établir la vérité scientifique.
Kaftan objecte que si les sciences sociales sont restées en

arrière de celles de la nature en d'autres termes, si les

progrès dans la possession du bien-être et du bonheur n'ont pas
correspondu, comme on s'y attendait, aux progrès de la science,
cela ne vient pas seulement du fait que les sciences sociales,

plus compliquées, n'ont pas pu arriver assez tôt au niveau des

autres sciences. Cela ne vient pas de ce que les sciences
sociales n'ont pas encore eu le temps d'établir des normes
correspondant au nouvel état créé par l'organisation moderne.

Non. La cause de cette infériorité de la sociologie doit être
cherchée dans le fait qu'ici nous sommes en présence d'un
facteur nouveau : la liberté des individus et des masses, liberté
qui, à chaque instant, cause des déviations inattendues. De

plus, la connaissance réelle des sciences sociales, pour créer
des états durables, aura toujours à s'opposer à la volonté

comme aussi à la connaissance bornée de la majorité. C'est

donc une illusion d'attendre d'une amélioration de la science



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRÈS JULIUS KAFTAN 31

sociale une organisation nouvelle et parfaite de la société.

Il nous reste, pour conclure toutes ces considérations ci-
dessus, à voir de quelle nature devra être cette idée pratique
devant servir de principe à la raison spéculative. Il ne peut être
question des idées morales comme telles car on ne peut déduire
d'elles aucun savoir suprème. Kant lui-même l'a si bien compris

qu'après avoir parlé de l'Impératif catégorique comme du

summum bonum, il recourt à la notion du souverain bien, qui
est le bonum consummatum. En effet, seule l'idée d'un bien

suprême peut nous servir de principe d'une spéculation rationelle

fondée sur une idée pratique.
Au reste, jamais l'idée morale ne se présente, en réalité,

isolée comme dans le système de Kant. Toujours l'idéal moral
se présente à nous avec un bien que nous appelons pour cette
raison : un bien morald. La réalisation de ce bien suprême
devra être envisagée comme le but du monde ; et celui-ci dès

son origine, devra être considéré comme étant disposé en vue
de la réalisation de ce bien suprême là. On le voit : si l'idée
d'un summum bonum devient le point de départ du savoir

suprême, alors nous n'avons pas affaire à une opinion toute
subjective ou à un fait tout intime également, tel que
l'accomplissement d'un devoir. Non. Il s'agit d'un état réel (Zustand
der Wirklichkeit) en dehors de nous aussi bien qu'en nous. Le
bien suprême (vie et bonheur) nous est donné dans cet état-là

comme un fait. Nous conclurons donc en disant : le savoir
suprême nous sera donné avec l'idée d'un summum bonum.
Sinon il nous faut renoncer à un tel savoir. Cette idée-là devra
être démontrée préalablement comme valable.

1 Ici aussi, il s'agit de sortir d'une dualité funeste, vrai moulin à vent
contre lequel s'est battue l'ancienne psychologie qui, au lieu de saisir
l'homme dans son unité vivante, créait artificiellement des abstractions.
Après quoi elle faisait rentrer dans celles-ci, de force, tous les faits de la
vie humaine. Nous renvoyons ceux des lecteurs que cette question
intéresse à un ouvrage de grande valeur publié sous le titre: Ideale und
Güter par Class, professeur de philosophie à Erlangen. Par voie inductive,

Class étudie et montre, en suivant l'impulsion donnée par Schleiermacher,

ces deux notions du bien et de l'idéal présentes partout et dans
tous les domaines de la vie de l'humanité : religion, morale, culture.



32 CHARLES FAVRE

Or le christianisme prétend donner une réponse satisfaisante
à cette question du savoir suprême.

La tâche apologétique de la théologie consistera donc à

prouver que l'idée chrétienne du souverain bien est la plus
raisonnable, celle qui seule est valable pour tous.

Cette idée-là, nous le verrons, est celle du royaume des

cieux.
Il nous reste encore à tirer une conclusion à l'égard de la

théorie de la connaissance. D'une part, nous constatons que
jamais on ne s'en est tant occupé que depuis Kant, et jamais
non plus le désaccord n'a été plus grand. Pourquoi au lieu
d'arriver à une unité de vues, au moins générale, le désaccord
est-il si grand qu'on paraisse aboutir à une nouvelle scolastique
dans ce domaine Kaftan répond : La théorie de la connaissance

est de peu ou point d'importance pour le travail scientifique
au sens restreint du terme (sciences physiques). Elle n'a de

valeur que lorsque, par elle, on cherche à arriver au savoir
suprême. La connaissance elle-même doit alors être étudiée dans

ce grand ensemble que nous avons vu; alors seulement elle

peut être jugée à sa valeur véritable.
Nous avons exposé jusqu'à maintenant les conditions

auxquelles seules il faudra se soumettre pour établir la preuve
rationnelle du savoir suprême ; disons maintenant : du christianisme,

puisque celui-ci se donne pour tel. En d'autres termes,
nous avons vu quels seront les seuls critères philosophiques
de la certitude dans cette question du savoir suprême. Il reste
à prouver le bien fondé de la méthode dont Kaftan se sert —

la méthode spéculative guidée par une idée pratique1 — puis
nous pourrons exposer la preuve du christianisme.

1 Nous montrerons également en quoi cette méthode se distingue de

la méthode spéculative traditionelle et ce qui lui permet d'échapper à la
condamnation frappant celle-ci.

(A suivre.)


	La preuve du christianisme : d'après Julius Kaftan

