Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1894)

Artikel: La preuve du christianisme : d'aprés Julius Kaftan
Autor: Favre, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379553

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PREUVE DU CHRISTIANISME

D’APRES JULIUS KAFTAN

PAR

CHARLES FAVRE

Comment prouver le christianisme? L’histoire du dogme
nous ! montre que la vérité de la religion chrétienne ne se dé-
montre pas en élevant la foi au cran de la connaissance. Car
alors, ou bien les vérités essentielles du christianisme sont
mises de coté, comme irrationelles (Rationalisme du dix-hui-
tieme siécle); ou bien le christianisme est transformé dans le
sens d’une religion naturelle et mystique, comme I'a fait la
théologie spéculative du dix-neuviéme siécle. D’une fagon ou
d’une autre, le christianisme n’est pas prouvé, mais transformé,
méconnu sinon raccourci ou dissous. Et cela parce que les
meéthodes dont on s’est servi sont elles-mémes fausses. La mé-
thode empirique aussi bien que la méthode spéculative pure
faussent le contenu du christianisme; c’est ce que prouve
I'histoire du dogme. Nous voulons prouver ici que ces métho-
deselles-mémes sont fausses, en réalité, et que, seule, une mé-
thode spéculative basée sur une idée pratique peut faire droit
a la vérité du christianisme.

Nous nous permettons de renvoyer les lecteurs & Particle

! Nous nous permettons pour plus de clarté dans 'exposition du sujet
de parler tonjours » la premiere personne du pluriel. Si M. Kaftan lit,
par hasard, cet article, il voudra bien nous pardonner cette usurpaticn
de droits!



(4] CHARLES FAVRE

publié par nous dans la Revue de Théologie de Montauban
(numéro de novembre 1892). La nous avons exposé, en suivant
I’histoire du dogme, la preuve historique du méme fait dont
nous voulons présenter ici la preuve philosophique. Ce fait
n’est autre que le christianisme ; et la preuve philosophique
que nous allons présenter est développée dans la seconde par-
tie du livre de Kaftan : La vérité de la religion chrétienne.

Il importe, avant tout, d’arriver & une entente entre le plus
grand nombre possible de personnes; dés lors le point de dé-
part ne peut étre qu’'un fait: celui du savoir. Nous n’entendons
pas ce terme de savoir dans un sens spécial, ce qui serait déja
préjuger la question. Il s’agit bien plutdt du savoir ordinaire;
nous nous demanderons comment il prend naissance, comment
il s’étend, enfin nous chercherons si nous pouvons compter sur
lui pour avoir une réponse & la question de I'origine et du but
du monde. Descartes, lui, met en doute, dés l'origine, la valeur
de la connaissance. Pourquoi cela? Assurément au nom d’une
connaissance idéale qui plane dans son esprit et en vertu de
léquelle il récuse le savoir ordinaire. Or c’est déja préjuger la
question. Notre point de départ ne sera pas non plus la psycho-
logie, car elle ne s’éléve pas au-dessus du niveau de la cons-
cience (Bewusstsein) et ne nous donne aucun indice sur les
rapports de la pensée & I'existence. Notre point de départ sera
le sens commun. Nos résultats seront donc trés relatifs, mais
au moins ne partons-nous pas d’'un & priori que plusieurs
n’accepteraient déja pas.

Qu’est-ce que savoir? Lorsque je prétends savoir quelque
chose, j’entends par 14 que le contenu de mon savoir est quel-
que chose de réel ; j’affirme que ma déclaration correspond a
la réalité. De plus, dans le savoir, tout doute est exclu. Car,
lorsque nous disons savoir une chose, nous entendons par la
que les faits nous contraignent & l'admettre telle que nous la
présentons. Il résulte de 14 pour le savoir un caractere d’uni-
versalité: ce que nous connaissons, tous peuvent le reconnaitre



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES JULIUS K AFTAN 7

également. Ces divers caractéres du savoir le distinguent donc
de la foi ol la liberté du sujet et sa conviction entrent en jeu.
Dans la science les faits s’imposent & nous; dans le domaine
de la toi, c’est la décision personnelle qui importe.

Quant & la source du savoir, ce ne peut étre que ’expérience
personnelle ou celle d’autrui. Si, en effet, dans la science il
s'agit de la connaissance du réel, seule 'expérience peut nous
mettre en contact avec les objets. Ici, nous avons une distinc-
tion fondamentale & relever. Les objets qui tombent sous
noire expérience sont de deux sortes: ou bien ils appartien-
nent au monde sensible, ou bien & la vie « psychico-historique »
de 'humanité. Dans le premier cas, notre expérience et notre
savoir sont conditionnés par les sens ; dans le second, par les
evénements qui constituent la vie psychique de I'homme. La
participation & cette expérience — directe ou indirecte — est
dans les deux cas, indispensable au savoir. A la vérité cette
distinction n’est pas absolue, car la vie psychique (et histori-
que) s’éléve sur la base du monde physique. Il importe néan-
moins de retenir cette distinction car elle correspond & ce fait
ci: pour arriver & une compréhension tant de la vie psychique
que de 'histoire nous devons appeler 4 notre secours les in-
ductions tirées de notre vie personnelle, tandis que dans le do-
maine des sciences physiques un tel procédé doit étre soigneu-
sement évité.

L’expérience ne nous met immeédiatement en contact qu’avec
des objets isolés. C’est 1a le point de départ du savoir. En cela
nous nous rapprochons du savoir exact ou, mieux encore, de
I'idéal du savoir. Mais ne venons-nous pas justement d’éliminer
ce terme comme préjugeant la question? Oui, s'il s'agit de
I'idéal du savoir au sens absolu —, tandis que nous parlons ici
tout simplement de cet idéal du savoir se trouvant dans les li-
mites de notre conception habituelle. Pourquoi cette connais-
sance se rapproche-t-elle de I'idéal du savoir, tel qu’il plane
devant Pesprit de chacun? Nous répondons: parce que nous
appelons savoir idéal celui qui est «) exempt d’erreur, §) com-
plet y) exact ; or la connaissance des objets individuels répond,
mieux que toute autre, A ces trois requisita. Le fait est évident.



8 CHARLES FAVRE

A la vérité, méme pour les objets individuels, notre connais-
sance ne satisfait jamais & ces postulats: 'exemption de toute
erreur, I'intégrité absolue, 'exactitude. Car nous n’entrons pas
en contact avec les objets pour en avoir une connaissance
idéale ; bien plutot nous désirons en savoir quelque chose pour
nous servir ensuite de ces objets, et les assujettir & nos fins.
Voila le point de vue auquel il faut se placer pour comprendre
comment le savoir ordinaire prend naissance et se développe.
Il s’en suit de 1& qu’il y a toujours une part d’intention — les
Allemands disent : un moment d’arbitraire — dans notre con-
naissance. En effet celle-ci nous suffit aussitot qu’elle exprime
complétement, exactement et sans erreur ce qu'il nous importe
de savoir dans les objets.

Des objets individuels 'homme passe aux conceps généraux.
Nous n’avons pas & expliquer la chose en recourant & des con-
sidérations d’ordre métaphysique. C’est 14 un fsit. La culture
serait nulle sans cela. L’homme généralise ; — pourquoi? Nous
répondons: ici aussi ¢’est un besoin d’ordre pratique qui
pousse 'homme dans celte voie. Tout notre s=avoir est fondé
sur le passé et n’a de valeur qu'en vue de l'avenir. Cela est
vrai non seulement des sciences exactes mais aussi de I'his-
toire ; ’humanité se penche sur I'histoire du passé en vue de
s’organiser pour avenir: il s’agit de savoir ol sont les filons
auriferes, ¢’est-4-dire les vrais biens, les idéaux, et quelle est
leur direction. Le langage humain — qui repose sur les con-
ceps généraux — nous prouve que de tout temps il en a été
ainsi. La formation de tels jugements n’est donc pas quelque
chose d’artificiel. Or, dans la science, il s’agit avant tout des
conceps généraux servant & formuler les jugements. Voyons
quelle est la valeur de ces derniers en comparaison de la con-
naissance des objets individuels.

Tout d’abord, nous ne pouvons pas nous représenter la
science sans ces généralisations-la. Et pourtant examinons de
prés leur valeur. La connaissance exacte, avons-nous vu, exige
trois choses. Quant au premier point — l'absence d’erreur —
il y a acquis si nous comparons un concept général & la con-
naissance d’une chose particubere. Car les chances d’erreur



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES JULIUS KAFTAN 9

diminuent en comparant plusieurs objets isolés pour en tirer
un jugement. Quant aux deux autres requisita, il y a perte. En
voici la preuve: si en décrivant une chose particuliére nous
n’épuisons jamais complétement 'objet, nous formulons, par
contre, plus vite un jugement. N'y a-t-il donc pas un gain sur
ce point? Non, au contraire, nous laissons encore plus loin,
derriére nous, I''déal du suvoir que dans le premier cas. Quand,
en effet, un concep général est-il complet? Lorsque nous
avons réuni en une assertion certains caracteres observés dans
les objets parliculiers. Le concep géncéral est done plus aisé a
définir (au sens littéral de delimiter) parce qu’il est une pro-
duction de notre esprit; donc, en une mesure, une production
artificielle.

Si nous passons des conceps généraux aux jugements, nous
pouvons faire une remarque semblable. L’intégrité et I’exacti-
tude des jugements concernent le rapport du sujet au prédicat
et non — ainsi que le voudrait P'idéal du savoir, — celui des
objets & la réalité. Au reste, ¢’est une tendance naturelle de
notre esprit que de recourir aux notions générales. Plus faciles
& définir, elles nous tentent. Il nous est pénible, en présence
des faits particuliers, d’avouer que nous ne pouvons pas en
avolr un savoir exact et nous nous 1éfugions dans les conceps
généraux, les abstractions. On oublie ainsi que la seule source
du savoir est 'expérience. Au lieu d’une connaissance tirée de
Iexpérience, c’est-a-dire du contact avec les objets, nous cons-
truisons un chiteau de cartes de conceps généraux. Ainsi la
représenlation du monde est, pour une large part, une pro-
duction de notre esprit; production que nécessite, il est vrai,
notre besoin tout pratique de nous assujettir le monde.

Ce n’est pas & dire que la tendance de esprit, & trouver un
autre savoir que le savoir habituel, soit blAmable. Bien au con-
traire. Nous verrons plus loin (dans un second article seule-
ment) quelle est la seule voie normale conduisant au savoir su-
périeur et quelle est la seule source d’ou1 puisse jaillir un spi-
ritualisme digne de son nom. Qu’il nous suffise, pour le mo-
ment, de dire que cette connaissance idéale ne peut pas se
trouver sur le chemin du savoir ordinaire, surtout (car nous



10 CHARLES FAVRE

venons de le voir) que les conceps généraux et les jugements
ne peuvent pas nous donner ce savoir-1a. Et voici les faits qui
nous induisent & prononcer un tel jugement.

Deux rapports, surtout, forment le contenu de nos juge-
ments: tout d’abord le rapport de Uobjet a ses qualités et puis
celui de cause a effet. Quelle est l'origine de ces deux rap-
ports ? Elle se trouve dans un motif tout pratique et bien prés
de nous. Pour exister et savoir comment je dois diriger mon
activité, il me fant tout d’abord savoir ce que jai & attendre
des choses avec lesquelles je suis en contact. Ce qui signifie:
je dois savoir quelles qualités les objets possédent. Puis je dois
savoir ce que je puis attendre de l'avenir, c’est-i-dire quels
moyens je dois employer pour atteindre mon but. Ce qui
signifie : je dois pouvoir conclure de la cause 4 'effet et vice-
versa.

Quel est le rapport de 'objet & ses qualités ou, — pour par-
ler avec les philosophes, — celui de la substance a ses attri-
buts? Qu’est-ce qui appartient & I’essence d’un objet ? Quelles
parties de cet objet n'en sont que les qualités? En réalité,
c’est se battre contre des mouling & vent que de vouloir
établir des catégories fixes dans ce domaine. La seule chose &
faire, c’est de retenir qu’il y a une part d’intention (ein Moment
der Willkitr) dans la délimitation des objets avec lesquels nous
sommes en contaclt. Nous délinissons les objets dans une in-
tention pratique et cela pour autant qu’ils servent & nos fins.
Et la preuve en estque nous faisons généralement rentrer dans
Pessence d’une chose ce qui frappe les yeux, tandis que ce qui
tombe sous les autres sens rentre le plus généralement parmi
les qualités. De plus nous ne devons pas traiter cette question
sans relever une idée juste, souvent exprimée ces derniers
temps. La voici: pourquoi metions-nous a la base de tout
objet la notion de l'unité autour de laquelle vient se grouper
la pluralité des qualités? sinon parce que nous lransportons
aux choses ce que nous constatons en nous-mémes. C'est 1
la méthode élémentaire de la connaissance ; tant celle de notre
enfance que de l'enfance de 'humanité: elle transporte le
«mol» dans les objets pour les expligquer ensuite par analogie



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES JULIUS KAFTAN 11

avec le « mol ». Bien donc que l'expérience s’inscrive en faux
contre un tel résultat, il est impossible de procéder autrement.
Effectivement, si nous devions acquérir une connaissance nou-
velle et exacte de chaque objet particulier, notre connaissance
resterait bien pauvre. Le monde civilisé n’existerait pas. Voila
comment 1l se fait que nous nous payons de cette illusion que
crée notre esprit: nous nous transportons dans les choses et
en parlons comme ayant une unité; cela parce que nous nous
connaissons commne tels.

Plusimportant encore est le rapport de cause i effet. Assuré-
ment si on entend quelque chose par ce terme de cause, ce ne
peut étre que ceci: la cause est efficiente. Mais 'expérience
ne nous montre que la succession des phénoménes dans le
temps ou l'espace. En parlant de cause efficiente nous transpor-
tons, de rechef, dans les objets ce que nous constatons en
nous-meémes. Le rapporl de cause & effet — projelé hors de
nous — est donc une création de notre esprit: nous devons
nous en servir pour nous rendre maitre des choses. A la vérité,
il reste un domnaine ol 'on peut parler de causes efficientes:
nous nous savons cause des mouvements de notre corps;
notre volonté se manifeste & nous comme une cause efficiente.
Ici nous savons que nous ne sommes pas les victimes d’une
illusion, puisqu’il s’agit de nous-mémes?. Nous avons donc
dans la vie « psychico-historique » une connaissance de ’objet,
non idéale il est vrai, mais authentique puisque, encore une
fois, il s’agit de notre propre vie.

Jusqu’a maintenant nous avons parlé du savoir ordinaire ;
passons a la connaissance scientifique et voyons s’il y a, entre
les deux une différence absolue ? Le résultat de notre enquéte
sera que non. La connaissance scientifique, verrons-nous, est
un agrandissement du savoir ordinaire. Rien de plus.

Waundt, le créateur du psycho-physisme, veut faire une dis-

! M. Alfred Fouillée a relevé cette méme idée dans la Revue philoso-
phique dans un article intitulé : L'abus de I'inconnaissable (octobre 1893).
Du reste celui qui le premier a mis en pleine lumibre ce fait est Maine-
de-Biran.



12 CHARLES FAVRE

tinction absolue? entre ces deux ordres de connaissances; il
arrive ainsi & des difficultés inextricables.

Dans ces deux faces du savoir, les fonctions consistent dans
I’association des notions de cause a effet, d’'un part, et dans la
généralisation des jugements d’autre part. C’est la découverte
des faits et I'établissement des lois.

L’idéal de la science est de trouver une derniére générali-
sation, faisant la synthése finale du tout. Assurément la diffé-
rence parait grande entre ce point d’arrivée et les données du
savoir ordinaire. Et pourtant la seule différence est celle qui
existe entre un expédient nécessaire (Geburt der Noth) et une
construction intentionnelle et artificielle (Erzeugniss planmdis-
stger Absicht und Kunst). La preuve n’en est pas difficile &
faire.

Nous avons vu que dans le savoir ordinaire il y a toujours
une part d'intention ; nous avons ensuite affirmé que la science
est ce méme savoir, porté a4 un cran supérieur de perfection.
Mais dira-t-on, cette part d’intention existe-t-elle encore dans
la science ? n’en est-elle pas au contraire éliminée? Si oui, la
science pourra devenir le chemin nous conduisant au savoir
supréme ; si non, nous aurons doublement raison de dire que
la science, elle aussi, est soumise & un but pratique (d’ol1 ré-
sulte pour le savoir ordinaire lintention ou Iarbitraire).
Emeltre une telle these, n’est-ce pas méconnaitre le vrai carac-
téere de la science? Celle-ci, disent plusieurs, n’est-elle pas,
au contraire, une explication du monde ? Car ne fait-elle pas
renltrer tous les faits connus sous des lois déterminées?

Et pourtant, en réalité, la science ne nous renseigne pas sur
ce que sont les choses, encore moins sur leur but ou leur ori-
gine. C’est une création intentionnelle (ou artificielle) faite dans
le but de se rendre maitre des choses. Ainsi les expériences
faites ont toujours quelque chose d’intentionnel : on soumet les
objets & des conditions telles qu’elles ne se rencontrent pas
dans la vie ordinaire. Lorsqu’une ou plusieurs expériences
paraissent concluantes on en tire une loi. On distingue les lois

! Logik.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APREs JULIUS KAFTAN 13

etpiriques des lois rationelles. Or, en fait, il n’y a entre elles
gu’une différence de degré. Une loi rationelle est et reste une
loi empirique, avec un degré de certitude de plus, provenant
du fait que I’expérience a eu lieu dans des circonstances con-
ciuantes. En définitive ce que nous appelons loi naturvelle,
n’est qu'une expression désignant une somme plus ou moins
grande d’expériences antérieures et de travail scientifique. L’ex-
pression de loi naturelle indique que nous pouvons compter
sur elle pour Pavenir. Quant au terme méme de loi, 1l est évi-
dent qu’il faut ici faire, comme ailleurs, la part de ces illusions
involontaires, relevée & plusieurs reprises. En réalité, il n'y a
pas de loi en dehors des objets eux-méines.

[ei, plusieurs diront que le but de la science est totalement
maeconnu. On nous oppose cette déclaration: le but de la
science (et on sous-entend: la science de la nature) est d’ex-
pliquer le monde. Qu'entend-on par expliquer? Assurément
cecl: ramener un « inconnu & quelque chose de connu. Ou
bien on cherche, pour son explication, des points d’attache
avec les éléments connus, ou bien on fait rentrer le fait sous
une Jloi connue, ou bien encore on expose tout d’abord le fait
puis on cite des exemples qui rameénent le fait sous des lois
connues. Sinon 'explication échoue. Voila ce que nous enten-
dons par explication dans la vie ordinaire. Voyons ce qu’il en
est dans la science.

Nous constatons, dans 'enseignement scientifigue surtout,
guexplicquer un phénomene, par exemple, c’est ramener un
Imnconnu au connu.

Iei Pexplication va avec une communication de savoir. Or
ce qui est cornmuniqué au disciple ce sont les régles, les lois.
L’explication est faite une fois que le phénoméne a été ramené
sous une loi connue.

Mais, dans la réalité, ce n’est pas la connaissance des régles
qui est primaire ; ¢’est au contraire celle des faits. Tandis que,
dans Penseignement scientifique, les lois sont indiquées aux
nouveaux disciples de la science de telle sorte que ceux-ci
apprennent & ramener sous elles tous les phénoménes comme
sous quelque chose de connu, de primaire. Cela a sans doute



14 CHARLES FAVRE

contribué pour beaucoup au fait que plusieurs disent et pro-
clament: le but de la science est d’expliquer le monde.

Or ces lois sont en réalité la somme accumulée du travail
fait par les chercheurs dans les diverses branches du savoir.
Pour voir ce qui fait le nerf du travail scientifique adressons-
nous non & l'enseignement scientifique, mais plutot prenons
en considération le travail scieniifique lui-méme.

L’hypotheése est de premiére signification dans la science.
Elle fait ses pas en avant lorsque tout d’abord elle établit,
hypothétiquement, de nouvelles lois et qu’ensuite elle les ap-
plique aux faits. Nous disons alors que les faits sont expliqués
aux moyen de cette nypothése. Or dans ces cas-1a, ce que nous
appelons explication n’est qu'un des anneaux de la chaine
d’opérations —, anneaux qui, les uns avec les autres, forment le
travail scientifique. Et en fait, 'explication n’est pas 'anneau
principal de la chaine. Celui-ci se trouve bien plutot dans la
découverte des lois, dans l'établissement de nouvelles hypo-
théses.

Voila ol se trouve le nerf du travail scientifique. Toutes les
explications si importantes soient-elles, sont et restent quelque
chose de secondaire et de subordonné.

1l est évident que la découverte des faits nouveaux n’a rien
4 voir avec une explication du monde. Quant aux lois générales
bien loin que par elles nous passions du connu a 'inconnu, ce
serait bien plutot inverse qui se passe. La science a beau mon-
trer le caraclére normal des évenements particuliers jusque
dans leurs moindres détails, en les ramenant sous des lois con-
nues ; en faisant cela, elle n’explique rien, absolument rien sur
les objets eux-mémes, leur origine, leur but.

Tout comme le savoir ordinaire, la science est donc soumise
4 un but supérieur, de nature pratique. Eh quoi! n’est-ce pas
porter atteinte & la dignité de la science que d’émettre une

telle assertion ?

N’est-ce pas, — pour employer une expression chére aux
Allemands, — une « contradiction en elle-méme » que de faire
de la recherche de la vérité qui est 'dme de la science un
simple moyen de la vie pratique de ’humanité ? Aucunement.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D'APRES JULIUS KAFTAN 15

Car ce moyen conserve, ici, vis-a-vis du but son indépendance
relative et sa signification propre. Ainsi, en morale, le fait que
I'homme recherche le bonheur n’enléve au principe du devoir
rien de son importance. Kant lui-méme I’a reconnu ; car aprés
avoir dit que I'important, pour ’homme, était d’accomplir son
devoir, parce que c’est son devoir (bonum summum) il montre
ensuite que la félicité devient son partage; c’est-a-dire que
sur le chemin du devoir ’homme trouve le bonheur. C'est la
le bonum consummatum. Ainsi la science gardera son indé-
pendance et sa dignité morale bien que,en définitive, ¢lle serve
aun but pratique : la domination spirituelle sur les choses.
Car la science ne s’éléve jamais au-dessus de I'investigation de
ce monde, tel qu’il nous est donné dans I'espace et dansle
temps ; elle ne nous donne pas la solution de I’énigme de 'uni-
vers; enfin elle n'est pas le chemin nous conduisant au savoir
supréme, ce pourquoi elle est souvent tenue.

N’y a-t-il donc aucune explication du monde possible? non,
pas sur le chemin de la science positive. Car nous nous som-
mes convaincus cue la science est au fond logée & la méme
enseigne que le savoir ordinaire, avec les différences que nous
avons vues. Bien que supérieure au savoir ordinaire, la science
est fondée sur 'expérience qui décide en dernier ressort; elle
est née et se développe avec la participation de I'intention et
de l'arbitraire. (’est pour avoir ignoré ou bien oublié cela que
foule de savants naturalistes élévent de telles prétentions au
nom de la science. Nous Pavons vu également: un seul do-
maine nous présente un point d’attache pour une connaissance
idéale, celui de la vie « psychico-historique. »

D’une part, il y a identité entre ce domaine et celui des
sciences de la nature: ici aussi, en effet, il y a une séparation
arbitraire des objets. Pour expliquer la genése psychique des
jugements, la psychologie doit isoler les objets d’une fagon
arbitraire!. Ici aussi nous constatons donc des constructions
artificielles. C’est ainsi que 'impératif catégorique, selon que

! Nous employons ce terme comme synonyme d’ « intentionel. » C'est-
a-dire au sens étymologique. Le terme de libre-arbitre est tout autre
chose que le synonyme du mot caprice.



16 CHARLES FAVRE

Pappelle Kant, ne se trouve nulle part dans sa nudité. Et pour-
tant, dans ce domaine, nous faisons un pas en avant dans la
connaissance réelle des ohjets. Tout d’abord parce qu’ici nous
avons affaire avec des objets individuels c’est-a-dire des noms
propres. Nous avons vu que dans la connaissance des objets il
y a toujours une part d'indéterminé, car cela seul qui nous
importe entre en ligne de compte. Dans les sciences de la
nature cet « est laissé de cdté, comme n’intéressant pas direc-
tement. Dans la vie psychique cet « importe, au contraire,
extrémement, car c’est la liberté. Nous avons donc ici un
point d’attache pour le savoiridéal ; seulement cela, & la vérité,
car le savoir exact, basé sur l’expérience, ne peut pas dépasser
le domaine des choses finies.

11

Nous sommes partis de ceite prémisse-ci: & savoir que, —
dans le domaine de la connaissance, — les faits seuls décident.
(’est pour s’en étre tenue toujours plus & cette vérité que la
science a remport® des triomphes toujours plus éclatants.
Néanmoins, de divers cotés, le savoir est jugé d’une fagon
toute aulre. Aux yeux de plusieurs le point décisif est un élé-
ment général de la connaissance qui produit la nécessité,
trouve sa représentation dans la logique et son illustration la
plus frappante dans les mathémaliques.

Examinons, & ce propos, ce que peut signifier cette déclara-
tion souvent entendue: que notre connaissance doit avoir un
caractere de nécessité. Jusqu'ad présent nous avons vu que la
connaissance du réel, seule, suffisait. Ce qui s’impose, encore
une fois, ce sont les faits. La nécessité, si elle se trouve quel-
que part est seulement dans le fait qui s'impose & nous. Par
conséquent, dans le domaine de la connaissance, un jugement
sera nécessaire lorsqu’un fait (de I’ordre matériel ou historique)
s'imposera &4 nous. Ce caractére de nécessité du jugement veste
un moyen par rapport au fait qui est le but, car notre connais-
sance repose toujours sur la contrainte que les faits exercent
sur nous. En aucun cas, il ne pourrait découler de cette con-



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 17

naissance de la réalité, une autre connaissance, — indépen-
dante de la premieére, — ayant un caractére de nécessité et
dépassant la premiére en valeur. Si, par exemple, je dis que
tel évenement arrivera dans l'avenir j'exprime simplement, en
m’appuyant sur l'expérience du passé le plus haut degré de
probabilité que cet événement a arrivera, cela sans préjudice
des causes agissant en sens contraire qui peuvent survenir,

Mais le caractére de nécessité que 'on cherche est non celui
qui relie la pensée humaine A la réalité; c’est bien plutét celui
qui unit le sujet au prédicat.

Telle est la connaissance nécessaire qu'on prétend opposer
au savoir accidentel provenant de I’expérience. — Constatons
tout d’abord que les jugements analytiques (tels que, les corps
sont étendus ou les homnmes sont mortels), loin de s’approcher
de ce caractére de nécessité, reposent eux aussi, sur 'expé-
rience et s’éloignent encore plus de I'idéal du savoir que c’est
le cas pour la descriplion d’un simple fait, basée sur 'expé-
rience. Kant a suffisamment prouvé la chose.

Quant a 'élément aprioristique de notre connaissance, c’est-
a-dire quant aux notions de substance et de cause il est vrai
que nous ne pouvons pas nous passer de ces catégories-la.
Mais comment sont-elles nées? Nous l'avons vu: du besoin
que nous avons de transporter notre « moi » dans les choses
(substance), comme de la tendance que nous avons de leur at-
tribuer une action semblable & celle que nous-mémes nous
savons exercer, d’aprés notre propre expérience (causalité).
Voila tout ce qu’il y a & dire sur I'élément aprioristique de notre
connaissance !.

Et la logique ? dira-t-on. N'a-t-elle, & cet égard, aucune va-
leur ?

Elle nous indique comment nous devons penser, dés lors
n'aurait-elle pas en elle-méme un critére de la vérité supé-
rieure & celui de I’expérience ? En aucun cas. Car la science
ne dépend pas de lalogique. La premiére est apparue avant
que la seconde soit 1a. Loin de nous la pensée de méconnailre

! La question du rapport de la pensée a I'étrene sera traitée que p'us
tard lorsqu’il s'agira d’examiner la portée de la méthode spéculative.

THEOL. ET PHIL. 1894. 2



18 CHARLES FAVRE

la grande valeur de la logique qui, elle aussi, est un des cri-
teres de la vérité. C’est en s’élevant de degrés en degrés que la
science passe & la connaissance des lois générales. Or il arrive
souvent que, dans sa route, la science doive se passer du con-
trole des faits ; alors intervient la logique qui apporte son con-
cours en nous apprenant soit & disposer les idées d’apreés leur
valeur réelle soit & émetire des hypothéses en partant toujours
de celles qui expliquent, & moins de frais, les faits, etc. Mais
tout ce'a, la logique ne peut le faire, il est vrai qu’en ayant
recours a ’expérience.

Jetons enfin un coup d’eil sur les mathématiques. On le
sait: les uns regardent les mathématiques comme la preuve la
plus éclatante d’'une connaissance aprioristique (tel Spinoza);
les autres-y voient un produit de I’expérience. — Quelle que soit
I'importance des mathématiques dans les sciences, il est de fait
qu’en tant que théorte pure elles sont seulement une science
de nature formelle. Les formules mathématiques sont des vé-
rités hypothétiques; elles sont vraies... & supposer qu'il y ait
des objets sur lesquels ces formules puissent étre expérimentées.
L’objet des mathématiques n’est pas la réalité mais seulement
un élément de cette réalité, isolé au moyen d’une abstraction
arbitraire, et dans l'intérét d’une construction idéale.

Cela est vrai, répliquera-t-on, mais ce qui importe dans les
mathématiques n’esl-ce pas précisément que celte science
suive sa route sans s’occuper de ’expérience..... et que pour-
tant elle soit dans ce rapport frappant vis-a-vis des objets de
I'expérience? N’y a-t-il pas a4 la preuve que Uesprit humain
peut trouver la vérité, indépendamment de l'expérience, et
cela par une force originale et innée ? Il n’en est pas ainsi, car
il n’est pas besoin de beaucoup de réflexion pour constater que
les axiomes mathématiques — pour n’étre pas tirés de I'expé-
rience habituelle — n’en sont pas moins des éléments de l'ex-
périence, isolés par une abstraction intentionnelle, devenue, il
est vrai, chose naturelle et comme innée par la longue habi-
tude.

11 y a, toutefois, une différence & faire entre la géométrie ou
les figures sont, en effet, le produil d’'une abstraction artificielle



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 19

et Varithmétique ou les éléments ne sont pas tirés des objels
par I'expérience mais appartiennent & notre maniére de consi-
dérer les choses. Si donc les mathématiques sont, & bon droit,
la lumiére des sciences naturelles, elles sont, par contre, pour
la philosophie, les feux follets qui souvent 'ont égarée dans les
chemins d’une spéculation creuse et vide. Car, dans les mathé-
matiques tout spécialement, nous voyons apparaitre avec évi-
dence cette part d’intention (ou d’arbitraire) qui se trouve a la
base de la science comme du savoir habituel. Elles sont la
preuve irréfragable de cette thése que nous venons de sou-
tenir tout au long.

Tous ces développements ci-dessus intéressent la théologie...
sinon les théologiens !... parce que la question du savoir su-
préme l'intéresse. Or nous arrivons a ce résultat que confirme
Ihistoire du dogme toute entiére : Ni le savoir ordinaire ni
le savoir scientifique ne peuvent nous conduire au savoir
supréme.

La science elle-méme nous interdit toute tentative semblable,
par la maniére dont elle prend naissance et se développe. Si
donc nous voulons avoir une réponse & la question de l'origine
et du but du monde, nous devons nous adresser 4 une autre
source et suivre une toute autre voie. Examinons donc la
seconde méthode possible : la méthode spéculative.

III

Le caractére propre de toute méthode spéculative consiste
en ce qu'on explique le monde, son origine et son but, en par-
tant d’'une ou plusieurs idées supposées valables. Cette idée-1a
doit en quelque sorte appartenir au contenu méme de notre
conscience, (Bewusstsein), et avoir une puissance de persuasion
telle que ’homme ne puisse pas faire autrement que de regar-
der la conception du monde fournie par elle comme la vérité
supréme. A quelle partie de notre sens intime appartiendra-t-
elle? ou déploiera-t-elle sa force de persuasion? Sera-t-elle
issue de notre conception théorique du monde ou bien sera-ce
la vie pratique qu’il faudra consulter ? Dans le premier cas



20 CHARLES FAVRE

celte vérité ne s’adresserait qu’a l'intelligence : ’homme serait
congu comme une partie du monde et les lois qui gouvernent
sa vie comme le point culminant des lois de l'univers. Dans le
second cas, le point de départ serait la place de 'homme dans
I’univers, son activité et sa destinée: toutes ces choses étant
impliquées dans I'idée directrice. Dans le premier cas, ’homme
serait interprété du point de vue du monde; dans le second,
le monde le serait du point de vue de ’homme.

Or nous affirmons la primauté de la raison pratique sur
Vintelligence.

Nous allons montrer, par voie inductive, que le second che-
min seul méne au but.

Schopenhauer, lui, parle d’une suprématie de la volonté
mais le terme de raison pratique, indiqué par Kant!, convient
mieux. Car il énonce le point précis & étudier : le rapport de la
volonté avec le savoir supréme (Vernunft).

Est-ce la volonté ou lintelligence qui commande chez
I’homme ?

Si on étudie la vie humaine, principalement dans son passage
de I'enfance a I’état d’adulte, on conviendra sans doute de ceci:
c’est que lintelligence, apparaissant postérieurement & la
volonté, ne devient réellement jamais indépendante de la vo-
lonté ; mais la volonté peut, — grice aux états de conscience
divers évoqués par Uintelligence, — s’émanciper plus qu’aupa-
ravant de tout secours étranger?.

I On verra bientdt comment Kaftan tout en se rattachant ici a la ter-
minologie kantienne modifie du tout au tout les rapports de la raison
pratique i ce que Kant appelle la raison pure.

2 Kattan entend la volonté dans un sens tres large. Car an sens strict
du terme (c'est--dire en faisant abstraction du sentiment) il n'y a pas,
c’est clair, de volition sans perception. 11 entrerait dans un tout autre
courant diddes d'étudier la question suivante: Quel est le rapport de
la foi & la connaissance ? Qu'il nous suffise ici de dire que Kaftan est
I'antipode de cette conception d’apres laquelle la foi (sentiment et vo-
lonté) créerait son objet, c’est-h-dire le concept intellectucl. Dans son
ouvrage : Das Wesen der christlichen Religion comme dans un opuscule,
Glaube und Dogma Kaftan trouve que ces concepts lh sont fournis par
la, parole de Dien, témoignant de la révélation de Dieu aux hommes.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 21

Et pourtant il y a un savoir qui s’est complétement émancipé
de la domination de la volonté: la science. Cela porte-t-il at-
teinte & la thése ci-dessus, de la primauté de la raison pra-
tique ? Nullement. Car en cherchant bien quels motifs ont
concouru a faire du savoir une quantité constante dans notre
vie psychique, nous constatons avant tout autre, la volonté
dans son désir de s’affirmer & P’existence et au bien-étre. Pour
constaler la chose il suffit d’étudier le développement histo-
rique du savoir. La nécessité a été la mére du savoir.

Enfin qu'est-ce qui nous pousse a chercher un savoir
supréme ? Qu’est-ce ? Sinon que le savoir supréine, s'il existe,
a aussi une signification pratique. Il y a plus encore. Ce besoin
pratique se trouve & la base méme du savoir. Nous nous enqué-
rons de la premiére cause et du dernier but du monde parce
que, nous-mémes, nous appartenons a ce monde, et que notre
destinée est liée & la sienne. D’ol viens-je ? ol vais-je ? L’homme
cherche une réponse & ces (uestions pour pouvoir, —
d’aprés la réponse, — arranger sa vie en conséquence. Et
voild pourquoi, en définitive, I'homme cherche un savoir
supréme. S’il s’agissait avant tout d’un besoin de lintelligence ;
le désir d’un savoir complet, absolu et parfait ne se trouverait
que chez quelques-uns. C’est bien le cas pour la gnose des
Platon accessible aux seuls sages. Schopenhauer, il est vrai, a
cherché 'explication du phénomeéne religieux en disant que le
peuple satisfait par la religion... son penchant métaphysique !
Mais le peuple ne sait rien d’un besoin métaphysique. Il cher-
che dans la foi un savoir supréme, et cela pour des raisons
toutes pratiques. C’est bien plutot la tendance métaphysique
du philosophe qui est une déviation de ce besoin profond et
pratique de I’ame du peuple.

Ou bien contestera-t-on & la volonté la primnauté parce que
Pintelligence a, dans certains cas, une initiative propre qui
nous pousse a l’action ? Non pas. Car cette domination de I'in-
telligence, loin d’étre originelle, est un fait d’acquisition. Ce
qui le prouve c’est que, dans les cas ou la volonté et Vintelli-
gence sont en collision, la victoire reste a la volonté dans la
plupart des cas. Mais dira-t-on : si les gens jugent des choses,



22 CHARLES FAVRE

le plus souvent, d’aprés leur volonté, ou par leurs sympathies
et leurs antipathies, il doit appartenir & la science de juger
d’apres la vérité. Il est vrai, tout d’abord, que sila volonté doit
entrer en ligne de compte, il ne peut s’agir d’une spéculation
corrompue par la volonté. Ceci est au-dessus de tout doute.
Mais qui nous dit qu’il soit impossible de trouver la solution
du probléme de la connaissance supréme en nerecourant (u’a
des moyens théoriques ?

Nous devons ici tirer les conclusions des considérations que
nous avons présentées sur le savoir. Nous avons constaté en
premier lieu 'impossibilité d’élever le savoir scientifique au
niveau d’un savoir supréme. A la vérité ces considérations-la
visaient surtout la méthode empirique par laquelle les uns
veulent expliquer le monde. Bien qu’elle contienne une part
de vérité que nous releverons plus tard, la méthode spécula-
tive tombe sous le coup des mémes critiques. Quelle est donc
Perreur commune & ces deux méthodes? Elle git dans le fait
quon emploie les catégories formelles de 'entendement dans
des domaines qui dépassent I’expérience. La spéculalion théo-
rique souffre de la méms= erreur puisque, dit-elle, les caté-
gories formelles suffisent en dehors de toute expérience a éta-
blir la vérité. Pour elle, ce qui se congoit nécessairement existe
aussi réellement. Tel est son canon. L’Ame de la spéculation
théorique c’est que I'esprit posséde en soi le pouvoir de créer
le savoir supréme 1.

La science, il est vrai, acquiert, vis-a-vis de la volonte, l'in-
dépendance. Cette indépendance-la ne doit en aucun cas étre
diminuée. Aussitot que le travail scientifique reconnait une
autre loi que celle de la vérité, et de la vérité seule, il faillit &
son devoir. Cette indépendance, toutefois, n’est que relative.
Bien plus, la vérité méme nous oblige & reconnaitre qu’en der-
niére instance nolre savoir dépend de la volonté. Dés lors il ne
sera pas contraire aa caractére méme de la science de chercher
le savoir supréme sur la voie d’une spéculation dominée par
des considérations d’'un ordre tout pratique; celui de la volonté.

1 Ce fut 1h le nerf de toute la théologie panthéistique, ainsi que le
prouve 'histoire du dogme.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 23

Nous avons ici & répondre & une objection qui, bien que spé-
cieuse, n’en parait pas moins tres forte aux yeux de plusieurs.

Si, dira-t-on, le savoir supréme s’appuie sur des considéra-
tions d’un ordre pratique, alors la porte est ouverte toute
grande & 'imagination et aux illusions. La certitude devient un
leurre. Il n’en est heureusement pas ainsi. La vérité de la spé-
culation basée sur la pratique est aussi objective que celle de
n’importe quelle science. La preuve, c’est vrai, ne sera péremp-
toire que lorsque la construction sera faite. Alors seulement
on verra sl le théoricient a su, oui ou non, se mettre en garde
contre toule vue personnelle. Dans son ouvrage sur 1'Essence
de la Religion Kaftan a du reste fourni la preuve que cette
méthode est aussi objective que toute autre. Chaque énoncé
est déterminé d’une part par le contenu de l'idée dirigeante,
de l'autre par les relations effectives de la vie psychique. Il ne
reste auncune place dans les déductions pour les antipathies ou
sympathies personnelles 2, car il s’agit toujours de normes dont
l'objectivité peut étre prouvée par les différents exemples tirés
de I'histoire (respectivement de I’Ecriture Sainte, document
seul authentique de la révélation de Dieu en Christ). Il est
évident que la valeuar de l'idée dirigeante est la présupposition
de toute la construction. Nous arrivons ainsi & ce résultat: Si
le savoir supréme peut étre recherché, ce n’est que sur le che-
min d’une spéculation dominée par la raison pratique. Nous
savons enfin que, si ce savoir supréme existe, il aura une objec-
tivité aussi grande que tout autre.

IV

Nous avons vu que tantdt notre connaissance s’enquiert des
faits fournis par I'expérience, tantot elle est déterminée par une
idée pratique. Jusqu’a maintenant, nous n’avons parlé de cette
derniére connaissance que sous forme hypothétique. La religion

! Nous avons ici sous la plume le mot de dogmaticien mais ce serait
préjuger la question que de déclarer d'ores et déja: la religion seule
fournit cette idée dirigeante b la spéculation.

* Que d'autre part, U'individualité de 'anteur puisse se montrer, malgré
tout, cela est évident mais n’enléve rien & l'objectivité.



24 CHARLES FAVRE

vient remplir ce vide, car elle est non une chose hypothétique
mais un fait constant dans la vie historique de Phumanité.
Ainsi celte division de notre savoir, telle que nous I'avons for-
mulée, passe du rang de ’hypothése a celui d’un fait, ¢t 4’un
fait universellement reconnu. Naturellement cela ne sigmfie
pas, eo ipso, que le savoir supréme, — g’il existe, — doive
reveétir la forme d’une foi religieuse.

Sous sa premiére forme, la raison sera dite expérimentale;
( Verstand) sous la seconde, ce sera la raison lhéorique (Ver-
nunft). Nous nous assujettissons le monde par la premiére tandis
que par la raison théorique nous exprimons le dernier but et
la plus haute tiche de ’homine ; ¢’est a-dire que nous arrivons
a une verilé dont 'homme est lui-méme dépendant.

Pour gque 'homme puisse — par la raison expérimentale, —
arriver & un savoir supréme il faudrait que, grice aux ressour-
ces de son esprit, il soit capable de dominer également sur
toutes les parties du monde. Vouloir cela, c¢’est désirer une
connaissance telle que Dieu seul peut l'avoir. La raison théo-
rique, fondée sur une notion pratique peut, seule, arriver au
savoir supréme parce que, seule, elle correspond & la situation
(u’occupe I’homme dans Uunivers. Or celle-ci est la situation
d’une créature (de quelqu’un ou de quelque chose) et non d’un
Créateur.

Et pourtant, on ne peut pas rester en présence de cette dua-
lité-1a. (Pest précisement pour n’avoir pas su trouver 'unité su-
périeure dominant ces deux notions que Kant a été, lui aussi,
renversé par les spéculations de Schelling et celles de Hegel.
Pourquoi Kant n’est-il pas arrivé a trouver la synthése fécon-
dante et génératrice ? Voici 1a raison de ce fait. Kant & récusé
au savoir supréme le caractére d'une connaissance théorique,
mais il a laissé subsister les présuppositions platoniciennes.
Dés lors, aussi longtemps que celles-ci sont admises, aussi
longtemps le penseur arrivera & des impasses funestes. Parmi
ces présuppositions-la nommons, avant tout, I'idée erronée du
caraclére absolu (nécessaire) de notre connaissance théoriquel.

1 8i, en effet,on ne surmonte pas logiquement cette dualité, il en résul-
tera que la science exacte possédera, i elle seule, la vérité objective,



LA PREUVE DU GHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 20

Maintenant unité se trouvera précisément dans ce fait quele
savoir, dans toutes ses parties, serl en définitive aux intéréts
pratiques de la vie.

Cette these-1a n’a assurément plus besoin d’étre démontrée
par nous. Toutefois, nous pouvons indiquer plus explicite-
ment cette unité-la en cherchant, d’un coté, la voie qui con-
duise du savoir expérimental & la connaissance supréme; et,
de l'autre, en constatant la lumiére qui, de la raison théori-
que, lombe sur les objels du savoir ordinaire. La premiére de
ces voies s’appellera I'histoire ; et la seconde, la philosophie de
la nature.

Considérons tout d’abord l’histoire, en tant que trait d’union
entre les deux ordres de notre savoir.

Dans la connaissance expérimentale, on s’attache aux faits;
toute donnée de la volonté ou du sentiment est exclue. Ceci se
constate dans les sciences de la nature gui ont affaire avec les
objets tombant sous nos sens.

Dans la vie psychique de I’humanité, — I’histoire, — il
s’agit aussi de faits comme dans les sciences de la nalure; mais
ici 'expérience personnelle intervient comme moyen indispen-
sable de la connaissance. Sans cela la vie de ’humanité nous
apparaitrait, dans son ensemble, sous le profil d’un pur jeu de
marionnettes.

De P'analogie de notre propre expérience, nous tirons des dé-
ductions; & leur lumiére nous jugeons des faits de I'histoire.
C’est ainsiseulement que nous arrivons acomprendre I'histoire.
La connaissance de I'histoire, bien que commune & tous, repo-
sera donc sur une interprétation particuliére; chacun devant
en effet recourir & son expérience. Or celle-ci difféere d’un
sujet & 'autre. Ainsi il y aura dans I'histoire une approxima-
tion & ce savoir supréme procédant d’une idée que l'individu

tandis que la religion devra se cantonner tant bien que mal dans le domaine
de la vérité subjective. C'est bien la, en effet, qu'est arrivé Ritschl ainsi que
son disciple Hermann. Celui-ci déclare bien hautement : « Nous procla-
mons que les objets de la foi chrétienne n’ont aucune part ala vérité
objective. » On ne peut &tre plus conséquent avec les prémisses kan-
tiennes, prémisses qui, dans ce cas-ci, sont ’héritage direct de Platon.



26 CHARLES FAVRE

érige — en suite de sa conviction personnelle — en principe
de connaisssance.

Voici maintenant une seconde considération nous engageant
a donner & I'histoire ce caractére d'un trait d’union entre les
sciences de la nature et le savoir supréme.... s’il existe réelle-
ment quelque part. De méme que, par les sciences physiques,
nous établissons notre domination spirituelle sur les choses,
ainsi un des buts de 'histoire est de pouvoir mieux ordonner,
— en connaissant le passé, — les conditions de notre propre
existence et celles de la société humaine. Le présent n’est-il
pas fils du passé et pere de lavenir 7 D’autre part, la connais-
sance de I'histoire nous permet, en quelque mesure, d’agran-
dir les bornes de notre existence individuelle et d’¢largir notre
conscience (Bewusstsein) de fagon & ce que celle-ci refléte tou-
jours plus celle de ’humanité. Ici il ne s’agit plus pour nous
de dominer sur les choses mais de nous conformer a elles.
L’histoire nous prépare donc 4 ce savoir supréme qui, — s'il
existe, — réclamera I'obéissance de I'homme. Ces remarques
seront d’autant plus vraies si 'on se rappelle que, chaque jour
davantage, les faits si importants de la religion et de la morale
entrent en ligne de comptle dans I'histoire, comme des facteurs
importants. Oui il s’agit dans Ihistoire d'un idéal — ou de
de plusieurs — qui exige dé I'homme la soumission. Celui
qui voudrait décrire Uhistoire sans prononcer un jugement, —
laissant en quelyue sorte en suspension ces grands probléemes
gui ont toujours agité 'humanité, — celui-la serait précisément,
lui-méme, une preuve tangible et patente.... du manque d ob-
jectivité. Au reste ne luttons pas avec des ombres. Chacun
prononce ces jugements-la. Nous le constatons : icl la connais-
sance expérimentale cede de plus en plus le pas au savoir de
la raison théorique (Vernunfterkenntniss). Kt ces idées mai-
iresses de I’histoire nous apparaissent comme autant d’idéaux
ou de principes auxquels nous devons nous soumettre, —
comme & ce qu’il y a pour Yhomme de plus élevé.

Nous voici arrivés sur le seuil méme du chemin pouvant
conduire au savoir supréme, A supposer (gu'il ne soit pas
une chimére.



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 27

Résumons donc notre enquéte : Tout d’abord, au bas de
I’échelle se trouve la connaissance expérimentale, reposant
sur la contrainte qu’exercent sur nous les faits (cecl sans
oublier la part d’intention ou d’arbitraire inhérente, malgré
tout, & ce procédé). Puis, & la contrainte des faits vient s’ajou-
ter la certitude individuelle nécessaire pour comprendre et
juger. A mesure que nous avancons, il est de plus en plus dif-
ficile de se placer sous la contrainte des faits, ainsi que cela
pouvait se faire dans les sciences physiques, dites exactes de
ce fait. La décision personnelle entre toujours plus en ligne de
compte jusqu’a ce qu’enfin elle soit seule a saisir la vérité ; elle
forme alors la base de notre vie personnelle comme de notre
activiteé.

Nous arrivons ainsi & une unité du savoir non factice et illu-
soire, non celle des matérialistes ou des idéalistes, et nous
évitons également la dualité des empiristes. Bien loin que la
vie psychique s’éleve au-dessus du monde physique comme
une Fata Morgana, elle acquiert son indépendance et revendi-
que son objectivité tout en concédant aux sciences de la nature
leur valeur propre, quoigque relative et inférieure, A la vérité,
il nous faut abandonner ce fantome d’une vérité objective
qui, partant de la nature, s’éléverait par degrés et progressi-
vement vers 'absolu. Ce qui est un gain; car ce savoir la est,
nous avons surabondemment démontré, une illusion. La po-
sition toute pratique occupée par I'homme dans l'univers :
voilda ce qui forme Punité vivante du savoir. Ainsi que la
situation de I'homme est autre vis-a-vis de Dieu (qui en
tant que cause supréme et dernier but du monde est I'objet
du savoir supréme.... & supposer que nous y arrivions) et
autre vis-a-vis du monde; ainsi il découle naturellement
que les conditions du savoir dans les deux domaines sont dif-
férentes.

Nous avons a montrer maintenant que, de ce savoir
supréme, résulterait pour nous une nouvelle compréhension
de tous les objets que nous pouvons connaitre. Il fandrait exa-
miner s’il n'y a pas une philosophie de la nature. Ainsi serait
formé le trait d’union liant le savoir supréme aux sciences de



28 CHARLES FAVRE

la nature. C'est-a-dire qu’il faudrait faire pour la nature ce
gu'on demandera a 'bistoire.

Le seul moyen d’établir un principe supréme qui ait une
valeur objective c¢’est-a-dire qui soit vrai pour tous est évidem-
ment de s’adresser non & Pexpérience d’un individu mais bien
a I'histoire elle-méme. Une fois seulement ce terme trouve on
tracera l'esquisse d’une philosophie de I’histoire ; nous voulons
dire par Ii que 'on montrera comment les dispensations d’un
peuple, puis de tous ensemble, se comprennent en partant
d’un principe considéré comme le terme de I’histoire : termi-
nus ad quem1/

Eh bien! voyons maintenant en quelques mots comment,
en partanl du savoir supréme que nous supposons, — s’expli-
que la nature. Il s’agit de montrer que celle-ci est, par rap-
port & ce savoir dans la relation du chemin au terme, du
moyen réalisant le but. En d’autres termes, est-il possible de
gagner une vue totale de I’histoire et du developpement de la
nature, de réunir tous les points isolés, et cela en s’en tenant
aux seules données du savoir exact? Il convient, avant tout,
de se rappeler dans quelles limnites une telle explication devrait
rester. Il faut qu’on n’oublie pas son caraclére tout relatif, —
ce quont perdu de vue les partisans du transformisme érigé
par eux en un systeme de philosophie. Jamais I'explication ne
dira autre chose que ceci: tels et tels événements se sont pas-
sés ainsi; ils se développeront done, probablement, de telle et
telle facon dans 'avenir, Aucommencement et a la fin, se trouve-
ront toujours deux inconues: lorigine et le but final des
événements considérés. Dés lors une telle explication n’abou-
tira pas & moins de partir d’'une idée directrice fournie par la

1 N'est-ce pas en partant de Jésus-Christ, que les grands apologktes
modernes, les Zezschwitz, les Naville, ont esquissé la philosophie de |'his-
toire : le paganisme préparant par ses tentbres la vole aux lumidres du
christianisme, la philosophie paivnne 1mpuissante a briser le cercle du
déterminisme appelant la philosophiede la liberté, enfin I'histoire du peu-
ple d’'Israel réclamant par cent bouches diverses un Sauveur! Bien plus,
Jésnus-Christ, lui-méme, ne se donne-t-il pas comme le Messiv, le Sau-

veur promis en montrant que toute I'histoire du peuple de Dieu con-
verge vers lui ?!..



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APREsS JULIUS KAFTAN 29

raison pratique. Par exemple, on cherchera le but de la nature
et de son développement dans I'humanité ; Phomme sera con-
sidéré comme le roi de la création. Toute la philosophie de la
nature deviendra, de la sorte, le portique de I’édifice qui s’ap-
pellera la philosophie de I'histoire. Celle-ci, &4 son tour, s’ap-
puiera sur une idée directrice considérée coimnme la clef de
voute de tout I'édifice. Seule une telle 1dée indiquera quelle
est la tAiche de '’homme, et le but de notre race; au demeurant,
cette idée-lh a toujours été prise, dans I'histoire de 'humanité,
pour la plus haute qui se puisse concevoir.

Voila comment sera réalisée d’une nouvelle maniére I'unité
du savoir.

. Nous avons ainsi terminé nolre encuéte sur ie savoir, tout
comme celle sur la priorité de la raison praticue. Toutefois,
avant de conclure voyons la position prise par Kaftan & I'égard
du positivisme qui, lui, a donné une explication toute nou-
velle de la science. Nous verrons que personiie moins que
Kaftan ne mérite I’épithéte de positiviste.

AY

Kaftan juge comme suit ce mouvement qui, actuellement,
semble résumer de la facon la plus éclatantle les idées diri-
geantes en dehors du christianisme.

Bien que le positivisme n’ait pas manqué parfois de concep-
tions justes et fortes sur 'histoire de ’humanité, il n’en est pas
moins un systéme complétement faux. Et cela parce que Comte
a méconnu, lui aussi, la valeur relative de I'intelligence. Cette
erreur qui de Platon s’étend sur tour les systémes est encore
en plein épanouissement dans le positivisme. Si Cowle récuse,
1l est vrai, tout caractere scientifique & la métaphysique ; par
contre il attache une valeur exagérée & la connaissance qui, —
si on peut dire ainsi, — lui reste encore en mains. Il déclare
avec foule de représentants actuels de la science en France :
ce qui ne peut pas venir se ranger sous les conceps généraux
et les lois, ne peut pas non plus devenir I'objet de la connais-
sance scientifique. Dés lors, dit-il, c’est chose totalement in-
connaissable. — Oui, la premiére partie de cette déclaration



30 CHARLES FAVRE

est vraie, mais seulement parce que notre connaissance dans
ce cas-l4, n’est pas adéquate a I’objet, mais reste toujours frag-
mentaire et entachée d’arbitraire. Si les sciences exactes n’at-
teignent pas le savoir supréme (4 supposer qu'il existe) c’est
seulement parce qu’elles sont impuissantes a s’élever au-dessus
des données de la raison expérimentale. Et voila tout. Tandis
que, aux yeux de Comte, ce qui ne se plie pas sous cet ordre
de choses ne peut étre connu en aucune facon par nous. Or
un tel jugement est directement le contraire d’une juste con-
ception de la science ainsi que de ses devoirs positifs; ce que
nous avons prouve.

Cette méconnaissance de 'importance primaire de la volonté
a son contre-coup dans la sociologie. Comte attend que la
science sociale perfectionnée réalisera & elle seule dans l'ave-
nir cet état parfait que, dit-il, ni 'organisation du moyen-age,
— dominée par l'idée théologique, — ni celle de la révolution,
— guidée par les principes métaphysiques les plus élevés, —
n’ont pu atteindre. Il atlend de la science sociale autant que
nous l'avons vu attendre, tout 4 1’heure, des lois et des con-
ceps généraux pour établir la vérité scientifique.

Kaftan objecte que si les sciences sociales sont restées en
arriére de celles de la nature, en d’autres termes, si les pro-
grés dans la possession du bien-étre et du bonheur n’ont pas
correspondu, comme on s’v attendait, aux progres de la science,
cela ne vient pas seulement du fait que les sciences sociales,
plus compliquées, n’ont pas pu arriver assez L0t au niveau des
autres sciences. Cela ne vient pas de ce que les sciences so-
ciales n'ont pas encore ea le temps d’établir des normes cor-
respondant au nouvel état créé par l'organisation moderne.
Non. La cause de cette infériorité de la sociologie doit étre
cherchée dans le fait qu’ici nous sommes en présence d’un
facteur nouveau : la liberté des individus et des masses, liberté
qui, & chaque instant, cause des déviations inattendues. De
plus, la connaissance réelle des sciences sociales, pour creer
des états durables, aura toujours & s’opposer & la volonté
comme aussi & la connaissance bornée de la majorite. C’est
donc une illusion d’attendre d’une amélioration de la science



LA PREUVE DU CHRISTIANISME D’APRES JULIUS KAFTAN 31

sociale une organisation nouvelle et parfaite de la société.

Il nous reste, pour conclure toutes ces considérations ci-
dessus, & voir de quelle nature devra étre cette idée pratique
devant servir de principe a la raison spéculative. Il ne peut étre
question des idées morales comme telles car on ne peut déduire
d’elles aucun savoir supréme. Kant lui-méme I’a si bien com-
pris qu'apres avolr parlé de U'Impératif catégorigne comme du
summum bonum, il recourt & la notion du souverain bien, qui
est le bonum consummatum. En effet, seule 'idée d’un bien
supréme peut nous servir de principe d’une spéculation ratio-
nelle fondée sur une idée pratique.

Au reste, jamais l'idée morale ne se présente, en réalité,
isolée comme dans le systeme de Kant. Toujours l'idéal moral
se présente 4 nous avec un bien que nous appelons pour cette
raison: un bien morall. La réalisation de ce bien supréme
devra étre envisagée comme le but du monde ; et celui-ci dés
son origine, devra étre considéré comme étant disposé en vue
de la réalisation de ce bien supréme la. On le voit: si I'idée
d’'un summum bonum devient le point de départ du savoir
supréme, alors nous n’avons pas affaire & une opinion toute
subjective ou & un fait tout intime égulement, tel que ’accom-
plissement d’un devoir. Non. Il s’agit d’un état réel (Zustand
der Wirklichkeit) en dehors de nous aussi bien gu’en nous. Le
bien supréme (vie et bonheur) nous est donné dans cet état-la
comme un fait. Nous conclurons donc en disant : le savoir su-
préme nous sera donné avec 'idée d’'un summum bonum. Si-
non il nous faut renoncer & un tel savoir. Cette idée-1d devra
étre démontrée préalablement comme valable.

1 Jei aussi, il s'agit de sortir d’'une dualité funeste, vrai moulin & vent
contre lequel s’est battue l'ancienne psychologie qui, au lieu de saisir
I'homme dans son unité vivante, créait artificiellement des abstractions.
Apres quoi elle faisait rentrer dans celles-ci, de force, tous les faits de la
vie humaine. Nous renvoyons ceux des lecteurs que cctte question in-
téresse & un ouvrage de grande valeur publié sous le titre: Ideale und
Giiter par Class, professeur de philosophie & Erlangen. Par voie induc-
tive, Class étudie et montre, en suivant I'impulsion donnée par Schleier-
macher, ces deux notions du bien et de l'idéal présentes partout et dans
tous les domaines de la vie de I'humanité : religion, morale, culture.



32 CHARLES FAVRE

Or le christianisme prétend donner une réponse satisfaisanie
a cette question du savoir supréme.

La tiche apologétique de la théologie consistera donc a
prouver que l'idée chrétienne du souverain bien est la plus
raisonnable, celle qui seule est valable pour tous.

Cette idée-1a, nous le verrons, est celle du royaume des
cieux.

Il nous reste encore & tirer une conclusion & I’égard de la
théorie de la connaissance. D’ane part, nous constatons que
jamais on ne s’en est tant occupé que depuis Kant, et jamais
non plus le désaccord n’a été plus grand. Pourquoi au lieu
d’arriver a une unité de vues, au moins générale, le désaccord
est-1l si grand qu’on paralsse aboutir a une nouvelle scolastique
dans ce domaine ? Kaftan répond : La théorie de la connaissance
est de peu ou point d’importance pour le travail scientifique
au sens restreint du terme (sciences physiques). Elle n’a de
valeur que lorsque, parelle, on cherche & arriver au savoir su-
préme. La connaissance elle-méme doit alors étre étudiée dans
ce grand ensemble que nous avons vu; alors seulement elle
peut étre jugée a sa valeur véritable.

Nous avons exposé jusqu’a maintenant les conditions aux-
quelles seules il faudra se soumettre pour établir la preuve ra-
tionnelle du savoir supréme ; disons maintenant: du christia-
nisme, puisque celui-ci se donne pour tel. En d’autres termes,
nous avons vu quels seront les seuls critéres philosophiques
de la certitude dans cette question du savoir supréme. Il reste
a prouver le bien fondé de la méthode dont Kaftan se sert —
la méthode spéculative guidée par une idée pratique! — puis
nous pourrons exposer la preuve du christianisme.

1 Nous montrerons également en quoi cette méthode se distingue de
la méthode spéculative traditionelle et ce qui luil permet d'échapper a la
condamnation frappant celle-ci.

(A suivre.)




	La preuve du christianisme : d'après Julius Kaftan

