
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Ed. Kcenig. — Introduction a l'Ancien Testament1.

L'Allemagne protestante nous a, dès longtemps, accoutumés à

recevoir d'elle des manuels d'une incomparable valeur scientifique.
Ces dernières années, en particulier, ont vu paraître les premiers
volumes de deux grandes collections d'ouvrages théologiques,
représentant les diverses tendances qui se partagent le monde universitaire

de notre époque. De courageux éditeurs, gens aux reins

solides, ne craignent pas d'entreprendre la publication de ces séries

considérables de volumes, qui embrassent tout l'ensemble des

disciplines de la théologie ; il faut croire qu'ils sont récompensés de

leur audace, car on les voit recommencer. Heureux les étudiants
auxquels on offre, dans des écrits émanés des plumes les plus
autorisées, la moelle même de l'enseignement professoral, et qui, pour
préparer leurs examens, n'ont plus à fatiguer leurs yeux et leur
cerveau à lire des cahiers mal écrits! Heureux professeurs,
ajouterons-nous, auxquels on accorde de la sorte, et en abondance, le plaisir

de pouvoir indiquer à leurs élèves de bons et solides manuels,
plaisir que nous connaissons si peu, nous autres professeurs de

langue française!
Je fais allusion ici à deux collections importantes, inspirées par

deux points de vue critiques différents : d'une part le Grundriss der
theologischen Wissenschaften, édité par la librairie Mohr de Fri-

1 Einleitung in das Alte Testament, mit Einschluss der Apokryphen und
der Pseudepigraphcn Alten Testaments. Von Eduard Koenig, Dr Phil, et
Theol., ord. Prof. der Theologie. — Bonn, Ed. Webers Verlag (Julius
Flittner) 1893. - XII et 580 pages. Prix: 11 marcs.



théologie 449

bourg en Brisgau, et dont le premier volume, paru en 1891 et dû à

la plume du prof. Cornili de Kcenigsberg, traite de l'introduction
à l'Ancien Testament. Parmi les collaborateurs de cette première
série, je relève les noms de Harnack et Kaftan, de Berlin; Guthe et

Heinrici, de Leipzig. Herrmann, Achelis, Jülicher et Mirbt, de

Marbourg, etc. La simple mention de ces noms fera connaître la
portée de l'entreprise en question, et aussi, accusera la tendance

critique que reflètent les manuels de cette série. La deuxième
collection est celle que publie l'éditeur Flittner de Bonn; elle a pour
titre Sammlung theologischer Lehrbücher et pour auteurs: C. von
Orelli et B. Riggenbach de Bâle; Buhl de Leipzig; Meinhold et

Sieffert de Bonn ; Knoke de Gœttingue, etc. Elle représente donc
l'école critique modérée. C'est au premier volume de cette série-ci,
qui a paru il y a trois mois, l'Introduction à l'Ancien Testament,
du professeur Edouard Kœnig, de Rostock, que je désire consacrer
la notice qui va suivre.

Le Dr Kœnig est, on le sait, un des hébraïsants les plus réputés
de notre temps. Comme grammairien, il est au premier rang, et son
Système de la grammaire hébraïque, dont le premier volume a

paru en 1881, est le résultat de ses recherches approfondies et

originales dans ce domaine. Il s'est fait connaître et estimer du monde

théologique par des écrits de haute valeur, tels que La notion de

l'inspiration de l'Ancien Testament (1882) et ses Problèmes
principaux de l'histoire religieuse de l'ancien Israël (1884). Il a publié,
dans une des grandes revues allemandes, une série d'articles relatifs

à ce dernier sujet : Contributions à la reconstruction positive de

l'histoire religieuse de l'ancien Israël. Dans ces articles, comme
dans les Problèmes principaux, Kœnig s'inscrit en faux contre les
conclusions de certaines écoles critiques de notre époque qui veulent

faire du Dieu monothéiste des Hébreux le produit d'un
développement continu, qui aurait commencé au degré le plus intérieur
pour en arriver à la notion d'un Dieu esprit transcendant. L'auteur
étudie avec une pénétration critique, une sûreté scientifique et un
bons sens remarquables, les diverses hypothèses sur lesquelles
repose la théorie moderne de l'évolution religieuse d'Israël. Je cite
encore ici les Faux extrêmes de la critique contemporaine,
brochure dans laquelle Kœnig relève les exagérations et les conclusions

erronées de certaines écoles de notre temps.
Avec PIntroduction de Kœnig, nous abordons un ouvrage qui, à

tous égards, honore grandement la science. Erudition prodigieuse,



450 BULLETIN

richesse des matières traitées, largeur de vues, conception sérieuse
de l'isagogique, l'ouvrage est remarquable à tous ces points de vue.
Qu'on jette un coup d'œil sur la table des matières, et l'on verra
quelle envergure l'auteur a donnée à son œuvre. L'ouvrage
comprend quatre parties bien distinctes, que les introductions à l'Ancien
Testament présentent rarement réunies et formant un tout compact.
C'est, d'abord, une étude des sources et des destinées du texte
hébreu de l'Ancien Testament, dans laquelle Kœnig traite de tout
ce qui concerne les manuscrits, de leur état plus ou moins parfait
de conservation, des causes qui ont entraîné les altérations
volontaires ou involontaires apportées au texte ; des témoignages

que fournissent les versions sur l'état ancien de ce texte. Il y a là
130 pages, magistralement conçues, destinées aux spécialistes plutôt
qu'aux étudiants, et qui répondent de la façon la plus rigoureuse à
la tendance actuelle de vouer une attention spéciale à tout ce qui
est lower criticism, comme disent encore les Anglais. Je suis, pour
mon compte, très reconnaissant à l'auteur de la place qu'il accorde
à l'exposé des questions de paléographie et d'épigraphie sémitiques,
dans la mesure où celles-ci intéressent l'Ancien Testament. Ce sont
là des matières sur lesquelles on a, jusqu'à présent, dirigé trop
rarement l'attention des étudiants, comme si elles constituaient une
étude superflue.

Puis vient l'introduction spéciale aux différents livres de l'Ancien
Testament (pages 134-436). Kœnig présente un exposé lucide, bien
mené et suffisamment complet, de la question du Pentateuque.
L'auteur a adopté, pour le.s autres écrits de l'Ancien Testament, la
méthode de l'examen par ordre chronologique, contestable à

certains égards, ainsi que nous le verrons plus loin. Il groupe les livres
non pas d'après l'ordre du canon hébreu, mais d'après leur nature,
réunissant tout ce qui est documents historiques proprement dits)

puis tout ce qui est d'origine prophétique, et, enfin, tout ce qui a

une portée didactique.
La troisième partie de l'ouvrage renferme l'histoire de la triple

formation du canon hébreu. Nul ne niera que ce ne soit là un des

chapitres les plus embarrassants, mais aussi les plus importants de

l'isagogique: les récents travaux de Robertson Smith (1881), de

Buhl (1891), de Wildebœr (1891) et de Ryle (1892) le prouvent
suffisamment.

A la suite, vient une étude de la littérature apocryphe et des

pseudépigraphes de l'Ancien Testament. A elle seule déjà, cette



THÉOLOGIE 451

partie de l'ouvrage constitue un tout d'une grande valeur, que l'on
ne rencontre pas ordinairement, dans les manuels isagogiques, et

qui est conçu de manière à orienter le lecteur d'une façon très précise

et très complète dans ces matières.
Enfin dans une série de paragraphes composant la dernière partie,

Kœnig étudie l'histoire et les règles principales de l'interprétation
de l'Ancien Testament, chez les Juifs d'abord, chez les chrétiens

ensuite.
Si, maintenant, nous examinons l'ouvrage dans son ensemble, et

que nous en recherchions les principales qualités de forme et de

fond, nous serons tout d'abord frappé de l'extraordinaire érudition
qu'il révèle et sur laquelle il est construit. L'auteur a mis en œuvre

tout ce que la science de l'Ancien Testament a produit jusqu'ici
d'ouvrages généraux ou de travaux de détails, répandus souvent
dans des revues plus ou moins accessibles, et que Kœnig a dépouillés

avec un soin et une conscience exemplaires. Rien ne lui a

échappé, dans ce domaine de la littérature exégétique et isagogique,
domaine immense et qui va s'élargissant, se compliquant tous les

jours. On éprouve, à cet égard, une impression de bienfaisante
sécurité, et l'on ne saurait assez remercier l'auteur de ne s'être pas
contenté de produire une œuvre originale, très personnelle et fortement

travaillée, résultat de longues années de recherches patientes,
mais encore d'avoir ajouté à ses propres labeurs le résultat, soumis
à un rigoureux contrôle, du labeur d'autrui. Dans le développement
de ses idées, il soumettra donc celles de ses devanciers à un examen

des plus minutieux, juste, mais jamais malveillant, et dépourvu
de tout esprit de dénigrement. Si je relève ce fait, c'est qu'il n'est,
malheureusement, pas rare de voir certains auteurs mêler à leur
comptes rendus et à leur critique, ces coups de pointe et ces grains
de poivre qui ne sont rien moins qu'aimables et qui, en deux ou
trois phrases méchantes, saccagent et vilipendent le produit d'un
long travail patiemment poursuivi. La controverse, chez Kœnig, est

courtoise, comme doit l'être celle d'un vrai savant.
A côté de cette extraordinaire érudition, il faut signaler un double

caractère qui est très frappant dans le livre de notre auteur ;

son indépendance et sa pondération en matière de critique. Il
serait en effet difficile de dire de lui : il est de telle école, et non pas
de telle autre. Ce que l'on est bien vite amené à reconnaître, c'est

qu'il n'est inféodé à aucun parti, et qu'il ne cherche, ni à stupéfier
les uns par l'audace de sa critique, ni à exaspérer les autres par la



452 BULLETIN

timidité de ses conclusions. Quelques auteurs, jouant agréablement
du scalpel et toujours préoccupés de découvrir au moins quelques
versets inauthentiques, dans le cours d'un livre long de trois
chapitres, se font forts de disséquer, avec une maestria digne d'un
meilleur objet, tel ou tel petit prophète dont l'écrit présente pourtant,

aux yeux d'un savant ordinaire, tous les caractères désirables
de l'unité; on se fait ainsi, et à fort bon marché, la réputation d'un
critique pénétrant, d'un homine très fort Kœnig, trop respectueux

de l'opinion d'autrui pour la réfuter par de simples dénégations,

prend la peine de l'examiner et de la critiquer avec sérieux;
on s'en rendra compte, à propos d'Osée, de Sophonie, etc. Mais, d'autre

part, lorsque les objections de l'isagogique lui semblent fondées,

il n'éprouvera ni embarras ni remords, à déclarer que l'opinion
courante est mal fondée, et qu'il faut changer tout cela en bonne
connaissance de cause. C'est ce qu'il fait, à propos d'un certain
nombre de suscriptions des psaumes, par exemple; à propos du

prologue de Job et des discours d'Elihou; de certaines parties du
Premier Esaïe et des 27 chapitres du Second ; des six derniers

chapitres de Zacharie, du livre de Daniel tout entier. Je cite

quelques exemples pris au hasard sans vouloir entrer ici dans

l'examen de ces graves questions. Je mentionnerai comme m'ayant
particulièrement intéressé, tout ce qui concerne la question de l'état
du texte hébreu, avant et pendant l'époque massorétique; l'exposé
de la question des documents du Pentateuque; celui des raisons

qui ont poussé les prophètes à écrire; le résumé des questions qu'a
soulevées le livre de Daniel, remarquable étude aux deux points
de vue linguistique et historique; enfin les pages consacrées à

établir les rapports qui doivent exister, aux yeux de celui qui étudie
nos saints Livres, entre l'Ancien et le Nouveau Testament, et à

exposer l'idée du développement qui se poursuit de l'un à l'autre.
Ce qui me parait constituer le mérite essentiel et le caractère

spécial de l'ouvrage de Kœnig, c'est l'importance qu'il attribue à

la preuve linguistique. La première partie renferme, à cet égard,
des règles et des développements dans le détail desquels il ne m'est

pas possible d'entrer ici, mais qui font bien connaître le prix qu'il
convient d'attacher, dans l'étude des documents scripturaires, aux
données grammaticales et lexicographiques. Et, à ce propos, le
lecteur notera avec une réelle satisfaction les conclusions
auxquelles Kœnig arrive par ce moyen. En opposition aux tendances
de certaines écoles dont les affirmations, trop souvent lancées à la



THÉOLOGIE 453

légère, semblent faire loi dans divers milieux scientifiques, Kœnig,
se basant sur des recherches personnelles approfondies, dont il
avait déjà consigné en partie le résultat dans son Lehrgebäude,
établit que des règles peuvent être posées, et que la critique des

documents bibliques peut tirer des lumières très précieuses de cet
ordre de preuves. Outre ce que contient, à cet égard, l'introduction
elle-même, il faut étudier aussi ce que l'auteur a exposé dans deux
de ses précédentes publications : dans sa dissertation de 1879,
intitulée De criticae sacrae argumenlo e linguae legibus repetito,
et, en tout dernier lieu, dans son article des Theologische
Studien und Kritiken, 1893, second cahier: La preuve linguistique
dans la critique littéraire. Dans ces divers écrits, Kœnig soutient
que, quelles que soient les retouches qu'ait pu et dû subir, à diverses
époques, le texte de l'Ancien Testament, nous pouvons, par l'étude
des vestiges grammaticaux, plus encore que par celle des éléments

lexicographiques, parvenir encore jusqu'aux couches profondes qui
représentent à nos yeux le fond primitif et original de ce texte
(Theol. Stud, und Krit., p. 449); que les éléments grammaticaux
sont ceux qui résistent le mieux à l'action du temps et aux influences

étrangères, et que c'est eux, par conséquent, qu'il faut interroger
d'abord, pour arriver à déterminer l'âge possible d'un document
littéraire (Theol. Stud, und Krit. p. 455). L'ouvrage principal de

Kœnig contient là-dessus le résultat de toutes les recherches, si

minutieuses et si délicates, qui ont rempli ses loisirs de professeur.
Je cite comme ayant une valeur très particulière à cet égard : les

pages 151-154, traitant des caractères grammaticaux et des

différences linguistiques du Pentateuque, et, au cours de l'étude Ides

trois grands documents, tout ce qui concerne les particularités de

chacun d'entre eux. Pour ne citer qu'un exemple, on est frappé de

l'importance que peut revêtir l'emploi d'un simple pronom, celui
de la première personne du singulier, qui est presque exclusivement

cînôkhî dans les écrits les plus anciens, tandis que, plus on
descend dans l'histoire de la littérature hébraïque, plus on rencon-
contre souvent le terme équivalent anî. Cette constatation, déjà
faite par Böttcher dans sa grammaire, a été confirmée de la façon
la plus catégorique par les travaux de Kœnig, voyez Theol. Stud,
und Krit., p. 464-468, et plusieurs passages de l'Introduction
Ainsi, à propos du second Esaïe, Kœnig constate qu'am est employé
70 fois, tandis qu'ânôkhî ne l'est plus que 20 fois. Mais ce n'est pas
ici le lieu d'entrer dans les détails de cette partie de l'ouvrage ; je

THÉOL. ET PHIL. 1893 31



454 BULLETIN

me bornerai à dire qu'on y reconnaît la main d'un maître, et que
les principes posés et développés par l'auteur (p. 150) me semblent
absolument incontestables et dignes d'êtres appliqués en toute
confiance. Or, nous ne le savons que trop, rien n'est plus difficile
que d'être modéré, dans l'emploi de la preuve linguistique, et nous

avons vu se produire trop d'exagérations et d'abus dans ce

domaine, pour n'être pas rendus circonspects dans l'usage que nous
faisons den données grammaticales et lexicographiques. Kœnig lui-
même met les isagogistes en garde contre les conclusions exagérées

qui ont cours aujourd'hui ; il montrera, par exemple, que le fait
de l'emploi d'un même terme ou d'une même expression, par deux

auteurs déterminés, ne saurait impliquer la simultanéité de date,

ou même l'identité des auteurs (p. 359). L'exagération contraire
existe, d'ailleurs ; à côté de ceux qui attribuent à la preuve linguistique

une valeur trop exclusive, il y a ceux qui, de parli pris, font
fi de toutes les données de cet ordre et qui, d'un trait de plume,
décrètent souverainement la date à assigner aux écrits de l'Ancien
Testament... comme s'il n'existait aucune possibilité de poser les

jalons de l'histoire de la langue hébraïque, comme si, dans la
détermination des époques littéraires, nous en étions toujours réduits à des

impressions purement subjectives Il faut voir, à ce propos, de quelle
façon justement sévère et avec quelle rigueur scientifique Kœnig
répond aux affirmations, aux neoum de l'école Havet-Maurice
Vernes, qui traite comme on le sait, si cavalièrement tout ce qui
gêne ses hypothèses aventureuses! Il y a dans l'Introduction (pages

298-300), comme dans l'article des Theol. Stud, und Krit. (p. 478-

479), une réfutation parfaite des conclusions de cette école.

Kœnig s'est placé, dès l'abord, sur le terrain de l'indépendance
critique, dans son appréciation des textes et des faits et, certes, il
n'encourt pas le reproche d'atténuer ou de dissimuler les graves
problèmes que soulèvent certains livres du canon hébreu. Et, cependant,

la lecture de son ouvrage produit sur la pensée un effet à la
fois rassurant et encourageant, parce que, dans la personne de

l'auteur, on sent un esprit aussi impartial au point de vue scientifique
que bien qualifié au point de vue religieux. Nous sommes donc
tout naturellement amenés à faire un grand nombre de constatations

réellement bienfaisantes, au cours de cette investigation d'une
allure si vigoureuse et si pondérée. Il nous plaît, par exemple, de

voir un savant de l'autorité de Kœnig réduire aux plus justes
proportions le nombre de ces corrections tendentielles que, d'après



rHÉOLOGIE 455

certains auteurs, juifs et chrétiens auraient tour à tour introduites
dans le texte hébreu, de manière à défigurer ce texte et à lui enlever

à nos yeux tout caractère d'originalité (p. 85-87). Nous éprouvons

de la satisfaction à devoir reconnaître que le Pentateuque,
malgré la diversité d'origine, de date et de tendance des documents

qui ont servi à le former, repose sur une base historique qui doit
être regardée comme sérieuse (p. 186) ; à entendre Kœnig déclarer
que les écrits des prophètes ne semblent pas avoir subi, de la part
des scribes d'après l'exil, ces retouches, ces remaniements auxquels
certains critiques tiennent tant (p. 297) ; nous sommes heureux
d'apprendre que, malgré tout, il reste encore un bon nombre de psaumes

dont l'origine davidique n'est point douteuse (p. 297), etc., etc.

Il est impossible de supposer qu'un ouvrage de cette importance,
qui repose sur un ensemble d'études aussi étendues et aussi
complexes, et qui traite de matières si controversées, ne prête pas

par bien des côtés, le flanc à la critique. Discuter ici les
opinions développées par l'auteur serait, je l'ai dit déjà, à la fois
impossible et hors de place. Mais, tomme il s'agit d'un Lehrbuch,

c'est-à-dire d'un manuel destiné aux étudiants en théologio
et a ceux de MM.les pasteurs qui, à la fin de leurs semestres, n'ont
pas dit un éternel adieu à leur bible hébraïque, il n'est point
indifferent de rechercher si l'ouvrage répond en tous points au hut qu'il
doit atteindre. Qu'il me soit donc permis d'insister sur quelques

critiques de détail, qui me semblent avoir ici leur place. —
L'ouvrage est d'une excellente exécution typographique, imprimé en
deux caractères de grosseur différente, l'un pour le texte proprement

dit et l'autre pour les notes, très nombreuses, qui occupent le
bas des pages. La correction de l'impression est remarquable, et

ïAntibarbarbus (pour Antibarbarus) de la page 139 constitue une
coquille rarissime. Il est regrettable, pourtant, que, dans le texte
même, les indications bibliographiques soient encor : si nombreuses,

et que de fréquentes parenthèses et phrases incidentes viennent
couper le fil de la lecture. L'impression de clarté dans l'exposition
souffre parfois de cette accumulation et de ces arrêts; il faut une
concentration énergique de l'attention, pour ne pas perdre de vue
les points de départ et d'arrivée de la pensée de l'auteur. Il n'est.
en outre, pas toujours facile de saisir pourquoi l'auteur, après avoir,
dans une enumeration par 1°, 2°, 3°, commencé avec l'emploi du

gros type d'imprimerie, passe tout à coup aux caractères plus petits;
il veut sans doute indiquer par là qu'il attache une importance



456 BULLETIN

particulière à ce qui vient d'être dit et qu'il relègue au second plan
ce qui va suivre. Mais, il est précisément des cas dans lesquels
cette appréciation de la valeur respective attribuée aux diverses

parties d'un développement, me parait contestable ; ainsi, p. 319-

320, à propos des parties du premier Esaïe qui doivent être refusées

à ce prophète.
Puisque je parle ici de la disposition matérielle de l'ouvrage, je

dois exprimer encore mon regret de ce que les différentes parties
de la tractation n'aient pas été marquées extérieurement d'une
façon plus visible; de ce que, par exemple, l'auteur nous fait passer
de la catégorie des prophètes à celle des hagiographes, sans insérer
le moindre arrêt dans la suite de son texte: du § 82 (mode de

formation du livre de Daniel) au § 83 (questions de critique textuelle
des psaumes), il n'y a aucune indication. En outre, il est un mince
détail de lecture qui est bien incommodant! Kœnig, pour indiquer
la prononciation gutturale de la consonne ctin, se sert dans ses

transcriptions, d'un signe 3, qu'il place avant la lettre en question
et qui doit représenter « un double esprit doux » (p. 563). Le moyen
est, sans doute, justifiable, mais le résultat en est plutôt fâcheux,
au point de vue de la clarté de la lecture.

Si nous passons, maintenant, à quelques observations ayant trait
au fond même de l'ouvrage, nous nous demanderons si l'ordre
chronologique que Kœnig a mis à la base de son étude des divers livres
de l'Ancien Testament, est bien logique, dans un ouvrage de ce

genre. Pour les prophètes, il commence donc par Amos, pour finir
par Daniel. C'est là une opinion éminemment subjective, bien

qu'elle soit partagée par un groupe considérable d'isagogistes.
D'autres auraient commencé par Joël, d'autres encore par Abdias,
que l'on crut longtemps le plus ancien de tous les prophètes écrivains.
Il y a donc là un élément incertain, qui ne saurait fournir le point
de départ de l'étude isagogique des livres de l'Ancien Testament.
On dira que cette succession chronologique permet à l'étudiant de

confier plus facilement à sa mémoire la suite assez longue des

écrits prophétiques. C'est possible. Mais la question est précisément
de savoir si, pour obtenir un résultat pratique de ce genre, il est

loisible de préjuger la question scientifique et de la trancher dans

un sens purement individuel. A cet égard, je me permets de faire
mes réserves expresses.

Pour ne pas allonger davantage, je voudrais exprimer ici quelques

desiderata et relever différents points qui ne m'ont pas paru



THÉOLOGIE 457

traités avec toute l'ampleur nécessaire, étant donnée la portée
considérable de l'ouvrage de Kœnig. Dans l'étude des versions anciennes,

envisagées comme témoins de l'état primitif du texte, j'aurais

voulu voir exposer plus au long la question des targums;
nous n'avons qu'un résumé, trop écourté, de cette littérature
considérable qui représente la tradition herméneutique de la Synagogue

des premiers siècles de notre ère (p. 99 et suivantes). La question,

si controversée et si capitale, du manuscrit archétype hébreu,
de cette copie sur laquelle se seraient faites toutes les autres et que
Paul de Lagarde place à l'époque de l'empereur Adrien (2° siècle

ap. J.-C), me semblait aussi mériter plus de développements, si je
considère l'importance que Kœnig attribue à tout ce qui est critique

textuelle. L'exposé historique des études relatives au
Pentateuque, a été réduit à des proportions décidément trop restreintes,
et cependant, il n'est pas indifférent de savoir par quelles phases

successives, longues et laborieuses, on a passé pour en arriver à la
situation actuelle ; tout le monde n'a pas sous la main le bel
ouvrage de M. Westphal, ou tel autre consacré à l'historique du sujet
Ce qui concerne le second Esaïe ne m'a pas semblé, non plus, traité
avec tous les développements nécessaires, bien que nous ayons là
une étude des plus intéressantes et des plus claires (p. 321 et suiv.).
Mais, quand je relève la place assignée, dans l'ouvrage de Kœnig, à

l'examen des livres d'Esdras, de Néhémie et d'Esther, je ne crois pas
me tromper en disant qu'il y a disproportion des uns aux autres.
J'ai été surpris, d'autre part, de devoir constater que les rapports
qui existent entre les derniers chapitres d'Ezéchiel et certaines parties

du Lévitique, avaient été presque entièrement passés sous
silence; six lignes à la page 235, et c'est tout! Enlin, dans l'esquisse,
d'ailleurs si exacte, des études isagogiques et exégétiques chez les

juifs et les chrétiens, j'aurais souhaité qu'il fût rendu justice aux
admirables travaux de Calvin, plus et mieux que cela n'a été fait.
Car si, dans l'histoire des productions exégétiques du XVIe siècle,
il est un homme qui mérite la première place, c'est lui, et

l'Allemagne savante a bien su, de tout temps, apprécier ses commentaires,

si remarquables par la profondeur de la pensée et par le

génie herméneutique de leur auteur. Là encore, je compte quelques
ligues seulement, trop courtes, eu égard à la valeur de l'homme
dont elles doivent caractériser les écrits.

Ce sont là les quelques points que je désirais relever, et l'on
reconnaîtra qu'ils ne sont point de nature à faire tort à l'œuvre



458 BULLETIN

si remarquable dont ils constituent les déficits inévitables. J'ai
hâte d'en revenir à l'expression du sentiment qui domine en moi,
après la lecture de l'ouvrage de Kœnig. Ce sentiment est mêlé
de gratitude et d'admiration. C'est une œuvre de premier ordre

que nous a offerte l'éminent professeur de Rostock, une œuvre
qui fait honneur à l'Allemagne savante et croyante, cette

Allemagne à laquelle nous devons tant. Souffle élevé, pensée large
et vigoureuse, précision scientifique absolue, voilà, me semble-

t-il, ce qui caractérise l'ouvrage que nous venons d'analyser. Il
aura certainement, chez tous ceux qui sont à même de comprendre

la gravité des questions bibliques, telles que les a soulevées
et posées notre époque, tout le succès qu'il mérite pleinement. Il sera

particulièrement bien accueilli dans nos pays, car il répond à ces

tendances de critique modérée qui, heureusement, prédominent
encore chez nous. Il vient même fort à propos. En effet, depuis

quelque temps, l'intérêt se réveille, sur ces sujets restés trop
longtemps en souffrance; je n'en veux pour preuve que le travail si

lucide et si captivant que M. le professeur Vuilleumier a présenté
récemment à l'une de nos sociétés pastorales suisses, et qui a été

publié ici-même. A la vue de ce qui a été accompli depuis 20 ans
dans le domaine de l'Ancien Testament, beaucoup s'étonnent et

se trouvent transportés dans un monde tout nouveau pour eux.
Mais la curiosité a été excitée; c'est un grand point acquis. Il
s'agit maintenant de la satisfaire, car c'est une louable et sainte
curiosité. Pour atteindre ce but, des articles de journaux, des

résumés et des aperçus ne suffiront pas ; il faut plus et mieux que
cela. Or, je ne sache pas que, pour le moment, nous puissions
espérer de voir paraître une introduction à l'Ancien Testament
originale, en langue française :je le déplore, mais qu'y faire Si l'on ne

veut pas produire, que l'on se mette, au moins, à traduire
A. J. Baumgartner.

H. Schoen. — Les Origines historiques de la théologie
de Ritschl1.

M. Henri Schœn, qui avait publié déjà il y a six ans, au

moment où l'on menait grand bruit autour de l'hypothèse Vischer,

1 Paris, Fischbacher, 1893. 15S pages.



THÉOLOGIE 459

une intéressante étude sur l'Origine de l'Apocalypse, vient de faire
paraître un nouveau travail sur les Origines historiques de la
théologie de Ritschl. Il s'est proposé de déterminer les influences

qui ont agi sur le grand théologien de Gœttingue, de faire le départ
entre les éléments originaux de son œuvre et ceux qu'il a
empruntés à ses prédécesseurs. Même l'érudite Allemagne, si féconde

en productions théologiques, si prompte à découvrir les problèmes
et si patiente à les creuser, avait jusqu'ici négligé ce travail. C'est
M. Schœn, un français, qui a eu le mérite de l'entreprendre.

Voici un résumé de son étude.
A la base du système, nous avons une théorie de connaissance,

qui résulte d'une tentative de synthèse entre Kant et Lotze. Ritschl
oscille entre la thèse kantienne qui déclare inconnaissable la chose

en soi, et le désir de maintenir, avec Lotze, une certaine objectivité
des choses. En réalité, il est resté un disciple plus fidèle de Kant
que de Lotze, avec une tendance à l'idéalisme de Fichte.

De ces prémisses philosophiques découle une méthode
théologique. « Repousser la métaphysique et la religion naturelle hors

du domaine propre de sa dogmatique, proclamer que la foi du
chrétien est indépendante des résultats variables et accidentels de

la philosophie, de la critique historique et des sciences naturelles,
faire reposer la religion uniquement sur la révélation divine, tel
est le programme de l'école nouvelle toute entière. » Cette tendance
à isoler la religion pour la faire reposer sur sa propre base n'est

pas nouvelle. Nous la trouvons déjà chez Kant, Tieftrunk, surtout
chez Schleiermacher. Ritschl déclare avoir acquis sa méthode à

l'école de ce théologien, mais il lui reproche de n'être pas resté
fidèle au programme qu'il s'était tracé. Schneckenburger par sa

conception pratique et sociale du christianisme, Biedermann par la
séparation qu'il établit entre le domaine de la connaissance théorique

et le domaine de la conscience, ont rassemblé des matériaux
que Ritschl devait plus tard utiliser.

Quelles seront les sources de la dogmatique Les précurseurs de

Ritschl s'appuient sur la révélation, mais leur tort est de faire trop
peu de cas de l'Ancien Testament (Semler, Kant, Schleiermacher).
Le progrès des sciences historiques réclamait une revision sur ce

point, et l'originalité du professeur de Gœttingue a consisté à montrer

que la religion du Christ ne pouvait se comprendre
indépendamment du judaïsme.

« Reconnaître l'insuffisance des preuves traditionnelles de l'exis-



460 BULLETIN

tence de Dieu... remplacer les notions traditionnelles de la colère,
de la justice et de la sainteté divines par cet amour infini, » tels
sont les traits les plus caractéristiques de la doctrine ritschlienne de

Dieu. Pour l'une et l'autre de ces thèses, Ritschl a largement profité
des travaux antérieurs. Son point de départ est emprunté à la
critique kantienne. Schleiermacher, lui aussi, avait éliminé de sa

dogmatique les preuves métaphysiques, pour les remplacer par le
sentiment d'absolue dépendance. En même temps, la doctrine des

attributs divins s'était transformée. Schleiermacher et ses successeurs

(Hasenkamp, Menken) avaient repris les attaques des

rationalistes contre la notion scolastique du juge irrité, tandis que
Diestel, Hitzig, Hermann Schultz, de Baudissin, fournissaient une
base exégétique à l'idée qui consiste à dissoudre la justice et la
sainteté dans l'amour infini.

La christologie de Ritschl n'est qu'« un anneau dans la chaîne
d'une longue évolution. » Dès la fin du XVIII» siècle, le prestige
des attributs métaphysiques du Christ va en diminuant. Les
supranaturalistes (Dœderlein, Morus, Storr) jettent par-dessus bord le

dogme de la communicatio idiomatum. Les rationalistes font un
pas de plus, et envisagent le Christ comme un membre de l'humanité.

La christologie abstraite de Kant contribue à poser les termes
du problème que Ritschl devait plus tard s'appliquer à résoudre.
Des régions glacées de l'idée pure, il fallait redescendre sur le
terrain de l'histoire. De Wette énonce une idée qui deviendra le pivot
de la christologie ritschlienne. La fondation du royaume de Dieu
est le but que se propose le Père céleste en donnant son Fils au
monde. Enfin, Schleiermacner pose le problème dans les mêmes

termes que Ritschl : de ce que Jésus a fait, déduire ce qu'il a été.

« Avec le royaume de Dieu, nous abordons l'idée centrale de toute
la dogmatique de Ritschl... et cependant il n'a pas été le premier
à signaler l'importance de cette idée. » Kant déjà parle d'une vaste
association morale, destinée à préparer la victoire finale du principe
du bien. Schleiermacher insiste sur le caractère théologique dece

royaume, mais aucun de ses successeurs immédiats n'a compris
l'importance de cette idée, à l'exception de Theremin, que Kitschl
considère comme son unique précurseur. Dès 1866, les travaux sur
le sujet deviennent nombreux (Hanne, Holtzmann, Lipsius,
Wittichen), et doivent avoir exercé une certaine influence sur le

développement de la pensée de Ritschl. Ce qui, chez lui, est tout à fait
nouveau, c'est cette affirmation : une révélation spéciale a été néces-



THÉOLOGIE 461

saire pour permettre à l'homme d'arriver à l'idée d'un royaume de

Dieu sur la terre.
En face du royaume de Dieu, se dresse le royaume du péché.

« Transformer l'ancien dogme du péché originel, affirmer l'innocence

primitive de l'enfant et rapprocher le mal de l'ignorance, tel
est le double but de notre dogmaticien. » Les sociniens et les

arminiens, Semler, Whitby, Eberhard et Tœllner, lui fournissent les

principaux arguments de sa polémique contre le péché originel. Il
complétera les observations des rationalistes par les idées profondes
de Kant sur la responsabilité morale, et reprendra cette thèse

capitale de Schleiermacher : le péché ne se comprend que
lorsqu'on voit en lui un mal social.

Toutes les parties de la théologie de Ritschl sont orientées vors un
seul but : le problème de la justification. C'est ici surtout qu'il a

profité des travaux de ses prédécesseurs. La doctrine socinienne
présente déjà quelques-uns des traits les plus caractéristiques de

son système : Deus ex pura gratia et misericordia nos justìficat.
F. Socin rejette la notion d'une équivalence juridique. Tœllner
abandonne l'idée d'une valeur substitutive accordée à la mort de

Jésus, et met en lumière la différence capitale qui sépare les

exigences du code de celles de la loi morale. Kant exerce dans le même
sens une influence plus décisive encore en exposant scientifiquement
les idées de liberté et de responsabilité qui sont à la base de toute
théorie de la Rédemption. En face du moralisme kantien comme
en face du symbolisme de de Wette, le romantisme (Schleiermacher)

insiste sur le côté mystique de la religion, et fraie la voie à

Ritschl par ses exagérations comme par ses avantages. Enfin, parmi
les contemporains, Hofmann, au sein du luthéranisme orthodoxe
et sans quitter « l'uniforme de son armée, » tente une synthèse

parallèle à celle de Ritschl et brise les chaînes de la tradition.
Dans sa conclusion, M. Schœn envisage le théologien de

Gœttingue comme « un génie essentiellement éclectique, réunissant
dans une vaste synthèse la plupart des résultats lentement acquis

par plusieurs générations de philosophes et de dogmaticiens. »

L'autonomie de la dogmatique chrétienne, l'importance du

royaume de Dieu, la polémique contre une conception purement
juridique de la Rédemption, telles sont, d'après notre auteur, les

thèses les plus heureuses de la théologie de Ritschl. Or il se trouve

que toutes avaient été énoncées avant lui. Celles en revanche qui
lui sont propres réclament toutes un correctif à cause de leur exa-



462 BULLETIN

gération : polémique trop vive contre la métaphysiqus, négation de

la colère de Dieu, théorie de la justification et de la réconciliation.
Si l'on prenait au sérieux l'épigraphe de Taine que M. Schcen

a placée en tête de son livre « les productions de l'esprit humain
comme celles de la nature vivante ne s'expliquent que par leur
milieu, » il deviendrait difficile de distinguer, comme il le fait,
entre les éléments étrangers et les éléments originaux d'un système,
difficile surtout de reprocher à Ritschl de n'être pas un génie
« absolument novateur » (p. 143). Mais rassurons-nous, M. Schcen

ne tient pas outre mesure au ne...que; il nous paraît qu'il eût
mieux fait de le supprimer, pour éviter de donner à son travail
une apparence déterministe nullement justifiée. Du reste, rassembler

des membra disjecta pour les animer d'un souffle nouveau,
n'est-ce pas déjà faire œuvre de novateur?

Le travail de M. Schœn est fait dans un excellent esprit. L'auteur
se meut dans cette sphère élevée où ne parvient pas l'écho des

luttes âpres et passionnées. La sobriété de son langage et de ses

appréciations, l'impartialité sincère dont ses recherches sont
empreintes, attirent d'emblée la confiance du lecteur. Il s'agit, on le

sent, non point d'une œuvre de parti, mais d'une œuvre de science,

poursuivie avec une érudition et une compétence qui permettent
de beaucoup augurer de l'avenir.

Robert Favre.

Roger Hollard. — Foi et devoir '.

Sous ce titre, M. le pasteur Hollard publie quatre discours suites

rapports de la religion et de la morale chrétiennes, qu'il a

prononcés dans la chapelle du Luxembourg, à Paris, aux mois de

février et de mars de la présente année-

Quand, dit-il dans sa conclusion, l'Eglise de Jésus-Christ sur la
terre en sera venue à se montrer digne de sa vocation, « quand le
devoir et quand la foi apparaîtront en elle dans une union vivante
et magnifique, — la foi inspirant le devoir, le devoir s'élargissant
dans la mesure où il ira prendre plus haut sa raison, son but et sa

force, — alors il n'y aura plus besoin de faire, surtout en des

temples chrétiens, des discours pour prouver les liens qui unissent

1 Paris, librairie Fischbaclier. IX et 122 pages



THÉOLOGIE 463

la foi et le devoir. La vie des chrétiens suffira à cette démonstration.
Alors les hommes de bonne volonté, les hommes avides de justice
et de charité iront d'eux-mêmes chercher, où elle se trouve, la
source de la justice et de la charité, et le règne de Dieu sera moins
lent à venir sur la terre. »

En attendant que nous en soyons là, il est bon, il est nécessaire
de recourir à la parole et à la plume pour démontrer le bien fondé
de cette affirmation « que la morale chrétienne ne se peut séparer
de la religion chrétienne que par une sorte de violence dont la
conséquence serait notamment de dépouiller la morale chrétienne de

son caractère propre et de sa vertu. » Cela est nécessaire surtout à

une époque comme la nôtre, où l'on voit renaître une fois de plus
la prétention déjà ancienne de garder la morale de l'Evangile tout
en laissant de côté sa religion. Marquer, en regard de cette préten
tion, les rapports qui unissent, en principe, et qui doivent unir, en

fait, la foi et le devoir : c'est à quoi sont consacrés les quatre
discours que nous avons le plaisir de recommander à nos lecteurs.

Après avoir, dans le premier, posé la question telle qu'elle se

présente aujourd'hui, l'auteur constate le lien organique de la
morale et de la religion, d'abord à la lumière de l'Evangile même,
ensuite à la lumière de l'histoire. Il montre enfin que si le devoir
et la foi apparaissent si étroitement unis l'un à l'autre dans l'Evangile,

particulièrement dans le témoignage de Jésus-Christ, et dans
la vie des héros de la sainteté chrétienne, c'est que la nature
humaine elle-même réclame impérieusement une telle union, c'est

que, « séparer la foi chrétienne du devoir chrétien, la morale de

Jésus-Christ de la religion de Jésus-Christ, ce n'est pas seulement
déchirer en deux l'Evangile et ce qu'il y a de plus grand dans l'histoire

morale de l'humanité, c'est déchirer en deux l'homme lui-
même. »

Les discours de M. Hollard nous ont fait penser à cette « parole
prononcée au moment opportun, » dont il est dit qu'elle est
semblable à « des pommes d'or dans une corbeille d'argent. » Puissent-
ils atteindre plus d'un de ces « hommes de bonne volonté, avides de

justice et de charité », à qui la morale de l'Evangile » s'impose par
sa nécessité et par son évidence, » mais qui se la figurent separable
de i ces éléments religieux qui font partie intégrante de sa nature »,

qui en constituent la profonde originalité, « en même temps qu'ils
expliquent le caractère unique de sa puissance. » Puisse surtout la

méditation do ces pages éloquentes, de cette parole large, sobre et



464 BULLETIN

virile, avoir pour effet de pénétrer tout de nouveau les chrétiens à

qui elles parviendront de cette conviction-ci : c'est que • nous ne

serons vraiment puissants pour répondre au doute » concernant le

rapport nécessaire entre la foi et le devoir « que lorsque ce rapport
éclatera, vivant, en nous, c'est-à-dire, quand nous élèverons en
face de notre génération le témoignage d'une foi plus ardente dans

une vie plus fidèle. »

R.

Œhninger. — Portraits en miniature *.

L'auteur de ces « miniatures » n'est pas le premier venu. Assez

connu, dans la Suisse allemande et au-dehors, par diverses
publications théologiques et pratiques qui dénotent un esprit aussi
cultivé qu'original, il a la spécialité d'être à la fois pasteur de l'Eglise
nationale du canton de Zurich et affilié — on ne voit pas clairement
à quel titre — à l'Eglise dite apostolique, plus connue sous le nom
d'irvingienne. Son activité pastorale et littéraire et, plus encore, le
caractère en quelque sorte œcuménique, catholique au sens large
du mot, de sa piété, le besoin qu'il éprouve d'entrer en contact
avec des chrétiens de toute nuance et de rendre justice à la vie
chrétienne sous quelque forme qu'elle se présente, l'ont mis en relation

avec toute sorte de gens, avec — comme il le dit dans le sous-
titre de son livre — des représentants d'églises et de tendances
diverses.

Le digne pasteur a cru bien faire en nous communiquant ses

souvenirs personnels et en ouvrant son secrétaire pour en tirer à

notre usage des extraits de sa correspondance. II nous fait faire le

tour de ses nombreuses connaissances, voire même des membres de

sa propre famille. Parfois ses confidences vous mettent presque mal
à l'aise, tant elles sont intimes. On a le sentiment d'être pour ainsi
dire, malgré soi, le complice de plus d'une indiscrétion, surtout
quand il transcrit en toutes lettres des jugements portés par des

hommes encore vivants sur d'autres personnages non moins

vivants, jugements qui n'étaient évidemment pas destinés à la
publicité. Après cela, quoi qu'on en ait, on ne peut s'empêcher d'éprou

1 Minialurbilder aus persönlichem Verkehrmit Vertretern verschiedner
Kirchen und Richtungen. Von Friedrich Œhninger, Pfarrer in Laufen
am Rheinfall. — Bale, Adolf Geering, 1893, VII et 256 pages.



REVUES 465

ver une réelle sympathie pour un homme qui vous ouvre si
libéralement et, dirai-je, avec tant de candeur les portes de son intérieur.
Nous autres welches ne sommes pas accoutumés à pareille familiarité.

D'ailleurs, ces mémoires et confidences ne manquent pas d'intérêt,

tant s'en faut. C'est une véritable galerie de portraits infiniment
variés. On y voit défiler tour à tour catholiques, — tant romains,
qu'anti-infaillibilistes, — luthériens et réformés; libéraux et

orthodoxes, israélites et libres-penseurs, moraves et baptistes, darbystes
et irvingiens, adventistes et salutistes, mormons et spiritistes ;

actrices et diaconesses ; ouvriers et millionnaires ; théologiens de

toute nuance, depuis Biedermann jusqu'à Thiersch, et orateurs de

conventicules ; naturalistes et juristes, etc. etc. Chemin faisant, on
aborde ou effleure toute espèce de questions, y compris l'inévitable
question du ritschlianisme, on remue toute sorte d'idées, on
apprend une foule de choses bonnes à savoir et dont plusieurs prêtent
à de très sérieuses réflexions.

Somme toute, lecture attrayante et suggestive, et qui ouvre des

jours fort intéressants sur l'histoire de l'Eglise contemporaine,
principalement en pays suisse et allemand. Mais ce qui demeure énig-

matique au milieu de tout cela, et un véritable signe des te mps
étranges où nous vivons, c'est la situation ecclésiastique de l'auteur
à laquelle nous faisions allusion en commençant. Il y a là, nous
l'avouerons ingénument, un phénomène d'alliance évangélique qui
passe notre étroite compréhension.

V. R.

REVUES

Revue philosophique.

Août.

A. Penjon : Le rire et la liberté. — G- Mouret: Le problème de

l'infini. I. La relativité (fin). — V. Eggcr : Jugement et ressemblance

(fin). —G.Belot: Sur la définition du socialisme. — Novicow :
Va lutte entre les sociétés. Lettre à M. G. Tarde. — Analyses et
comptes rendus. — Périodiques étrangers.


	Théologie

