
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


e U L L E ï I N

THEOLOGIE

Eugène de Faye. — Les Apocalypses juives L

Il nous est arrivé de rencontrer des pasteurs qui ignoraient
qu'outre l'apocalypse de Jean, il existait encore d'autres apocalypses.

Après la publication de la belle étude de M. Eugène de Faye sur
les Apocalypses j'uves, une telle ignorance ne serait plus excusable.
Le travail de ce jeune savant est une œuvre originale et personnelle,

qui n" manquera pas d'être favorablement accueillie par les

théologiens s'intéressant à cet ordre de recherches.
M. de Fave a nettement délimité son sujet. Il a écarté, d'une part,

les livres apocryphes de. l'Ancien Testament, qui ont subi plus ou
moins l'influence de l'esprit grec ; et d'autre part, les oracles sybil-
lins d'origine juive, dus à la plume de théologiens judéo-alexandrins,
dont l'éducation était hellénistique. U a voulu n'avoir affaire qu'à
des écrits purement juifs, composés en dehors de toute influence

étrangère. En appliquant ce principe, son choix s'est porté sur six
écrits, qu'il nous donne (nous ne savons trop pour quelles raisons)
dans l'ordre suivant: les apocalypses d'Esdras, de Jean, de Baruch,
d'Hùnoeli, le Testament des XII patriarches et l'Assomption de

Moïse.

L'analyse littéraire, historique et critique de ces livres est reléguée
dans un Appendice spécial, que pourront se dispenser de lire ceux

qu'effraient les discussions d'érudition pure. Nous ne pouvons que
louer l'auteur de cette disposition. Elle lui a permis d'entrer en

1 Les Apocalypses juices, Essai critique, littéraire et théologique, par
Eugène de Faye. Paris, Fischbacher, 1892. 226 pages.



96 BULLETIN

matière sans alourdir son travail d'un bagage scientifique rébarbatif,

et sans enlever aux critiques de profession la possibilité de

contrôler dans le détail la justification des hypothèses servant de base
à l'ensemble du travail. Cette étude est faite avec le soin le plus
minutieux et avec une sûreté de jugement qui révèle un esprit
exercé à la critique et un penseur maitre de son sujet.

Ce n'est pas chose facile de déchiffrer ces écrits si bizarres et si
mystérieux. La langue des apocalypses est une langue tout à fait à

part, que le commun des mortels, même des philologues, ne
comprend pas. C'est une langue imagée, énigmatique, hiéroglyphique,
dont il faut avoir la clef pour la comprendre. Autrement on se

figurerait volontiers lire les élucubrations d'un cerveau malade.

Voici, par exemple, un grand aigle qui apparaît au Voyant du
livre d'Esdras. Il a six paires d'ailes et trois têtes. L'envergure de

ses ailes couvre la terre. Quatre autres paires d'ailes sortent des

premières. Une voix qui semble venir du milieu du corps de l'aigle,
ordonne aux aiies et aux têtes de régner, chacune à son tour,
d'abord les ailes, puis les têtes. Les règnes d'ailes se succèdent. Celui
de la seconde dure plus du double du règne des autres. Les douze

premières ailes et deux de la seconde série disparaissent ainsi. Il reste
six ailes et trois têtes. Deux de ces ailes se séparent des autres et

se placent au-dessous de la tête qui est à droite. Les quatre autres
tentent de régner. Elles disparaissent. La tête du milieu devient
plus puissante que ne l'ont été les ailes; elle est la maîtresse du

monde. Les deux autres têtes lui succèdent; mais l'une d'elles, celle
de droite, dévore l'autre. Tout à coup, un lion furieux sort d'une

forêt. Il parle à l'aigle. Il lui reproche les excès de sa domination,
sa ruse, ses mensonges. Pendant que le lion parle, la tête et les

deux ailes qui restaient disparaissent. Enfin le corps entier de

l'aigle brûle.
Voici un autre tableau, qui se trouve dans l'apocalypse de Baruch.

Une immense forêt, entourée de précipices, apparaît. En face d'elle
s'élève une vigne ; à son pied jaillissent les eaux paisibles d'une

source. Celle-ci s'avance vers la forêt ; elle grossit, devient une mer
immense, dont les flots submergent la forêt, déracinent les arbres

et font crouler les montagnes alentour. De toute la forêt il ne reste
debout qu'un cèdre. Bientôt lui aussi chancelle et tombe. Alors la

vigne s'avance, accompagnée de sa source. Elle s'approche du cèdre

déraciné qu'on lui apporte, et lui reproche son iniquité. Là dessus

le cèdre s'enflamme et brûle. La vigne grandit. Le lieu où elle se



THÉOLOGIE 97

trouve est une plaine couverte de fleurs qui ne peuvent se faner.
Dans l'apocalypse d'Hénoch, nous voyons apparaître toutes sortes

de bêtes : des taureaux, des génisses, des lions, des tigres, des loups,
des chacals, des chiens, des sangliers, des renards, des lapins, des

pourceaux, des oiseaux de toute espèce. Les astres marchent, man
gent, procréent; de leur union avec les filles des hommes naissent
des éléphants, des chameaux, des ânes. Un taureau blanc apparaît
au milieu d'un troupeau de brebis, et les brebis se métamorphosent
en taureaux.

Et cela continue ainsi.
A lire ces incohérences, on se demande si l'on n'a pas affaire à

des hallucinés, à des gens qui ont mis par écrit leurs cauchemars.

Eh bien non, ce sont des gens de sens rassis. Toutes ces images
ont une signification précise; ce sont les lettres d'un alphabet, c'est

une écriture d'un genre particulier, une espèce d'écriture en rébus.
Pas plus que les rébus ou les hiéroglyphes, ces images ne composent
des tableaux. C'était une erreur de nos ancêtres d'en donner les

dessins dans nos vieilles bibles. Ces images apocalyptiques ne sont

pas faites pour être peintes ou dessinées, elles sont faites pour être
lues.

Les lecteurs connaissaient parfaitement le sens de cette écriture
mystique, que les auteurs employaient pour cacher aux autorités
hostiles leur enseignement plus ou moins révolutionnaire, et pour
enflammer le zèle de leurs partisans. M. de Faye s'est mis à étudier
leur langage, il s'est laissé initier à leur symbolisme, il a trouvé le

chiffre de leur écriture secrète, la clef de leur énigme, et il est

parvenu à lire ces pages couvertes d'hiéroglyphes comme si elles

étaient écrites dans le français le plus limpide. C'est un plaisir de

le suivre et de le prendre pour guide dans la lecture et l'explication
de ces productions si étranges et en même temps si instructives de

l'ancienne littérature juive.
Au fond, une seule et même idée remplit toutes ces apocalypses :

elles annoncent toutes le triomphe final di; peuple d'Israël el l'écrasement

de ses ennemis. C'étaient à la fois des écrits patriotiques,
ardents, stimulant ce qu'on pourrait appeler le chauvinisme de la

nation juive, et des écrits de consolation, prêchant la patience, la
confiance en Dieu, et ouvrant au peuple opprimé les perspectives
d'une félicité prochaine et idéale. Ces écrits ont pour nous d'autant

plus d'intérêt qu'ils étaient la lecture favorite des Israélites
pieux du temps de Jésus Christ et de l'Eglise chrétienne primitive.

THÉOL. ET PHIL. 1893. 7



98 BULLETIN

Ils nous apprennent de quelles idées on se nourrissait et dans

quelle atmosphère enfiévrée on vivait à cette époque.
Au point de vue littéraire, les apocalypses qui nous ont été

conservées, sont toutes des compilations ; elles renferment de petites
apocalypses qu'un dernier rédacteur a réunies et plus ou moins
fusionnées. M. de Faye, par une analyse pénétrante et très judicieuse,
a cherché, après d'autres, à retrouver età reconstituer les apocalypses

primitives qui sont entrées dans la composition de nos apocalypses

traditionnelles. C'est ainsi qu'il a trouvé quatre apocalypses
dans Esdras, quatre dans Baruch, deux petites apocalypses juives
dans l'apocalypse de saint Jean. Et ses démonstrations sont faites

avec une compétence et un esprit scientifique qui ne laissent pas

d'inspirer la plus grande confiance au lecteur.
On peut considérer VAppendice comme le fondement de l'édifice,

sur lequel s'élèvent deux étages, deux grandes divisions, dont lu

première est consacrée àl'examen historique des apocalypses,notamment

aux questions relatives à leur date et à leur origine, et la
seconde à leur théologie.

Dans la première partie, l'auteur fait le classement des apocalypses.

Il les répartit en trois groupes : les apocalypses populaires, les

apocalypses rabbiniques et les apocalypses transcendantes. Cette

division répond, d'une manière générale, au caractère de ces

apocalypses. Le terme de « transcendantes » n'est peut-être pas très
heureux pour désigner les apocalypses qui se distinguent par leur
tendance spiritualiste ; mais on se rend facilement compte de ce que
M. de Faye entend par cette désignation.

Nous regrettons que l'auteur ait négligé d'exposer les règles,
d'après lesquelles il cherche à dater les apocalypses. Il n'y a guère
d'écrits anciens, anonymes ou pseudonymes, auxquels il soit plus
facile d'assigner une date approximative. Le visionnaire, qui prend
généralement son point de vue à quelques siècles en arrière de son

temps, annonce sous une forme prophétique les événements
historiques qu'il connaît et qu'il décrit avec une grande précision ; mais
arrivé à son temps, il est à bout de son savoir, et alors il présente
l'avenir en termes vagues et oratoires. La date du livre est celle où
s'arrêtent les données historiques et où commencent les prophéties
nébuleuses. Se guidant d'après cette règle, M. de Faye a su assigner
à la plupart de ses apocalypses une date qui ne doit pas beaucoup
s'éloigner de la vérité.

Un des grands mérites de son livre est d'avoir daté un certain



THÉOLOGIE 99

nombre de doctrines que nous trouvons dans la Mischna et le
Talmud, et dont la date ou plutôt l'âge était absolument incertain.
Quand on lit le beau livre de M. Ferdinand Weber sur la théologie
synagogale, que M. de Faye a largement utilisé, on est constamment

poursuivi du regret de se trouver en présence de doctrines non
datées. On aimerait savoir si telle doctrine était déjà enseignée dans
les synagogues au temps de saint Paul, au temps de Jésus-Christ ;

mais dans la Mischna et le Talmud les doctrines les plus anciennes
et les plus modernes sont mêlées sans aucun discernement, et rien
n'y permet d'en fixer l'âge. M. de Faye a fait un effort très heureux

pour dater quelques-unes de ces doctrines, qu'il expose dans les trois
chapitres de sa deuxième partie, sous les titres suivants : a Les idées

do préexistence» (Le Messie; la Jérusalem céleste; le Paradis;
Behemoth et Leviathan) ; « La demeure de Dieu et la lumière
divine » (Le ciel juif ; la matière lumineuse); « Le monde supra-sensible

» (Genèse de cette notion ; milieu et conditions de son éclosion).
En poussant ses recherches un peu plus loin, il aurait pu dater
encore quelques autres doctrines : la prédestination, la justification,
l'expiation, la doctrine des peines des méchants dans une autre vie.
Grâce aux dates des apocalypses, on peut fixer, sinon l'âge absolu
de ces doctrines, du moins une époque très reculée et très précise où

elles ont été enseignées en Palestine. On les enseignait au siècle

apostolique. C'est là un résultat d'une portée considérable.
Selon M. de Faye, toutes ces doctrines étaient foncièrement juives

et plongeaient leurs racines dans l'Ancien Testament. Il conteste

que les apocalypses dont il s'occupe, aient subi la moindre atteinte
de l'influence grecque Nous ne saurions, sur ce point, nous ranger
entièrement à son avis. Les idées de préexistence étaient platoniciennes

; et la croyance à une vie future dans le ciel ne se trouve pas
dans l'Ancien Testament C'est par la bible grecque, notamment par
quelques livres apocryphes, ot par la théologie judéo-alexandrine
que la pensée grecque a pénétré dans le judaïsme palestinien. Celui-
ci eut beau se barricader contre les influences externes, il ne put
empêcher l'air ambiant de pénétrer dans la place. Déjà du temps de

Jésus-Christ, il y avait une école alexandrine à Jérusalem (Actes

VI, 9). Il n'y a donc pas lieu de s'étonner que l'on trouve des traces

de l'esprit grec dans les écrits juifs de cette époque.
Ce qui a induit M. de Faye en erreur sur ce point, c'est une

confusion très pardonnable, mais non moins réelle, entre la forme
et le fond, entre l'idée qui est grecque, et la forme qu'a revêtue cette



100 BULLETIN

idée dans la pensée juive. En voyant la pensée grecque dans son
incarnation juive, on peut ne plus la reconnaître. Il n'en est pas
moins certain que l'ancien hébratsme ne connaît ni la préexistence
des âmes, ni celle du Messie, ni l'immortalité native de l'âme, ni le

royaume messianique dans le ciel. Toutes ces doctrines sont des

infiltrations étrangères dans les apocalypses.
Nous n'en croyons pas moins qu'il y a quelque chose de légitime

dans la thèse de l'auteur : elle est une réaction très justifiée contre
la tendance qui a menacé de nous envahir et qui voyait du philonisme

dans toute la littérature juive et chrétienne. C'était un
extrême. Par réaction, M. de Faye est allé à l'extrême opposé. Mais
ces alternances sont une des conditions psychologiques du progrès.
Loin de nous en plaindre, nous devons de la gratitude à ceux qui
travaillent à nous faire avancer dans la connaissance de la vérité
historique; et l'étude de M. de Faye est une large et belle
contribution à cette œuvre.

E. Ménégoz.

R. Sohm. - Aperçu de l'histoire de l'Eglise chrétienne1.

On nous offre ici la traduction d'un petit volume intitulé Kir-
chengcschichte im Grundriss, dans lequel M. Sohm, l'éminent
professeur de droit ecclésiastique de l'université de Leipzig
(précédemment de celle de Strasbourg), a réuni une série d'articles

publiés dans uno revue allemande, VAllijemeine Konservative
Monatsschrift. Le but de l'auteur était de présenter l'histoire de

l'Eglise comme une portion de l'histoire universelle et de mettre

ses lecteurs à même d'embrasser dans une vue d'ensemble les

grandes phases de son développement à travers les siècles, en même

temps que de se rendre compte des forces spirituelles que le

christianisme a répandues dans le monde.

L'ouvrage est divisé en cinq chapitres : I. Les origines (jusqu'aux
débuts du monachisme et à saint Augustin) ; IL Le moyen âge ;

III. L'âge de la Réformation ; IV. Piétisme et rationalisme (Aufklärung)

; V. Le dix-neuvième siècle, Ces trois derniers chapitres
remplissent à eux seuls près de la moitié du volume.

Dès sa première apparition, au comnwneement de 1888, cet

i Traduit librement de l'allemand (par M«0 Zecrledcr, de Berne) Lausanne, 1892.

Georges Bridel k O éditeurs. 277 pages.



THEOLOGIE 101

abrégé a été salué, par les juges les plus compétents, comme un
ouvrage excellent en son genre. < Je ne saurais dire, ainsi s'exprimait

le professeur Harnack dans son Journal de littérature théologique,

comment le problème consistant à résumer l'histoire de

l'Eglise en moins de 200 pages (en effet, l'original allemand n'en a

que 194) pourrait être résolu d'une façon plus heureuse. Et cela non
seulement quant à la forme, — elle est d'une précision et d'une
clarté exemplaires — mais pareillement en ce qui concerne le fond.
...Partout les traits caractéristiques sont bien mis en relief ; il est

tenu compte de l'histoire intérieure non moins que des faits
extérieurs ; le récit est plein d'esprit, riche en idées, et pourtant d'une

parfaite sobriété. Je ne puis que souhaiter que ce livre rencontre
un large accueil parmi les étudiants en théologie. Si chacun d'eux,
à l'avenir, si; mettait à l'étudier avec attention et réflexion, de préférence

aux maigres manuels en usage, ce serait un vrai gain. Mais
on peut le recommander aussi, non pas peut-être à ce qu'on est

convenu d'appeler le grand public cultivé, mais à toute personne
vraiment instruite. A côté du livre de Hase, nous n'avons malheu-
sement pas, nous autres théologiens, de bon abrégé d'histoire
ecclésiastique à offrir à cette classe de lecteurs » — « Celui qui parle
dans ces pages, lisons-nous dans le même article, n'est pas un
érudit dont l'intérêt s'épuise dans la connaissance des détails, ni un
dilettante qui se délecte au jeu attrayant de l'histoire. Ce n'est pas
un pessimiste qui transporte dans l'histoire sa propre maussaderie,
ni un optimiste qui croit au progrès indéfectible de la culture
intellectuelle. C'est un homme pour qui l'Evangile est la chose la

plus sacrée que possède l'humanité ; un homme à qui l'histoire à

enseigné que l'Evangile seul, et non quelque civilisation ou quelque
nationalité que ce soit, est impérissable; un homme enfin qui a à

cœur le vrai bien de son peuple, qui connaît la crise qu'il traverse,
mais a confiance dans la puissance de la foi chrétienne et de la
morale dont cette foi est la source. •

Cette recommandation si chaleureuse do l'ouvrage du juriste de

Leipzig par le théologien de Berlin a d'autant plus de poids qu'au
point de vue dogmatique et ecclésiastique ces deux hommes ne sont

pas du même bord, tant s'en faut. M. Sohm est conservateur et

luthérien, il ne s'en cache pas. Selon lui la théologie des ir et m"
siècles, qu'il appelle excellemment • la dernière grande production
de l'esprit hellénique, > a fixé « pour tous les temps » les traits
fondamentaux delà théologie chrétienne, et la confession de l'Eglise



102 BULLETIN

luthérienne du xvie et du xvii9 siècle est l'expression définitive,
semble-t-il, de l'Evangile, partant le seul remède dans la crise
sociale du temps présent. J'avoue, remarque à ce propos le critique
de Berlin — et c'est la principale réserve dont il fait suivre ses

éloges, — j'avoue ne pas comprendre la position que prend ici
l'auteur. Comment un homme qui, de la première à la dernière

page de son livre, fait preuve d'un sens historique aussi exercé,

peut-il faire à ce point abstraction de ce même sens historique
quand il s'agirait de l'appliquer aux documents du Nouveau Testament

et à la confession traditonnelle de l'Eglise Qu'un juriste,
qui n'a pas à s'inquiéter de la question de savoir d'où vient le droit
actuellement en vigueur, ou qu'un politicien, qui n'est tenu de

compter qu'avec la forme ou l'organisation relativement la plus
forte de l'Eglise de son temps, voie dans la confession de foi
traditionnelle « la base historiquement donnée de l'Eglise, » « la grande
puissance qui en réalité règne dans l'Eglise et qu'il s'agit de rétablir
sur le trône, » — cela se conçoit. Mais qu'un historien, qui a étudié
à fond les annales de l'Eglise, qui nous enseigne lui-même que
toutes les manifestations de la vie de l'Eglise (et l'expression de sa
foi en est une, sans doute) dépendent des circonstances de temps
et de lieu, puisse songer à ramener les générations actuelles à la
« confession » du xvi" et du x.vn° siècle, voilà ce qui parait à

M. Harnack plus difficile à comprendre, et il n'est sans doute pas
seul dans ce cas. En fait de « grande puissance, s pour autant
qu'il s'agit de l'Eglise, il n'en existe qu'une aujourd'hui, — à part
la puissance spirituelle de l'Evangile, — et cette grande-puissance,
ce n'est pas le confessionnalisme luthérien, fût-il même renforcé

par le parti de « l'Union positive, » c'est l'Eglise romaine avec son

pape infaillible.
Ajoutons, pour achever de caractériser dans ses grands traits

l'ouvrage que nous annonçons, que le juriste se trahit par l'intérêt
tout particulier qu'il voue aux questions d'organisation et de

constitution et aux rapports entre l'Eglise et l'Etat ; que dans l'histoire
moderne, surtout dans ce siècle-ci, c'est l'Allemagne qui est partout
au premier plan ; que dans le paragraphe final, intitulé La situation
actuelle, le langage s'élève à un genre d'éloquence qui rappelle
celui des anciens prophètes. C'est une prédication laïque des plus

impressives sur les périls, les devoirs et les espérances de l'heure

présente.

Malgré les qualités littéraires de l'original, ou peut-être à cause



THÉOLOGIE 103

même de ces qualités, ce n'était pas chose facile que de le faire
passer en français. La traductrice, introduite auprès du public par
un avant-propos de M. Bernard, i'un des pasteurs de l'Eglise
française de Berne, s'est acquittée de sa tâche avec bonheur, librement,
mais fidèlement. A quelques phrases près, l'ouvrage se lit presque
comme une œuvre de première main.

V. R.

R. A. Lipsius. — Compte rendu de la littérature
théologique de l'année 1891 L

Depuis la dernière notice que lui consacrait la Revue (en
janvier 1890), le Jahresbericht a continué à paraître dans les mêmes

conditions, non plus chez Mohr, à Fribourg en Brisgau, mais chez
Schwetschke et fils, à Brunswic. Nous avons sous les yeux les

quatre fascicules où sont inventoriées les publications théologiques
de l'année 1891. Le volume entier compte ceut pages de plus que
celui d'il y a trois ans. Le registre alphabétique des auteurs, à la
fin du volume, remplit à lui seul plus de 60 pages à deux colonnes.
Le nombre des auteurs analysés, ou du moins cités, ne doit pas
être fort éloigné de 3000. Nous ne garantirions pas que la littérature
théologique de langue française soit enregistrée sans aucune erreur
ni omission. Certains ouvrages sont simplement mentionnés qui
auraient mérité d'être caractérisés et appréciés, ne fût-ce qu'en quelques
lignes. C'est le cas, par exemple, du Problè-ne de l'autorité de

M. Leopold Monod. Mais de semblables lacunes sont presque
inévitables dans un répertoire qui embrasse une pareille niasse de

matières. S'il faut s'étonner d'une chose, c'est qu'il soit aussi

complet, et l'on ne peut qu'admirer le degré de perfection en son

genre auquel l'ouvrage est parvenu.
Le personnel des collaborateurs a subi quelques modifications.

Pour la littérature de l'histoire ecclésiastique de 1517 à 1700

M. Benrath, de Bonn, a cédé la place à M. Lœsche, de la faculté

protestante de Vienne, et pour la littérature « interconfessioniielle »

M. Kohlschmidt, pasteur à Densfedt près Weimar, a pris celle de

M. Nippold. — Dans la troisième section, celle qui traite de la

1 Theologischer Jahresbericht, ...herausgegeben von B. A. Lipsius. — Elfter Band

enthaltend die Literatur des Jahres 1891. — Braunschweig 181)2. C. A. Schwetschke

und Sohn. — u58 pages en quatre fascicules.



104 BULLETIN

théologie systématique, la besogne est répartie entre quatre
collaborateurs, au lieu de ne l'être, comme précédemment, qu'entre
deux. M. Lipsius s'est réservé la philosophie de la religion et ce

qui a trait aux principes généraux de la théologie (foi et dogme,
révélation et autorité, etc.). Il s'est déchargé de l'encyclopédie, de

l'apologétique et de la symbolique sur M. Aug. Baur, doyen à

Münsingen (Wurtemberg), de la dogmatique sur M. Aug. Dornet-,
professeur à Königsberg. M. Marbach, surintendant à Eisenach, a

continué à dépouiller la littérature relative à l'éthique. Pas de

changements en ce qui concerne l'exégèse et la théologie pratique.
Un avis de l'éditeur nous apprend que des mesures sont prises

pour assurer la continuation de cette œuvre malgré le coup sensible

que lui a porté le décès du regretté Lipsius. C'est fort heureux ; car

quiconque a pris l'habitude de lire le Jahresbericht aurait peine à

s'en passer, quelques réserves d'ailleurs qu'il puisse avoir à faire
in petto sur tel ou tel jugement ou, d'une manière plus générale, sur
le point de vue théologique de tel ou tel collaborateur.

H. V.

Théod. Gerold. — Edouard Beuss1.

Il ne faut pas chercher dans ces pages une étude sur la théologie
de Reuss ni même une caractéristique détaillée de ses ouvrages.
L'auteur n'avait d'autre prétention que « de résumer à grands traits
la vie extérieure et la remarquable activité de l'homme et du savant,
et de faire revivre encore une fois le maître vénéré et aimé devant
les regards de ses nombreux élèves. » Ceux-là même qui n'ont pas
eu l'honneur et l'avantage d'être du nombre de ces derniers, mais
n'en voient pas moins dans l'éminent docteur de Strasbourg un
c maître vénéré et aimé, » liront ces pages avec un vif intérêt. Ils
remercieront cordialement M. le pasteur Gerold d'avoir rendu à sa

mémoire cet affectueux et reconnaissant hommage, et le féliciteront
de s'être acquitté de celte tâche avec, autant de sobriété que de

t piété. » — La notice biographique, page fJ-71, est suivie d'une
bibliographie des ouvrages d'Edouard Reuss, qui ne remplit pas
moins do quinze pages.

H. V.

1 Notice biographique, de 87 pages. — Paris, librairie Fischbaclier, I892.


	Théologie

