
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La signification de l'écriture sainte pour le chrétien évangélique :
analyse d'une étude de M. Erich Haupt

Autor: Christen, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE

POUR LE CHRÉTIEN ÉVANGÉLIQUE

ANALYSE D'UNE ETUDE DE M. ERICH HAUPT

PAR

E. CHRISTEN

La question brûlante que la théologie actuelle a posée et à

laquelle les chrétiens comme individus et comme communauté
ont à répondre aujourd'hui, est celle de la position à prendre
à l'égard de l'Ecriture.

Il est vrai que les controverses sur l'autorité des saints
livres semblent s'apaiser peu à peu dans les divers camps
théologiques, et qu'il se prépare une entente basée sur le terrain

pratique, celui des effets que l'Ecriture exerce sur nous et

autour de nous. Mais les échos de ces luttes se répercutent
encore avec force parmi ceux qui, étrangers au mouvement
scientifique, n'en apprennent que les résultats et qui, mal
préparés pour juger de la part de vérité qu'ils renferment, en
ressentent les effets sans toujours se rendre compte des causes

qui les ont produits. Il en résulte une incertitude absolue sur
l'autorité à accorder aux documents bibliques, un état d'inquiétude

qui Double les Eglises et qui, s'il durait, ne pourrait être

que néfaste aux progrès de la foi et de la piété chrétiennes.
Cette situation religieuse anormale a suggéré à l'un des

professeurs les plus éminenls de l'Université de Halle une étude

remarquable sur « la signification de l'Ecriture sainte pour le
THÉOL. ET PHIL. 1893. 37



550 E. CHRISTEN

chrétien évangélique1. » Le Dr Erich Haupt ne veut pas nous
donner une dissertation dogmatique, car il se préoccupe avant
tout des simples fidèles. Il ne s'efforce pas non plus d'établir
une théorie nouvelle sur la Bible. Il lui importe seulement

d'exposer le point de vue auquel le croyant doit se placer quand
il se trouve en présence de l'Ecriture, celui de ses expériences
intérieures, indépendantes de toutes recherches scientifiques.
M. Haupt ne se fonde pas sur un principe a priori ; il part de

la foi, principe de vie. Aussi écrit-il moins dans le but de

convertir à ses opinions les partisans de l'orthodoxie dogmatique,

que dans celui d'affermir ceux à qui leur conscience ne permet
plus de souscrire à des formules mortes et qui cherchent une
base à leurs convictions religieuses dans un christianisme plus
pratique et plus conforme à l'esprit même de son fondateur.

Pour répondre au vœu même de l'auteur, et dans l'espoir
que des considérations aussi suggestives que celles qu'il nous

présente pourront aussi jeter quelque lumière dans les
nombreux cercles de théologiens de langue française que des sujets
de ce genre intéressent, nous nous proposons de donner un
résumé succinct, mais aussi fidèle que possible, des quatre
parties dont se compose le travail du professeur Haupt.

I. La crise actuelle.

Au point de vue religieux nous sommes dans une période de

transition. La cause principale en est la conception différente

que nous avons de l'Ecriture et de son autorité en matière de

foi.
L'Ecriture n'est plus, comme au temps de la réformation, la

source unique et la norme de toutes les vérités chrétiennes.
Cette base, autrefois considérée comme inébranlable, est

devenue aujourd'hui vacillante pour un grand nombre. Il est

difficile actuellemeut de s'entendre sur son importance, car il
n'est pas de question qui ait donné lieu à autant de solutions

diverses, pour ne pas dire contradictoires, que celle qui traite

1 Die Bedeutung der heiligen Schrift für den evangelischen Christen-

Bielefeld et Leipzig, Velhagen et Klasing éditeurs, 1891, 96 pages.



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCHITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 551

de la valeur extrinsèque et intrinsèque des documents bibliques.

Il serait oiseux de reprendre en détail les causes qui sont à

l'origine de cet état de choses. Qu'il suffise de rappeler la

conception si foncièrement antipsychologique de la dogmatique
ancienne, qui excluait tout facteur humain de la composition des

Ecritures afin de pouvoir en excuser les erreurs et les lacunes.
Du moment qu'on faisait de Dieu lui-même l'auteur de la Bible,
il fallait bien revendiquer pour elle l'infaillibilité, il est vrai de

dire que cette manière de voir tend à disparaître de nos jours
et qu'on s'accorde généralement à reconnaître, dans les livres

historiques tout au moins, la marque personnelle des écrivains
qui les ont rédigés.

C'est ensuite la critique historique, dont les résultats
souvent par trop négatifs sont une conséquence directe de

l'intransigeance des défenseurs de l'inspiration plénière. On

reconnaît ouvertement, même dans les milieux appelés évangéliques,

qu'il y a dans la Bible des livres dont on peut contester
l'authenticité, qu'il y a même dans le Nouveau Testament des

écrits dont le contenu est d'origine douteuse, et l'on ne craint
plus d'affirmer que les enseignements de l'Ecriture ne sont

plus reconnus clans leur totalité comme révélation, mais que
plusieurs ne sont que l'expression de la manière de voir d'une
certaine époque ou, moins encore, le produit d'idées purement
individuelles.

On comprend aisément que des chrétiens sincères ne
considèrent pas sans défiance, voire même sans antipathie, ces

résultats réels ou imaginaires du travail théologique. La critique
à l'égard de la Bible leur répugne. Déclarer un livre saint

inauthentique ébranle leur foi et leur enlève toute confiance

en un document qu'ils sont habitués à regarder tout entier

comme un produit de la révélation. Aussi constatons-nous que
la majorité des croyants s'en tient toujours à l'ancienne théorie
de l'inspiration, quelque plausibles que puissent être les

arguments qu'on élève contre elle. On préfère soumettre la raison
à la foi passive plutôt que d'émettre un seul doute, sur l'exactitude

d'un récit biblique. La conséquence d'une position aussi



552 E. CHRISTEN

anormale est cette défiance à l'endroit de toute science théologique

dont nous avons parlé, et qui produit nécessairement
un dualisme funeste entre la foi des théologiens et celle des

fidèles.
Cette défiance des laïques est un fait grave. Mais ce qui est

plus grave encore, c'est la position que nombre d'ecclésiastiques

prennent à l'égard de l'Ecriture. Parmi eux, il en est

qui de parti pris écartent les problèmes de la nouvelle théologie

; c'est le petit nombre, il est vrai. En agissant de la sorte,
ils ne diffèrent guère des laïques dont nous venons de parler
qu'en ceci, qu'ils contribuent encore à les confirmer dans leurs
préjugés contre toute attitude quelque peu indépendante à

l'égard des Ecritures.
La plupart des ecclésiastiques cependant, chez qui l'influence

des études a eu pour résultat l'abandon de l'ancienne conception

de la Bible, se sont familiarisés avec la méthode scientifique

moderne. Ils ne craignent pas de soumettre la Bible au

crible de la critique historique, mais en même temps ils ne

perdent pas l'espoir qu'au moyen de la science on arrivera à

rétablir et à maintenir l'ancienne notion de l'autorité et à

neutraliser les résultats de la critique négative par cette même
science.

On rêve d'une union entre la science et la foi traditionnelle
et l'on espère servir la cause de celle-ci par les procédés de

celle-là. Si l'intention est des plus louables, les résultats, en

revanche, sont fort précaires. Non seulement, de la sorte, ni la

science ni la foi n'arrivent à leurs fins, mais elles se contrecarrent

mutuellement. Peu d'ecclésiastiques, en effet, ont assez de

loisirs ou de goût pour consacrer suffisamment de temps et de

forces à l'étude scientifique de la Bible, de manière à être en

état d'énoncer des jugements personnels en matière de

critique. La plupart s'en rapportent aux appréciations d'hommes
faisant autorité. Leur principe consiste à souscrire aux résultats
de la critique dans la mesure où le feront des théologiens dont
la foi et les tendances religieuses ne peuvent pas être mises en

doute, et en qui ils ont une confiance pleine et entière. Mais

en procédant de la sorte, ils oublient que les préjugés de la foi



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 553

enlèvent à la science toute objectivité, et que même les conclusions

de la critique qu'ils ont acceptées sont affaiblies par
l'a priori dogmatique qui les domine. En fait, cette méthode
en revient à imposer de son chef des limites à l'étude impartiale

des documents, parce qu'on a peur des résultats qui
pourraient en découler.

Une position aussi incertaine, aussi flottante, ne peut se

soutenir à la longue. Elle ne peut manquer d'aboutir à un retour
au traditionalisme littéraliste. En effet, la méfiance des fidèles

laïques contre toute théorie qui dévie de celle de l'inspiration
plénière et la crainte d'ébranler la foi des catéchumènes en

leur exposant une manière de voir différente de celle qui leur
est familière, sont pour ces ecclésiastiques timorés des motifs
suffisants d'en revenir à l'ancienne interprétation de la Bible.

Ils se persuadent que c'est aux membres du troupeau à leur
dicter la ligne de conduite qu'ils ont à tenir et ne tardent pas,

au nom de ce qu'ils appellent la pratique, à briser définitivement

avec la science théologique tout entière.

Que dire enfin de ceux qui portent en chaire, tels quels, les

résultats de la critique biblique et qui, se fondant sur elle,
déclarent à qui veut l'entendre, que l'Ecriture, vu ses imperfections,

n'est plus en droit de réclamer une autorité unique
On peut affirmer que cette manière de faire n'est guère plus
profitable, qu'elle l'est même moins encore que les précédentes,

à la cause du christianisme; car, quelque forte que puisse
être la proportion de l'élément humain dans la composition des

Ecritures, ce n'est pas à les expurger que le pasteur doit
consacrer ses efforts; c'est bien plutôt à réveiller la piété et à

nourrir la vie religieuse au moyen de ces Ecritures prises dans

leur ensemble.
En résumé, la cause de la crise dont nous souffrons réside

dans le fait qu'il y a dans nos Eglises beaucoup de gens qui
s'en tiennent à une conception de la Bible qu'ils déclarent
indispensable au salut, lors même qu'elle n'est plus du tout en

rapport avec des données de la théologie contemporaine. Cette

conception se maintient avec opiniâtreté et prouve par cela

même qu'elle répond à certains besoins que la science théolo-



554 E. CHRISTEN

gique moderne n'est pas parvenue à satisfaire dans la même

mesure. Il faut dès lors que la théologie en recherche la faute

tout d'abord en elle-même et qu'elle examine en quoi ses
procédés peuvent être fautifs ou insuffisants.

Il est certain que la polémique acharnée qui s'est élevée

contre la théorie de l'inspiration plénière a produit une
impression pénible parmi les croyants. Ils ont pu croire qu'on
voulait amoindrir la Bible, qu'on tendait à reléguer son côté

divin à l'arrière-plan. Au lieu de faire avancer la foi, le travail
théologique n'a semblé produire qu'un appauvrissement dans

le domaine religieux. La méthode essentiellement négative dont
il usait ne pouvait pas constituer un réel progrès parce qu'elle
faisait l'effet de ne renfermer aucun élément religieux
nouveau. Or tout progrès véritable doit se légitimer par le fait
qu'il apporte avec soi une conception supérieure au point de

vue religieux. Ce qu'il faut reprocher aux générations passées

ce n'est pas d'avoir eu trop de foi, mais de n'en avoir pas eu

assez; c'est que leur croyance, entachée d'erreurs, n'a pas

permis à la foi de s'exprimer dans toute sa pureté et avec
toutes ses conséquences.

La tâche de la théologie actuelle, si du moins elle veut triompher

de l'ancienne conception de l'Ecriture, consistera donc à

montrer que, dans cette conception, le point de vue religieux
auquel il faut se placer pour envisager l'Ecriture n'a pas
encore trouvé, tant s'en faut, son expression pure et
complète, et à faire sentir la nécessité de combler ce déficit par
une connaissance plus approfondie et plus réellement
religieuse de la Bible.

Il est bien vrai que les dons les plus précieux que Dieu
accorde à ses enfants ou à son Eglise, il se plaît à les revêlir
d'une forme sans apparence. Bien plus, ce qui constitue un

progrès dans le règne de Dieu semble souvent, au premier
aborti, n'être qu'un recul. Un gain réel se cache sous une perle
apparente. Ainsi en a-t-il été lors de l'apparition du Christ et
à l'époque de la reformation. Dans ces deux cas, un
appauvrissement apparent est devenu la source de plus grandes
richesses. Il en sera de même aujourd'hui. Les partisans de l'an-



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 555

cienne interprétation de la Bible auront à abandonner des

croyances qu'ils regardaient comme une des richesses de leur
foi. Mais cette prétendue perte se changera pour eux en un
gain, qui se traduira par une vie religieuse plus intense.

Prouver d'abord que la doctrine traditionnelle est insuffisante,

autant, au point de vue religieux qu'au point de vue
scientifique, exposer ensuite, au sujet de l'Ecriture, une théorie

qui sauvegarde réellement et pleinement les intérêts de la
foi, tel sera donc dans ce travail le plan à suivre et le but à

atteindre.

IL Le vrai point de départ.

C'est un fait assez généralement reconnu que la Bible possède

une autorité toute particulière. Aussi n'est-ce pas sur cette
attribution que portent les controverses théologiques, mais

plutôt sur la question de savoir comment formuler cette autorité

et comment la motiver.
Le principe protestant nous fournit déjà une réponse. En

n'admettant aucune autorité extérieure imposée à la conscience,
en laissant à chacun la responsabilité de sa vie religieuse, il
condamne toute manière de penser et tout acte qui ne serait

pas le produit de l'obligation interne ou le résultat des

expériences individuelles. Appliquant cette donnée à l'Ecriture,
nous dirons qu'elle doit imposer son autorité de par son caractère

même, bien plutôt que parce que cette autorité dépendrait
de tel ou tel corps ecclésiastique qui la sanctionne. En effet, si

l'Eglise évangélique en appelle à l'Ecriture comme à la norme
suprême en matière de foi, il n'est pas admissible qu'une autorité

inférieure serve à garantir celle dont elle-même dépend.
Il doit donc y avoir en dehors de l'Eglise un moyen d'arriver à

une certitude absolue sur ce point, un moyen accessible à tout
chrétien sans distinction d'instruction ou de rang. Ce moyen
unique, c'est la foi.

Ce point de départ, une fois fixé, exclut comme preuve de

l'autorité de l'Ecriture toute démonstration scientifique de la

vérité de son contenu qu'on essayerait de tirer soit de l'histoire
soit de la dogmatique, que l'on considère d'ailleurs la Bible



556 E. CHRISTEN

comme étant elle-même la révélation ou qu'on ne reconnaisse
en elle qu'un document de la révélation.

En effet, quoiqu'on soit pleinement en droit de voir dans
l'Ecriture un ensemble de témoignages documentaires de la

révélation, il n'en est pas moins vrai que cette qualité n'est

pas suffisante pour nous donner une certitude religieuse de son
autorité en matière de foi. Car un document, au sens propre du

mot, est lui-même une pièce appartenant à l'histoire et comme
tel il est soumis aux lois de la critique historique. Or, on aurait
beau être d'accord pour affirmer que la Bible tout entière est

d'une authenticité documentaire parfaite : ce jugement du
monde savant provoquerait tout au plus la soumission à une
autorité n'ayant aucun caractère religieux. Il produirait un
acquiescement qui ne vaudrait guère mieux que celui qu'exige
l'Eglise romaine. Jamais il n'engendrerait une conviction
personnelle. Mais nous savons que cet accord de la critique historique

sur la valeur documentaire des Ecritures n'existe même

pas. On conteste l'authenticité de tels ou tels écrits, on doute de

l'objectivité de leurs auteurs, on se demande s'ils ont bien compris

eux-mêmes les faits qu'ils relatent, si l'imagination, les

impressions personnelles n'ont pas altéré l'histoire et dénaturé le

cours réel des événements. En présence de tant d'opinions
diverses, en présence de tous les arguments tirés de l'histoire,
de l'exégèse, de la psychologie, quelle attitude prendront les

simples fidèles? Comment veut-on qu'ils sachent se frayer un
chemin dans ce dédale d'hypothèses scientifiques, et qu'ils se

contentent d'une certitude basée sur tant d'affirmations
s'excluant l'une l'autre? Il est trop évident qu'en appeler à

l'autorité de la Bible en tant que document historique ne saurait

constituer un fondement solide pour la foi. Même en

reconnaissant à l'Ecriture cette qualité-là on n'aurait encore, à

l'appui de son autorité, qu'une preuve indépendante delà
conscience, c'est-à-dire une preuve n'entraînant aucune obligation
religieuse.

La voie dogmatique ne conduit guère à une certitude
intérieure plus grande. Partant d'une idée préconçue touchant la

composition des Ecritures, elle n'aboutit qu'à une foi d'auto



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 5o7

rite qui ne subsiste qu'aussi longtemps que ses prémisses sont

inattaqoées. Mais on sait assez combien celles-ci sont ébranlées

par la critique biblique contemporaine! On a cru que
pour arriver au salut il fallait avoir en mains un livre infaillible
et l'on en est venu à ériger en dogme fondamental l'hypothèse
de l'inspiration plénière. On se l'ait une théorie sur la manière
dont les vérités religieuses doivent nous être révélées, et l'on
ne se rend pas compte que c'est là imposer à Dieu des pensées

et des moyens d'action d'ordre entièrement humain. Non
seulement on n'arrive pas ainsi à la certitude religieuse, mais,
pis que cela, on n'obtient aucune certitude quelconque, car
les faits sont là, et aucun raisonnement théologique n'est de

force à les supprimer. Il ne sert de rien d'avancer que la Bible
tout entière doit être la révélation parfaite de Dieu, quand on
sait pertinemment qu'en fait il n'en est pas ainsi.

L'erreur commune à ces deux conceptions des Ecritures
provient de ce qu'on veut expliquer leur autorité par leur origine,
au lieu de la fonder sur l'effet qu'elles produisent. La foi est

une certitude immédiate. Or les révélations accordées aux
écrivains sacrés sont des actes du passé. Si elles doivent avoir,
aujourd'hui encore, un effet sur nous, c'est à la condition de

nous être rendues présentes à nous-mêmes. Ce n'est pas assez

que la Bible soit un document de la révélation divine dans le

passé. Il faut, pour qu'elle devienne autorité religieuse pour
nous, qu'elle soit encore le porteur de révélations actuelles.
Sans une telle révélation toujours présente il n'y a pas de

christianisme. Qu'est-ce, en effet, que le christianisme sinon

Dieu lui-même entrant dans ma vie, me rendant certain de sa

communion, me faisant éprouver son paternel amour, en un

mot se révélant à moi? Le contenu de cette révélation est le

contenu même de l'Evangile. Mais l'Evangile ne nous parvient

pas comme un message objectif qui laisserait chacun libre d'y
croire ou de n'y pas croire. Non, l'Evangile est une puissance
de Dieu qui engendre la foi. C'est dans ce sens que nous

disons de lui qu'il est la « Parole de Dieu ; » non pas une parole

que Dieu a dite un jour, dans le passé, mais une parole du

présent, par laquelle Dieu s'adresse à moi actuellement.



558 E. CHRISTEN

Il reste à spécifier comment on arrive à croire à l'Evangile
et à saisir en lui la Parole de Dieu? La réponse est aisée. C'est

par ce qui en constitue le centre même, à savoir la personne
et la vie de Jésus-Christ. En contemplant ce Jésus et en
étudiant sa vie, en étant témoin du dévouement sans bornes dont
il a fait preuve, de l'amour invincible qui l'animait envers une
humanité ingrate et pécheresse, lui dont la sainteté était
irréprochable, en constatant la parfaite communion qui existait
entre lui et son Dieu, vous vous sentez subjugué par son

influence, parce qu'e?r lui et par lui vous retrouvez votre Dieu.
Christ nous dévoilant Dieu lui-même, voilà le centre de l'Evangile.

L'expérience que ses premiers disciples ont faite de la

valeur de sa personne pour eux, se répète aujourd'hui encore
au milieu de nous. L'Evangile qu'ils nous ont légué et qui,
quant à sa forme extérieure, est un document du passé, a cette

propriété de mettre à ma portée ce qu'il a été autrefois, de me

le faire éprouver comme une force actuelle à laquelle je ne

puis me soustraire. Le Jésus des apôtres est toujours encore
une puissance présente et agissante. Et comme nous contemplons

en lui la parfaite image de notre Dieu, il en résulte que
dans la parole qui nous le fait connaître nous possédons aussi

une parole même de Dieu. Ce qu'il y a de plus particulier,
c'est que, quelle que soit la bouche humaine qui me la fasse

entendre, cette parole de l'Evangile, j'oublie que c'est tel ou
tel homme qui me parle. J'y reconnais une parole de Dieu lui-
même, qui entre en relation directe avec moi. Je sens que par
elle le Dieu qui autrefois s'est révélé et a agi dans ce Jésus,

exerce présentement son action sur moi.
Dès lors nous trouvons dans les Ecritures une autorité

inébranlable; car elle se réduit à la foi prise dans son acception la

plus évangélique. Foi qui ne s'arrête pas aux moyens par
lesquels Dieu s'est révélé ; car elle voit Dieu au delà de ces

moyens. Foi qui est l'effet d'une action divine; car l'Evangile
s'est imposé à elle comme une force irrésistible. Foi, enfin,

qui est une assurance parfaite dans les promesses de Dieu,

parce qu'elle triomphe de l'opposition de la chair, du monde

et des doutes de la conscience. C'est ainsi que l'Evangile devient



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 559

autorité pour nous, non pas à cause d'un témoignage historique,

non pas à la suite de réflexions approfondies ou par le fait
d'une pression quelconque s'exerçant du dehors, mais

uniquement par l'effet d'une expérience intérieure, faisant partie
de nous-même, qui transforme la vie et l'ouvre à un monde

nouveau. Cette expérience-là c'est ce qui s'appelle la foi.
Les considérations qui précèdent ne nous ont point encore

amenés à reconnaître l'Ecriture dans son ensemble comme
autorité pour la foi. Pour le moment nous n'avons reconnu comme
telle que ce qui en constitue le centre : le salut qui s'offre à

nous dans la personne de Jésus, la communion où, par lui,
nous rentrons avec Dieu. Mais du moins avons-nous trouvé un
point de départ : une chose, la chose capitale dans l'Ecriture'
sainte, l'Evangile, s'est légitimée à notre conscience comme
faisant autorité pour nous; autorité qui est à la portée de chaque

membre de l'Eglise de Christ, accessible même aux plus

simples, parce qu'elle n'exige rien et qu'elle donne tout.

III. L'Ecriture, parole de salut pour l'individu.

Nous savons que l'Ecriture est la Parole de Dieu par le

témoignage du Saint-Esprit. Seulement, il ne faut pas entendre

par là un facteur indépendant de l'Evangile, comme serait
la voix de la conscience chrétienne, par exemple, laquelle, sans

que nous nous en doutions, pourrait souvent n'être que celle

de notre propre cœur. Si on l'entendait de cette façon-là, on

présupposerait l'existence du Saint-Esprit en nous avant la

connaissance du contenu de l'Ecriture, etl'on renverserait alors
la thèse fondamentale de la réformation qui pose en fait qu'il
n'y a pas de foi, pas de possession du Saint-Esprit sinon par
l'intermédiaire de la Parole de Dieu. Le témoignage du Saint-

Esprit consiste dans cette force même de la Parole de Dieu par
laquelle elle s'impose à l'homme. C'est ainsi que l'entendait
l'ancienne dogmatique. Mais quoique cette thèse soit d'une
parfaite justesse, elle ne peut cependant pas servir à prouver ce

qu'elle était censée prouver dans le vieux système, à savoir

que tout le contenu scripturaire est vérité infaillible. En effet,



560 E. CHRISTEN

le témoignage de l'esprit ne se rapporte pas à tout fait
quelconque du passé, mais ne concerne le contenu scripturaire
que pour autant qu'il est encore présent pour moi. Y a-t-il
donc un moyen qui permette d'ériger en autorité religieuse,
non pas seulement ce qui constitue pour ainsi dire le noyau
de l'Evangile, mais encore l'Ecriture dans son ensemble?

Nous avons vu que l'Evangile possède la propriété d'attirer
à lui les cœurs et de se dévoiler à eux comme la Parole de

Dieu. Un effet analogue est produit à la lecture de la Bible
dans son ensemble sur celui qui s'en approche avec un
recueillement sincère; à une condition toutefois, c'est qu'il
considère toutes les parties de l'Ecriture à la lumière de ce centre
dont nous venons de parler. Car l'intelligence des Ecritures, et

par conséquent l'impression qu'elles font, ne se produisent
réellement pour tel ou tel individu que s'il prend lui-même
position dans ce point central.

C'est du reste la position que Christ lui-même a prise à

l'égard de l'Ancien Testament. Quelque élevé qu'il se trouvât au-
dessus de la révélation de l'ancienne alliance, il n'en supprima
rien (Mat. V. 17) ; malgré son opposition « formelle s à ce

qui avait été dit aux anciens, il ne prit pas une position
adverse à l'égard du fond lui-même (Mat. V. 38 39). Et quant
aux prophètes, il se sentait en accord parfait avec eux, bien

que son apparition différât essentiellement de la lettre de leurs

prophéties. Comment s'expliquer cette attitude sinon par cette
conscience religieuse accomplie, toute illuminée de vérité, qui
faisait trouver à Jésus dans chaque parole de l'Ancien Testament

le point de contact avec son propre enseignement? C'est

qu'il lui importait bien plus de discerner chez ces auteurs la

pensée éternellement vraie que leurs paroles renfermaient en

germe, que de s'attacher à l'idée particulière qu'avait pu se

faire l'écrivain en rédigeant son livre. Aussi, jugeant de tout

par son propre «avoir» religieux, il s'éleva à une compréhension

nouvelle, infiniment plus profonde, de l'Ancien
Testament tout entier, et sut découvrir dans son contenu non
seulement une révélation de Dieu à l'adresse des temps passés,
mais une révélation actuelle à sa propre adresse.



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 561

Grâce à lui, nous sommes en mesure d'avoir une intelligence
et de faire un usage analogues des saintes Ecritures. Ne dit-il pas

expressément qu'elles rendent témoignage de lui (JeanV, 39)?
Luther les jugeait déjà de ce point de vue « christocentrique »

quand il classait les livres saints suivant le pouvoir qu'ils ont de

nous amener à Christ. En effet, celui qui a trouvé dans l'Evangile

Christ, et en lui son Dieu, celui-là a du même coup acquis
la possibilité d'arriver à la vraie compréhension, à une intelligence

vraiment chrétienne de ce qui est contenu dans l'Ecriture
tout entière. Tel chrétien illettré, à qui les moyens de se

procurer une intelligence historique de la Bible font défaut, n'en
est pas moins en état, en partant de là, de s'approprier le

contenu de l'Ecriture sainte en vue de son édification religieuse.
Il est vrai qu'on n'arrive que graduellement à saisir ainsi la

parole de Dieu dans toute la Bible. On ne réussit que peu à peu
à détacher son attention de l'enveloppe historique pour la

concentrer sur le contenu substantiel. Mais lorsqu'on a découvert
en Christ le moyen d'obtenir son salut et la réconciliation avec

Dieu, à mesure qu'on se convainc davantage que son Esprit
anime l'Ecriture dans son ensemble et que, fort de cette

assurance, on y retrouve partout des paroles divines à son adresse,
alors on reconnaît dans la même mesure que la valeur de ces

écrits réside, non pas tant dans les noms de ceux qui les ont
rédigés, que dans la force immanente qu'ils communiquent à

ceux qui les étudient avec une intelligence éclairée d'en haut.
Dire que l'Ecriture est Parole de Dieu est une assertion qui,
au point de vue de la foi, n'a de sens que si elle est le produit
d'une expérience religieuse personnelle. Elle ne peut donc pas
être exprimée au début du développement religieux mais
seulement à son terme. Aussi n'est-il pas surprenant que la
mesure de ces expériences individuelles concernant la valeur
salutaire de la Bible ne soit pas uniforme, et qu'on ne puisse

pas, par conséquent, exiger de tous les chrétiens le même

degré de certitude à cet égard.
En fondant l'autorité de l'Ecriture sur une expérience de la foi

on atteint un double avantage : une certitude d'ordre religieux,
et une indépendance absolue à l'égard des résultats de la cri-



562 E. CHRISTEN

tique théologique. Le premier de ces avantages ressort assez
nettement de ce qui précède pour que nous n'ayons pas à y
revenir; quant au second, il ne sera pas inutile d'entrer à

son sujet dans quelques détails afin de faire face à certaines
objections qu'il soulève. D'une part, on soutient fréquemment
que les révélations de Dieu ne peuvent pas avoir été consignées

dans des livres reconnus inauthentiques par la science;
d'autre part, on estime qu'évaluer les Ecritures d'après leurs
effets sur l'individu, c'est saper la base historique sur laquelle
le christianisme repose.

Mais d'abord, qu'importent les questions de critique littéraire
et historique à celui qui a trouvé son Dieu dans l'Ecriture et

y a reconnu sa parole? N'est-il pas absolument indifférent

pour la foi de savoir comment Dieu s'y prend, quels organes
il emploie pour communiquer avec nous? N'est-il pas oiseux
de se demander si les moyens dont il lui a plu de se servir
sont dignes de lui et des fins qu'il se propose? Même si des

événements rapportés dans la Bible, et qualifiés d'historiques,
n'avaient jamais eu lieu dans la réalité extérieure: en quoi cela

importerait-il au chrétien, du moment qu'une vérité divine y
a trouvé son expression, qu'ils répondent à une expérience
faite par lui, et que Dieu parle à son âme au moyen de cette

fiction Nous avons trop la tendance à vouloir prouver la foi par
des événements du passé, tandis qu'elle ne doit se fonder que
sur des faits expérimentés, vécus dans le présent. S'il est vrai

que nous soyons toujours dépendants de faits, nous ne le sommes

cependant qu'en tant que nous en saisissons les effets. Le

monde matériel est rendu conscient aux sens par le fait qu'il
agit sur eux, et l'existence d'un principe n'est constatée dans

sa réalité que par les manifestations de cette existence. Il en

est de même dans le domaine religieux, et c'est un vrai
bonheur, c'est une adorable dispensation de Dieu que la critique
biblique soit venue renverser les appuis branlants dont on

prétendait étayer la foi, pour ne plus lui laisser, comme unique
soutien, que l'expérience de l'action de l'Ecriture sur nous.

S'en suit-il du moins de cette expérience intime de la foi que
tout le contenu doctrinal de la Bible soit garanti comme vé-



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 563

rite? Pas plus que ce n'est le cas de son contenu historique.
L'idée préconçue que la Bible, parce que dans beaucoup de

ses parties, elle renferme la vérité, doit être vraie aussi dans
chacune de ses paroles, cette idée n'a rien de commun avec la
foi religieuse. Mieux vaut infiniment conserver des doutes sur
telle affirmation doctrinale de la Bible qui, intérieurement, ne
vous dit rien, que de vous soumettre aveuglément à des
données bibliques qui ne répondent pas chez vous à des expériences

personnelles et que vous ne parvenez pas à faire cadrer
avec d'autres affirmations de votre foi. En agir autrement ne

vaudrait pas mieux que de se courber sous l'autorité du pape
infaillible. Tout ce qu'on peut faire en pareil cas c'est de formelle

souhait que l'expérience de votre foi s'enrichisse et
s'approfondisse de telle sorte que ces assertions, à leur tour, trouvent
un écho au dedans de vous et se revêtent ainsi pour vous
d'uneautorité divine. D'ailleurs, il est tel énoncé doctrinal de la

Bible dont l'erreur partielle est manifeste et qui n'en aura
pas moins pour moi la valeur d'une parole de Dieu. Tout
lecteur de l'Ecriture sait que l'attente positive des apôtres, de

vivre jusqu'à la parousie, ne s'est pas réalisée. Ce qui n'empêche

pas que l'esprit de Dieu ne puisse se servir de leurs paroles

pour réveiller ma conscience : « telle était la vivacité de leur
désir, l'ardeur de leur espérance de voir la consommation du

salut! Et toi...?! »

On objecte en outre que, dans ce qui précède, le caractère

historique du christianisme n'est pas assez mis en lumière, et

qu'une foi qui ne connaît pas les faits fondamentaux, du Nouveau

Testament par exemple, n'est plus en droit de s'intituler
chrétienne.

Nous avons déjà reconnu que les révélations de Dieu sont
du domaine de l'histoire, mais ce dont il s'agit ici, ce n'est pas
de savoir quels sont les événements qui ont provoqué la

formation du christianisme, c'est de savoir comment peut arriver
à la certitude religieuse celui qui éprouve des doutes sur la

réalité des faits ou des doctrines contenus dans le Nouveau

Testament. Or cette certitude on ne la produira pas en s'ef-

forçant d'établir l'historicité absolue de la Bible, mais plutôt



564 E. CHRISTEN

en faisant voir ce qu'est le christianisme, ce qu'est l'Evangile
et la puissance de vie éternelle qu'il renferme. Alors, de

l'expérience personnelle de la réalité de ces effets, résultera la
confiance dans les documents qu'ils présupposent.

La manière dont l'Ecriture peut devenir parole à salut pour
le fidèle apparaît maintenant avec évidence. Elle le sera pour
lui dans la mesure où il s'y rencontrera avec son Dieu et qu'il
trouvera dans cette mine ce dont il a besoin pour sa vie
intérieure et pour sa foi. Que s'il constate dans la Bible des parties

d'importance inégale pour la nourriture spirituelle de son

âme, il ne lui viendra pas pour cela à la pensée de la morceler.

Il n'en tiendra pas moins ferme à l'ensemble tel que l'Eglise
nous l'a transmis. Car d'une part, cet ensemble deviendra

toujours davantage, pour le chrétien dont la foi progresse avec

l'expérience, l'expression de la volonté divine, et d'autre part,
il forme le cadre indispensable qui renferme et relie les paroles
isolées par lesquelles Dieu s'est révélé à la conscience de

chacun.

IV. L'Ecriture, règle d'enseignement pour l'Eglise.

Tandis que l'individu n'expérimente que peu à peu la valeur
de l'Ecriture entière comme autorité religieuse, parce que sa

foi ne se développe que graduellement, l'Eglise, qui s'appuie sur
les expériences collectives d'un long passé, affirme tout uniment

que dans la Bible elle possède la Parole de Dieu.
Nous allons examiner quelle est la signification et la légitimité

de cette assertion.
Le caractère essentiel de l'Eglise, c'est d'être une communauté

fondée sur une même foi et dont tous les membres ont
fait des expériences analogues au sujet de leurs rapports avec

Dieu en et par Jésus-Christ. Cette communauté d'expériences

religieuses doit nécessairement trouver une expression
commune. Cela étant, on peut se demander si la méthode qui
consiste à ne juger de la valeur de l'Ecriture que par ses effets

n'est pas défavorable à cette notion de l'Eglise, et si des

expériences personnelles mal interprétées, insuffisantes ou même



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 565

contradictoires, ne risquent pas de rompre cette unité qui est

sa plus grande force? On conçoit aisément le danger, et plus
on l'envisage en face, plus on prend au sérieux, d'autre part,
la tâche qui incombe à l'Eglise de prendre en toute chose

l'Evangile pour critère de sa pensée et de sa vie religieuse,
mieux on comprend la nécessité pour elle de coordonner ces

expériences diverses, de surmonter les erreurs possibles, de

chercher à amener tous ses membres à l'unité, non seulement
de la foi mais de la connaissance, au moyen d'une règle
commune, d'une instance reconnue également par tous. Or cette

norme, l'Eglise la trouve dans l'Ecriture sainte.

Il importe cependant de remarquer que si l'Ecriture a été

élevée à cette dignité à l'exclusion de tout autre livre, c'est

uniquement à titre de règle d'enseignement et non en sa qualité

de parole à salut et de moyen de grâce. Car, comme
nous l'avons déjà fait observer, Dieu peut me parler sans
l'intermédiaire de la Bible. Il peut le faire tout aussi bien au

moyeu de la parole accidentelle d'un homme ou de tel événement

de ma vie. Qu'on nous comprenne bien : toute prédication

humaine remonte en dernière analyse à la Bible, et tel
fait ne devient pour moi une expérience religieuse que parce
que je l'interprète à la lumière de l'Evangile. Mais l'effet salutaire

qu'exerce sur moi la prédication d'un homme ou celle
d'une expérience de ma vie ne dépend pas de la connexion

que j'établirais entre elle et le texte scripturaire. L'Esprit de

Dieu me saisit directement à l'ouïe de cette parole et produit
en moi la foi, quelle que soit la bouche par laquelle elle me
parvient et sans que je l'aie auparavant comparée avec la parole

biblique. C'est donc chose entendue: ce n'est pas l'Ecriture
seule qui est parole à salut, mais c'est bien elle, et elle
exclusivement, qui est règle d'enseignement, elle seule qui sert de

norme à laquelle doit se mesurer toute doctrine, basée sur
l'expérience religieuse, qui prétend à obtenirdroit decite dans

l'Eglise.
Mais, demanderons-nous, qu'est-ce qui donne à l'Eglise le

droit de prendre l'Ecriture pour norme unique de l'enseignement

religieux?
TEKOL. ET PHIL. 1893. 38



566 E. CHRISTEN

Le plus simple et le plus commode serait, ici encore, de

pouvoir se retrancher derrière l'origine divine de ces livres et

invoquer à l'appui l'inspiration particulière de leurs auteurs.
Mais cette « preuve » n'en est pas une, puisqu'elle repose sur
une pétition de principe. Ou bien, s'appuyant sur l'histoire, on

pourrait être tenté d'en appeler à l'usage général qu'à fait de

la Bible toute la littérature chrétienne. On constaterait que
la Bible a été prise de tout temps comme source et comme règle
au sein de la chrétienté. Mais de ce fait serait-on en droit
tie conclure qu'on a eu raison d'en agir de la sorte et qu'elle
doit être prise pour règle encore à l'avenir? Ou bien encore,
faisant un pas de plus et envisageant la Bible comme le «

document de la révélation », on affirmerait que les écrits dont
elle se compose sont les témoins de l'intervention de Dieu

dans l'humanité et spécialement de la forme primitive,
originelle du christianisme et que, comme tels, ils sont en
possession d'une autorité unique.

Ce dernier argument paraît plus solide que les précédents,
il n'est cependant pas à l'abri de toute critique. En effet, si,

pour nous en tenir aux écrits du Nouveau Testament, on nous
objecte que la contemporanéité de certains d'entre eux avec
les faits qu'ils rapportent n'est rien moins que démontrée, que
le christianisme dans son essence peut avoir été mal compris,
déjà par des hommes appartenant à la première génération,
que l'image même du Christ peut avoir subi l'influence des

vues personnelles de tel évangéliste, ou bien, que toutes les

conséquences impliquées dans un principe nouveau ne sont

pas nécessairement tirées dès l'abord dans toute leur pureté
et dans toute leur rigueur, ne faudra-t-il pas reconnaître
qu'il y a lieu de recourir si possible à des preuves plus consistantes

de l'autorité des Ecritures?
Ici, comme précédemment, il ne s'agit pas tant, en première

ligne, des origines des saints livres que de leurs effets.

Seulement, tandis que là il était question de leur influence sur
l'individu, pour produire en lui la foi et une vie nouvelle, ce

qu'il faut considérer maintenant c'est l'effet que l'Ecriture a eu
dans tout le cours de l'histoire sur l'Eglise dans son ensemble,



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 567

non pas sous le rapport de sa vertu régénératrice, mais au
point de vue de la connaissance, de la doctrine.

Or il est un fait remarquable, c'est qu'au sein de l'Eglise il
ne s'est jamais produit aucun progrès dans la connaissance
religieuse qui ne fût déjà donné ou tout au moins préparé,
ébauché dans le Nouveau Testament; c'est qu'il n'a pas surgi
dès lors de question qui n'ait trouvé dans l'Ecriture une solution,
pas de difficulté qui ne se soit éclaircie à sa lumière. Et plus a

été marqué le progrès réalisé à une certaine époque, lors de
la réformation par exemple, plus aussi a été vif le sentiment
que ce progrès était dû à un retour à l'Ecriture. En un mot,
cette collection d'écrits s'est toujours montrée suffisante à

satisfaire tous les besoins qui ont pu naître dans l'Eglise. Nul ne
saurait désigner un écrit dont l'adjonction comblerait dans le
canon une réelle lacune. Voilà ce qui donne à l'Eglise le droit
de décréter que cette collection possède une autorité normative,

et cela indépendamment des raisons qui ont pu décider
de sa formation, sans égard à la personne ou aux
circonstances des auteurs qui en ont rédigé les différents livres. Dece

que l'Ecriture a été pour elle dans le passé, de la preuve qu'elle
lui a donnée de sa parfaite « suffisance », l'Eglise conclut à

l'usage auquel Dieu l'a destinée, et elle déclare, en vertu de la

longue et constante expérience qu'elle a faite de cette
suffisance, vouloir se servir de l'Ecriture encore à l'avenir comme
de la règle suprême en matière de connaissance et de doctrine
religieuse.

Mais il importe de ne jamais perdre de vue que cette collection

qu'on érige en norme de la connaissance religieuse, doit
être prise dans son ensemble. Dès l'instant qu'on en isole les

parties, qu'on détache telle parole de l'ensemble pour l'ériger
en règle absolue, on fausse le principe de l'autorité scripturaire.

On risque alors de tomber dans l'erreur des sectes qui
toutes doivent leur origine à l'usage exclusif qu'elles font de

tels passages détachés de leur milieu. Le caractère « scripturaire

» d'une proposition quelconque ne se prouve pas par le
fait qu'elle se retrouve quelque part dans le canon, mais parce
qu'elle apparaît comme un élément constitutif de l'ensemble



568 E. CHRISTEN

de l'Ecriture, qu'elle est en un rapport organique avec l'Evangile.
On ne saurait méconnaître cependant que, dans son

application, ce principe que c'est l'Ecriture dans sa totalité qui doit
être considérée comme normative, ne laisse pus que d'offrir
de sérieuses difficultés. Voici, d'une part, des données
divergentes, contradictoires même. Comment les concilier? D'autre

part, voilà des interprètes fort peu d'accord entre eux : les uns
se croient obligés de prendre tout à la lettre; d'autres se

croient en droit de tout spiritualiser; d'autres encore cherchent
à tenir une voie moyenne. Il s'agit donc de se mettre au clair
sur les principes d'après lesquels il faut procéder pour bien
entendre l'Ecriture, pour en acquérir la vraie intelligence. Or

il est deux principes qui sont à cet égard d'une importance
fondamentale: c'est qu'il faut appliquer à l'Ecriture et à toute
parole scripturaire, en premier lieu, les règles de l'interprétation

historique, et ensuite, aux résultats ainsi obtenus, une

critique que nous appellerons religieuse.
A proprement parler il n'y a pas, même parmi les écrits

historiques de la Bible, de livre absolument objectif. Chaque
écrivain reproduit l'histoire suivant la conception personnelle
qu'il en avait. Aussi peut-on dire que l'Ecriture nous offre
moins une relation objective de faits historiques qu'elle n'est
elle-même une histoire qui nous renseigne, soit dans ses parties

narratives, soit dans ses parties didactiques et lyriques,
sur la conception religieuse et morale des auteurs de diverses

époques.La tâche du critique consiste donc à constater de quelle
manière et sous quel jour les écrivains bibliques ont eux-mêmes

envisagé les faits ou les idées qu'ils nous rapportent, à se

rendre un compte exact du milieu intellectuel, social et

religieux dans lequel ils se mouvaient, à s'expliquer pourquoi
et comment ils ont été amenés à telle conception reconnue
aujourd'hui comme imparfaite ou même comme erronée. Bref,
il doit s'efforcer d'arriver à une vue historique aussi exacte que
possible du degré de connaissance religieuse que représentent
les différents livres bibliques, et partant à l'intelligence des

voies qu'a suivies, des détours même qu'a faits parfois le

développement successif du règne de Dieu.



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 569

Mais si intéressante, si importante que soit cette interprétation

historique de l'Ecriture, si indispensable même pour la
connaissance du passé du règne de Dieu, elle n'est cependant

pas suffisante pour répondre aux besoins vitaux de l'Eglise et
de ses membres. Elle n'est qu'un point de départ nécessaire.
Pour que l'Ecriture soit une norme en matière de connaissance
et d'enseignement il faut qu'à la critique historique vienne se

joindre une autre sorte de critique: la critique religieuse.
On peut s'étonner à juste titre que la différence de niveau

entre l'Ancien et le Nouveau Testament, la présence dans le

premier de certains éléments incompatibles avec la morale
chrétienne (1 Bois 11,1-9; Psaumes de vengeance) n'aient pas
fait sentir depuis longtemps la nécessité d'une critique
semblable. Il s'agit seulement de trouver la juste mesure, le vrai
critère de cette critique, afin qu'elle arrive à des résultats qui
puissent devenir le bien commun de l'Eglise. A cet effet, le

critère ne doit pas être choisi arbitrairement, mais tiré de l'Ecriture

elle-même, et il doit consister dans ce qu'elle nous offre
de plus accompli. Ce type de la perfection nous le possédons
dans la personne de Christ. En lui Dieu s'est révélé à nous et

nous est devenu accessible. Par lui nous connaissons le but

auquel nous sommes destinés, le chemin qui y conduit, les

biens et les puissances qui ne sont pas de ce monde. C'est, donc

lui qui est le critère d'après lequel tout, dans le domaine

religieux, doit être mesuré et jugé. Il est bien vrai que cetle
mesure n'a de valeur que pour ceux qui vivent dans la foi en

Christ, mais ce n'est que pour ceux-là non plus que l'Ecriture
peut être une norme. Ceux qui lui sont étrangers sont eu tout
ceci hors de question.

La thèse que nous venons de formuler est celle-là même que
Jésus a fait valoir quand il ramenait la valeur de l'Ancien
Testament à ce fait qu'elle rend témoignage de lui. Et il faut que

l'intelligence de l'Evangile ait singulièrement décliné pour

que tant de protestants croient devoir excuser Luther de ce

qu'il a soutenu une thèse tout à fait semblable. Au fond, la

même idée était impliquée dans cette formule de l'ancienne

dogmatique : S. Scriptum sui ipsius iudex et interpres, puis-



570 E. CHRISTEN

que l'Evangile de Christ a trouvé son expression dans l'Ecriture,

qu'il en forme le vrai centre.
Ces deux principes d'interprétation, critique historique et

critique religieuse, doivent nécessairement dans la pratique
se compléter l'un l'autre. Le premier tout seul ne pourrait
donner un résultat utile que si toutes les données de l'Ecriture
avaient la même valeur, de manière que chacune pourrait servir

directement de norme à l'Eglise chrétienne. Et si le second

ne tenait pas compte du précédent, il n'y aurait pas de frein à

l'emploi de l'interprétation allégorique qui permet d'introduire
dans le premier passage venu toute sorte d'idées spécifiquement

chrétiennes. La vraie méthode consiste à comparer tout
passage biblique, compris dans son sens historique, avec ce

que l'Eglise sait être le contenu de l'Evangile, et à déterminer

par là le plus ou moins de valeur religieuse de chaque

passage.
Deux conséquences d'une grande portée découlent de cette

méthode exégétique. La première c'est quelle enseigne à bien

poser les questions qui sont du domaine religieux et à les
résoudre sainement. Ce n'est pas à coup de passages isolés,
c'est en se pénétrant de l'Esprit qui anime la Bible dans son

ensemble que se résoudra, par exemple, la grande question qui
est pendante entre Borne et l'Eglise évangélique de savoir si, oui

ou non, Christ est un nouveau Moïse et si son règne doit être

conçu à la manière des royaumes terrestres. Pareillement, la

question du «. réalisme biblique » et des droits de ce genre
d'interprétation à l'égard de certaines portions de l'Ecriture,
des prophéties par exemple. On aura grand soin de distinguer
l'intérêt de la foi de ceux de la curiosité religieuse, et l'on ne

confondra pas dans les énoncés bibliques ce qui tient à leur
forme temporaire avec leur contenu éternel. On en déterminera
la valeur selon leur connexion plus ou moins étroite avec l'objet

central de la foi. Et ainsi on mettra fin à cet emploi (soi-
disant pieux, en réalité étranger à la vraie foi) de l'Ecriture
sainte qui fait de chaque parole en soi un oracle, et qui
aboutit à ce beau résultat-ci : c'est qu'on juge du christianisme
d'un homme non pas selon la position qu'il prend à l'égard



LA SIGNIFICATION DE L'ÉCRITURE SAINTE POUR LE CHRÉTIEN 571

d'un passage tel que Jean III, 16, mais selon son attitude vis-
à-vis de l'ânesse de Balaam.

En second lieu, la méthode décrite ouvre des horizons bien
plus vastes et une mine bien plus riche que ne faisait un
emploi de l'Ecriture qui se préoccupait exclusivement d'y trouver
des preuves à l'appui de la dogmatique. Non seulement elle
fait ressortir les différents points de vue, tous légitimes en

eux-mêmes, auxquels se sont placés les auteurs bibliques, —
ce qui constitue déjà un réel enrichissement, — mais elle

permet de comprendre, — ce qui semble au premier abord un
paradoxe, — que les imperfections, les erreurs même où ils
sont tombés, ne sont pas moins instructives que les vérités.
Ces défectuosités ne causeront aucun tort à la foi, puisque ce

qui les fait reconnaître comme telles c'est le critère infaillible
de toute doctrine qui nous est donné dans la vérité révélée

en Jésus-Christ. C'est précisément cette propriété de la Bible,
de nous présenter les conceptions religieuses les plus diverses

et les personnalités les plus variées, chacune étant mise à sa

place et sous son vrai jour par l'esprit de l'ensemble, c'est elle

qui en fait pour l'Eglise la règle d'enseignement par excellence.
Elle offre de la sorte plus et mieux que des principes généraux
dont l'application serait abandonnée aux fidèles, autre chose

encore qu'une image de la personne historique de Christ

servant de modèle aux membres de l'Eglise : par la variété
même de son contenu elle conduit à une appréciation plus juste
de toutes les relations et conditions humaines et permet de se

former toute une conception religieuse de l'ensemble des choses.

Toute connaissance dans le domaine religieux, soit en
matière de foi, soit en ce qui concerne la morale, trouve donc

sa règle dans l'Ecriture sainte, parce que les deux facteurs qui
produisent cette connaissance, la vérité historique et la vérité

religieuse, se rencontrent en un même point, savoir dans la

conviction que Jésus est la véritable révélation de Dieu et qu'il
est le vrai Sauveur. Il nous reste cependant à jeter encore un

coup d'œil sur la relation qui existe entre l'expérience que
l'individu fait de l'Ecriture comme parole de salut et l'autorité
que l'Eglise lui reconnaît comme règle d'enseignem3nt.



572 E. CHRISTEN

Les progrès que fait l'Eglise dans l'intelligence de l'Ecriture
(car elle aussi se développe à cet égard) procèdent habituellement
d'expériences religieuses en vertu desquelles une certaine
parole de l'Ecriture est devenue parole de Dieu pour tel individu.
Luther et les origines du protestantisme peuvent servir à

justifier et à illustrer cette assertion. En retour, l'individu est
soutenu et affermi, l'action qu'exerce sur lui la parole
scripturaire est facilitée par ce que l'Eglise a tiré, en fait de

doctrine, de l'ensemble de l'Ecriture. L'individu peut à la rigueur
se passer de la parole de l'Ecriture; des millions de chrétiens
ont bien dû s'en passer en tout ou en partie. La parole de

Dieu peut les atteindre sous d'autres formes. L'Eglise collective,
elle, ne saurait se passer de l'Ecriture, attendu que sans le

recours à celle-ci elle serait privée de toute garantie touchant
la pureté et l'intégrité de la prédication de l'Evangile dans

son sein. Ici donc, comme ailleurs, la réciprocité des rapports
est la condition vitale de l'individu et de l'Eglise.

Dans l'étude que nous venons de faire, nous n'avons jamais
eu besoin de soulever la question de savoir comment cette
collection d'écrits s'est formée, comment leurs auteurs se sont
trouvés en mesure de rendre à l'Eglise le service qu'ils lui ont
rendu, de quelle façon le Saint-Esprit les a soutenus dans ce
but. Nous nous sommes bornés à cette question : quels ont été
et sont encore, en fait, les effets produits par cette collection
de livres? qu'a-t-elle été, qu'est-elle encore pour l'Eglise
chrétienne? Tout cela, en vertu de notre foi chrétienne en la divine
Providence, nous le rapportons à Dieu. De môme que c'est une
thèse de la foi lorsque j'envisage tout le cours de ma vie
terrestre comme une dispensation de Dieu à mon égard,
subordonnant ainsi le visible à l'invisible, c'est pareillement une
thèse de la foi quand l'Eglise de Christ affirme que Dieu a veillé
sur les origines de ces écrits de telle sorte qu'ils puissent fournir

en tout temps à son Eglise ce dont elle a besoin, en fait de

connaissance et de force, pour sa propre édification, ce qui
revient à dire : en vue de l'avancement du règne de Dieu.


	La signification de l'écriture sainte pour le chrétien évangélique : analyse d'une étude de M. Erich Haupt

