Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La signification de I'écriture sainte pour le chrétien évangélique :
analyse d'une étude de M. Erich Haupt

Autor: Christen, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SIGNIFICATION DE L’ECRITURE SAINTE

POUR LE CHRETIEN EVANGELIQUE

ANALYSE D'UNE ETUDE DE M. ERIGH IHAUPT
PAR

E. CHRISTEN

La question bralante que la théologie actuelle a posée et &
laquelle les chrétiens comme individus et comme communauté
ont & répondre aujourd’hui, est celle de la position & prendre
a I’égard de I’Ecriture.

Il est vrai que les controverses sur lautorité des saints
livres semblent s’apaiser peu & peu dans les divers camps théo-
logiques, et qu’il se prépare une entente basée sur le terrain
pratique, celui des effets que I’Ecriture exerce sur nous et
autour de nous. Mais les échos de ces luttes se répercutent
encore avec force parmi ceux qui, étrangers au mouvement
scientifique, n'en apprennent que les résultats et qui, mal pré-
parés pour juger de la part de vérité qu’ils renferment, en res-
sentent les effets sans toujours se rendre compte des causes
qui les ont produits. Il en résulte une incertitude absolue sur
Pautorité & accorder aux documents bibliques, un état d’inquié-
tude qui tiouble les Eglises et qui, s’1l durait, ne pourrait étre
que néfaste aux progres de la fol et de la piété chrétiennes.

Cette situation religieuse anormale a suggéré & I'un des pro-
fesseurs les plus éminents de I’'Université de Halle une étude
remarquable sur « la signification de I’Ecriture sainte pour le

THEOL. ET PHIL. 1893. 37



550 E. CHRISTEN

chrétien évangéliquel. » Le Dr Erich Haupt ne veut pas nous
donner une dissertation dogmatique, car il se préoccupe avant
tout des simples fideles. Il ne s’efforce pas non plus d’établir
une théorie nouvelle sur la Bible. Il lui importe seulement d’ex -
poser le point de vue auquel le croyant doit se placer quand
il se irouve en présence de I'Ecriture, celui de ses expériences
intérieures, indépendantes de toutes recherches scientifiques.
M. Haupt ne se fonde pas sur un principe a priori; il part de
la foi, principe de vie. Aussi écrit-il moins dans le but de con-
vertir &4 ses opinions les partisans de I'orthodoxie dogmatique,
gque dans celui d’affermir ceux & qui leur conscience ne permet
plus de souscrire & des formules mortes et qui cherchent une
base & leurs convictions religieuses dans un christianisme plus
pratique et plus conforme & I'esprit méme de son fondateur.
Pour répondre au voeu méme de l'auteur, et dans 'espoir
que des considérations aussi suggestives que celles qu’il nous
présente pourront aussi jeter quelque lumiére dans les nom-
breux cercles de théologiens de langue francaise que des sujets
de ce genre intéressent, nous nous proposons de donner un
résumé succinct, mais aussi fidele que possible, des quatre
parties dont se compose le travail du professeur Haupt.

I. La crise actuelle.

Au point de vue religieux nous sommes dans une période de
transition. La cause principale en est la conceptlion différente
que nous avons de 'Ecriture et de son autorité en matiére de
fol.

L’Ecriture n’est plus, comme au temps de la réformation, la
source unique et la norme de toutes les vérités chrétiennes.
Cette base, autrefois considérée comme inébranlable, est de-
venue aujourd’hui vacillante pour un grand nombre. 1 est dif-
ficile actuellemeut de s’entendre sur son importance, car il
n'est pas de question qui ait donné lieu & autant de solutions
diverses, pour ne pas dire contradictoires, que celle qui traite

i Die Bedeutung der heiligen Schrift fiir den evangelischen Christen.
Bielefeld et Leipzig, Velhagen et Klaging éditeurs, 1891, 96 pages.



LA SIGNIFICATION DE L’ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 551

de la valeur extrinséque et inirinseque des documents bibli-
ques.

Il serait oiseux de reprendre en détail les causes qui sont &
lorigine de cet état de choses. Qu’il suffise de rappeler la con-
ception si fonciérement antipsychologique de la dogmatique
ancienne, qui excluait tout facteur humain de la composition des
Ecritures afin de pouvoir en excuser les erreurs et les lacunes.
Du moment qu’'on faisait de Dieu lui-méme l'auteur de la Bible,
il fallait bien revendiquer pour elle linfaillibilité. il est vrai de
dire que cette maniere de voir tend & disparaitre de nos jours
et qu'on s’accorde généralement & reconnaitre, dans les livres
historiques tout au moins, la marque personnelle des écrivains
qui les ont rédiges.

C’est ensuite la critique bistorique, dont les résultats sou-
vent par trop négatifs sont une conséquence directe de l'in-
transigeance des défenseurs de linspiration pléniere. On re-
connait ouvertement, méme dans les milicux appelés évangé-
liques, qu’il y a dans la Bible des livres dont on peut contester
Pauthenticité, qu’il y a méme dans le Nouveau Testament des
écrits dont le contenu est d’origite douteuse, et 'on ne craint
plus d'affirmer que les enseignements de I'Ecriture ne sont
plus reconnus dans leur totalité comme révélation, mais que
plusieurs ne sont que 'expression de la maniére de voir d’'une
certaine époque ou, moins encore, le produit d’ideées purement
mdividuelles.

On comprend aisément que des chrétiens sincéres ne consi-
dérent pas sans déliance, voire méme sans antipathie, ces ré-
sultats réels ou imaginaires du travail théologique. La critique
a I'égard de la Bible leur répugne. Déclarer un livre saint
inauthentique ébranle leur foi et leur enléve toute confiance
en un document qu’ils sont habitués & regarder tout entier
comme un produit de la révélation. Aussi constatons-nous que
Ia majorité des croyants s’en tient toujours a I'ancienne théorie
de l'inspiration, quelque plausibles que puissent étre Jes argu-
ments qu'on éléve contre eclle. On préfére soumettre la raison
ala foi passive plutdt que d’émettre un seul doute sur I'exacti-
tude d’un récit biblique. La cons¢quence d'une position aussi



552 E. CHRISTEN

anormale est cette défiance & ’endroit de toute science théolo-
gique dont nous avons parlé, et qui produit nécessairement
un dualisme funeste entre la foi des théologiens et celle des
fideles.

Cette défiance des laiques est un fait grave. Mais ce qui est
plus grave encore, c¢’est la position que nombre d’ecclésiasti-
ques prennent a l’égard de I’Ecriture. Parmi eux, il en est
qui de parti pris écartent les problemes de la nouvelle théo-
logie ; c’est le petit nombre, il est vrai. En agissant de la sorte,
ils ne différent guére des laiques dont nous venons de parler
qu'en cecl, qu’ils contribuent encore i les confirmer dans leurs
préjugeés contre toute attitude quelque peu indépendante &
I’égard des Ecritures.

La plupart des ecclésiastiques cependant, chez quil'influence
des études a eu pour résultat ’abandon de I'ancienne concep-
tion de la Bible, se sont familiarisés avec la méthode scienti-
figue moderne. Ils ne craignent pas de soumettre la Bible au
crible de la critique historique, mais en méme temps ils ne
perdent pas l'espoir qu'au moyen de la science on arrivera a
rétablir et & maintenir 'ancienne notion de lautorité et A neu-
traliser les résultats de la critique négative par cette méme
science.

On réve d’'une union entre la science et la foi traditionnelle
et 'on espére servir la cause de celle-ci par les procédes de
celle-l4. Si lintention est des plus louables, les résultats, en
revanche, sont fort précaires. Non seulement, de la sorte, ni la
science ni la foi n’arrivent & leurs fins, mais clles se contrecar-
rent mutuellement. Peu d’ecclésiastiques, en effet, ont assez de
loisirs ou de gott pour consacrer suffisamiment de temps et de
forces a I'étude scientifique de la Bible, de maniére & étre en
état d’énoncer des jugements personnels en matiére de cri-
tique. La plupart s’en rapportent aux appréciations d’hommes
faisant autorité. Leur principe consiste i souscrire aux résultats
de la critique dans la mesure ou le feront des théologiens dont
la foi et les tendances religieuses ne peuvent pas étre mises en
doute, et en qui ils ont une confiance pleine et entiére. Mais
en procédant dc la sorte, ils oublient que les préjugeés de la foi



LA SIGNIFIGATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 553

enlévent & la science toute objectivité, et que méme les conclu-
sions de la critique qu’ils ont acceptées sont affaiblies par
I'a priori dogmatique qui les domine. En fait, cette méthode
en revient & imposer de son chef des limites & I’étude impar-
tiale des documents, parce qu’on a peur des résultats qui pour-
raient en découler.

Une position aussi incertaine, aussi flottante, ne peut se sou-
tenir & la longue. Elle ne peut manquer d’aboutir & un retour
au traditionalisme littéraliste. En effet, la méfiance des fidéles
laiques contre toute théorie qui dévie de celle de I'inspiration
pléniére et la crainte d’ébranler la fol des catéchuménes en
leur exposant une maniere de voir différente de celle qui lear
est familiére, sont pour ces ecclésiastiques timorés des motifs
suffisants d’en revenir a4 'ancienne interprétation de la Bible.
Ils se persuadent que c’est aux membres du troupeau & leur
dicter la ligne de conduite qu’ils ont & tenir et ne tardent pas,
au nom de ce qu’ils appellent la pratique, & briser définitive-
ment avec la science théologique tout entiére.

Que dire enfin de ceux qui portent en chaire, tels quels, les
résultats de la critique biblique et qui, se fondant sur elle, dé-
clarent & qui veut 'entendre, que I'Ecriture, vu ses imperfec-
tions, n’est plus en droit de réclamer une autorité unique ?
On peut affirmer que cette maniére de faire n’est guére plus
profitable, qu’elle I’est méme moins encore que les précéden-
tes, 4 la cause du christianisme ; car, quelque forte que puisse
étre la proportion de 1'élément humain dans la composition des
Ecritures, ce n’est pas a les expurger que le pasteur doit con-
sacrer ses efforls; c’est bien plutdt a réveiller la piété et a
nourrir la vie religieuse au moyen de ces Ecritures prises dans
leur ensemble.

En résumé, la cause de la crise dont nous souffrons réside
dans le fait qu’il y a dans nos Eglises beaucoup de gens qui
s’en tiennent & une conception de la Bible qu’ils déclarent in-
dispensable au salut, lors méme qu’elle n’est plus du tout en
rapport avec des données de la théologie contemporaine. Cette
conception se maintient avec opinidtreté et prouve par cela
méme qu’elle répond 4 certains besoins que la science théolo-



5H4 E. CHRISTEN

5

gique moderne n'est pas parvenue a satisfaire dans la méme
mesure. Il faut dés lors que la théologie en recherche la faute
tout d’abord en elle-méme et (u’elle examine en quoi ses pro-
cédés peuvent étre fautifs ou insuffisants.

Il est certain que la polémique acharnée qui s’est élevée
contre la théorie de l'inspiration pléniere a produit une im-
pression pénible parmi les croyants. Ils ont pu croire qu’on
voulait amoindrir la Bible, qu'on tendait & reléguer son coté
divin & l'arriere-plan. Au lieu de faire avaucer la foi, le travail
théologique n’a semblé produire qu’un appauvrissement dans
le domaine religieux. La méthode essentiellement négative dont
il usait ne pouvait pas constituer un réel progreés parce qu’elle
faisait I'effet de ne renfermer aucun élément religieux nou-
veau. Or tout progrés véritable doit se légitimer par le fait
qu’il apporte avec soi une conception supérieure au point de
vue religieux. Ce qu’il faut reprocher aux générations passies
ce n’est pas d’avoir eu trop de foi, mais de n’en avoir pas eu
assez; c’est que leur croyance, entachée d’erreurs, n’a pas
permis 4 la foi de s’exprimer dans toute sa pureté et avec
toutes ses conséquences.

La tiche de la théologie actuelle, si du moins elle veut triom-
pher de l’ancienne conception de I’Ecriture, consistera donc a
montrer que, dans cette conception, le point de vue religieux
auquel 11 faut se placer pour envisager 'Ecriture n’a pas en-
core trouvé, tant s’en faut, son expression pure et com-
plete, et & faire sentir la nécessité de combler ce déficit par
une connaissance plus approfondie et plus réellement reli-
gieuse de la Bible.

Il est bien vrai que les dons les plus précieux que Dieu ac-
corde & ses enfants ou a son Eglise, il se plait & les revélir
d’une forme sans apparence. Bien plus, ce qui constitue un
progrés dans le régne de Dieu semble souvent, au premier
abord, n’étre qu’un recul. Un gain réel se cache sous une perte
apparente. Ainsi en a-t-il été lors de l'apparition du Christ et
& 'époque de la réformation. Dans ces deux cas, un appau-
vrissement apparent est devenu la source de plus grandes ri-
chesses. Il en sera de méme aujourd'hui. Les partisans de l'an-



LA SIGNIFICATION DR L’ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 5HhD

cienne 1Interprétation de la Bible auront 4 abandonner des
croyances qu’ils regardaient comme une des richesses de leur
foi. Mais cette prétendue perte se changera pour eux en un
gain, qui se traduira par une vie religieuse plus intense.

Prouver d’abord que la doctrine traditionnelle est insuffi-
sante, autant au point de vue religieux qu’au point de vue
scientifique, exposer ensuite, au sujet de I’Ecriture, une théo-
rie qui sauvegarde réellement et pleinement les intéréts de la
foi, tel sera donc dans ce travail le plan & suivre et le but a
atteindre.

II. Le vrai point de départ.

(’est un fait assez généralement reconnu que la Bible posséde
une autorité toute particuliére. Aussi n'est-ce pas sur cette
attribution que portent les controverses théologiques, mais
plutdt sur la question de savoir comment formuler cette auto-
rité et comment la motiver.

Le principe protestant nous fournit déja une réponse. En
n‘admettant ancune autorité extérieure imposée a la conscience,
en laissant & chacun la responsabilité de sa vie religieuse, il
condamne toute maniére de penser et tout acte qui ne serait
pas le produit de I'obligation interne ou le résultat des expé-
riences individuelles. Appliquant cette donnée & I'Ecriture,
nous dirons qu’elle doit imposer son autorité de par son carac-
tére méme, bien plutot que parce que cette autorité dépendrait
de tel ou tel corps ecclésiastique qui la sanctionne. En effet, si
I'Eglise évangélique en appelle & I’Ecriture comme & la norme
supréme en matiére de foi, il n’est pas admissible qu’'une auto-
rité inférieure serve & garantir celle dont elle-méme dépend.
Il doit done y avoir en dehors de I’Eglise un moyen d’arriver &
une certitude absolue sur ce point, un moyen accessible & tout
chrétien sans distinction d’instruction ou de rang. Ce moyen
unique, c’est la foz.

Ce point de départ, une fois fixé, exclut comme preuve de
Pautorité de I'Ecriture toute démonstration scientifique de la
vérité de son contenu qu’on essayerait de tirer soit de ['histoire
soit de la dogmatique, que I'on considére d’ailleurs la Bible



151515] E. CHRISTEN

comme étant elle-méme la révélation ou qu’on ne reconnaisse
en elle qu'un document de la révélation.

En effet, quoiqu’on soit pleinement en droit de voir dans
I’Ecriture un ensemble de témoignages documentaires de la
révélation, 1l n’en est pas moins vrai que cette qualité n’est
pas suffisante pour nous donner une certitude religieuse de son
autorité en matiere de foi. Car un document, au sens propre du
mot, est lui-méme une piece appartenant & I'histoire et comme
tel il est soumis aux lois de la critique historique. Or, on aurait
beau étre d’accord pour affirmer que la Bible tout entiére est
d’une authenticité documentaire parfaite : ce jugement du
monde savant provoquerait tout au plus la soumission & une
autorité n’ayant aucun caractere religieux. Il produirait un
acquiescement qui ne vaudrait guére mieux que celui qu’exige
PEglise romaine. Jamais il n’engendrerait une conviction per-
sonnelle. Mais nous savons que cet accord de la critique histori-
que sur la valeur documentaire des Ecritures n’existe méme
pas. On conteste 'authenticité de tels ou tels écrits, on doute de
I’objectivité de leurs auteurs, on se demande s’ils ont bien com-
pris eux-mémes les faits qu’ils relatent, si I'imagination, les im-
pressions personnelles n’ont pas altéré 'histoire et dénaturé le
cours réel des événements. En présence de tant d’opinions di-
verses, en présence de tous les arguments tirés de I’histoire,
de 'exégese, de la psychologie, quelle attitude prendront les
simples fidéles? Comment veut-on qu’ils sachent se frayer un
chemin dans ce dédalec d’hypothéses scientifiques, et qu’ils se
contentent d'une certitude basée sur tant d’affirmations
s’excluant 'une autre? Il est trop évident qu’en appeler &
I'autorité de la Bible en tant que document historique ne sau-
rait constituer un fondement solide pour la foi. Méme en re-
connaissant & I’Ecriture cette qualité-la on n’aurait encore, &
I’appui deson autorité, qu’une preuve indépendante de la con-
science, c’est-a-dire une preuve n’entrainant aucune obligation
religieuse.

La voie dogmatique ne conduit guere i une certitude inté-
rieure plus grande. Partant d’'une idée préconcue touchant la
composition des Ecritures, elle n’aboutit qu’a une foi d’auto



LA SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 537

rité qui ne subsiste qu’aussi longtemps que ses prémisses sont
Inattaquées. Mais on sait assez combien celles-ci sont ébran-
lées par la critique biblique contemporaine! On a cru que
pour arriver au salut il fallait avoir en mains un livre infaillible
et 'on en est venu & ériger en dogme fondamental I’hypothese
de l'inspiration pléniére. On se fait une théorie sur la maniére
dont les vérités religieuses doivent nous étre révélées, et I'on
ne se rend pas compte que c’est 14 imposer a Dieu des pen-
sées et des moyens d’action d’ordre entiérement humain. Non
seulement on n’arrive pas ainsi & la certitude religieuse, mais,
pis que cela, on n’obtient aucune certitude quelconque, car
les faits sont la, et aucun raisonnement théologique n’est de
force & les supprimer. Il ne sert de rien d’avancer que la Bible
tout entiere doit étre la révélation parfaite de Dieu, quand on
sait pertinemment qu’en fait il n’en est pas ainsi.

L’erreur commune a ces deux conceptions des Ecritures pro-
vient de ce qu’on veut expliquer leur autorité par leur origine,
au lieu de la fonder sur I'effet qu’elles produisent. La foi est
une certitude immédiate. Or les révélations accordées aux
écrivains sacrés sont des actes du passé. Si elles doivent avoir,
aujourd’hui encore, un effet sur nous, c’est & la condition de
nous étre rendues présentes & nous-mémes. Ce n’est pas assez
que la Bible soit un document de la révélation divine dans le
passé. Il faut, pour qu’elle devienne autorité religieuse pour
nous, qu’elle soit encore le porteur de révélations acluelles.
Sans une telle révélation toujours présente il n’y a pas de
christianisme. Qu’est-ce, en effet, que le christianisme sinon
Dieu lui-méme entrant dans ma vie, me rendant certain de sa
coramunion, me faisant éprouver son paternel amour, en un
mot se révélant 4 moi? Le contenu de celte révélation est le
contenu méme de I'Evangile. Mais 'Evangile ne nous parvient
pas comme un message objectif qui laisserait chacun libre d’y
croire ou de n’y pas croire. Non, I’'Evangile est une puissance
de Dieu qui engendre la foi. C’est dans ce sens que nous di-
sons de lui qu’il est la « Parole de Dieu; » non pas une parole
que Dieu a dite un jour, dans le passé, mais une parole du
présent, par laquelle Dieu s’adresse & moi actuellement.



Ho8 E. CHRISTEN

Il reste 4 spécifier comment on arrive & croire & I'Evangile
et & saisir en lui la Parole de Dieu? La réponse est aisée. C’est
par ce qui en constitue le centre méme, & savoir la personne
et la vie de Jésus-Christ. En contemplant ce Jésus et en étu-
diant sa vie, en étant témoin du dévouement sans bornes dont
il a fait preuve, de 'amour invincible qui "'animait envers une
humanité ingrate et pécheresse, lui dont la sainteté était irré-
prochable, en constatant la parfaite communion qui existait
entre lui et son Dieu, vous vous sentez subjugué par son in-
fluence, parce qu’en lui et par lui vous retrouvez votre Dieu.
Christ nous dévoilant Dieu lui-méme, voild le centre de 'Evan-
gile. L’expérience que ses premiers disciples ont faite de la
valeur de sa personne pour eux, se répéte aujourd’hui encore
au milieu de nous. [’Evangile qu’ils nous ont légué et qui,
quant & sa forme extérieure, est un document du passé, a cetle
propriété de mettre & ma portée ce qu’il a été autrefois, de me
le faire éprouver comme une force actuelle & laquelle je ne
puis me soustraire. Le Jésus des apodtres est toujours encore
une puissance présente et agissante. Et comme nous contem-
plons en lui la parfaite image de notre Dieu, 1l en résulte que
dans la parole qui nous le fait connaitre nous possédons aussi
une parole méme de Dieu. Ce qu’il y a de plus particulier,
c’est que, quelle que soit la bouche humaine qui me la fasse
entendre, cette parole de I’Evangile, joublie que c’est tel ou
tel homme cui me parle. J’y reconnais une parole de Dieu lui-
méme, qui entre en relation directe avec moi. Je sens que par
elle le Dieu qui autrefois s’est révélé et a agi dans ce Jésus,
exerce présentement son action sur moi.

Deés lors nous trouvons dans les Ecritures une autorité iné-
branlable; car elle se réduit a la foi prise dans son acception la
plus évangélique. Fol qui ne s’arréte pas aux moyens par les-
quels Dieu s’est révélé; car elle voit Dieu au deld de ces
moyens. Foi qui est I'effet d’une action divine; car I'Evangile
s'est imposé A elle comme une force irrésistible. Foi, enfin,
qui est une assurance parfaite dans les promesses de Dieu,
parce qu’elle triomphe de I'opposition de la chair, du monde
et des doutes de la conscicnce. G'est ainsi que 'Evangile devient



LA SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 559

autorilé pour nous, non pas a cause d’'un témoignage histori-
que, non pas a la suite de réflexions approfondies ou par le fait
d'une pression quelconque s’exercant du dehors, mais uni-
quement par Peffet d’une expérience intérieure, faisant partie
de nous-méme, qui transforme la vie et l'ouvre & un monde
nouveau. Cette expérience-la c’est ce qui s’appelle la foi.

Les considérations qui précédent ne nous ont point encore
amenés a reconnaitre I’Ecriture dans son ensemble comme au-
torité pourla foi. Pourle moment nous n’avons reconnu comme
telle que ce qui en constitue le centre : le salut qui s’offre &
nous dans la personne de Jésus, la communion o, par lui,
nous rentrons avec Dieu. Mais du moins avons-nous trouvé un
point de départ: une chose, la chose capitale dans ’Ecriture
sainte, 'Evangile, s’est légitimée &4 notre conscience comme
faisant autorité pour nous; autorité qui est a la portée de cha-
que membre de I'Eglise de Christ, accessible méme aux plus
simples, parce qu’elle n’exige rien et qu’elle donne tout.

III. L'Ecriture, parole de salut pour l'individu.

Nous savons que ’Ecriture est la Parole de Dieu par le
témoignage du Saint-Esprit. Seulement, il ne faut pas enten-
dre par 1a un facteur indépendant de ’Evangile, comme serait
la voix de la conscience chrétienne, par exemple, laquelle, sans
que nous nous en doutions, pourrait souvent n’étre que celle
de notre propre cceur. Sion l'entendait de cette fagon-1a, on
présupposerait Pexistence du Saint-Esprit en nous avant la
connaissance du contenude ’Ecriture, etl’on renverserait alors
la theése fondamentale de la réformation qui pose en fait qu’il
n'y a pas de foi, pas de possession du Saint-Esprit sinon par
I'intermédiaire de la Parole de Dieu. Le témoignuge dau Saint-
Esprit consiste dans cette force méme de la Parole de Dieu par
laquelle elle s’impose & Phomme. C’est ainsi (ue ’entendait
Pancienne dogmatique. Mais quoique cette these soit d’une par-
faite justesse, elle ne peut cependant pas servir & prouver ce
quelle était censée prouver dans le vieux systéme, & savoir
que tout le contenw scripturaire est vérité infaillibie. En effet,



560 E. CHRISTEN

le témoignage de l'esprit ne se rapporte pas & tout fait quel-
conque du passé, mais ne concerne le contenu scripturaire
que pour autant qu’il est encore présent pour moi. Y a-t-il
donc un moyen qui permette d’ériger en autorité religieuse,
non pas seulement ce qul constitue pour ainsi dire le noyau
de ’Evangile, mais encore I'Ecriture dans son ensemble ?

Nous avons vu que ’Evangile posséde la propriété d’attirer
a lut les cceurs et de se dévoiler 4 eux comme la Parole de
Dieu. Un effet analogue est produit & la lecture de la Bible
dans son ensemble sur celui qui s’en approche avec un re-
cueillement sincére ; & une condition toutefois, c¢’est qu’il con-
sidéere toutes les parties de I’Ecriture & la lumiére de ce centre
dont nous venons de parler. Car l'intelligence des Ecritures, et
par conséquent 'impression qu’elles font, ne se produisent
réellament pour tel ou tel individu que s’il prend lui-méme
position dans ce point central.

C’est du reste la position que Christ lui-méme a prise & 'é-
gard de I’Ancien Testament. Quelque élevé qu’il se trouvat au-
dessus de la révélation de I'ancienne alliance, il n’en supprima
rien (Mat. V. 17); malgré son opposition « formelle » & ce
qui avait été dit aux anciens, il ne prit pas une position ad-
verse a l’é¢gard du fond lui-méme (Mat. V. 38 39). Et quant
aux prophétes, il se sentait en accord parfait avec eux, bien
que son apparition différat essentiellement de la lettre de leurs
prophéties. Comment s’expliquer cette attitude sinon par cette
conscience religieuse accomplie, toute illuminée de vérité, qui
faisait trouver a4 Jésus dans chaque parole de I’Ancien Testa-
ment le point de contact avec son propre enseignement ? Cest
qu’il lui importait bien plus de discerner chez ces auteurs la
pensée éternellement vraie que leurs paroles renfermaient en
germe, que de s’attacher & l'idée particuliére qu’avait pu se
faire I’écrivain en rédigeant son livre. Aussi, jugeant de tout
par son propre « avoir» religieux, il s’éleva & une compreé-
hension nouvelle, infiniment plus profonde, de I’Ancien Tes-
tament tout entier, et sut découvrir dans son contenu non seu-
lement une révélation de Dieu & l'adresse des temps passés,
mais une révélation actuelle 4 sa propre adresse.



LA SIGNIFICATION DE L’ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 561

Grace a lui, nous sommes en mesure d'avoir une intelligence
et de faire un usage analogues des saintes Ecritures. Ne dit-il pas
expressément qu’elles rendent témoignage de lui (Jean'V, 39)?
Luther les jugeait déja de ce point de vue « christocentrique »
quand il classait les livres saints suivant le pouvoir qu’ils ont de
nous amener & Christ. En effet, celui qui a trouvé dans 'Evan-
gile Christ, et en lui son Dieu, celui-la a du méme coup acquis
la possibilité d’arriver & la vraie compréhension, & une intelli-
gence vraiment chrétienne de ce qui est contenu dans I'Ecriture
tout entiére. Tel chrétien illettré, & qui les moyens de se pro-
curer une intelligence historique de la Bible font défaut, n’en
est pas moins en ¢tat, en partant de 14, de s’approprier le con-
tenu de I’Ecriture sainte en vue de son édification religieuse.

Il est vrai qu'on n’arrive que graduellement & saisir ainsi la
parole de Dieu dans toute la Bible. On ne réussit ique peu & peu
4 détacher son attention de I’enveloppe historique pour la con-
centrer sur le contenu substantiel. Mais lorsqu’on a découvert
en Christ le moyen d’obtenir son salut et la réconciliation avec
Dieu, & mesure qu’on se convainc davantage que son Esprit
anime I’Ecriture dans son ensemble et que, fort de cette assu-
rance, on y retrouve partout des paroles divines & son adresse,
alors on reconnait dans la méme mesure ﬁue la valeur de ces
écrits réside, non pas tant dans les noms de ceux ¢ui les ont
rédigés, que dans la force immanente qu’ils communiquent &
ceux qui les étudient avec une intelligence éclairée d’en haut.
Dire que I'Ecriture est Parole de Dieu est une assertion qui,
au point de vue de la foi, n’a de sens que si elle est le produit
d’une expérience religieuse personnelle. Elle ne peut donc pas
étre exprimée au début du développement religieux mais seu-
lement & son terme. Aussi n’est-il pas surprenant que la me-
sure de ces expériences individuelles concernant la valeur sa-
lutaire de la Bible ne soit pas uniforme, et qu'on ne puisse
pas, par conséquent, exiger de tous les chrétiens le méme
degré de certitude & cet égard.

En fondant’autorité de I’Ecriture sur une expérience de la foi
on atteint un double avantage : une certitude d’ordre religieux,
et une indépendance absolue & I’égard des résultats de la cri-



H62 E. CHRISTEN

lique théologique. Le premier de ces avanlages ressort assez
netiement de ce qui précede pour que nous n’ayons pas iy
revenir; (uant au second, il ne sera pas inutile d’entrer i
son sujet dans quelques détails afin de faire face & certaines
objeclions qu’il souléve. D’une part, on soutient fréquemment
que les révélations de Dieu ne peuvent pas avoir été consi-
gnees dans des livres reconnus inauthentiques par la science;
d’autre part, on estime qu’évaluer les Ecritures d’aprés leurs
effets sur Pindividu, ¢’est saper la base historique sur laquelle
le christianisme repose.

Mais d’abord, qu'importent les questions de critique littéraire
et historique & celul qui a trouvé son Dieu dans 'Ecriture et
y a reconnu sa parole? Nest-1l pas absolument indifférent
pour la foi de suvoir comment Dieu s’y prend, quels organes
il emploie pour communiquer avec nous? N'est-il pas oiseux
de se demander si les moyens dont 1l lui a plu de se servir
sont dignes de lui et des fins qu’il se propose? Méme si des
événements rapportés dans la Bible, et qualifiés d’historigques,
n’avaient jumais eu lieu dans la réalité extérieure: en quoi cela
importerait-il au chrétien, du moment qu’une vérité divine y
a trouvé son expression, quils répondent & une expérience
fuite par lui, et que Dieu parle & son dme au moyen de cette
fiction ? Nous avons trop la tendance a vouloir prouver la fol par
des événements du passé, tandis qu’elle ne doit se fonder que
sur des faits expérimentés, vécus dans le présent. S’il est vrai
que nous soyons toujours dépendants de faits, nous ne le som-
mes cependant qu'en tant que nous en saisissons les effets. Le
monde matériel est rendu conscient aux sens par le fait qu’il
agit sur eux, et l’existence d’un principe n’est constatée dans
sa réalité que par les manifestations de cette existence. Il en
est de méme dans le domaine religieux, et c’est un vrai bon-
heur, ¢’est une adorable dispensation de Dieu que la critique
biblique soit venue renverser les appuis branlants dont on preé-
tendait étayer la foi, pour ne plus lul laisser, comme unique
soutien, que l'expérience de 'action de I'Ecriture sur nous.

S’en suit-il du moins de cetle expérience inlime de la foi que
toul le contenw doctrinal de la Bible soit garantl comme vé-



LA SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE GHRETIEN D63

rité ? Pas plus que ce n’est le cas de son contenu historique.
L’idée précongue que la Bible, parce que dans beaucoup de
ses parties, elle renferme la vérité, doit étre vraie aussi dans
chacune de ses paroles, cette idée n’a rien de commun avec la
foi religieuse. Mieux vaut infiniment conserver des doutes sur
telle affirmation doctrinale de la Bible qui, intéricurement, ne
vous dit rien, que de vous soumettre aveuglément & des don-
nées bibliques qui ne répondent pas chez vous & des expérien-
ces personnelles et que vous ne parvenez pas & faire cadrer
avec d'autres affirmations de votre foi. En agir autrement ne
vaudrait pas mieux que de se courber sous 'autorité du pape
infaillible. Tout ce qu’on peut faire en pareil cas c’est de former
le souhait que ’expérience de votre foi s’enrichisse et s’appro-
fondisse de telle sorte que ces assertions, a leur tour, trouvent
un écho au dedans de vous et se revélent ainsi pour vous
d’uneautorité divine. D’ailleurs, il est tel énoncé doctrinal de la
Bible dont 'erreur partielle est manifeste et qul n’en aura
pas moins pour moi la valeur d’'une parole de Dieu. Tout lec-
teur de I'Ecriture sait que l'attente positive des apodtres, de
vivre jusqu’ la parousie, ne s’est pas réalisée. Ce qui n’empé-
che pas que V'esprit de Dieu ne puisse se servir de leurs paroles
pour réveiller ma conscience : « telle était la vivacité de leur
désir, I'ardeur de leur espérance de voir la consommation du
salut! Et toi...?! »

On objecte en outre que, dans ce qui précede, le caractere
historique du christianisme n’est pas assez mis en lumiére, et
qu’une foi qui ne connait pas les faits fondamentaux, du Nou-
veau Testament par exemple, n’est plus en droit de s’intituler
chrétienne.

Nous avons déja reconnu que les révélations de Dieu sont
du domaine de I’histoire, mais ce dont il s’agit ici, ce n’est pas
de savoir quels sont les événements qui ont provoqué la for-
mation du christianisme, c¢’est de savoir comment peut arriver
a4 la certitude religieuse celui qui éprouve des doutes sur la
réalité des faits ou des doctrines contenus dans le Nouveau
Testament. Or cette certitude on ne la produira pas en s’ef-
forcant d’établir 'historicité absolue de la Bible, mais plutot



b4 E. CHRISTEN

en faisant voir ce qu’est le christianisme, ce qu'est I’Evangile
et la puissance de vie éternelle qu’il renferme. Alors, de I'ex-
périence personnelle de la réalité de ces effets, résultera la
confiance dans les documents qu’ils présupposent.

La maniére dont ’Ecriture peut devenir parole a salut pour
le fidéle apparait maintenant avec évidence. Elle le sera nour
lui dans la mesure ou il 8’y rencontrera avec son Dieu et qu'il
trouvera dans ceite mine ce dont il a besoin pour sa vie inté-
rieure et pour sa foi. Que s’il constate dans la Bible des par-
ties d'importance inégale pour la nourriture spirituelle de son
ame, il ne lui viendra pas pour cela a la pensée de la morceler.
Il n’en tiendra pas moins ferme a I'ensemble tel que I'Eglise
nous l'a transmis. Car d’une part, cet ensemble deviendra
toujours davantage, pour le chrétien dont la foi progresse avec
I'expérience, 'expression de la volonté divine, et d’autre part,
il forme le cadre indispensable qui renferme et relie les paroles
isolées par lesquelles Dieu s’est révélé & la conscience de
chacun.

IV. L'Ecriture, régle d'enseignement pour I'Eglise.

Tandis que l'individu n’expérimente que peu & peu la valeur
de Ecriture entidre comme autorité religieuse, parce que sa
foi ne se développe que graduellement, I’Eglise, qui s’appuie sur
les expériences collectives d’un long passé, affirme tout uniment
que dans la Bible elle posséde la Parole de Dieu.

Nous allons examiner quelle est la signification et la légiti-
mité de cette assertion.

Le caractere essentiel de I'Eglise, c’est d’étre une commu-
nauté fondée sur une méme foi et dont tous les membres ont
fait des expériences analogues au sujet de leurs rapports avec
Dieu en et par Jésus-Christ. Cette communauté d’expériences
religieuses doit nécessairement trouver une expression coms-
mune. Cela étant, on peut se demander si la méthode qui
consiste & ne juger de la valeur de I’Ecriture que par ses effets
n’est pas défavorable & cette notion de I'Eglise, et si des expé-
riences personnelles mal interprétées, insuffisantes ou méme



LA SIGNIFICATION DE L’ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 565

contradictoires, ne risquent pas de rompre cette unité qui est
sa plus grande force? On concoit aisément le danger, et plus
on 'envisage en face, plus on prend au sérieux, d’autre part,
la tAche qui incombe & I'Eglise de prendre en toute chose
I’Evangile pour critére de sa pensée et de sa vie religieuse,
mieux on comprend la nécessité pour elle de coordonner ces
expériences diverses, de surmonter les erreurs possibles, de
chercher & amener tous ses membres a I'unité, non seulement
de la foi mais de la connaissance, au moyen d’une régle com-
mune, d'une instance reconnue également par tous. Or celte
norme, 'Eglise la trouve dans I’Ecriture sainte.

Il importe cependant de remarquer que si I'Ecriture a été
élevée a cette dignité & D'exclusion de tout autre livre, c’est
uniquement & titre de régle d’enseignement et non en sa qua-
lité de parole & =alut et de moyen de grice. Car, comme
nous l'avons déja fait observer, Dieu peut me parler sans I'in-
termédiaire de la Bible. Il peut le faire tout aussi bien au
moyen de la parole accidentelle dun homme ou de tel événe-
ment de ma vie. Qu’'on nous comprenne bien : toute prédica-
tion humaine remonte en derniére analyse & la Bible, et tel
fait ne devient pour moi une expérience religieuse que parce
que je l'interpréte & la lumiére de PEvangile. Mais l'effet salu-
taire qu'exerce sur moi la prédication d'un homme ou celle
d’'une expéricnce de ma vie ne dépend pas de la connexion:
quej’établirais entre elle et le texte scripturaire. L’Esprit de
Dieu me saisit directement & 'ouie de cette parole et produit
en moi la foi, quelle que soit la bouche par laquelle elle me par-
vient et sans que je l'aie auparavant comparée avec la parole
biblique. C’est donc chose entendue: ce n’est pas I'Ecriture
seule qui est parole a salut, mais c’est bien elle, et elle exclu-
sivement, qui est regle d’enseignement, elle seule qui sert de
norme a laquelle doit se mesurer toute doctrine, basée sur
Pexperience religieuse, qui prétend & obtenir droit de cité dans
I'Eglise.

Mais, demanderons-nous, qu'est-ce qui donne a I'Eglise le
droit de prendre I'Ecriture pour norme unigue de l'enseigne-
ment religieux ?

TEEOL. ET PHIL. 1893. 38



566 E. CHRISTEN

Le plus simple et le plus commode serait, ici encore, de
pouvoir se retrancher derriére l'origine divine de ces livres et
invoquer & 'appul Uinspiration particuliére de leurs auteurs.
Mais cette « preuve » n’en est pas une, puisqu’elle repose sur
une pétition de principe. Ou bien, s’appuyant sur U'histoire, on
pourrait étre tenté d’en appeler & 'usage général qu’a fait de
la Bible toute la littérature chrétienne. On constaterait que
la Bible a été prise de tout temps comme source et comme régle
au sein de la chrétienté. Mais de ce fait serait-on en droit
de conclure qu’on a eu raison d’en agir de la sorte et qu’elle
doit étre prise pour régle encore & 'avenir? Ou bien encore,
faisant un pas de plus et envisageant la Bible comme le « do-
cument de la révélation », on affirmerait que les écrits dont
elle se compose sont les témoins de l'intervention de Dieu
dans ’humanité et spécialement de la forme primitive, ori-
cinelle du christianisme et que, comme tels, ils sont en pos-
session d’une autorité unique.

Ce dernier argument parait plus solide que les précédents,
il n’est cependant pas a l'abri de toute critique. En effet, si,
pour nous en tenir aux écrils du Nouveau Testament, on nous
objecte que la contemporanéité de certains d’entre eux avec
les faits qu’ils rapportent n’est rien moins que démontrée, que
le christianisme dans son essence peut avoir été mal compris,
déja par des hommes appartenant & la premiere génération,
que l'image méme du Christ peut avoir subi linfluence des
vues personnelles de tel évangéliste, ou bien, que toutes les
conséquences impliquées dans un principe nouveau ne sont
pas nécessairement tirées dés 'abord dans toute leur pureté
et dans toute leur rigueur, ne faudra-t-il pas reconnaitre
qu’il y a lieu de recourir si possible & des preuves plus consis-
tantes de 'autorité des Ecritures?

Ici, comme précédemment, il ne s’agit pas tant, en premiére
ligne, des origines des saints livres que de leurs effets. Seu-
lement, tandis que la 1l était question de leur influence sur
Iindividu, pour produire en lul la foi et une vie nouvelle, ce
quwil faut considérer maintenant c’est 'effet que I'Ecriture a eu
dans tout le cours de I'histoire sur I'Eglise dans son ensemble,



LA SIGNIFICATION DE L’ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 567

non pas sous le rapport de sa vertu régénératrice, mais au
point de vue de la connaissance, de la doctrine.

Or il est un fait remarquable, c’est qu’au sein de I'Eglise il
ne s’est jamais produit aucun progrés dans la connaissance
religieuse qui ne fit déja donné ou tout au moins prépars,
ébauché dans le Nouveau Testament; c’est qu’il n’a pas surgi
des lors de question qui n’ait trouvé dans I'Ecriture une solution,
pas de difficulté qui ne se soit ¢claircie & sa lumiere. Et plus a
été marqué le progres réalisé & une certaine époque, lors de
la réformation par exemple, plus aussi a été vif le sentiment
que ce progres était dit & un retour & Ecriture. En un mot,
cette collection d’écrits s’est toujours montrée suffisante ¢ sa-
tisfaire tous les besoins (qui ont pu naitre dans I’Eglise. Nul ne
saurait désigner un écrit dont l'adjonction comblerait dans le
canon une réelle lacune. Voild ce qui donne a I'Eglise le droit
de décréter que cette collection posséde une autorité norma-
tive, et cela indépendamment des raisons qui ont pu décider
de sa formation, sans égard & la personne ou aux circon-
stances des auleurs qui en ontrédigé les différents livres. De ce
que I'Ecriture a été pour elle dansle passé, de la preuve qu’elle
lui a donnée de sa parfaite « suffisance », I'kEglise conclut a
I'usage auquel Dieu I'a destinée, et elle déclare, en vertu de la
longue et constante expérience qu’elle a faite de cette suffi-
sance, vouloir se servir de I’Ecriture encore & I'avenir comme
de la régle supréme en matiére de connaissance et de doctrine
religieuse.

Mais il importe de ne jamais perdre de vue que cette collec-
tion qu'on érige en norme de la connaissance religieuse, doit
étre prise dans son ensemble. Dés 'instant qu'on en isole les
parties, qu'on détache telle parole de ’ensemble pour ériger
en régle absolue, on fausse le principe de l'autorité scriptu-
raire. On risque alors de tomber dans 'erreur des sectes qui
toutes doivent leur origine & l'usage exclusif qu’'elles font de
tels passages détachés de leur milieu. Le caractére « scriptu-
raire » d’'une proposition quelconque ne se prouve pas par le
fait qu’elle se retrouve quelque part dans le canon, mais parce
qu’elle apparait comme un élément constitutif de ’ensemble



568 E. GHRISTEN

deI’Ecriture, qu’elle est en unrapportorganique avec I’Evangile.

On ne saurait méconnaitre cependant que, dans son apph-
cation, ce principe que c’est I'Ecriture dans sa totalité qui doit
étre considérée comme normative, ne laisse pas que d’offriv
de serieuses difficultés. Voici, d’'une part, des données diver-
gentes, contradictoires méme. Comment les concilier ? D’autre
part, voila des interpretes fort peu d’accord entre eux : les uns
se croient obligés de prendre tout a la lettre; d’autres se
croient en droit de tout spiritualiser; d’autres encore cherchent
A tenir une voie moyenne. Il s’agit donec de se mettre au clair
surles principes d’aprés lesquels il faut procéder pour bien
entendre I’ Ecriture, pour en acquérir la vraie intelligence. Ov
1l est deux principes qui sont & cel égard d’une importance
fondamentale: ¢’est qu’il faut appliquer & I’Ecriture et & toute
parole scripturaire, en premier lieu, les regles de interpre-
tation historique, et ensuite, aux résultats ainsi obtenus, une
critique que nous appellerons religieuse.

A proprement parler il n’y a pas, méme parmi les écrits his-
toriques de la Bible, de livre absolument objectif. Chaque
écrivain reproduit I'histoire suivant la conception personnelle
qu’il en avait. Aussi peut-on dire que I'Ecriture nous offre
moins une relation objective de faits historiques qu’elle n’est
elle-méme une histoire qui nous renseigne, soit dans ses par-
ties narratives, soit dans ses parties didactiques et lyriques,
sur la conception religieuse et morale des auteurs de diverses
époques.La tache du critique consiste done & constater de quelle
maniere et sous quel jour les écrivains bibliques ont eux-mé-
mes envisagé les faits ou les idées qu’ils nous rapportent, a se
rendre un compte exact du milieu intellectuel, social et re-
livzieux dans lequel ils se mouvaient, 4 s’expliquer pourquoil
et comment ils ont ¢té amenés & telle conception reconnue
aunjourd’hui comme imparfaite ou méme comme erronée. Bref,
il doit s’efforcer d’arriver & une vue historique aussi exacte que
possible du degré de connaissance religieuse que représentent
les différents livres bibliques, et partant & l'intelligence des
voies qu’a suivies, des détours méme qu’a faits parfois le dé-
veloppement successif du régne de Dieu.



LA SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 569

Mais si intéressante, si importiante que soit cette interpré-
tation historique de I’Ecriture, si indispensable méme pour la
connaissance du passé du réegne de Dieu, elle n’est cependant
pas suffisante pour répondre aux besoins vitaux de I'Eglise et
de ses membres. Elle n’est qu'un point de départ nécessaire.
Pour que I’Ecriture soit une norme en matiére de connaissance
et d’enseignement il faut qu’a la critique historique vienne se
joindre une autre sorte de critique: la critique religieuse.

On peut s’étonner & juste titre que la différence de niveau
entre ’Ancien et le Nouveau Testament, la présence dans le
premier de certains éléments incompatibles avec la morale
chrétienne (1 Rois I[,1-9; Psaumes de vengeance) n’aient pas
fait sentir depuis longtemps la nécessité d’une critique sem-
blable. Il s’agit seulement de trouver la juste mesure, le vrai
critere de cette critique, afin qu’elle arrive & des résultats qui
puissent devenir le bien commun de I'Eglise. A cet effet, le cri-
tére ne doit pas étre choisi arbitrairement, mais tiré de I'Ecri-
ture elle-méme, et il doit consister dans ce qu’elle nous offre
de plus accompli. Ce type de la perfection nous le possédons
dans la personne de Christ. En lui Dieu s’est révelé & nous et
nous est devenu accessible. Par lui nous connaissons le but
auquel nous sommes destinés, le chemin qui y conduit, les
biens et les puissances qui ne sont pas de ce monde. C’est done
lui qui est le critere d’apres lequel tout, dans le domaine re-
ligieux, doit étre mesuré et jugé. Il est bien vrai que cet'e me-
sure n’a de valeur que pour ceux qui vivent dans la foi en
Christ, mais ce n’est que pour ceux-la non plus que U'Ecriture
peut étre une norme. Ceux qui lui sont étrangers sont en tout
cecl hors de question.

La these que nous venons de formuler est celle-la méme que
Jésus a fait valoir quand il ramenait la valeur de P'Ancien Tes-
tament & ce fait qu’elle rend témoignage de lui. Etil faut que
Pintelligence de I’Evangile ait singuliérement décliné pour
que tant de protestants croient devoir excuser Luther de ce
qu’il a soutenu une theése tout & fait semblable. Au fond, la
méme idée était impliquée dans cette formule de l'ancienne
dogmatique : S. Scriptura sui ipsius iudex et interpres, puis-



570 E. CHRISTEN

que ’Evangile de Christ a trouvé son expression dans I'Ecri-
ture, qu’il en forme le vrai centre.

Ces deux principes d’interprétation, critique historique et
critique religieuse, doivent nécessairement dans la pratique
se compléter 'un PUautre. Le premier tout seul ne pourrait
donner un résultat utile que si toutes les données de ’Ecriture
avaient la méme valeur, de maniére que chacune pourrait ser-
vir directement de norme a4 1'Eglise chrétienne. Et si le second
ne tenait pas compte du précédent, il n’y aurait pas de frein &
I’emploi de I'interprétation allégorique qui permet d’introduire
dans le premier passage venu toute sorte d’idées spécifique-
ment chrétiennes. La vraie méthode consiste & comparer tout
passage biblique, compris dans son sens historique, avec ce
que I'Eglise sait étre le contenu de I'Evangile, et & détermi-
ner par la le plus ou moins de valeur religieuse de chaque
passage.

Deux conséquences d’une grande portée découlent de cette
méthode exégétique. La premiére c’est quelle enseigne & bien
poser les questions qui sont du domaine religieux et & les re-
soudre sainement. Ce n’est pas & coup de passages Isolés,
c’est en se pénétrant de I’Esprit qui anime la Bible dans son
ensemble que se résoudra, par exemple, la grande question qui
est pendante entre Rome et I’Eglise évangélique de savoir si, oui
ou non, Christ est un nouveau Moise et si son regne doit étre
concu a la maniere des royaumes terrestres. Pareillement, la
question du « réalisme biblique » et des droits de ce genre
d’interprétation a I’égard de certaines portions de I’Ecriture,
des prophéties par exemple. On aura grand soin de distinguer
I'intérét de la foi de ceux de la curiosité religieuse, et 'on ne
confondra pas dans les énoncés bibliques ce qui tient & leur
forme temporaire avec leur contenu éternel. Onen déterminera
la valeur selon leur connexion plus ou moins étroite avec I'ob-
jet central de la foi. Et ainsi on mettra fin & cet emploi (soi-
disant pieux, en réalité étranger a la vraie foi) de I'Ecriture
sainte qui fait de chaque pacole en soi un oracle, et qui
aboutit & ce beau résultat-ci : ¢’est qu’on juge du christianisme
d’un homme non pas selon la position qu’il prend a l'égard



LA SIGNIFICATION DE L'ECRITURE SAINTE POUR LE CHRETIEN 571

d’un passage tel que Jean III, 16, mais selon son attitude vis-
a-vis de 'dnesse de Balaam.

En second lieu, la méthode décrite ouvre des horizons bien
plus vastes et une mine bien plus riche que ne faisait un em-
ploi de I'Ecriture qui se préoccupait exclusivement d’y trouver
des preuves o Uapput de la dogmatique. Non seulement elle
fait ressortir les différents points de vue, tous légitimes en
eux-mémes, auxquels se sont placés les auteurs bibliques, —
ce qui constitue déja un réel enrichissement, — mais elle
permet de comprendre, — ce qui semble au premier abord un
paradoxe, — que les imperfections, les erreurs méme ou ils
sont tombés, ne sont pas moins instructives que les vérités.
Ces défectuosités ne causeront aucun tort & la foi, puisque ce
qui les fait reconnaitre comme telles c’est le critére infaillible
de toute doctrine qui nous est donné dans la vérité révélée
en Jésus-Christ. C’est précisément cette propriété de la Bible,
de nous présenter les conceptions religieuses les plus diverses
et les personnalités les plus variées, chacune étant mise & sa
place et sous son vrai jour par U'esprit de I'’ensemble, c’est elle
qui en fait pour I'Eglise la regle d’enseignement par excellence.
Elle offre de la sorte plus et mieux que des principes généraux
dont I'application serait abandonnée aux fideles, autre chose
encore qu'une image de la personne historique de Christ
servant de modele aux membres de I'tglise: par la variété
méme de son contenu elle conduit & une appréciation plus juste
de toules les relations et conditions humaines et permet de se
former toute une conception religieuse de Uensemble des choses.

Toute connaissance dans le domaine religieux, soit en ma-
tiere de foi, soit en ce qui concerne la morale, trouve donc
sa regle dans I’Ecriture sainte, parce que les deux facteurs qui
produisent cette connaissance, la vérité historique et la verité
religieuse, se rencontrent en un méme point, savoir dans la
conviction que Jésus est la véritable révélation de Dieu et qu’il
est le vrai Sauveur. 1l nous reste cependant & jeter encore un
coup d’ceil sur la relation qui existe entre I'expérience que
I'individu fait de I’Ecriture comme parole de salut et 'autorité
que I'Eglise lui reconnait comme régle d’enseignem 2nt.



572 E. CHRISTEN

Les progres que fait 'Eglise dans I'intelligence de I’Ecriture
(car elle aussise développe & cet égard) procedent habituellement
d’expériences religieuses en vertu desquelles une certaine pa-
role de ’Ecriture est devenue parole de Dieu pour tel individu.
Luther et les origines du protestantisme peuvent servir & jus-
tifier et a illustrer cette assertion. En retour, l'individu est
soutenu et affermi, P'action qu’exerce sur lui la parole scrip-
turaire est facilitée par ce que 'Eglise a tiré, en fait de doc-
trine, de 'ensemble de I’Ecriture. L’individu peut & la rigueur
se passer de la parole de I’Ecriture; des millions de chrétiens
ont bien di s’en passer en tout ou en partie. La parole de
Dieu peut les atteindre sous d’autres formes. L’Eglise collective,
elle, ne saurait se passer de I’Ecriture, attendu que sans le
recours a celle-ci elle serait privée de toute garantie touchant
la pureté et 'intégrité de la prédication de I’Evangile dans
son sein. Ici donec, comme ailleurs, la réciprocité des rapports
est la condition vitale de I'individu et de 'kglise.

Dans ’étude que nous venons de faire, nous n’avons jamais
eu besoin de soulever la question de savoir comment cette col-
lection d’écrits s’est formée, comment leurs auteurs se sont
trouvés en mesure de rendre a 'Eglise le service qu’ils lui ont
rendu, de quelle facon le Saint-Esprit les a soutenus dans ce
but. Nous nous sommes bornés & cette question : quels ont été
et sont encore, en fait, les effets produits par cette collection
de livres? qu’a-t-elle été, qu’est-elle encore pour I'Eglise chré-
tienne? Tout cela, en vertu de notre foi chrétienne en la divine
Providence, nous le rapportons & Dieu. De méme que c’est une
thése de lafoi lorsque j’envisage tout le cours de ma vie ter-
restre comme une dispensation de Dieu & mon égard, subor-
donnant ainsi le visible & l'invisible, ¢’est pareillement une
thése de la foi quand I’Eglise de Christ affirme que Dieu a veillé
sur les origines de ces écrits de telle sorte qu'ils puissent four-
nir en tout temps & son Eglise ce dont elle a besoin, en fait de
connaissance et de force, pour sa propre édification, ce qui
revient & dire : en vue de 'avancement du régne de Dieu.




	La signification de l'écriture sainte pour le chrétien évangélique : analyse d'une étude de M. Erich Haupt

