Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre I, La certitude

Autor: Raccaud, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CERTITUDE CHRETIENNE
SO FONDEMENT, SON DEVELOPPEMENT ET SES LIMITES

PAR

J. RACCAUD

pasteur,

OUVRAGES CONSULTES

L. Gaussen : Théopneustie ou Pléniére inspiration des Saintes
Hceritures. Genéve 1840. — A. Vinel : Discours sur quelques sujets
religieux. Paris 1845, — J.-F. D. Andrié : Lectures. Seconde par-
tie: L’ame et ses facultés. Neuchatel 1849. — FE. de Pressensé : Du
progres de la doctrine chrétienne et de ses conditions: Revue de
théologie. Strasbourg 1550. Vol. 1.

Edmond Scherer : La critique et la foi. Deux lettres, Paris 1850.
De T'autorité en matiéere de foi. Revue de théologie. Strasboury
1850. Vol. 1. - C. Malan : L’autorité de la Bible ne se démontre
que par le Saint Esprit. Genéve 1830. — M. Cheneviere : De la
divine autorité des écrivains et des livres du Nouveau Testament.
Paris 1830. — M. Jalaguier : Lie témoignage de Dien, base de la foi
chrétienne. Geneve 1851. — L. Bonnet : Lia parole et la foi. Deux
lettres & M. Ed. Scherer. Genéve 1851. — P. Jalaguier : Inspiration
du Nouveau Testament. Paris 1851. — J.-C.-J. Sécretan pasteur :
Fragment de théologie ou lettre & un ami sur les principales ten-
dances théologiques de notre époque. La Haye 1851. — Id. Seconde
lettre. La Haye 1852. — P. Jalagwier : Simple exposé ou la question
chrétienne jugée par le bon sens. Paris 1892. — Charles Secretain :
Quelques idées sur la méthode. Revue de théologie. Strasbourg 1852.
vol. IV et V (3 articles). — M. Scherer, ses disciples et ses adver-
saires, par quelqu'un qui n’est ni 'un ni l'autre!. Paris 1854. —

1 J.-F. Astié.



LA GERTITUDE CHRETIENNE © 523

Le Comte Ag. de Gasparin : La Bible défendue contre ceux qui ne
sont ni les diseiples ni les adversairves de M. Scherer, Paris 1854,
L. Gaussen : Le canon des Saintes-Keritures au double point de
vue de la science et de la foi. 2 vol. Lausanne 1860. -- K. de Pres-
sense : De Uinspiralion dea Saintes-BEeritures, Supplément théologi-
que (de la Revue chrétienne) 1862, — . Jalagueer : Une vue de la
question scripturaire. Toulonse 1863, — M. Jalaguier : Authenticité

du Nouveau Testament. Toulouse 1865. — E. Guers: l.e Saint-
Esprit. Etude docirinale et pratique sur sa personne et sur son
ceuvre. Geneéve 1865, — J-IL. Merte d Aubigné : L’autorité des

Ecritures inspirées de Dien, Toulouse 186D, — Leon Charbonniaud:
De linspiration des Saintex-Iferitures. Thése présentée a la Faculté
de théologic de I'Eglise évangslirque libre. Lausanne 1865,

R-W. Monsell : [expiation. D ux lettres. Chrétien évangélique.
Lausanne 1867. — IKd. Garbett : Traduit de langlais par L. Bur-
nier. La parole de Dien cerite. Towouse 1873, — Henri Brocher :
Le chewin de la vérité ou la méthole de la science et la méthode
de la toi. Revue de théologie et de philosophie. Lausanne 1874, —
Le comnie Ag. de Gaspardn @ Les écoles du donte et Uécole de la foi.
Secconde cdition. Parvis 1375, — G. Tophel pasteur : L’cenvre du
Saint-Esprit dans 'homune. Discours. Lausanne 1875, — Jean Ber-
thoud pastenr: Bref exposé de la doctrine chrétienne. Vevey 1881,

A, Gretillat : autorité en matiére religicuse. Conférence.
Chrétien évangélique. Lausanue 1881, — Dandiran: Cours manus-
crit de Psyciologie. Lausanune 1881-1882. — J.-F. Astié : Le Vinet
de la légende et celui de histoire. Paris 1832, — Lucien Gautier :
Zuther et I'Ancien Testament. Discours. Chretien évangeélique.
Lausanne 1883, -— Paul Vallotton pastenr : La Bible, son autorite,
son contenit et sa valeur. Lausanne 1883, — A, Vautier : Un récent
ouvrage sur la Bible. Chratien évangélique. Lausanne 1853, --
A. Gretillat - Expose de théologie systématique. Tome I. Propédeu-

tique : Méthodologie. Neuchatel 1835, — A. Vautier : Un nouvel
essal sur le récit de la création. Chretien évangelique. Lausanne
1836. — La Bible annolée : Les livres historiques. Introduction :

La Bible, I’Ancien Testament. Neuchatel 1886.

Gaston Frommel : Etude sur la conscience morale et religieuse.
These présentée a la faculte de théologie protestante de Paris.
Alencon 1888. — Alois Forneroc: Du fondement de la certitude
chrétienne. Dissertation. Académie de Lausanne 1888. — Léon
Robert : Des principaux caractéres {'une profession de foi. Theése.
Faculté de théologie de I'Eglise évangélique libre. Lausanne 1339.
— Henri Meyer : Le fondement de la certitude en maticre reli-
gicuse. Revue de théologie. Montauban 1889, — Fugene Rapin,
pasteur: Les livres de UAncien et du Nouveau Testament. Moudon
1890. — Rev. Andrew Murray: traduit de Panglais. L'Esprit de
Christ, Genéve 1890. — De lincroyance & la foi. Lettres 4 un



HR4 J. RACCAUD

ami. Evangile et Liberté. Lausanne, mai-aout 1890 '. — G. Godet :
Sur qui repose notre foi ? Chrétien évangélique. Lausanne 1890. —
Levy Brihl: La responsabilité des crimiuels. Revue bleue, Paris
1890. — Adrien Naville : La raison. Etude faniiliere. Bibliothéque
universelle. Lausanne, avril 1891.

Fréderic Godet : Le Nouveau Testament contient-il des dogmes ?
Chrétien évangélique. Lausanne, mars 1891. L’autorité de Jésus-
Christ. Chrét. évang. avril 1891. L’autorité des apodtres. Chrét.
évang.mai 1891. Explications en réponse aux questions d'nn laique
curieux. Chrét. évang. septembre 1891. — ZLcopold Monod pasteur :
Le probléme de l'autorité. Lyon 1891. Bréve réponse a quelques
objections. Brochure extraite de la Revue chrétienne. Paris 1892, —
Auguste Sabatier : Le Nouveau Teslament contient-il des dogmes ?
Replique a M. Godet. Revue chrétienne. Puaris, janvier 1892, —
E. Doumergue : L’autorité en matiere de foi et la nouvelle école.
Lausanne 1892. — Alfred Laufer : L’autorité en matiere de foi
d’aprés M. Dommergue et !a crise actuelle. Revue de théologie et de
philosophie. Lausanne 1892. — Freédeéric Godet : Révélation.
Réponse a M. Sabatier. Revue chrétienne. Paris février 1392,
Révélation. Letire a M. le pasteur Sabatier. Id. Paris avril 1892.
— Auy. Glardon: La nature de la conscience morale. Chrélien
éevangelique. Lausanne 1892, La foi et la science. Id. 1892. —
Aloys Berthoud : L’autorité doctrinale de Jésus-Christ. Chrétien

évangélique, Lausanne 1892. (2 articles). — Lucien Gautier: A
propos d’un livre récent sur la question du Pentateuque, Chrétien
evangélique. Lausanne 1892, — E. Ménégoz : L’autorité de Dieu.
Revue chrétienne. Paris, juin 1892, — A. Bwgner : L’autorité en
matiére de foi, Revue chrétienne. Paris 1892. (2 articles). — Gaston
Frommel : Des conditions actuelles de la foi clirétienne. Chrétien
évangélique, Lausanne 1892. (3 articles). — Daniel Rey pasteur :

L’infaillibilité doctrinale de Jésus-Christ. Discours. Lausanne 18Y2.
A. Gretillat: Exposé de théologie systématique. Tome 1I. Propé-
deutique. Apologétique. Canonique. Neuchatel 1892, — Théodore
Rivier : Etude sur la révélation chrétienne. Thése présentée a la
faculté de théologie protestante de Paris. Lausanne 1892. —
Alezandre Westphal: Mosaisme, prophétisme, lévitisme. Essai sur
la révélation dans l'ancienne Alliance. Extrait de la Revue chré-
tienne. Paris 1~293. — Ernest Naville : L’autorité du Christ. Extrait
de: Le témoignage du Christ et 'unité du monde chrétien. Journal
Religieux. Neuchatel 1893.

1 Ces articles ont été deés lors réunis en volume.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 525

INTRODUCTION

Jamais peut-étre la question de la certitude chrétienne ne
s’est posée et discutée avec une intensité aussi grande que de
nos jours. Personne n’y échappe, chacun doit chercher sur
quel fondement il peut asseoir sa foi. « Conquérir la certitude
en matiére religieuse, écrit M. Henri Meyer 1, c’est une tiche a
laquelle nul ne doit se soustraire. » La certitude nous est né-
cessaire, nécessaire & tous, quelle que soit notre position dans
I’Eglise chrétienne, car la certitude est la seule base possible
pour une activité sérieuse et forte. Pour faire les sacrifices
qu’exige le combat qu’il doil livrer au péché, pour demeurer
ferme au milieu des épreuves et des tribulations du temps pré-
sent, pour braver les moqueries et les oppositions d’un monde
incrédule, le chrétien doit étre fondé sur un roc inébranlable.
Celui qui doute ne peut travailler énergiquement ni & son pro-
pre salut, ni & celui des autres.

L’étude que nous avons entreprise nous apparait donc
comme une étude essentiellement pratique. Nous I’avons pour-
suivie en recherchant non seulement notre instruction, mais
notre édification et I’édification des autres. En examinant les
bases sur lesquelles repose notre foi nous croyons l'affermir et
non I'ébranler.

Nous avons étudié avec soin, la liste des ouvrages consultés
par nous en fera foi, les points de vue en présence; nous avons
cherché a les exposer avec exactitude et clarté; c’est dans ce
but que nous avons fait d’aussi nombreuses citations. Nous
nous sommes efforcé de dégager la part de vérité que chaque
auteur met en lumiére afin de lui faire, dans notre conception,
sa place légitime. Sinotre entreprise a réussi dans une certaine
mesure, notre modeste étude dissipera peut-étre quelques mal-
entendus et contribuera & ramener la paix entre les hommes,

! Le fondement de la certitude en matiére religieuse. — Revue théologique.
— Montauban, 1889, p. 309.



526 J. RACGAUD

sinon entre les opinions. Un pareil résultat serait la plus belle
récompense de ce lravail, sur lequel nous implorons encore la
bénédiction de Dieu.

CHAPITRE Ier. — LA CERTITUDE
§ 1er. La conscience.

Au cours de nos études universitaires nous avons appris que
la conscience est cette faculté de 'intelligence « par laguelle
le moi se connait lui-méme dans ses phénomeénes, ses actes, et
jusque dans la source de ses actes et de ses phénomenes!. »
Nous voudrions compléter cette définition en relevant le fait
(que la conscience est I'essence méme du moi; c’est la con-
science qul constitue la personnalité. En perdant la conscience
nous perdons toute individualité propre.

On pourrait comparer la conscience & un laborateire intime
et secret. Cette chambre est naturellement obscure, c’est-a-
dire qu’elle n’a en elle-méme aucune source de lumiere, mais
elle est garnie de fenétres qui laissent entrer la lumiére exté-
rieure. En pénétrant dans ce sanctuaire, les rayons lumineux
rencontrent toute une série de miroirs et de prismes disposés
de maniére i les recevoir, & les concentrer, & les analyser et
enfin 4 les renvoyer.

Essayons de développer celte comparaison @ Le premier
point ¢ui en ressort est que nous napprenons a4 nous connaitre
nous-meémes que par le contact avee ce qui nous entoure, avec
le monde matériel et le monde spivituel. [’un et "autre sont
nécessaires pour nous douner de nous-mémes une connais-
sance exacte et compléte. « Si le moi, dans sa projection au
dehors, ne rencontrait que le monde, il est douteux qu’il lui fat
possible d’arriver jamais a4 la perception consciente de soi-
meéme. Car Paction du monde est multiple, diverse, mobhile,
intermittente, impuissante par cela méne & donner le sens de
ce qui est un, elle tend plutdt & 'émiettement de toule unité
organique.... Pour que Pindividualilé en vienne & se concevolr

1 Dandiran : Cours manuscrit de psychologie. — Lausanne, 1381-1882.



LA GERTITUDE CHRETIENNE 527

comme séparée des choses, 4 sc ressaisir dans 'intégrité invio-
lable de son for intime, il faut qu’elle aille donner conire un
obstacle unique, constant, toujours semblable & soi, (ui I'ar-
réte sans la rompre, laffecte sans la disjoindre ; cet obstacle
ne peut étre que absolut. »

Le contact entre la conscience et le monde extérieur se fait
par U'intermédiaire de ce que nous appellerons les sens. Les
sens sont les fenétres de la conscience. Nous attribuons en
conséquence a ce mot son acception la plus large, 'employant
pour désigner toutes les facultés par lesquelles la conscience
est mise en rapporl avec l'extérieur. Nous parlerons ainsi de
sens malériels et de sens spirituels.

Au nombre des fenétres de la conscience nous mentionnons
tout d’abord ce que 'on appelle communément les cing sens :
la vue, I'ouie, le toucher, l'odorat et le got. Ces sens sont les
organes du corps, ils font connaitre 4 la conscience le monde
extérieur matériel. Le premier des sens spirituels que nous
ayons & mentionner, c’est la raison gui ouvre & la conscience
les horizons du monde des idées.

Jusgu’ict tout est relativement simple ; mais nous avons
certainement d’autres sens encore. M. le professeur Gretillat ®
nous dit par exemple: « Les sens, la raison et le sens intime
(vaig) sont les organes primordiaux de toutes nos connaissances.»
Il nous donne de cette derniére source d'information la deéfini-
tion suivante dont la clarté ne laisse rien a désiver : « Le v,
ce que nous appelons le sens intime, est en 'horame 'organe
aperceptif de linvisible, du fait moral, du divin?®. » Par ce
sens nous percevons tous les fuils ne ressortissant ni a la sen-
sation, ni au raisonnement pur et qui sont certifiés au sujet
par un témoignage. Nous ne pouvons nous défendre, tout en
admirant la simplicité et la clarté de 'exposition sus- mention-
née, contre 'impression que notre auteur se laisse entrainer a
réunir des choses qui doivent demeurer distinctes. Nous avons

1 Gaston Frommel : FEtude sur la conscience wmorale et religieuse,
p. 80, 81.

2 Kxposé de théologie systématique. Tome [¢7, p. 33.

2 P 25



528 J. RACCAUD

vivement apprécié 'analyse au moyen de laquelle il place toute
foi, quel qu’en soit I'objet, sous la garantie de 'ordre du bien
ne fut-ce que par la supposition de bonne foi?; mais nous
constatons qu’il convient de faire une différence entre les cho-
ses (ue nous ne pouvons pas percevolr et celles que nous ne
savons pas percevoir. Il y a une quantité de choses que nous
devons admettre uniquement sur la foi d’un témoignage,
mais 1l en est d’aulres gue nous ne savens pas voir, lors
meéme que cela nous serait possible. Nous croyons que nous
pouvons entrer avec Dieu dans des relations directes et que
nous ne somnes pas condamnés & admetire son existence
griace & la seule supposition de bonne foi chez ceux qui nous
parlent de lui. Cela nous améne & admettre, & cdlé du sens
intime, un sens religieux, un ceil spirituel permettant &
I’homme de discerner directement le fait divin.

Apres avoir relevé la nécessité des sens pour que I'homme
apprenne a connaitre le monde matériel, Vinet 2 ajoute : « Les
choses ne se passent point autrement dans le monde moral.
Ce n’est point par l'intelligence seule, ni par 'intelligence d’a-
bord, que nous pouvons juger des choses de cet ordre. Pour
les connaitre nous avons aussi un sens quil s’appelle le sens
moral. » Vinet admet en outre l'existence d’un sens spirituel
auquel il donne le nom de cceur. L’accord trés général qui,
croyons-nous, existe sur ce point est rendu difficile & constater
4 cause de la multiplicité des termes qui sont employés pour
désigner notre osil spirituel. Les uns 'appellent simplement la
conscience 3, confondant deux choses qui doivent demeurer
aussi distinctes que la chambre éclairée et la fenétre quilaisse
entrer la lumiére. D’autres emploient les mots de cceur? ou
d’dme . Nous ne pouvons admetlre ces noms qui nous parais-

1 P. 29, 30.

2 Discours sur quelques sujets religieux, p. 32.

3 Rev. Andrew Murvay : L’Esprit de Christ, p. 250.

“ A. Vinet : Discours sur quelques sujets religieux, p. 32. — Frédéric
Godet : Commentaire sur U Evangile de Lue. Neuchatel, 1871. Vol. 1,
p- 89.

5 Kd. Scherer : De Vautorité en matiére de foi. — Revue de théologie, 1850,
vol. [, p. 68.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 529

sent favoriser des confusions malheureuses. Le cceur désigne,
sans parler du sens physiologique de ce terme, I'organe du
sentiment, du sentiment naturel aussi bien que du sentiment
religieux. [’ame, dont beaucoup de personnes font, sous I'in-
fluence inconsciente de la philosophie grecque, une substance
distincte, vivant de sa vie propre, indépendamment du corps?,
est en tout cas le foyer de la vie intellectuelle et affective na-
turelle et non pas un sens spivituel. Quant au terme « la fa-
culté religieuse » 2, nous lui reprochons de ne pas appartenir
au langage biblique. Nous croyons préférable d’employer a sa
place le mot « U'esprit, » car ce sens est celui grice auquel
Phomme devient un homme spirituel (mvesparizos ¥). Pour éviter
toute confusion avec cette vivacité de lintelligence que on
appelle souvent de ce nom, nous aurons soin de joindre au
mot esprit le terme grec mveipe quand nous désignerons ['ceil
spirituel.

Dans un trés intéressant article publié 'an dernier, M. Au-
custe Glardon 4 fait une analyse qui se rapproche beaucoup de
la notre. Il appelle toutefois esprit ce que nous appelons cons-
cience, et conscience ce que nous appelons esprit. It croit de
plus pouvoir discerner non seulement un, mais deux sens spi-
rituels. « Il (I'esprit, donc pour nous la conscience) a un sens
spirituel de vision qu’en appelle en philosophie le sens moral,
en théologie la conscience. Il a un sens spirituel taclile, au-
quel tout le monde s’accorde & donner, trés improprement, le
nom de ceeur. » Cette citation nous parait intéressante et ins-
tructive, elle contribue & confirmer notre maniére de voir et
explique le sens et 'emploi de plusieurs mots. Il nous semble
cependant plus prudent de ne pas autant préciser : par ’esprit
(mvebus) nous avons I'impression, une impression qui participe
de la vue et du toucher, du monde spirituel. '

« La perception de la conscience, écrit M. Gaston Frommel s,

1 Cp. Andrié : L'dme et ses facultés, p. 11 sq.

2 A. Fornerod : Du fondement de la certitude chrétienne, p. 58.
#1 Cor. 2:15.

“ La foi et la science. — Chrétien évangéligne, 1892. p. 219.

> Etude swr la conscience morale et religieuse, p. 102.



530 J. RACCAUD

n’est pas un connaitre, mais un sentir.» M. Avg. Glardon !, qui
cite lui-méme Amiel, s’exprime de la méme maniére. Tout
notre développement précédent tend au méme résultat. Par le
moyen des sens qui I’éclairent, la conscience regoit les impres-
sions du monde exlérieur. Suivant les sens qui les lui trans-
mettent, ces impressions laffectent diversement, de telle ma-
niére que nous pouvons distinguer dans la conscience différen-
tes sphéres auxquelles aboutissent les différentes impressions.
N’est-ce pas ce que veut dire M. Léopold Monod 2 quand il
écrit la phrase suivante: « Trois autorités me paraissent im-
pliquées dans la conscience gue j'ai de moi-méme 3 : celle des
lois fondamentales de la raison, sans laquelle je ne pourrais pas
méme penser; celle du fait, sans laquelle je serais condamné
a ne rien savoir; celle de 'obligation, sans laquelle je ne
serais pas l’étre libre et moral que je me sens appelé a
étre. »

Nous pouvons assez facilement discerner quatre sphéres
dans notre conscience psychologique : celle qui est éclairée
par les sens extérieurs; celle qui est éclairée par la raison;
celle qui est éclairée par 'esprit (=vsbpw), la sphére religieuse ;
celle qui est éclairée par le sensintime (vol), la sphére morale.
(’est par ce dernier sens que nous saisissons ’évidence morale
dans les témoignages qui nous sont fournis. Il va sans dire que
nous ne devons pas trop accentuer cette distinction qui ne
compromet pas plus I'unité, I'intégrité de la conscience, que le
fait d’avoir un corps et une dme ne compromet 'unité et I'inté-
grité de I'’homme. L’unité de la conscience est encore affirmée
par le fait de I'obligation qui régne dans chacune des spheres
de la conscience. « Au centre du fait de conscience psycholo-
gique se trouve le fait de conscience morale, et au centre du
fait de conscience morale se trouve le fait d’obligation. Lui seul
est partout et toujours identique a lui-méme 4. »

\ La nature de la conscience morale. — Chrétien évangélique. 1892, p. 32.

2 Le probléme de Vautorité, p. 94.

3 (est nous qui soulignons.

4 Gaston Frommel : Des conditions actuelles de la foi chrétienne. — Chré-
tien évangélique, 1892, p. 476.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 531

Dans la sphére de la conscience morale et religieuse, 'obli-
gation apparait sous sa forme la plus élevée; la conscience
rencontre I’absolu, Dieu, et doit lui rendre son témoignage.
Le fait de 'obligation se trouve & la base de loute certitude.
Dans le domaine intellectuel certains rapports entre les choses
nous apparaissent comme nécessaires, Les axiomes, par exem-
ple, sont pour chacun des vérités incontestables, évidentes a
premiére vue. Les sensalions produites sur nous par le monde
extérieur présentent également le méme caractére, elles sont
ce qu’elles sont, nous ne pouvons pas les modifier 4 notre gré.
Tout ce que nous pouvons faire ¢’est de ne pas prendre notre
parti de ce qui est et de chercher & le transformer!.

D’out vient ce sentiment de 'obligalion qui se retrouve dans
toutes les consciences quand elles ne sont pas endormies
ou faussées? (Vest, croyons-nous, de ce que, en nous appe-
lant A 'existence, Dieu a eu un but. Quand nous prenons con-
science de nous-mémes, nous nous sentons appelés a4 une
tiche. Plus ou moins claire, cette conviction existe en chacun.
Nous ne sommes réellement heureux et libres que si nous réa-
lisons notre fin. De la vient « que le plein épanouissement de
la liberté n’est possible que dans le bien pour la volonté, dans
la vérité pour la pensée? » Pour se connaitre d'une maniére
exacte, il faut savoir en quelque mesure, non seulement ce que
Pon est au moment présent, mais ce que 'on peut devenir.
L’enfant ne se connait réellement que quand il se rend compte
qu'il deviendra un homme. La conscience, qui nous donne la
connaissance du moi, nous donne également en quelque me-
sure la connaissance des virtualités de notre étre. Elle posséde
des données, non seulement sur ce qui est, mais sur ce qui
doit étre. Parlant du développement religieux, Scherer 3 écrit:
« L’homme a en lui une virtualité religieuse & laquelle corres -
pondent ces faits (les fails chrétiens) et au moyen de laquelle
il les reconnait et les recoit comme éléments, désormais inté-
grants, de sa vie religieuse. » Ceci n’est pas vral seulement au

! Up. L. Monod : Bréve réponse & quelques objections, p. 15.
L. Monod : Le probléme de Uautorité, p. 18.
Cité par Alf. Laufer : Revue de théologie et de philosophie. 1892, p. 155.

[

W



532 J. RACCATUD

point de vue religieux, mais montre d’'une maniére trés exacte
Pactivité de la conscience. Elle ne se borne pas a recevoir des
impressions, elle les juge en les comparant aux données qu’elle
possede sur ce qui doit étre. Il va sans dire que toutes les
consciences ne sont pas également & méme de prononcer ces
jugements. Parfois, sous I'influence d’une maladie ou surtout
du péché, du péché volontairement retenu, la conscience se
fausse et ne peut plus indiquer le vrai but de la vie, rendre
témoignage & la vérité. Ainsi, suivant I'état dans lequel elle se
trouve, la conscience prononce des jugements d’'une valeur bien
variable. Ils peuvent étre tout & fait conformes & la vérité,
imparfaitement conformes ou méme faux.

Apres avpir jugé, la conscience a le pouvoir de réagir. Elle
peut, avec le concours de la volonté, faire passer dans les faits
le jugement prononcé par elle. Elle peut saisir ce qui lui parait
concourir a la réalisation du but en vue duquel 'homme a été
créé, elle peut repousser ce qui lul parait s’y opposer.

Relevons en terminant le fait, important entre tous, que
Pactivité de la conscience est une activité volontaire, nullement
mécanique. G’est avec raison que 'on fait de la volonté « le
fond de I’étrel. » La volonté est toujours agissante, elle est le
levier indispensable; on a pu la définir fort justement « la mai-
tresse du logis. » Elle est la garantie de la liberté et de la mora-
lité; elle est absolument nécessaire au fonctionnement de la
conscience elle-méme. Quand la volonté fait défaut, toute acti-
vité est paralysée. N'oublions jamais, quand nous parlons de la
volonté, qu’elle est elle aussi une activité de la conscience,
c’est-a-dire qu’elle doit concourir & réaliser la vraie fin de
I’homme. I’homme doit étre une conscience qui veut. Une
volonté déréglée, qui s’exerce contrairement aux exigences de
la conscience, n’est pas la vraie volonté. Si nous poussions un
peu loin notre analyse, nous verrions qu’une volonté déréglée
n’est que l'esclavage des sens et des convoitises; un esclavage
volontairement accepté, mais un esclavage. « La vraie volonté

1 Secretan : Quelques idées sur la méthode. — Revue de théologie, 1852.
Vol. V, p. 41.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 533

est la fille du devoir!. » En résumé: La vraie volonté est fondée
sur la conscience et, en revanche, elle est absolument néces-
saire au plein déploiement de toutes les énergies que celle-ci
contient.

§ 2. La certitude immeédiate.

Nous sommes obligé, au commencement de notre étude, de
rechercher quel est, d’'une maniére générale, le fondement de
la certitude. Pour plus de clarté, nous commencons par mettre
& partle sujet de la certitude religieuse que nous traiterons plus
tard en détail. Nous ne nous occuperons donc pas pour le mo-
ment du sens religieux, de cet ceil de I'esprit (nvevps) ouvert
sur le monde spirituel, mais seulement des sens matériels
nous mettant en rapport avec le monde physique qui nous en-
toure.

« Nous ne connaissons directement que nous-mémes et les
modifications de notre propre conscience 2. » Tel est 'axiome
duquel nous devons partir. Je suis, aucun doute sérieux ne
peut atteindre cette affirmation-la. Notre étre, 'existence de
notre conscience, tel est le premier objet de notre certitude.
Quand notre conscience a été affectée par les sens, quand
nous avons éprouvé une sensation, nous avons un nouvel élé-
ment de certitude: Je sens. Pouvons-nous remonter plus haut
et attribuer aux modifications de notre conscience une cause
extérieure réelle ?

Chacun, sans aucune hésitation, répond affirmativement et
se confie aux renseignements que lui donnent ses sens. Et pour-
tant il faut le reconnaitre, les bonnes raisons manquent pour
faire ce pas important. Rien, absolument rien ne nous prouve
d’une maniéere indiscutable I'existence d’un monde extérieur &
nous. Nous pouvons méme constater que nos sens nous trom-
pent souvent, et pourtant nous les prenons pour guides. « Nous
nous trouvons entre deux alternatives: accorder notre con-
fiance, dans une certaine mesure au moins, ou la retuser com-

1 Ch. Bieler : Les ressources de la volonté. — Evangile et Liberté, 1891,
p. 65, col. 2.
2 Léopold Monod : Le probléme de Vautorité, p. 21.

THEOL. ET PHIL. 1893 36



H34 J. RAGCAUD

pletement. En la refusant, nous restons, relativement au
monde extérieur, dans une nuit absolue.... En accordant, au
contraire, nous nous procurons un guide qui n’est pas infail-
lible sans doute, mais qui nous donne des directions relative-
ment exactes et toujours utiles, un guide dont les renseigne-
ments, du reste, se reclifient les uns par les autresi. »
La nécessité de vivre, le besoin de savoir nous poussent a
accorder notre confiance ; nous 'accordons si naturellement,
guil faut un violent effort pour ne pas le faire, si tant est
gu’on puisse y parvenir. Pourtant, de tout ce que nous avons
dit, il résulte que « c’est par un acte de fol que nous admet-
tons que nous pouvons connaitre un monde de réalités exté-
rieures a nous? » Cet acte de fol nous esl tellement facile
gque nous n’hésitons pas a dire que le monde extérieur, avec
lequel nous sommes entrés en rapport par 'intermédiaire de
nos sens, devient 'objet de notre certitude.

Nous ne sommes pourtant pas livrés absolument sans aucune
garantie au témoignage de nos sens. Quand nous avons
éprouveé une sensation, les facultés intellectuelles de la cons-
cience interviennent et examinent les sensations recues. La
raison constate les faits, elle les éprouve, cherchant & s’assurer
que la sensation percue a une cause réelle et ne vient pas
d’une illusion des sens. Un fabuliste a fort bien relevé le role
réciproque des sens et de la raison qui concourent & donner
au moi la certitude :

« ...La philosophie

Dit vrai quand elle dit que les sens tromperont
Tant que sur leur rapport les hommes jugeront;

Mais aussi, si 'on rectifie
L’image de I'objet sur son éloignement,

Sur le milieu qui I'environne,

Sur I'organe et sur I'instrument,

Les sens ne tromperont personne....

! M. Brocher : Le chemin de la vérité. — Revue de théologie et de philo-
sophie. 1874, p. 10.
* Léopold Monod : Le probléme de U'autorité, p. 22.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 535

Quand l'eau courbe un baton, ma raison le redresse:
La raison décide en maltresse.
Mes yeux, moyennant ce secours,

Ne me trompent jamais en me mentant toujours 1. »

Nous pourrions facilement prouver que cette action de la
raison s’exerce continuellement. « L’homme dont I’esprit est sain
corrige sans cesse ses propres impressions d’aprés le témoi-
gnage de ceux avec lesquels il vit 2. » Le role de I'imagination
est un peu différent, c’est elle qui tire les conclusions, formule
les lois. Ces lois doivent ensuite étre controlées par I'observa-
tion. Elles ne peuvent jamais avoir qu'une valeur hypothétique,
nous les considérons comme exactes tant que nous n’avons pas
reconnu un fait qui les contredit ou les dépasse. Ainsi nous
pourrions dire que l'erreur se démontre, tandis que la vérité
se suppose. « Nous ne pouvons que nous rapprocher graduel-
lement de cette derniére, sans pouvoir jamais nous vanter de
la posséder tout entiére 3. »

Que devient la cartitude au milien de tout ce travail ? Notre
conscience a été affectée, ce qui a produit en nous une certi-
tude, vague peut-étre, mais absolue. Par le travail de la raison
et de P'imagination, il faudrait peut-étre dire par le simple
contact avec la conscience, I'impression recue se modifie dans
une certaine mesure. Chaque conscience n’est pas un mirolr
absolument identique aux autres, chaque personnalité imprime
4 ses impressions un cachet particulier. La photographie est
I'image impersonnelle de la nature (paysage et figure humaine).
La peinture au contraire est 'image de la nature vue au travers
d’une personnalité. Prenez dix peintres, mettez-les en présence
du méme paysage, vous aurez certainement dix tableaux diffé-
rents et ces dix tableaux seront différents de la photographie.
Cette différence ne tient pas seulement aux imperfections de

! La Fontaine : Fables. Liv. VI1I, fable 18. Un animal dans la lune.

2 A. Naville: La raison. Voir les exemples cités. Bibliothéque univer-
selle, avril 1891, p. 13.

3 Henri Brocher: Le chemin de la vérité. — Revue de théologie et de
philosophie, 1874, p. 6.



536 J. RACCAUD

I'exécution (la photographie n’est pas l'idéal), elle est 'em-
preinte de la personnalité.

En devenant plus claire par le travail de I'intelligence, notre
certitude devient, qu’on nous permette ce pléonasme, plus
certaine pour nous. Nous comprenons I'impression que nous
avons recue, nous la possédons mieux. Mais en méme temps
cette certitude perd quelque peu de son autorité absolue. Nous
pouvons maintenir d’'une maniére inébranlable que nous avons
éprouvé telle ou telle impression, nous cherchons d’une fagon
presque nécessaire & nous en rendre comple et pourtant nous
ne pouvons pas affirmer que l'explication que nous en donnons
soit absolument exacte. Il ne faut pas confondre le fait avec
son explication. Le fait est certain, notre conscience a été
affectée ; l'explication ne peut étre que vraisemblable, pro-
bable. Ajoutons cependant que, comme dans la plupart des
cas, rien ne nous prouve que notre explication doive étre mo-
difiée, nous la tenons pour vraie tant que rien ne nous en
démontre la fausseté. Cet usage a de grands avantages prati-
gues, mais nous devons pourtant reconnaitre qu’il est abusif.

§ 3. La certitude intellectuelle.

La certitude que nous avons appelée la certitude immédiate
repose sur la sensation. Le sentituent de mon existence person-
nelle, le sentiment des modifications de ma conscience, tels
sont les objets de ma certitude. Sur le témoignage des sens,
nous admettons comme certaine 'existence du monde extérieur.
[’homme n’étant pas exclusivement sentiment, n’y aura-t-il
pas pour lui un autre fondement sur lequel il pourra établir la
certitude ? L’autorité de la raison, c’est-a-dire de « I’ensemble
des lois fondamentales de la pensée!, » est impliquée dans la
conscience que j’ai de moi-méme, elle s'impose d’une maniére
absolue, le sot seul lui échappe?2 A la définition de la raison
donnée par l'auteur que nous venons de citer, nous préférons
celle de M. Adrien Naville: « Les raisons hors de nous sont

1 Léopold Monod : Le probléme de U'autorité, p. 19.
2 Cp. L. Monod. Ouvr. cité, p. 19 et 94.



LA CERTITUDE GHRETIENNE 537

certains rapports entre les choses, et la raison en nous c’est la
faculté de comprendre ces rapports!. » La certitude intellec-
tuelle nous est donnée par le fait qu’il y a entre les choses des
rapports nécessaires, « des implications et des exclusions réci-
proques!. » Ces rapports nécessaires sont immédiatement
salsis par la conscience, 1ls nous apparaissent comme évidents,
certains. La conséquence de ce fait est que, comme cela se
pratique couramment en mathématiques, « de la connaissance
d’un groupe de caractéres ou de phénomeénes, on peut tirer
des conclusions au sujet d’un autre groupe, alors méme qu’on
ne 'a pas directement étudié?t. »

Il ne fandrait pourtant pas croire que 'autorité de la raison
s’étende & tous les domaines. Au contraire, elle ne régit quele
monde de la pensée pure, les rapports idéaux. La certitude qui
nait de cette maniére estindépendante des faits. Nous prouvons
que si un triangle existe, 1l doit posséder tel ou tel caractére,
étre avec un carré dans de certains rapports, nous ne pouvons
pas prouver par ce moyen qu’il existe un triangle. Nous enten-
dons souvent contester, au nom de la raison, la possibilité de
certains faits, des miracles par exemple; cctte prétention est
inadmissible. La raison ne peut prévaloir contre un fait cons-
taté et elle ne peut servir & elle seule & prouver que Pobserva-
tion a été insuffisante. Les affirmations contradictoires (un
baton qui n’aurait qu’un bout, un triangle qui aurait quatre
cOtés) peuvent seules étre contestées en son nom sans autre
examen ; celles qui nous paraissent improbables doivent étre
étudiées 4 nouveau. La raison « ne crée pas les données de fait
sur lesquelles elle travaille, elle les accepte.... La raison pure
ne nous fera pas saisir un atome de réalité 2. »

Il reste encore un grand nombre de faits que nous ne pou-
vons ni controler directement, ni admetlre ou repousser en
vertu d’une nécessité logique. Devons-nous abandonner lout
espoir de parvenir a la cerlitude? Non, répondent beaucoup
de personnes, nous nous en remettons au témoignage d'autrui,
nous parvenons a la certitude par la foi d’autorité. « La foi

! La raison. — Bibliothéque universelle, avril 1891, p. 8.
2 Léopold Monod : Le probiéme de Pautorité, p. 20 et 21.



538 J. RACCAUD

d’autrui embrasse, écrit M. Jalaguier, dans le domaine intellec-
tuel et moral, tout ce qui ne se fonde pas sur la vue immédiate
des principes ou I'observation directe des faits, tout ce qui est
motivé par lopinion, la iradition, la coutume, les lumiéres
d’autorité, le témoignage humain et divin.... A la lettre nous
vivons de la foi d’autorité!. » Notre auteur fait remarquer
ensuite que nous admettons « avec une pleine certitude » les
résultats accrédités des sciences, bien que nous ne puissions
pas les controler ; nous nous abandonnons & la force de la
vapeur, i 'expérience d’un médecin.

Avant de discuter la valeur de la certitude acquise de cette
maniére, remarquons que la marche suivie est exactement 'in-
verse de celle que nous avons constatée dans le paragraphe
précédent. Ce n’est plus 'expérience qui provoque le travail
de l'intelligence, ¢’est au contraire lintelligence qui entre la
premiere en ligne et provoque l’expérience. De la une premiére
conséquence, c’est que la connaissance sera en général plus
claire que quand nous avons & faire nous-mémes tout le travail
qui transforme I'impression recue en connaissance. L’impres-
sion nous est transmise par l'intermédiaire de personnes qui
I’ont comprise & leur maniéere et qui, le plus souvent, nous la
font immédiatement comprendre, les intelligences humaines
ayant entre elles une étroite parenté.

Cette connaissance, si elle est plus claire, si elle nous parait
souvent plus évidente que celle qui provient de ’expérience
directe, est pourtant moins certaine. Cela n’étonnera aucun de
ceux qui ont suivi ce que nous disions de l'action de Pintelli-
gence sur la certitude irnmédiate.

La certitude est une affaire de conscience. Nous n’avons la
certitude au sujet du monde extérieur que quand notre con-
science a été modifiée par son contact avec lui. « Dans l'acte
de la connaissance le sujet et I’objet ne sont pas modifiés 'un
par Pautre?. » Quand la conscience ne peut pas, en vertu d’une

1 Jalaguier: Le témoignage de Dieu, p. 12.

2 Dandiran : Cours manuscrit de psychologie. 1881-1882. — Dire comme
M. F. de Rougemont (Un mystére de la Passion et la théorie de la Ré-
demption. Neuchatel 1876, p. 479), que « la connaissance, sous sa troisitme



LA CERTITUDE CHRETIENNE 539

nécessité naturelle, saisir immédiatement ce que lintelligence
lui a fait connaitre, nous pouvons avoir des probabilités, des
vraisemblances, mais non pas la certitude. Nous pouvons étre
certains de l'impression que nous avons recue, nous sommes
moins certains de la cause & laquelle nous l'attribuons (nos
sens peuvent nous tromper, notre intelligence nous égarer).
Dans la foi d’autorité, les intermédiaires sont plus nombreux
encore puisque nous devons nous confier, non seulement & nos
sens et & notre intelligence, mais aux sens et a l'intelligence
d’autrui. Plus les intermédiaires augmentent, plus la cerlitude
diminue.

De nombreux exemples nous montrent la vérité de cette re-
marque. « Les arréts de la science sont sujets & revision; il
arrive que le train auquel les voyageurs ont confié leurs per-
sonnes les précipite contusionnés ou morts au bas du remblai,
le remeéde qui devait guérir le malade le tue & l'occasion...! »
Pourtant, dans 'immense majorité des cas, ce gque nous avons
appelé la foi d’autorité nous suffira. Tout au moins nous de-
vrons nous en contenter et, malgré les tristes expériences qui
nous prouveront que nous ne possédons pas la certitude, nous
en vivrons dans une large mesure. _

Dans certains cas pourtant, nous ne pouvons nous contenter
de si peu, il nous faut la certitude. Pour que ce résultat soit
atteint, il nous faudra prendre les affirmations de la foi d’auto-
rité comme de simples hypothéses, puis observer, expérimen-
ter, jusqu’a ce que nous ayons une certitude personnelle 2.
C’est bien souvent ainsi que les choses se passent. Un génie
créateur, par une affirmation hardie, ouvre la voie; d’autres
se précipitent sur ses traces, expérimentent et arrivent a la
certitude 3. De cette maniére nous parvenons & saisir & la fols

forme qui est 'hymen du moi et du non moi, prend le nom d’assimila-
tion, d'identification, » c’est, nous semble-t-il, forcer le sens du mot con-
naitre.

! Léopold Monod : Le probléme de Pautorité, p. o.

? Nous rappelons que nous ne nous occupons maintenant que des faits
matériels, voila pourquoi nous ne parlons que de l'expérience. Pour les
faits religienx il faut distinguer entre assimilation et expérience.

3 Cp. F. Godet: L’autorité de Jésus-Christ. — Chrétien évangélique, avril



540 J. RAGGAUD

les avantages et les faiblesses de la foi d’autorité. Faible, elle
I'est, la certitude lui fait défaut, la certitude absolue; avanta-
geuse, elle I’est pourtant aussi, elle ouvre de nouveaux hori-
zons, elle stimule I'expérience. Le danger, c’est d’en rester a la
simple connaissance et de se conduire comme sion avait la
certitude, de contondre deux choses, connaissance et cerli-
tude, qu’il importe de distinguer soigneusement.

En résumé, la certitude est absolument personnelle, elle a
sa source dans la conscience. Ce que nous avons appelé la
certitude intellectaelle ne régne que dans le domaine de l'idée
pure, la ot 1a raison est maitresse absolue. Dans le domaine
des fails, la foi d’autorité peul, en provoquant l’expérience,
devenir le chemin qui conduit & la certitude. Elle n’est pas en-
core la certitude.

§ 4. Les conditions de la certitude religieuse.

Nous abordons maintenant le domaine religieux, le sujet
spécial de notre étude. Jetons encore une fois, pour avoir une
base solide, un coup d’ceil sur les résultats auxquels nous
sommes arrivé. Pour que nous soyons, relativement au
monde extérieur, en possession de la certitude, il faut que
notre conscience soit entrée en rapports avec lul par le moyen
des sens matériels ou de la raison. L’autorité impose une
croyance, mais ne conduit & la certitude que quand la cons-
cience s’est emparée de l'objet qu'on lui a fait connaitre par
I'intelligence, quand elle a été, dans une certaine mesure,
modifiée par lui.

Il n’en est pas autrement pour la certitude religieuse. La re-
ligion peut plus facilement que tout autre chose étre saisie
par la conscience; elle répond & un besoin de la nature hu-
maine. Les religions ont pourtant recouru dans une large me-
sure & la contrainte, souvent elles ont donné trop de place a la
connaissance et pas assez & I’expérience; celaest vrai du chris-

1891. p. 145 et 146. Cp. encore : Les idées-forces de la révclation, par H. Ap-
pia. — Chrétien évangélique, juillet 1892, p. 320



LA CERTITUDE CHRETIENNE 541

tianisme lui-méme, la plus spirituelle de toutes les religions.
Cela est vrai tout d’abord et surtout de la puissante Eglise ca-
tholique qui, tant qu’elle en a eu le pouvoir, a usé de la force
pour soumettre les récalcitrants et qui fait peser, sur tous
ceux qui consentent a s’abandonner A elle, le joug pesant de la
hiérarchie et de la tradition. Comme le remarque M. Alois
Fornerod !, cette derniére est loin d’étre une chaine ininter-
rompue, toujours identique & elle-méme. « Vous pouvez assi-
gner & ces dogmesréputés immuables la date de leur naissance,
suivre pas & pas leurs premiers développements, assister a
leur épanouissement, puis & leur pétrification. L’orthodoxie
d’aujourd’hui était I'hérésie d’hier, ’hérésie d’aujourd’hui sera
I'orthodoxie de demain. »

Nous pourrions facilement entrer dans plus de détails, don-
ner des exemples, cela nous entrainerait trop loin. L’autorité
de ’Eglise catholique ne nous parait s’appuyer sur aucun fon-
dement solide. Les passages bibliques fue ’on avance pour
prouver la suprématie de Pierre et la transmission apostoli-
que sont évidemment détournés de leur sens naturel. L’infail-
libilité de I’Eglise est contestée par les faits. Nous pouvons
tenir le raisonnement suivant, sommaire, mais sans appel:
« L’Eglise a erré, donc I’Eglise n’est pas infaillible 2. » Les rai-
sonnements par lesquels on essaie de prouver la nécessité
de cette sauvegarde pour le christianisme lul-méme, sont sans
valeur & nos yeux. Nous n'avons aucun droit d’alfirmer que ce
qui nous parait nécessaire existe réellement: nous devons
nous en tenir aux faits constatés. Dieu a des moyens d’action
(Jue nous ne pouvons pas méme soupgonner 3.

On se demandera peut-étre comment une affirmation sem-
blable, si elle est absolument gratuite, a pu se maintenir a tra-
vers les siecles. Comment ne s’est-elle pas écroulée comme un
édifice mal affermi ? A cela nous répondons en rappelant le
travail si lent qui a produit ce résultal; les esprits 8’y sonl ac-
coutumés peu a peu. L’abri fourni par I'Eglise était commode,

' Du fondement de la certitude chrétienne, p. 39.

* L. Monod : Le probléme de Uautorité, p. 65.
* Cp. Gretillat : Erposé de théologie systématigue. Tome 11, p. 86 sq.



542 J. RACCAUD

on n’a pas permis de le discuter, tant on avait peur d’'en
étre priveé. Souvent les choses se sont, hélas, passées de cette
maniére. « On &attache 4’une étreinte d’autant plus passionnée
aux garanties qu’on est moins sir des choses elles-mémes. On
avait peur, semble-t-il, pour la vérité; en réalité on a peur
d’elle 1. » Essayons de nous affranchir de cette crainte au mo-
ment olt nous allons aborder le sujet spécial de notre étude :
La certitude chrétienne dans le protestantisme.

Il faut tout d’abord ¢que nous discutions une opinion que
nous rencontrons sous la plume de M. le professeur Jalaguier?:
« Le christianisme est un fait, et un fait extra-naturel, par con-
séquent plus en dehors que tout autre des prévisions humai-
nes, plus au-dessus des jugements aprioristicques de la cons-
cience et de la raison. C'est donc essentiellement par la preuve
de fait qu’il faut établir sa vérité ou sa fausseté; car, il s’agit
de savoir s’il est une histoire ou une légende, une manifesta-
tion réelle de Dieu ou une pure mythologie.... » La question
est-elle réellement ce que suppose l'auteur que nous venons
de citer ? Sans doute le travail de U'historien et du critique a,
au point de vue du christianisme, une grande valeur, parfois
méme une valeur décisive ; mais ce travail n’est pourtant qu’un
travail préliminaire.

Reconnaissons-le hautement, la preuve historique, si elle
peut faire tomber des préventions, des erreurs qui éloignent
du christianisme, est absolument insuffisante pour faire des
chrétiens. On n’est pas chrétien pour avoir cru a la parfaite
historicité des évangiles ou de la Bible entiére; on n’est pas
chrétien pour avoir cru a linfaillibilité de la Bible. « Le coeur
n’est pas tout dans les choses religieuses. Il ne découvre pas
la vérité; il ne peut ni la reconnaitre, ni la constater. Mais
une fois constatée, c’est lui qui, mis en face d’elle, I'accueille
ou la repousse®. » C’est par le coeur qu’on devient chrétien!
Ainsi, sans négliger la preuve historique dont nous parlerons
4 son heure et qui1 nous parait établie d’une maniere inébranla-

! L. Monod : Le probléeme de Uautorité, p. 11.
2 Le témoignage de Dieu, p. 63.
3 De Uincroyance & la foi. — Evangile et Liberté, 1890, p. 105, col. 4.



LA CERTITUDE CHRETIENNE 543

ble (pour I'’ensemble sinon pour tous les détails) par nos écrits
sacrés, nous avons le droit de dire que 14 n’est pas la question
vitale. Convaincus de I'historicité du christianisme, nous ne
sommes pas encore en possession de la certitude chrétienne,
nous croyons pouvoir le démontrer. Ce que nous avons le
droit d’appeler la certitude chrétienne ne s’obtient que lors-
que le pécheur, longtemps égaré, a retrouvé Dieu, obtenu son
parden et repris le chemin de la maison paternelle. Cette cer-
titude-la, comment peut-elle s’obtenir ?

Deux écoles sont en présence : les théologiens « indépen-
dants » ou théologiens « de la conscience » se fondent sur les
aspirations de la conscience, sur 'expérience de la vie chré-
tienne, sur le témoignage du Saint-Esprit dans le cceur, etc.
Les théologiens dits « d’autorité, » au contraire, se fondent,
dans le protestantisme, sur les écrits inspirés.

Examinons ces deux écoles dans l'ordre que nous venons
d’indiquer, quoique ce ne soit pas ordre chronologique; ce
que nous voulons, ce n’est pas faire de l'histoire, mais seule-
ment, au moyen de ces deux tendances, mettre en lumiere les
conditions de la certitude religieuse.

Pour entrer en rapport avec le monde spirituel nous avons
un sens spécial, un ceil spirituel, dont la vue se nomme la foi.
Telle est Paffirmation sur laquelle s’appuie la théologie indé-
pendante. Ceci est parfaitement juste, si on n’oublie pas que
I'eil spirituel de 'homme pécheur n’est pas sain. L’homme,
quand il est devenu pécheur, a voulu oublier Dieu; pour cela
il a fermé son ceil spirituel et cet organe, comme tout membre
inoccupé, s’est atrophié. L’aveugle volontaire est devenu vérita-
blement aveugle. Cet aveuglement, s’il n’est pas absolu et dé-
finitif, est assez grave et assez certain pour rendre impossible
un systéme théologique qui ne voudrait partir que de l'expé-
rience. L’expérience de 'homme pécheur ne lui fait connaitre
que le péché, impossibilité de s’en affranchir, le trouble qu’il
fait naitre dans le cceur.

La révélation naturelle de Dieu, « contenue dans la nature,
I'histoire, la conscience » (sans oublier la raison) « est incom-
plete puisqu’elle ne nous apprend rien sur les intentions de



544 J. RACCAUD

Dieu & 'égard de I'humanité coupable! » Cette révélation ne
nous permet pas de remonter jusqu’a Dieu, de le contempler
tel qu’il est. La toute-science de Dieu, sa toute-puissance, sa
justice et sa bonté ne peuvent étre saisies de cette maniére. En
regardant le moude tel qu’il nous apparait, nous arriverions
souvent, quant a la personne de son créateur, a des conclu-
sions opposées; c’est par la foi d’autorité, sur le témoignage
de Jésus en pariiculier, que nous y croyonsZ2. Sur les ques-
tions les plus importantes, la révélation naturelle nous laisse
chancelants et incertains. En particulier & propos du pardon
divin : « Quelle assurance une bouche humaine quelconque ou
mon propre sentiment peuvent-ils me donner a cet égard ? Ma
conscience réclame ce pardon en raison de bien des fautes
douloureusement senties; mon coeur 'espére au nom d’une
vague impression de la bonté divine. Mais la certitude me
manque, et cependant elle serait nécessaire pour m’ouvrir un
libre accés auprés de Dieu. 3 » Non seulement 'incertitude rée-
gne, malis notre mauvais cceur pervertit les affirmations si va-
gues dont il est la source. Le Dieu bon devient le bon Dieu, le
Dieu des bonnes gens, et on croit pouvoir se contenter de la
morale reldchée que cette croyance engendre. Pour donner du
ton & la vie chrétienne, pour lui donner une base, il faut une
autorité qui affirme et qui se fasse obéir. « Sans obéissance,
il n’y a point de liberté . » « Le principe subjectif de I'auto-
rité de l'individu chrétien.... est celui de la licence 5. »

On prend parfois pour base la conscience chrétienne. Reste
alors la question de savoir comment 'homme naturel est de-
venu chrétien, quelle est la cause, la source de cette trans-
formation radicale ? « Partir, comme on I’a fait, non de la rai-
son ou de la conscience naturelle, mais de la raisen ou de
la conscience chrétienne, c’est un paralogisme flagrant, c’est

1 Eugene Rapin : Les livres de I Ancien et du Nouveanw Testament, p. 8.

2 Cp. F. Godet : L’autorité de Jésus-Christ. — Chrétien évangélique,
20 avril 1891, p. 147 sq.

3 F. Godet : Ouvreage cité, p, 147.

* Vinet, cité par Merle d’Aubigné : L’autorité des Eeritures, p. 107.

v J.-H. Merle d’Aubigné : Ouvrage cité, p. 52.



LA CERTITUDE GHRETIENNE 545

créer les prémisses en vue de la conclusion, c¢’est supprimer
ce qu’il faut prouver!. » Cette sentence nous parait absolue,
sans appel.

Que faire? Recourir & une autorité extérieure, & l'autorité
de la Bible, la parole de Dieu qui nous le fait parfaitement
connaitre. Tel est le conseil que nous donnent les théologiens
d’autorité. L'homme ayant comis le péché, ayant laissé son
cell spirituel s’obscurcir, est devenu incapable de s’élever jus-
qu'a Dieu, de percevoir le monde spirituel. La foi n’est plus la
vue du monde invisible, elle est avant tout la soumission de
Pintelligence gui accepte la vérité telle qu’elle lui est présen-
tée, sans examen, tout au moins sans examen sérieux. On per-
met, il est vrai, au disciple d’examiner en bloc les guranties
de la révélation ; on ne nous explique pas comment celui qui
ne peut que recevoir la vérité révélée peut sans présomption
se prononcer pour ou contre le témoignage qui lul est rendu.
Le mot de foi, nous dit le professeur Jalaguier, « désigne un
acquiescement de confiance plutot que d’intelligence ou d’ex-
périence personnelle : acquiescement qui a sans doute ses
preuves, mais auquel la lumiére fait défaut & bien des égards,
et qui doit fréquemment triompher d’antipathies, de répu-
gnances, de répulsions rationnelles ou morales®. »

Vous l'avez entendu, croire ¢’est renoncer & voir, renoncer a
comprendre ; croire, c’est se soumettre, abdiquer. Une autorité
extérieure, quand elle provoque ’expérience, quand elle fait
découvrir ce que I'on ne peut pas voir encore, mais ce que I'on
finira par voir si l'on s’y applique sérieusement, peut avoir de
grands avantages; elle est méme nécessaire dans ce domaine. Le
danger, c’est 'intellectualisme; le danger, c’est de croire qu’il
est suffisant d’admettre avec son intelligence sans que le coeur
expérimente et saisisse ce qui lui a été révélé. Trop souvent
les partisans du systéme d’autorité ont mérité d’étre appelés
intellectualistes. Ils laissaient croire, ils croyaient peut-étre,
que I'on peut apprendre la religion comme la géographie. La

t Jalaguier : Le témoignage de Dieu, p. 70.
2 Le témoignage de Dieu, p. 8.



D46 J. RACCAUD

foi chrétienne est une vraie abdication en face d'une autorité
écrasantle, d’autant plus tyrannique qu’elle se sent plus chan-
celante : « Jai entendu, écrit M. Léopold Monod, blimer le
prédicateur de l'Evangile qui se permettait de rectifier la tra-
duction d'un passage biblique ou d’en proposer une autre. On
laccusait de risquer d’ébranler la foi de ses auditeurs. N'est-ce
pas avouer clairement que ce n’est pas tant Pinfaillibilité qui
importe, que la croyance & linfaillibilité, et que la sécurité
passe avant la vérité? ?» Voild oll on en arrive en suivant
cette voie jusqu’au bout, voila I’esclavage humiliant auquel on
se soumet. Nous comprenons les protestations de notre auteur
contre cette conception de 'autorité : « Une autorité ¢ui nous
dispenserait de la foi en nous faisunt trouver dans la croyance
un détestable repos, ne serait pas une autorité évangélique 2. »
« il favorisait ainsi notre paresse intellectuelle, I'Evangile
serait-il encore la religion de sainteté et d’amour qui fait les
hommes forts, les affranchis de la vérité3? »

La certitude que nous donne une autorité semblable, com-
pense-t-elle par la sécurité qu’elle procure, les sacrifices énor-
mes et humiliants qu’elle réclame? Une autorité qui ne se
soutient que par la tyrannie, en étouffant toute liberté, n’est
pas une autorité stre d’elle-méme. Rien de plus chancelant
que les systemes dans lesquels il faut prendre tout ou n’étre
str de rien. Quand lautorité est ébranlée, ne fiit-ce que sur
un point, méme un point secondaire, il ne reste plus d’assu-
rance, la fol s'évanouit, car I'édifice est frappé par la base. Le-
quel de nous, quand il faisait reposer sa foi entiére sur l’auto-
rité de la Bible, n’a pas été ébranlé, douloureusement ému, en
constatant entre les évangiles quelques divergences, en con-
statant des erreurs dans la chronologie de I’Ancien Testament?
Il nous semblait que tout allait s’effondrer. « C’est par pitié
pour les dmes que nous vous supplions de ne pas leur dire &
I’avance que si elles échappent sur un point & P'autorité, il ne
leur restera rien de leur trésor d’expériences, de vie et de vé-

! Le probléeme de Uautorité, p. 74, 5.
? Léopold Monod : Ouvrage cité, p. 97.
3 P. 96,



LA CERTITUDE CHRETIENNE O47

rité spirituelle; prenez garde, la chance est incertaine, et ’en-
jeu est d’un prix infinl. En voulant tout sauver, vous pouvez
réussir, je le veux; mais si vous échouez, vous aurez tout
perdu; pour ceux qui viendront & douter, et leur nombre sera
légion, vous aurez contribué & préparer un effondrement sans
remede 1. »

Nous avons intitulé notre paragraphe : Les conditions de la
certitude religieuse. Au lieu de chercher dans I'un ou l'autre
des systemes en présence la solution que nous désirons, nous
essayerons de les combiner, de prendre & chacun la part de
vérité qu’il met en lumiére 2. Les théologiens indépendants
nous rappellent I’existence de cet esprit (mvedp«), ceil ouvert sur
le monde spirituel. Nous n’oublierons pas que cet ceil si pré-
cieux a été obscurci par le péch¢; nous ne le traiterons pas
comme s’il était sain, mais nous ne le mépriserons pas, comme
s'll était inutile. Nous essayerons de trouver le remede qui le
restaurera. Ce remede, les théologiens d’autorité nous le pré-
sentent dans la révélation divine. Nous le prendrons 1a, en fai-
sant effort pour ne pas tomber dans 'intellectualisme, en nous
rappelant sans cesse que la connaissance n’est pas la certitude,
mais qu’elle peut étre le chemin qui y conduit, si nous faisons
des efforts sérieux pour saisir les choses qui nous sont révélées.

Les conditions de la certitude en matiére religieuse nous
paraissent étre :

1o L’existence de ce que nous pouvons appeler une autorité
extérieure, témoignage faisant briller devant ’homme la verité
(que, dans son état actuel, il est incapable de contempler di-
rectement.

20 [’existence, dans la conscience humaine, d’une spheére
morale et religieuse, qui fasse sentir & 'homme le besoin de
la révélation divine et lui permette de la saisir.

A cela nous ajouterons 'existence d’un sens spirituel, I'es-
prit (mveipe), qui, bien qu'obscurci par le péché, atrophié en
partie, soit pourtant susceptible d’étre amélioré, sinon guéri.

T P, 12.

* Nous n'avons pas la prétention d’¢tre le premier & nous avancer sur
ce chemin,



H548 J. RACCAUD

Nous essayerons de prouver que, dans le christianisme, ces
conditions sont remplies. Nous trouvons facilement I'autorité
extérieure. La conscience morale et religieuse existe et appelle
la révélation. L’esprit (rvweiux) est restauré par la bienfaisante
lumiere de la vérité. La vraie foi devient possible; la certitude
nait et se développe.



	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre I, La certitude

