
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses
limites. Chapitre I, La certitude

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CERTITUDE CHRÉTIENNE

SON FONDEMENT, SON DÉVELOPPEMENT ET SES LIMITES

PAR

.1. RACCAUD
pasteur.

OUVRAGES CONSULTES

L. Gaussen: Théopneustie ou Plénière inspiration des Saintes
Ecritures. Genève 1840. — A. Vinet : Discours sur quelques sujets
religieux. Paris 1845. —¦ J.-F. D. Andrià : Lectures. Seconde partie:

L'àtne et ses facultés. Neuchâtel 1849. — E. de Pressensé: Du
progrès de la doctrine chrétienne et de ses conditions: Revue de

théologie. Strasbourg 1850. Vol. 1.

Edmond Scherer : La critique et la foi. Deux lettres. Paris 1850.
De l'autorité en matière de foi. Revue de théologie. Strasbourg
1850. Vol. 1. -- C. Malan : L'autorité de la Bible ne se démontre
que par le Saint Esprit. Genève 1850. — M. Chenevière: De la
divine autorité des écrivains et des livres du Nouveau Testament.
Paris 1850. — M. Jalaguier : Ve témoignage de Dieu, base de la foi
chrétienne. Genève 1851. — L. Bonnet : La parole et la foi. Deux
lettres à M. Ed. Scherer. Genève 1851. — P. Jalaguier : Inspiration
du Nouveau Testament. Paris 1851. — J.-C.-J. Sècretan pasteur :

Fragment de théologie ou lettre à un ami sur les principales
tendances théologiques de notre époque. La Haye 1851. — Id. Seconde
lettre. La Haye 1852. — P. Jalaguier : Simple exposé ou la question
chrétienne jugée par le bon sens. Paris 1852. — Charles Secretali:
Quelques idées sur la méthode. Rovue de théologie. Strasbourg 1852.

vol. IV et V (3 articles). — M. Scherer, ses disciples et ses
adversaires, par quelqu'un qui n'est ni l'un ni l'autre'. Paris 1854. —

1 J.-F. Astié.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 523

Le Comte Ag. de Gasparin : La Bible défendue contre ceux qui ne
sont ni les disciples ni les adversaires de M. Scherer. Paris 1854.

L. Gaussen : Ve canon des Saintes-Ecritures au double point de
vue de la science et de la foi. 2 vol. Lausanne 1860. — E. de Pressensé

: De l'inspiration des Saintes-Ecritures. Supplément théologique

(de la Revue chrétienne) 1802. — P. Jalaguier : Une vne de la
question scripturaire. Toulouse 1863. — M. Jalaguier : Authenticité
du Nouveau Testament. Toulouse 1865. ¦— E. Guers : Le Saint-
Esprit. Etude doctrinale et pratique sur sa personne et sur son
œuvre. Genève 18l;5. -- J.-II. Alerte d'Aubigné : L'autorité des
Ecritures inspirées de Dieu. Toulouse 1865. — Léon Charbonniaud:
De l'inspiration des Saintes-Ecritures. Thèse présentée à la Faculté
de théologie de l'Eglise évangélique libre. Lausanne 1865.

R.-W. Monsell : L'expiation. D ux lettres. Chrétien évangélique.
Lausanne 1867. — Ed. Garbati: Traduit de l'anglais par L. Bur-
nier. La parole de Dieu écrite. Toulouse 1873. — Henri Brocher :
Ve chemin de la vérité ou la métho le de la science et la méthode
do la foi. Revue de théologie et de philosophie. Lausanne 1874. —
Le comte Ag. de Gasparin : Les écoles du doute et t'école de la foi.
Seconde édition. Paris 1875. — G. Tophel pasteur : L'œuvre du
Saint-Esprit dans l'homme. Discours. Lausanne 1875. — Jean
Berthoud pasteur : Bref exposé de la doctrine chrétienne. Vevey 1881.

A. Gretillat : L'autorité en matière religieuse. Conférence.
Chrétien évangélique. Lausanne 1881. — Dandiran: Cours manuscrit

de Psychologie. Lausanne 1881-1882. — J.-F. Astié : Le Vinet
d.' la légende et celui do l'histoire. Paris 1882. — Lucien Gautier :
Luther et l'Ancien Testament. Discours. Chrétien évangélique.
Lausanne 1883. — Paul Vallotton pasteur : La Bible, son autorité,
son contenu et sa valeur. Lausanne 1883. — A. Vautier : Un récent
ouvrage sur la Bible. Chrétien évangélique. Lausanne 1883. —
A. Gretillat: Exposé de théologie systématique. Tornei. Propédeutique

: Méthodologie. Neuchâtel 1885. — A. Vautier : Un nouvel
essai sur le récit de la création. Chrétien évangélique. Lausanne
1886. — La Bible annotée : Les livres historiques. Introduction :

La Bible. L'Ancien Testament. Neuchâtel 1886.
Gaston Frommel: Etude sur la conscience morale et religieuse.

Thèse présentée à la faculté de théologie protestante de Paris.
Alençon 1888. — Alois Fornerod: Du fondement de la certitude
chrétienne. Dissertation. Académie de Lausanne 1888 — Léon
Robert : Des principaux caractères «l'une profession de foi. Thèse.
Faculté de théologie de l'Eglise évangélique libre. Lausanne 1889.

— Henri Meyer: Le fondement de la certitude en matière
religieuse. Revue de théologie. Montauban 1889. —¦ Eugène Rapin,
pasteur : Lçs livres de l'Ancien et du Nouveau Testament. Moudon
1890. — Rev. Andrew Murray: traduit de l'anglais. L'Esprit de

Christ. Genève 1890. — De l'incroyance â la foi. Lettres à un



524 J. HACCAUD

ami. Evangile et Liberté. Lausanne, mai-août 1890 '. — G. Godet :

Sur qui repose notre foi? Chrétien évangélique. Lausanne 1890. —
Lèvy Brühl: Va responsabilité des criminels. Revue bleue. Paris
1890. — Adrien Naville : La raison. Etude familière. Bibliothèque
universelle. Lausanne, avril 1891.

Frédéric Godet : Le Nouveau Testament contient-il des dogmes
Chrétien évangélique. Lausanne, mars 1891. L'autorité de Jésus-
Christ. Chrét. évang. avril 1891. L'autorité des apôtres. Chrét.
évang.mai 1891. Explications en réponse aux questions d'un laïque
curieux. Chrét. évang. septembre 1891. — Leopold Monod pasteur :

Le problème de l'autorité. Lyon 1891. Brève réponse à quelques
objections. Brochure extraite de la Revue chrétienne. Paris 1892. —
Auguste Sabatier : Le Nouveau Testament contient-il des dogmes
Réplique à M. Godet. Revue chrétienne. Paris, janvier 1892. —
E. Doumergue: L'autorité en matière de foi et la nouvelle école.
Lausanne 1892. — Alfred Laufer : L'autorité en matière de foi
d'après M. Doumergue et !a crise actuelle. Revue de théologie et de
philosophie. Lausanne 1892. — Frédéric Godet : Révélation.
Réponse à M. Sabatier. Revue chrétienne. Paris février 1892.
Révélation. Lettre à M. le pasteur Sabatier. Id. Paris avril 1892.
— Aug. Glardon : La nature de la conscience morale. Chrétien
évangélique. Lausanne 1892. La foi et la science. Id. 1892. —
Aloys Berthoud: L'autorité doctrinale de Jésus-Christ. Chrétien
évangélique. Lausanne 1892. (2 articles). — Lucien Gautier : A
propos d'un livre récent sur la question du Pentateuque. Chrétien
évangélique. Lausanne 1892. — E. Ménégoz: L'autorité de Dieu.
Revue chrétienne. Paris, juin 1892. — A. Bœgner : L'autorité en
matière de foi, Revue chrétienne. Paris 1892. (2 articles). — Gaston
Frommel : Des conditions actuelles de la foi chrétienne. Chrétien
évangélique. Lausanne 1892. (3 articles). — Daniel Rey pasteur :

L'infaillibilité doctrinale de Jésus-Christ. Discours. Lausanne 1892.

A. Gretillat : Exposé de théologie systématique. Tome IL
Propédeutique. Apologétique. Canonique. Neuchâtel 1892. — Théodore
Rivier : Etude sur la révélation chrétienne. Thèse présentée à la
faculté de théologie protestante de Paris. Lausanne 1892. —
Alexandre Westphal: Mosaïsme, prophétisme, lévitisme. Essai sur
la révélation dans l'ancienne Alliance. Extrait de la Revue
chrétienne. Paris I<s93. — Ernest Naville: L'autorité du Christ. Extrait
de: Le témoignage du Christ et l'unité du monde chrétien. Journal
Religieux. Neuchâtel 1893.

1 Crs articles ont été dès lors réunis en volume.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 525

INTRODUCTION

Jamais peut-être la question de la certitude chrétienne ne
s'est posée et discutée avec une intensité aussi grande que de

nos jours. Personne n'y échappe, chacun doit chercher sur
quel fondement il peut asseoir sa foi. « Conquérir la certitude
en matière religieuse, écrit M. Henri Meyer1, c'est une tâche à

laquelle, nul ne doit se soustraire. » La certitude nous est
nécessaire, nécessaire à tous, quelle que soit notre position dans

l'Eglise chrétienne, car la certitude est la seule base possible
pour une activité sérieuse et forte. Pour faire les sacrifices
qu'exige le combat qu'il doit livrer au péché, pour demeurer
ferme au milieu des épreuves et des tribulations du temps
présent, pour braver les moqueries et les oppositions d'un inonde

incrédule, le chrétien doit être fondé sur un roc inébranlable.
Celui qui doute ne peut travailler énergiquernent ni à son propre

salut, ni à celui des autres.
L'étude que nous avons entreprise nous apparaît donc

comme une étude essentiellement pratique. Nous l'avons
poursuivie en recherchant non seulement notre instruction, mais

notre édification et l'édification des autres. En examinant les
bases sur lesquelles repose notre foi nous croyons raffermir et

non l'ébranler.
Nous avons étudié avec soin, la liste des ouvrages consultés

par nous en fera foi, les points de vue en présence ; nous avons
cherché à les exposer avec exactitude et clarté; c'est dans ce

but que nous avons fait d'aussi nombreuses citations. Nous

nous sommes efforcé de dégager la part de vérité que chaque
auteur met en lumière afin de lui faire, dans notre conception,
sa place légitime. Si notre entreprise a réussi dans une certaine

mesure, notre modeste étude dissipera peut-être quelques
malentendus et contribuera à ramener la paix entre les hommes,

1 Le fondement de la certitude en matière religieuse. — Revue théologique.
— Montauban, 1889, p. 309.



526 J. RACCAUD

sinon entre les opinions. Un pareil résultat serait la plus belle

récompense de ce travail, sur lequel nous implorons encore la

bénédiction de Dieu.

CHAPITRE I«'. - LA CERTITUDE

§ 1er. La conscience.

Au cours de nos études universitaires nous avons appris que
la conscience est cette faculté de l'intelligence « par laquelle
le moi se connaît lui-même dans ses phénomènes, ses actes, et

jusque dans la source de ses actes et de ses phénomènes1. »

Nous voudrions compléter cette définition en relevant le fait

que la conscience est. l'essence même du moi ; c'est la
conscience qui constitue la personnalité. En perdant la conscience

nous perdons toute individualité propre.
On pourrait comparer la conscience à un laboratoire, intime

et secret. Cette chambre est naturellement obscure, c'est-à-
dire qu'elle n'a en elle-même aucune source de lumière, mais

elle est garnie de fenêtres qui laissent entrer la lumière
extérieure. En pénétrant dans ce sanctuaire, les rayons lumineux
rencontrent toute une série de miroirs et de prismes disposés
de manière à les recevoir, à les concentrer, à les analyser et

enfin à les renvoyer.
Essayons de développer celte comparaison : Le premier

point qui en ressort est que nous n'apprenons à nous connaître
nous-mêmes que par le contact avec ce qui nous entoure, avec
le monde matériel et le monde spirituel. L'un et l'autre sont
nécessaires pour nous donner de nous-mêmes une connaissance

exacte et complète. « Si le moi, dans sa projection au

dehors, ne rencontrait que le monde, il est douteux qu'il lui fût

possible d'arriver jamais à la perception consciente de soi-
même. Car l'action du monde est multiple, diverse, mobile,
intermittente, impuissante par cela même à donner le sens de

ce qui est un, elle tend plutôt à l'endettement de toute unité

organique.... Pour que l'individualité en vienne à se concevoir

1 Dandiran : Cours manuscrit de psychologie. — Lausanne, 1881-1882.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 527

comme séparée des choses, à se ressaisir dans l'intégrité inviolable

de son for intime, il faut qu'elle aille donner contre un
obstacle unique, constant, toujours semblable à soi, qui l'arrête

sans la rompre, l'affecte sans la disjoindre ; cet obstacle
ne peut être que l'absolu '. »

Le contact entre la conscience et le monde extérieur se fait
par l'intermédiaire de ce que nous appellerons les sens. Les

sens sont les fenêtres de la conscience. Nous attribuons en

conséquence à ce mot son acception la plus large, l'employant
pour désigner toutes les facultés par lesquelles la conscience
est mise en rapport avec l'extérieur. Nous parlerons ainsi de

sens matériels et de sens spirituels.
Au nombre des fenêtres de la conscience nous mentionnons

tout d'abord ce que l'on appelle communément les cinq sens :

la vue, l'ouïe, le toucher, l'odorat et le goût. Ces sens sont les

organes du corps, ils fout connaître à la conscience le monde
extérieur matériel. Le premier des sens spirituels que nous

ayons à mentionner, c'est la raison qui ouvre à la conscience
les horizons du monde des idées.

Jusqu'ici tout est relativement simple ; mais nous avons
certainement d'autres sens encore. M. le professeur Gretillat -

nous dit par exemple: «Les sens, la raison et le sens intime
(voûç) sont les organes primordiaux de toutes nos connaissances.»

Il nous donne de cette dernière source d'information la définition

suivante dont la clarté ne laisse rien à désirer : « Le voûç,

ce que nous appelons le sens intime, est en l'homme l'organe
aperceptif de l'invisible, du t'ait moral, du divin". » Par ce

sens nous percevons tous les faits ne ressortissant ni à la

sensation, ni au raisonnement pur et qui sont certifiés au sujet

par un témoignage. Nous ne pouvons nous défendre, tout en

admirant la simplicité et la clarté de l'exposition sus-mentionnée,

contre l'impression que notre auteur se laisse entraîner à

réunir des choses qui doivent demeurer distinctes. Nous avons

1 Gaston Frommel : Etude sur la conscience morale et religieuse,

p. 80. 81.
a Exposé de théologie systématique. Tome 1er, p. 33.
3 P. 26.



528 J. RACCAUD

vivement apprécié l'analyse au moyen de laquelle il place toute
foi, quel qu'en soit l'objet, sous la garantie de l'ordre du bien
ne fût-ce que par la supposition de bonne foi1; mais nous
constatons qu'il convient de faire une différence entre les choses

que nous ne pouvons pas percevoir et celles que nous ne

savons pas percevoir. Il y a une quantité de choses que nous
devons admettre uniquement sur la foi d'un témoignage,
mais il en est d'autres que nous ne savons pas voir, lors
même que cela nous serait possible. Nous croyons que nous

pouvons entrer avec Dieu dans des relations directes et que
nous ne sommes pas condamnés à admettre son existence

grâce à la seule supposition de bonne foi chez ceux qui nous

parlent de lui. Cela nous amène à admettre, à côté du sens

intime, un sens religieux, un œil spirituel permettant à

l'homme de discerner directement le fait divin.
Après avoir relevé la nécessité des sens pour que l'homme

apprenne à connaître le monde matériel, Vinet"2 ajoute : « Les
choses ne se passent point autrement dans le monde moral.
Ce n'est point par l'intelligence seule, ni par l'intelligence
d'abord, que nous pouvons juger des choses de cet ordre. Pour
les connaître nous avons aussi un sens qui s'appelle le sens

moral. » Vinet admet en outre l'existence d'un sens spirituel
auquel il donne le nom de cœur. L'accord très général qui,
croyons-nous, existe sur ce point est rendu difficile à constater
à cause de la multiplicité des termes qui sont employés pour
désigner notre œil spirituel. Les uns l'appellent simplement la

conscience 3, confondant deux choses qui doivent demeurer
aussi distinctes que la chambre éclairée et la fenêtre qui laisse

entrer la lumière. D'autres emploient les mots de cœur4 ou
d'âme 5. Nous ne pouvons admettre ces noms qui nous parais-

1 P. 29, 30.

- Discours sur quelques sujets religieux, p. 32.
3 Rev. Andrew Murray : L'Esprit de Christ, p. 250.

1 A Vinet : Discours sur quelques sujets religieux, p. 32. — Frédéric
Godet : Commentaire sur l'Evangile de Luc. Neuchâtel, 1871. Vol. 11,

p. 89.
5 Ed. Scherer : De l'autorité en matière de foi. — Revue de théologie, 1850,

vol. f, p. 68.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 529

sent favoriser des confusions malheureuses. Le cœur désigne,
sans parler du sens physiologique de ce terme, l'organe du

sentiment, du sentiment naturel aussi bien que du sentiment
religieux. L'âme, dont beaucoup de personnes font, sous
l'influence inconsciente de la philosophie grecque, une substance

distincte, vivant de sa vie propre, indépendamment, du corps1,
est en tout cas le foyer de la vie intellectuelle et affective
naturelle et non pas un sens spirituel. Quant au terme « la
faculté religieuse» -, nous lui reprochons de ne pas appartenir
au langage biblique. Nous croyons préférable d'employer à sa

place le mot « l'esprit, » car ce sens est celui grâce auquel
l'homme devient un homme spirituel (irvs-j[x«Ttxoç:i). Pour éviter
toute confusion avec cette vivacité de l'intelligence que l'on
appelle souvent de ce nom, nous aurons soin de joindre au

mot esprit le ternie grec mApta quand nous désignerons l'œil
spirituel.

Dans un très intéressant article publié l'an dernier, M.

Auguste Glardon 4 fait une analyse qui se rapproche beaucoup de

la nôtre. Il appelle toutefois esprit ce que nous appelons
conscience, et conscience ce que nous appelons esprit. Il croit de

plus pouvoir discerner non seulement un, mais deux sens
spirituels. « Il (l'esprit, donc pour nous la conscience) a un sens

spirituel de vision qu'on appelle en philosophie le sens moral,
en théologie la conscience. Il a un sens spirituel tactile,
auquel tout le monde s'accorde à donner, très improprement, le

nom de cœur. » Cette citation nous paraît intéressante et

instructive, elle contribue à confirmer notre manière de voir et

explique le sens et l'emploi de plusieurs mots. Il nous semble

cependant plus prudent de ne pas autant préciser : par l'esprit
(nviôpa) nous avons l'impression, une impression qui participe
de la vue et du toucher, du monde spirituel.

« La perception de la conscience, écrit M. Gaston Frommel5,

1 Cp. Andrié : L'âme et ses facultés, p. 11 sq.
8 A- Fornerod : Du fondement de la certitude chrétienne, p. 58.

3 1 Cor. 2 : 15.
4 La foi et la science. — Chrétien évangéliqne, 1892. p. 219.

•' Etude sur la conscience morale et religieuse, p. 102.



530 J. RACCAUD

n'est pas un connaître, mais un sentir.» M. Aug. Glardon ', qui
cite lui-même Amiel, s'exprime de la même manière. Tout
notre développement précédent tend au même résultat. Par le

moyen des sens qui l'éclairent, la conscience reçoit les impressions

du monde extérieur. Suivant les sens qui les lui
transmettent, ces impressions l'affectent diversement, de telle
manière que nous pouvons distinguer dans la conscience différentes

sphères auxquelles aboutissent les différentes impressions.
N'est-ce pas ce que veut dire M. Leopold Monod2 quand il
écrit la phrase suivante: « Trois autorités me paraissent
impliquées dans la conscience que j'ai de moi-même'0 : celle des

lois fondamentales de la raison, sans laquelle je ne pourrais pas
même penser; celle du fait, sans laquelle je serais condamné
à ne rien savoir; celle de l'obligation, sans laquelle je ne
serais pas l'être libre et moral que je me sens appelé à

être. »

Nous pouvons assez facilement discerner quatre sphères
dans notre conscience psychologique : celle qui est éclairée

par les sens extérieurs ; celle qui est éclairée par la raison ;

celle qui est éclairée par l'esprit (v-jApa), la sphère religieuse ;

celle qui est éclairée par le sens intime (-joûç), la sphère morale.

C'est par ce dernier sens que nous saisissons l'évidence morale
dans les témoignages qui nous sont fournis. Il va sans dire que
nous ne devons pas trop accentuer cette distinction qui ne

compromet pas plus l'unité, l'intégrité de la conscience, que le

fait d'avoir un corps et une âme ne compromet l'unité et l'intégrité

de l'homme. L'unité de la conscience est encore affirmée

par le fait de l'obligation qui règne dans chacune des sphères
de la conscience. « Au centre du fait de conscience psychologique

se trouve le fait de conscience morale, et au centre du

fait de conscience morale se trouve le fait d'obligation. Lui seul

est partout et toujours identique à lui-même4. »

1 La nature de la conscience morale. — Chrétien évangélique. 1892, p. 32.
2 Le problème de l'autorité, p. 94.
3 C'est nous qui soulignons.
4 Gaston Frommel : Des conditions actuelles de la foi chrétienne. — Chrétien

évangélique, 1892, p. 476.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 531

Dans la sphère de la conscience morale et religieuse,
l'obligation apparaît sous sa forme la plus élevée ; la conscience
rencontre l'absolu, Dieu, et doit lui rendre son témoignage.
Le fait de l'obligation se trouve à la base de toute certitude.
Dans le domaine intellectuel certains rapports entre les choses

nous apparaissent comme nécessaires. Les axiomes, par exemple,

sont pour chacun des vérités incontestables, évidentes à

première vue. Les sensations produites sur nous par le monde
extérieur présentent également le même caractère, elles sont
ce qu'elles sont, nous ne pouvons pas les modifier à notre gré.
Tout ce que nous pouvons faire c'est de ne pas prendre notre
parti de ce qui est et de chercher à le transformer1.

D'où vient ce sentiment de l'obligation qui se retrouve dans

toutes les consciences quand elles ne sont pas endormies
ou faussées? C'est, croyons-nous, de ce que, en nous appelant

à l'existence, Dieu a eu un but. Quand nous prenons
conscience de nous-mêmes, nous nous sentons appelés à une
tâche. Plus ou moins claire, cette conviction existe en chacun.
Nous ne sommes réellement heureux et libres que si nous
réalisons notre fin. De là vient « que le plein épanouissement de

la liberté n'est possible que dans le bien pour la volonté, dans

la vérité pour la pensée-. » Pour se connaître d'une manière

exacte, il faut savoir en quelque mesure, non seulement ce que
l'on est au moment présent, mais ce que l'on peut devenir.
L'enfant ne se connaît réellement que quand il se rend compte
qu'il deviendra un homme. La conscience, qui nous donne la

connaissance du moi, nous donne également en quelque
mesure la connaissance des virtualités de notre être. Elle possède
des données, non seulement sur ce qui est, mais sur ce qui
doit être. Parlant du développement religieux, Scherer3 écrit:
« L'homme a en lui une virtualité religieuse à laquelle
correspondent ces faits (les faits chrétiens) et au moyen de laquelle
il les reconnaît et les reçoit comme éléments, désormais

intégrants, de sa vie religieuse. » Ceci n'est pas vrai seulement au

1 Cp. L. Monod : Brève réponse à quelques objections, p. 15.

- L. Monod : Le problème de l'autorité, p. 18.
3 Cité par Alf. Laufer : Revue de théologie et de philosophie. 1892, p. 155.



532 J. RACCAUD

point de vue religieux, mais montre d'une manière très exacte
l'activité de la conscience. Elle ne se borne pas à recevoir des

impressions, elle les juge en les comparant aux données qu'elle
possède sur ce qui doit être. Il va sans dire que toutes les
consciences ne sont pas également à même de prononcer ces

jugements. Parfois, sous l'influence d'une maladie ou surtout
du péché, du péché volontairement retenu, la conscience se

fausse et ne peut plus indiquer le vrai but de la vie, rendre
témoignage à la vérité. Ainsi, suivant l'état dans lequel elle se

trouve, la conscience prononce des jugements d'une valeur bien
variable. Ils peuvent être tout à fait conformes à la vérité,
imparfaitement conformes ou même faux.

Après avoir jugé, la conscience aie pouvoir de réagir. Elle

peut, avec le concours de la volonté, faire passer dans les faits
le jugement prononcé par elle. Elle peut saisir ce qui lui parait
concourir à la réalisation du but en vue duquel l'homme a été

créé, elle peut repousser ce qui lui paraît s'y opposer.
Relevons en terminant le fait, important entre tous, que

l'activité de la conscience est une activité volontaire, nullement
mécanique. C'est avec raison que l'on fait de la volonté« le

fond de l'être1. » La volonté est toujours agissante, elle est le
levier indispensable; on a pu la définir fort justement « la
maîtresse du logis. » Elle est la garantie de la liberté et de la moralité;

elle est absolument nécessaire au fonctionnement de la

conscience elle-même. Quand la volonté fait défaut, toute activité

est paralysée. N'oublions jamais, quand nous parlons delà
volonté, qu'elle est elle aussi une activité de la conscience,
c'est-à-dire qu'elle doit concourir à réaliser la vraie fin de

l'homme. L'homme doit être une conscience qui veut. Une
volonté déréglée, qui s'exerce contrairement aux exigences de

la conscience, n'est pas la vraie volonté. Si nous poussions un

peu loin notre analyse, nous verrions qu'une volonté déréglée
n'est que l'esclavage des sens et des convoitises; un esclavage
volontairement accepté, mais un esclavage. « La vraie volonté

1 Secrétan : Quelques idées sur la méthode- — Revue de théologie, 1852.

Vol. V, p. 4L



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 533

est la fille du devoir1. » En résumé: La vraie volonté est fondée

sur la conscience et, en revanche, elle est absolument nécessaire

au plein déploiement de toutes les énergies que celle-ci
contient.

§ 2. La certitude immédiate.

Nous sommes obligé, au commencement de notre étude, de

rechercher quel est, d'une manière générale, le fondement de

la certitude. Pour plus de clarté, nous commençons par mettre
à part le sujet de la certitude religieuse que nous traiterons plus
tard en détail. Nous ne nous occuperons donc pas pour le
moment du sens religieux, de cet œil de l'esprit (nvsvpM) ouvert
sur le monde spirituel, mais seulement des sens matériels
nous mettant en rapport avec le monde physique qui nous
entoure.

« Nous ne connaissons directement que nous-mêmes et les

modifications de notre propre conscience2. » Tel est l'axiome
duquel nous devons partir. Je suis, aucun doute sérieux ne

peut atteindre cette affirmation-là. Notre être, l'existence de

notre conscience, tel est le premier objet de notre certitude.
Quand notre conscience a été affectée par les sens, quand
nous avons éprouvé une sensation, nous avons un nouvel
élément de certitude: Je sens. Pouvons-nous remonter plus haut
et attribuer aux modifications de notre conscience une cause
extérieure réelle1?

Chacun, sans aucune hésitation, répond affirmativement et

se confie aux renseignements que lui donnent ses sens. Et pourtant

il faut le reconnaître, les bonnes raisons manquent pour
faire ce pas important. Rien, absolument rien ne nous prouve
d'une manière indiscutable l'existence d'un monde extérieur à

nous. Nous pouvons même constater que nos sens nous trompent

souvent, et pourtant nous les prenons pour guides. « Nous

nous trouvons entre deux alternatives : accorder notre
confiance, dans une certaine mesure au moins, ou la refuser com-

1 Ch. Bieler : Les ressources de la volonté. — Evangile et Liberté, 1891,

p. 65, col. 2.
2 Leopold Monod : Le problème de l'autorité, p. 21.

THÉOL. ET PHIL. 1893 36



534 J. RAGCAUD

plètement. En la refusant, nous restons, relativement au

monde extérieur, dans une nuit absolue.... En l'accordant, au

contraire, nous nous procurons un guide qui n'est pas infaillible

sans doute, mais qui nous donne des directions relativement

exactes et toujours utiles, un guide dont les renseignements,

du reste, se rectifient les uns par les autres1. »

La nécessité de vivre, le besoin de savoir nous poussent à

accorder notre confiance ; nous l'accordons si naturellement,
qu'il faut un violent effort pour ne pas le faire, si tant est

qu'on puisse y parvenir. Pourtant, de tout ce que nous avons

dit, il résulte que « c'est par un acte de foi que nous admettons

que nous pouvons connaître un monde de réalités
extérieures à nous-. » Cet acte de foi nous est tellement facile

que nous n'hésitons pas à dire que le monde extérieur, avec

lequel nous sommes entrés en rapport par l'intermédiaire de

nos sens, devient l'objet de notre certitude.
Nous ne sommes pourtant pas livrés absolument sans aucune

garantie au témoignage de nos sens. Quand nous avons

éprouvé une sensation, les facultés intellectuelles de la
conscience interviennent et examinent les sensations reçues. La
raison constate les faits, elle les éprouve, cherchant à s'assurer

que la sensation perçue a une cause réelle et ne vient pas
d'une illusion des sens. Un fabuliste a fort bien relevé le rôle
réciproque des sens et de la raison qui concourent à donner
au moi la certitude :

« ...La philosophie
Dit vrai quand elle dit que les sens tromperont
Tant que sur leur rapport les hommes jugeront;

Mais aussi, si l'on rectifie
L'image de l'objet sur son éloignement,

Sur le milieu qui l'environne,
Sur l'organe et sur l'instrument,
Les sens ne tromperont personne....

1 H. Brocher : Le chemin de la vérité. — Revue de théologie et de

philosophie. 1874, p. 10.

- Leopold Monod : Le problème de l'autorité, p. 22.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 535

Quand l'eau courbe un bâton, ma raison le redresse:
La raison décide en maîtresse.
Mes yeux, moyennant ce secours,

Ne me trompent jamais en me mentant toujours '. i

Nous pourrions facilement prouver que cette action de la
raison s'exerce continuellement. « L'homme dont l'esprit est sain

corrige sans cesse ses propres impressions d'après le témoignage

de ceux avec lesquels il vit2. » Le rôle de l'imagination
est un peu différent, c'est elle qui tire les conclusions, formule
les lois. Ces lois doivent ensuite être contrôlées par l'observation.

Elles ne peuvent jamais avoir qu'une valeur hypothétique,
nous les considérons comme exactes tant que nous n'avons pas
reconnu un fait qui les contredit ou les dépasse. Ainsi nous
pourrions dire que l'erreur se démontre, tandis que la vérité
se suppose. « Nous ne pouvons que nous rapprocher graduellement

de cette dernière, sans pouvoir jamais nous vanter de

la posséder tout entière 3. »

Que devient la certitude au milieu de tout ce travail Notre
conscience a été affectée, ce qui a produit en nous une certitude,

vague peut-être, mais absolue. Par ie travail de la raison

et de l'imagination, il faudrait peut-être dire par le simple
contact avec la conscience, l'impression reçue se modifie dans

une certaine mesure. Chaque conscience n'est pas un miroir
absolument identique aux autres, chaque personnalité imprime
à ses impressions un cachet particulier. La photographie est

l'image impersonnelle de la nature (paysage et figure humaine).
La peinture au contraire est l'image de la nature vue au travers
d'une personnalité. Prenez dix peintres, mettez-les en présence
du même paysage, vous aurez certainement dix tableaux
différents et ces dix tableaux seront différents de la photographie.
Cette différence ne tient pas seulement aux imperfections de

' La Fontaine : Fables. Liv. VII, fable 18. Un animal dans la lune.
2 A. Naville : La raison. Voir les exemples cités. Bibliothèque universelle,

avril 1891, p. 13.
3 Henri Brocher : Le chemin de la vérité- — Revue de théologie et de

philosophie, 1874, p. 6.



536 J. RAGCAUD

l'exécution (la photographie n'est pas l'idéal), elle est

l'empreinte de la personnalité.
En devenant plus claire par le travail de l'intelligence, notre

certitude devient, qu'on nous permette ce pléonasme, plus
certaine pour nous. Nous comprenons l'impression que nous
avons reçue, nous la possédons mieux. Mais en même temps
cette certitude perd quelque peu de son autorité absolue. Nous

pouvons maintenir d'une manière inébranlable que nous avons
éprouvé telle ou telle impression, nous cherchons d'une façon

presque nécessaire à nous en rendre compte et pourtant nous
ne pouvons pas affirmer que l'explication que nous en donnons
soit absolument exacte. Il ne faut pas confondre le fait avec

son explication. Le fait est certain, notre conscience a été

affectée; l'explication ne peut être que vraisemblable,
probable. Ajoutons cependant que, comme dans la plupart des

cas, rien ne nous prouve que notre explication doive être
modifiée, nous la tenons pour vraie tant que rien ne nous en

démontre la fausseté. Cet usage a de grands avantages pratiques,

mais nous devons pourtant reconnaître qu'il est abusif.

§ 3. La certitude intellectuelle.

La certitude que nous avons appelée la certitude immédiate

repose sur la sensation. Le sentiment de mon existence personnelle,

le sentiment des modifications de ma conscience, tels
sont les objets de ma certitude. Sur le témoignage des sens,
nous admettons comme ceitaine l'existence du monde extérieur.
L'homme n'étant pas exclusivement sentiment, n'y aura-t-il
pas pour lui un autre fondement sur lequel il pourra établir la

certitude? L'autorité de la raison, c'est-à-dire de ce l'ensemble
des lois fondamentales de la pensée1, » est impliquée dans la

conscience que j'ai de moi-même, elle s'impose d'une manière

absolue, le sot seul lui échappe2. A la définition de la raison
donnée par l'auteur que nous venons de citer, nous préférons
celle de M. Adrien Naville : « Les raisons hors de nous sont

1 Leopold Monod : Le problème de l'autorité, p. 19.
2 Cp. L. Monod. Ouvr. cité, p. 19 et 94.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 537

certains rapports entre les choses, et la raison en nous c'est la
faculté de comprendre ces rapports1. »La certitude intellectuelle

nous est donnée par le fait qu'il y a entre les choses des

rapports nécessaires, « des implications et des exclusions
réciproques1. » Ces rapports nécessaires sont immédiatement
saisis par la conscience, ils nous apparaissent comme évidents,
certains. La conséquence de ce fait est que, comme cela se

pratique couramment en mathématiques, « de la connaissance
d'un groupe de caractères ou de phénomènes, on peut tirer
des conclusions au sujet d'un autre groupe, alors même qu'on
ne l'a pas directement étudié1. »

Il ne faudrait pourtant pas croire que l'autorité de la raison
s'étende à tous les domaines. Au contraire, elle ne régit que le

monde de la pensée pure, les rapports idéaux. La certitude qui
naît de cette manière est indépendante des faits. Nous prouvons
que si un triangle existe, il doit posséder tel ou tel caractère,
être avec un carré dans de certains rapports, nous ne pouvons
pas prouver par ce moyen qu'il existe un triangle. Nous entendons

souvent contester, au nom de la raison, la possibilité de

certains faits, des miracles par exemple ; celle prétention est

inadmissible. La raison ne peut prévaloir contre un fait constaté

et elle ne peut servir à elle seule à prouver que l'observation

a été insuffisante. Les affirmations contradictoires (un
bâton qui n'aurait qu'un bout, un triangle qui aurait quatre
côtés) peuvent seules être contestées en son nom sans autre
examen ; celles qui nous paraissent improbables doivent être
étudiées à nouveau. La raison « ne crée pas les données de fait

sur lesquelles elle travaille, elle les accepte.... La raison pure
ne nous fera pas saisir un atome de réalité2. »

Il reste encore un grand nombre de faits que nous ne pouvons

ni contrôler directement, ni admettre ou repousser en

vertu d'une nécessité logique. Devons-nous abandonner tout
espoir de parvenir à la certitude? Non, répondent beaucoup
de personnes, nous nous en remettons au témoignage d'autrui,
nous parvenons à la certitude par la foi d'autorité. « La foi

1 La raison. — Bibliothèque universelle, avril 1891, p. 8.

2 Leopold Monod : Le problème de l'autorité, p. 20 et 21.



538 J. RACCAUD

d'autrui embrasse, écrit M. Jalaguier, dans le domaine intellectuel

et moral, tout ce qui ne se fonde pas sur la vue immédiate
des principes ou l'observation directe des faits, tout ce qui est
motivé par l'opinion, la tradition, la coutume, les lumières
d'autorité, le témoignage humain et divin... A la lettre nous
vivons de la foi d'autorité L » Notre auteur fait remarquer
ensuite que nous admettons « avec une pleine certitude * les
résultats accrédités des sciences, bien que nous ne puissions
pas les contrôler ; nous nous abandonnons à la force de la

vapeur, à l'expérience d'un médecin.
Avant de discuter la valeur de la certitude acquise de cette

manière, remarquons que la marche suivie est exactement
l'inverse de celle que nous avons constatée dans le paragraphe
précédent. Ce n'est plus l'expérience qui provoque le travail
de l'intelligence, c'est au contraire l'intelligence qui entre la

première en ligne et provoque l'expérience. De là une pi emière

conséquence, c'est que la connaissance sera en général plus
claire que quand nous avons à faire nous-mêmes tout le travail
qui transforme l'impression reçue en connaissance. L'impression

nous est transmise par l'intermédiaire de personnes qui
l'ont comprise à leur manière et qui, le plus souvent, nous la
font immédiatement comprendre, les intelligences humaines

ayant entre elles une étroite parenté.
Cette connaissance, si elle est plus claire, si elle nous paraît

souvent plus évidente que celle qui provient de l'expérience
directe, est pourtant moins certaine. Cela n'étonnera aucun de

ceux qui ont suivi ce que nous disions de l'action de l'intelligence

sur la certitude immédiate.
La certitude est une affaire de conscience. Nous n'avons la

certitude au sujet du monde extérieur que quand notre
conscience a été modifiée par son contact avec lui. « Dans l'acte
de la connaissance le sujet et l'objet ne sont pas modifiés l'un

par l'autre2. » Quand la conscience ne peut pas, en vertu d'une

1 Jalaguier : Le témoignage de Dieu, p. 12.
2 Dandiran : Cours manuscrit de psychologie- 1881-1882. — Dire comme

M. F. de Rougemont (Un mystère de la Passion et la théorie de la

Rédemption. Neuchâtel 1876, p. 479). que « la connaissance, sons sa troisième



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 539

nécessité naturelle, saisir immédiatement ce que l'intelligence
lui a fait connaître, nous pouvons avoir des probabilités, des

vraisemblances, mais non pas la certitude. Nous pouvons être
certains de l'impression que nous avons reçue, nous sommes
moins certains de la cause à laquelle nous l'attribuons (nos
sens peuvent nous tromper, notre intelligence nous égarer).
Dans la foi d'autorité, les intermédiaires sont plus nombreux
encore puisque nous devons nous confier, non seulement à nos
sens et à notre intelligence, mais aux sens et à l'intelligence
d'autrui. Plus les intermédiaires augmentent, plus la certitude
diminue.

De nombreux exemples nous montrent la vérité de cette

remarque. « Les arrêts de la science sont sujets à revision; il
arrive que le train auquel les voyageurs ont confié leurs
personnes les précipite contusionnés ou morts au bas du remblai,
le remède qui devait guérir le malade le tue à l'occasion...-1 »

Pourtant, dans l'immense majorité des cas, ce que nous avons

appelé la foi d'autorité nous suffira. Tout au moins nous
devrons nous en contenter et, malgré les tristes expériences qui
nous prouveront que nous ne possédons pas la certitude, nous

en vivrons dans une large mesure.
Dans certains cas pourtant, nous ne pouvons nous contenter

de si peu, il nous faut la certitude. Pour que ce résultat soit

atteint, il nous faudra prendre les affirmations de la foi d'autorité

comme de simples hypothèses, puis observer, expérimenter,

jusqu'à ce que nous ayons une certitude personnelle2.
C'est bien souvent ainsi que les choses se passent. Un génie

créateur, par une affirmation hardie, ouvre la voie; d'autres

se précipitent sur ses traces, expérimentent et arrivent à la

certitude3. De cette manière nous parvenons à saisir à la fois

forme qui est l'hymen du moi et du non moi, prend le nom d'assimilation,

d'identification, » c'est, nous semble-t-il, forcer le sens du mot
connaître.

1 Leopold Monod : Le problème de l'autorité, p. 5.
2 Nous rappelons que nous ne nous occupons maintenant que des faits

matériels, voila pourquoi nous ne parlons que de l'expérience. Pour lea

faits religieux il faut distinguer entre assimilation et expérience.
3 Cp. F. Godet : L'autorité de Jésus-Christ. — Chrétien évangélique, avril



540 J. RAGCAUD

les avantages et les faiblesses de la foi d'autorité. Faible, elle
l'est, la certitude lui fait défaut, la certitude absolue ; avantageuse,

elle l'est pourtant aussi, elle ouvre de nouveaux
horizons, elle stimule l'expérience. Le danger, c'est d'en rester à la

simple connaissance et de se conduire comme si on avait la
certitude, de confondre deux choses, connaissance et certitude,

qu'il importe de distinguer soigneusement.
En résumé, la certitude est absolument personnelle, elle a

sa source dans la conscience. Ce que nous avons appelé la
certitude intellectuelle ne règne que dans le domaine de l'idée

pure, là oit la raison est maîtresse absolue. Dans le domaine
des faits, la foi d'autorité peut, en provoquant l'expérience,
devenir le chemin qui conduit à la certitude. Elle n'est pas
encore la certitude.

§ i, Les conditions de la certitude religieuse.

Nous abordons maintenant le domaine religieux, le sujet
spécial de notre étude. Jetons encore une fois, pour avoir une
base solide, un coup d'œil sur les résultats auxquels nous
sommes arrivé. Pour que nous soyons, relativement au

inonde extérieur, en possession de la certitude, il faut que
notre conscience soit entrée en rapports avec lui par le moyen
des sens matériels ou de la raison. L'autorité impose une

croyance, mais ne conduit à la certitude que quand la
conscience s'est emparée de l'objet qu'on lui a fait connaître par
l'intelligence, quand elle a été, dans une certaine mesure,
modifiée par lui.

Il n'en est pas autrement pour la certitude religieuse. La

religion peut plus facilement que tout autre chose être saisie

par la conscience; elle répond à un besoin de la nature
humaine. Les religions ont pourtant recouru dans une large
mesure à la contrainte, souvent elles ont donné trop de place à la

connaissance et pas assez à l'expérience; cela est vrai du chris-

1891. p. 145 et 146. Cp. encore : Les idées-forces de la révélation, par H.
Appia. — Chrétien évangélique, juillet 1892, p. 329



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 541

tianisme lui-même, la plus spirituelle de toutes les religions.
Cela est vrai tout d'abord et surtout de la puissante Eglise
catholique qui, tant qu'elle en a eu le pouvoir, a usé de la force

pour soumettre les récalcitrants et qui fait peser, sur tous

ceux qui consentent à s'abandonner à elle, le joug pesant de la
hiérarchie et de la tradition. Comme le remarque M. Alois
Fornerod ', cette dernière est loin d'être une chaîne

ininterrompue, toujours identique à elle-même. « Vous pouvez
assigner à ces dogmes réputés immuables la date de leur naissance,
suivre pas à pas leurs premiers développements, assister à

leur épanouissement, puis à leur pétrification. L'orthodoxie
d'aujourd'hui était l'hérésie d'hier, l'hérésie d'aujourd'hui sera
l'orthodoxie de demain. »

Nous pourrions facilement entrer dans plus de détails, donner

des exemples, cela nous entraînerait trop loin. L'autorité
de l'Eglise catholique ne nous paraît s'appuyer sur aucun
fondement solide. Les passages bibliques que l'on avance pour
prouver la suprématie de Pierre et la transmission apostolique

sont évidemment détournés de leur sens naturel. L'infaillibilité

de l'Eglise est contestée par les faits. Nous pouvons
tenir le raisonnement suivant, sommaire, mais sans appel:
« L'Eglise a erré, donc l'Eglise n'est pas infaillible2. » Les

raisonnements par lesquels on essaie de prouver la nécessité

de cette sauvegarde pour le christianisme lui-même, sont sans

valeur à nos yeux. Nous n'avons aucun droit d'affirmer que ce

qui nous paraît nécessaire existe réellement: nous devons

nous en tenir aux faits constatés. Dieu a des moyens d'action

que nous ne pouvons pas même soupçonner 3.

On se demandera peut-être comment une affirmation
semblable, si elle est absolument gratuite, a pu se maintenir à

travers les siècles. Comment ne s'est-elle pas écroulée comme un
édifice mal affermi A cela nous répondons en rappelant le

travail si lent qui a produit ce résultat; les esprits s'y sont
accoutumés peu à peu. L'abri fourni par l'Eglise était commode,

1 Du fondement de la certitude chrétienne, p. 39.

- L. Monod : Le problème de l'autorité, p. 65.
3 Cp. Gretillat : Exposé de théologie systématique. Tome 11, p. 86 sq.



543 J. RACCAUD

on n'a pas permis de le discuter, tant on avait peur d'en
être privé. Souvent les choses se sont, hélas, passées de cette
manière. « On s'attache d'une étreinte d'autant plus passionnée
aux garanties qu'on est moins sûr des choses elles-mêmes. On

avait peur, semble-t-il, pour la vérité; en réalité on a peur
d'elle1. » Essayons de nous affranchir de cette crainte au
moment où nous allons aborder le sujet spécial de notre étude ;

La certitude chrétienne dans le protestantisme.
Il faut tout d'abord que nous discutions une opinion que

nous rencontrons sous la plume de M. le professeur Jalaguier2 :

« Le christianisme est un fait, et un fait extra-naturel, par
conséquent plus en dehors que tout autre des prévisions humaines,

plus au-dessus des jugements aprioristiques delà
conscience et de la raison. C'est donc essentiellement par la preuve
de fait qu'il faut établir sa vérité ou sa fausseté; car, il s'agit
de savoir s'il est une histoire ou une légende, une manifestation

réelle de Dieu ou une pure mythologie.... » La question
est-elle réellement ce que suppose l'auteur que nous venons
de citer? Sans doute le travail de l'historien et du critique a,

au point de vue du christianisme, une grande valeur, parfois
même une valeur décisive; mais ce travail n'est pourtant qu'un
travail préliminaire.

Reconnaissons-le hautement, la preuve historique, si elle

peut faire tomber des préventions, des erreurs qui éloignent
du christianisme, est absolument insuffisante pour faire des

chrétiens. On n'est pas chrétien pour avoir cru à la parfaite
historicité des évangiles ou de la Bible entière ; on n'est pas
chrétien pour avoir cru à l'infaillibilité de la Bible. « Le cœur
n'est pas tout dans les choses religieuses. Il ne découvre pas
la vérité; il ne peut ni la reconnaître, ni la constater. Mais

une fois constatée, c'est lui qui, mis en face d'elle, l'accueille
ou la repousse3. » C'est par le cœur qu'on devient chrétien!
Ainsi, sans négliger la preuve historique dont nous parlerons
à son heure et qui nous parait établie d'une manière inébranla-

1 L. Monod : Le problème de l'autorité, p. IL
2 Le témoignage de Dieu, p. 63.
3 De l'incroyance à la foi. — Evangile et Liberté, 1890, p. 105, col. 4.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 543

ble (pour l'ensemble sinon pour tous les détails) par nos écrits
sacrés, nous avons le droit de dire que là n'est pas la question
vitale. Convaincus de l'historicité du christianisme, nous ne

sommes pas encore en possession de la certitude chrétienne,
nous croyons pouvoir le démontrer. Ce que nous avons le

droit d'appeler la certitude chrétienne ne s'obtient que lorsque

le pécheur, longtemps égaré, a retrouvé Dieu, obtenu son

pardon et repris le chemin de la maison paternelle. Cette

certitude-là, comment peut-elle s'obtenir?
Deux écoles sont en présence : les théologiens « indépendants

» ou théologiens « de la conscience » se fondent sur les

aspirations de la conscience, sur l'expérience de la vie
chrétienne, sur le témoignage du Saint-Esprit dans le cœur, etc.

Les théologiens dits « d'autorité, » au contraire, se fondent,
dans le protestantisme, sur les écrits inspirés.

Examinons ces deux écoles dans l'ordre que nous venons

d'indiquer, quoique ce ne soit pas l'ordre chronologique; ce

que nous voulons, ce n'est pas faire de l'histoire, mais seulement,

au moyen de ces deux tendances, mettre en lumière les

conditions de la certitude religieuse.
Pour entrer en rapport avec le monde spirituel nous avons

un sens spécial, un œil spirituel, dont la vue se nomme la foi.

Telle est l'affirmation sur laquelle s'appuie la théologie
indépendante. Ceci est parfaitement juste, si on n'oublie pas que
l'œil spirituel de l'homme pécheur n'est pas sain. L'homme,
quand il est devenu pécheur, a voulu oublier Dieu ; pour cela

il a fermé son œil spirituel et cet organe, comme tout membre

inoccupé, s'est atrophié. L'aveugle volontaire est devenu
véritablement aveugle. Cet aveuglement, s'il n'est pas absolu et

définitif, est assez grave et assez certain pour rendre impossible
un système théologique qui ne voudrait partir que de

l'expérience. L'expérience de l'homme pécheur ne lui fait connaître

que le péché, l'impossibilité de s'en affranchir, le trouble qu'il
fait naître dans le cœur.

La révélation naturelle de Dieu, « contenue dans la nature,
l'histoire, la conscience» (sans oublier la raison) « est incomplète

puisqu'elle ne nous apprend rien sur les intentions de



544 j. RACCAUD

Dieu à l'égard de l'humanité coupable1 » Cette révélation ne

nous permet pas de remonter jusqu'à Dieu, de le contempler
tel qu'il est. La toute-science de Dieu, sa toute-puissance, sa

justice et sa bonté ne peuvent être saisies de cette manière. En

regardant le monde tel qu'il nous apparaît, nous arriverions
souvent, quant à la personne de son créateur, à des conclusions

opposées; c'est par la foi d'autorité, sur le témoignage
de Jésus eu particulier, que nous y croyons2. Sur les questions

les plus importantes, la révélation naturelle nous laisse

chancelants et incertains. En particulier à propos du pardon
divin : « Quelle assurance une bouche humaine quelconque ou

mon propre sentiment peuvent-ils me donner à cet égard? Ma

conscience réclame ce. pardon en raison de bien des fautes

douloureusement senties; mon cœur l'espère au nom d'une

vague impression de la bonté divine. Mais la certitude me

manque, et cependant elle serait nécessaire pour m'ouvrir un

libre accès auprès de Dieu.3 » Non seulement l'incertitude
règne, mais notre mauvais cœur pervertit les affirmations si

vagues dont il est la source. Le Dieu bon devient le bon Dieu, le
Dieu des bonnes gens, et on croit pouvoir se contenter delà
morale relâchée que cette croyance engendre. Pour donner du

ton à la vie chrétienne, pour lui donner une base, il faut une
autorité qui affirme et qui se fasse obéir. « Sans obéissance,
il n'y a point de liberté L » « Le principe subjectif de l'autorité

de l'individu chrétien.... est celui de la licence5. »

On prend parfois pour base la conscience chrétienne. Reste
alors la question de savoir comment l'homme naturel est
devenu chrétien, quelle est la cause, la source de cette
transformation radicale? « Partir, comme on l'a fait, non de la raison

ou de la conscience naturelle, mais de la raison ou de

la conscience chrétienne, c'est un paralogisme flagrant, c'est

1 Eugène Rapin : Les livres de VAncien et du Nouveau Testament, p. 8.

- Cp. F. Godet : L'autorité de Jésus-Christ. — Chrétien évangélique,
20 avril 1891, p. 147 sq.

3 F. Godet : Ouvrage cité, p, 147.
¦'' Vinet, cité par Merle d'Aubigné : L'autorité des Ecritures, p. 107.
5 J.-H. Merle d'Aubigné : Ouvrage cité, p. 52.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 54o

créer les prémisses en vue de la conclusion, c'est supprimer
ce qu'il faut prouver1. » Cette sentence nous paraît absolue,

sans appel.
Que faire? Recourir à une autorité extérieure, à l'autorité

de la Bible, la parole de Dieu qui nous le fait parfaitement
connaître. Tel est le conseil que nous donnent les théologiens
d'autorité. L'homme ayant commis le péché, ayant laissé son
œil spirituel s'obscurcir, est devenu incapable de s'élever
jusqu'à Dieu, de percevoir le monde spirituel. La foi n'est plus la

vue du monde invisible, elle est avant tout la soumission de

l'intelligence qui accepte la vérité telle qu'elle lui est présentée,

sans examen, tout au moins sans examen sérieux. On

permet, il est vrai, au disciple d'examiner en bloc les garanties
de la révélation ; on ne nous explique pas comment celui qui
ne peut que recevoir la vérité révélée peut sans présomption
se prononcer pour ou contre le témoignage qui lui est rendu.
Le mot de foi, nous dit le professeur Jalaguier, « désigne un
acquiescement de confiance plutôt que d'intelligence ou
d'expérience personnelle : acquiescement qui a sans doute ses

preuves, mais auquel la lumière fait défaut à bien des égards,
et qui doit fréquemment triompher d'antipathies, de

répugnances, de répulsions rationnelles ou morales2. »

Vous l'avez entendu, croire c'est renoncer à voir, renoncer à

comprendre ; croire, c'est se soumettre, abdiquer. Une autorité

extérieure, quand elle provoque l'expérience, quand elle fait
découvrir ce que l'on ne peut pas voir encore, mais ce que l'on
finira par voir si l'on s'y applique sérieusement, peut avoir de

grands avantages ; elle est même nécessaire dans ce domaine. Le

danger, c'est l'intellectualisme; le danger, c'est de croire qu'il
est suffisant d'admettre avec son intelligence sans que le cœur
expérimente et saisisse ce qui lui a été révélé. Trop souvent
les partisans du système d'autorité ont mérité d'être appelés
intellectualistes. Ils laissaient croire, ils croyaient peut-être,
que l'on peut apprendre la religion comme la géographie. La

1 Jalaguier : Le témoignage de Dieu, p. 70.
2 Le témoignage de Dieu. p. 8.



546 J. RACCAUD

foi chrétienne est une vraie abdication en face d'une autorité
écrasante, d'autant plus tyrannique qu'elle se sent plus
chancelante : « J'ai entendu, écrit M. Leopold Monod, blâmer le

prédicateur de l'Evangile qui se permettait de rectifier la
traduction d'un passage biblique ou d'en proposer une autre. On

l'accusait de risquer d'ébranler la foi de ses auditeurs. N'est-ce

pas avouer clairement que ce n'est pas tant l'infaillibilité qui
importe, que la croyance à l'infaillibilité, et que la sécurité

passe avant la vérité1 ?» Voilà où on en arrive en suivant
cette voie jusqu'au bout, voilà l'esclavage humiliant auquel on

se soumet. Nous comprenons les protestations de notre auteur
contre cette conception de l'autorité : «• Une autorité qui nous

dispenserait de la foi en nous faisant trouver dans la croyance
un détestable repos, ne serait pas une autorité évangélique2. »

« S'il favorisait ainsi notre paresse intellectuelle, l'Evangile
serait-il encore la religion de sainteté et d'amour qui fait les

hommes forts, les affranchis de la vérité3? »

La certitude que nous donne une autorité semblable, com-
pense-t-elle par la sécurité qu'elle procure, les sacrifices énormes

et humiliants qu'elle réclame? Une autorité qui ne se

soutient que par la tyrannie, en étouffant toute liberté, n'est

pas une autorité sûre d'elle-même. Rien de plus chancelant

que les systèmes dans lesquels il faut prendre tout ou n'être
sûr de rien. Quand l'autorité est ébranlée, ne fût-ce que sur
un point, même un point secondaire, il ne reste plus d'assurance,

la foi s'évanouit, car l'édifice est frappé par la base.

Lequel de nous, quand il faisait reposer sa foi entière sur l'autorité

de la Bible, n'a pas été ébranlé, douloureusement ému, en
constatant entre les évangiles quelques divergences, en
constatant des erreurs dans la chronologie de l'Ancien Testament?
Il nous semblait que tout allait s'effondrer. « C'est par pitié
pour les âmes que nous vous supplions de ne pas leur dire à

l'avance que si elles échappent sur un point à l'autorité, il ne
leur restera rien de leur trésor d'expériences, de vie et de vé-

1 Le problème de l'autorité, p. 74, 75.
2 Leopold Monod : Ouvrage cité, p. 97.
3 P. 96.



LA CERTITUDE CHRÉTIENNE 547

rite spirituelle; prenez garde, la chance est incertaine, et l'enjeu

est d'un prix infini. En voulant tout sauver, vous pouvez
réussir, je le veux; mais si vous échouez, vous aurez tout
perdu ; pour ceux qui viendront à douter, et leur nombre sera

légion, vous aurez contribué à préparer un effondrement sans
remède d. »

Nous avons intitulé notre paragraphe : Les conditions de la

certitude religieuse. Au lieu de chercher dans l'un ou l'autre
des systèmes en présence la solution que nous désirons, nous

essayerons de les combiner, de prendre à chacun la part de

vérité qu'il met en lumière -. Les théologiens indépendants
nous rappellent l'existence de cet esprit (m&pu), œil ouvert sur
le monde spirituel. Nous n'oublierons pas que cet œil si

précieux a été obscurci par le péché; nous ne le traiterons pas
comme s'il était sain, mais nous ne le mépriserons pas, comme
s'il était inutile. Nous essayerons de trouver le remède qui le

restaurera. Ce remède, les théologiens d'autorité nous le

présentent dans la révélation divine. Nous le prendrons là, en
faisant effort pour ne pas tomber dans l'intellectualisme, en nous

rappelant sans cesse que la connaissance n'est pas la certitude,
mais qu'elle peut être le chemin qui y conduit, si nous faisons

des efforts sérieux pour saisir les choses qui nous sont révélées.
Les conditions de la certitude en matière religieuse nous

paraissent être :

1° L'existence de ce que nous pouvons appeler une autorité

extérieure, témoignage faisant briller devant l'homme la vérité

que, dans son état actuel, il est incapable de contempler
directement.

2° L'existence, dans la conscience humaine, d'une sphère
morale et religieuse, qui fasse sentir à l'homme le besoin de

la révélation divine et lui permette de la saisir.
A cela nous ajouterons l'existence d'un sens spirituel, l'esprit

(n-jE'jp«), qui, bien qu'obscurci par le péché, atrophié en

partie, soit pourtant susceptible d'être amélioré, sinon guéri.

1 P. 12.
5 Nous n'avons pas la prétention d'être le premier il nous avancer sur

ce chemin.



548 J. RACCAUD

Nous essayerons de prouver que, dans le christianisme, ces
conditions sont remplies. Nous trouvons facilement l'autorité
extérieure. La conscience morale et religieuse existe et appelle
la révélation. L'esprit (mAux) est restauré par la bienfaisante
lumière de la vérité. La vraie foi devient possible; la certitude
naît et se développe.


	La certitude chrétienne : son fondement, son développement et ses limites. Chapitre I, La certitude

