Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Grace et justice divines : dans l'ceuvre de la rédemption [suite]
Autor: Ecklin, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GRACE ET JUSTICE DIVINES
DANS I'(CZUVRE DE LA REDEMPTION

F. ECKLIN

pasteur de 1'Eglise allemande de Neuchatel.

I

CONSTRUCTION D’UNE THEORIE DE LA PROPITIATION CONFORME
A L’AMOUR ET A LA JUSTICE DE DIEU,
ET
CONSEQUENCES QUI EN DECOULENT POUR L’INTELLIGENCE DES
ECRITURES ET POUR L’INSTRUCTION DES TFIDELES DANS LA
VERITE.

Dans ce qui préceéde, nous avons, tout en donnant quelques
indications sur I'histoire du dogme de la rédemption, ou piutdt
de la propitiation, dans les temps modernes, déji mentionné
le principe sur lequel, d’aprées nous, doit reposer une théorie
vraie de ce probléeme. Evidemment cela ne suffit pas, et nos
lecteurs sont en droit d’attendre qu’aprés avoir s1 vivement
attaqué et en partie démoli la forme traditionnelle du dogme
en (uestion, nous établissions maintenant d’une maniére solide
et claire le nouvel édifice qui dorénavant, selon nous, devra
abriter la foi de 'Eglise dans le divin mystére de la rédemption.
Il s’agit done, dans ce qui suit, de montrer jusqu'a quel point
la théorie nouvelle que nous allons proposer est plus conforme



GRACE ET JUSTIGE DIVINES 493

aux enseignements bibliques, plus appropriée aux besoins de
la conscience humaine et s’adapte mieux & la raison éclairée
par ’Evangile que ce n’était le cas de 'ancienne. Ce n’est qu’a
cette condition cqu’elle pourra reconquérir peu a peu, en partie
du moins, le terrain perdu par la faute de sa devanciére.

§ 21. Les véritables rapports de Dieu avec I'humanité pécheresse sont
ceux d’une justice vengeresse mitigée par son amour et d’une grice
mélée de justes sévérités ; c’est ce que la Bible nomme la juste bonté

de Dieu.

Reprenons le fil de notre raisonnement du § 16. Nous y
avons dit que le régne de 'amour est l’idéal, qu’il est le but
supréme du gouvernement de Dieu; gu’en vue de ce régne la
justice rétributive est la barriere protectrice du bien, autant
quand elle punit les méchants que lorsqu’elle récompense les
bons. Sans doute, si notre monde n’était peuplé que d’anges et
de démons, la seule chose possible serait I'éternelle félicité
des uns et la condamnation absolue des autres : ici, une pleine
manifestation de 'amour divin; la, une sévérité inexorable,
d’aprés le principe : Fiat justitia et pereat mundus. Mais puis-
que '’humanité se trouve élre placée entre ces deux extrémes,
qu'elle n’est apres tout ni entierement bonne, ni entiérement
méchante, et que par la loi « de I'évolution, » du « devenir »
comme disent les Allemands, elle est sujette & de perpcétuelles
variations et modifications, ce monde est nécessairement de la
part de Dieu 'objet d’'une justice vengeresse mitigée, s’il doit
élre puni, et d’une grice mélée de quelques séverités, méme
quand il s’agit de justes & récompenser. Ainsi la justice rétri-
butive de Dieu, en face de pécheurs qui ne sont pas encore
entiérement endurcis, use toujours de queliques ménagements
et revient facilement a la clémence, comme le prouve abon-
damment 'histoire d'lsraél sous 'ancienne Alliance.

Ce gouvernement paternel, tour & tour clément et sévére,
selon les besoins du moment, a fait naitre la notion de cette
Juste bonté de Dieu, si souvent célébrée par les prophétes et
les psalmistes, qui est le moyen terme entre son amour et sa
sainte colére. Pour cetle perfection divine ’Ancien Testament



494 F. ECKLINS

a un mot particulier, savoir 213, que les Septante tradui-
sent par Smaosivs, nos versions occidentales par justice. Mais
le terme hcbraique signifie autre chose que cette justice rétri-
butive qui donne exactement & chacun ce qui lui revient
d’aprés sa valeur ou non-valeur morale. Il désigne bien plu-
tot cet accord parfait de Dieu avec la supréme norme morale,
autant quand il punit que quand il bénit. Nons pourrions donc
aussi délinir cette ;'“;P'EX comme le juste équilibre en Dieu
entre la clémence et la sévérité, ou la bienfaisante combinai-
son de ces deux qualités dans les actes de son gouvernement,
'union permancnte de son amour avec sa sainteté, telle
gu’elle convient au supréme arbitre des destinées des hommes
et des anges.

Ce n’est d'ailleurs pas I'An:ien Testament seul quiemploie
le terme de Suaorivg dans ce sens (Comp. Ps. CIIIL 17; LXV,
6; CXIX, 40; Esaie XI, 4 et 5; XLI, 10; Dau. IX, 16). Le
Nouveau Testament le fait également, au moins dans quel-
ques passages. Comp. Jean XVII, 25 : ldreo Stvwe; 1 Jean I, 9;
2 Pierre J, 1. Tres probablement nous pouvons ciler aussi a ce
propos Rom. I, 17; du moins cette signification de dwuorivg @b
est-elle vraisemblable dans ce contexte et la pensée parait-elle
étre empruntée & Ps. XL. 10 et 11. Nous en jugeons ainsi a
cause du mot dpyn @09 qui fait pendant & Swawsivm dans le ver-
set suivant. Quant & Rom. IIL, 25 et 26, il nous semble que, 1, ce
terme ne peat absolument signifier autre chose que 777X quoi-
que des exégetes modernes, d’ailleurs trés distingués, linter-
prétent d’aprés I'usage grec de ce mot, dans le sens d’une
sévere justice rétributive. Il nous parait méme que saint Paul
désigne ici avec un a-propos admirable 'ceuvre rédemptrice
comme étant la manifestation supréme de cette « juste bonté »
de Dieu qui, méme en menacant le monde de condamnation &
cause de ses iniquités, n’oublie jamais la supréme loi de
I'amour. Et cela est trés important pour I'intelligence du pro-
bléeme de la rédemption.



GRAGE ET JUSTICE DIVINES 495

§ 22. L'accord cherché entre les exigences de amour et celles de la
saintet¢ de Dieu, se trouve dans mune délimitation absolument juste
entre les objets de la grace et ceux de la colére divine dans 'euvre

de la rédemption et du jugement final.

Si, d’aprés Rom. III, 25 et 26, I'ceuvre rédemptrice du
Christ est la supréme manifestation de cette juste bonté de
Dieu, les conditions du salut doivent étre telles que, tout en
faisant grice & certains pécheurs, Dieu ne s’expose pas a voir
sa sainteté méconnue. Il prendra donc ses précautions contre
toutes les conséquences mauvaises qui pourraient ressortir de
sa clémence envers des transgresseurs; car, d’aprés Esaie
XXVI, 10, « Sil'on fait grdce au méchant, il n’apprend pas la
justice, mais il se livre au mal, méme dans le pays de la droi-
ture, n’ayant point égard a la majesté de I’'Eternel. » En d’au-
tres termes, il faut que tout, dans cette ceuvre de rédemption,
se passe de maniere & ce qu’aucun pécheur vraiment désireux
de s’amender puisse ¢lre perdu, mais aussi qu’aucun impie,
soit 1nsolent, soit hypocrite, puisse échapper a sa juste con-
damnation. Il faut, pour le dire simplement, qu’ll y ait des ga-
ranties suffisantes contre tout abus de la grice. Et c’estla ce
qu’on peut nommer la base juridique du pardon, ou le coté ju-
ridique dans 'offre du salut, et sa juste limite.

Le droit pénal est, comme nous 'avons déja dit, la barriére
protectrice du bien. Ainsi la bonne volonté de Dieu pour le
salut d’une dme cesse, a4 mesure que celle-ci s'obstine dans le
mal, comme aussi la nécessité de punir cesse dans la mesure
ou la communion d’amour, basée sur lordre légal, peut étre
rétablie par des actes de clémence. Or la rédemption, pour
étre la manifestation supréme de cette juste bonté de Dieu,
doit étre organisée et mise en ceuvre de telle sorte qu'elle
puisse étre le moyen par excellence d’opérer ce triage, cette
sage délimitation entre les pécheurs repentants et convertissa-
bles d’un coté, et les pécheurs récalcitrants et absolument per-
vers de l'autre. C’est ainsi que Dieu sera reconnu « juste en
justifiant celui qui est de la foi en Jésus » (Rom. III, 26). Cette
délimitation est la seule méthode nécessaire, et la seule pos-



496 F. ECKLIN

sible, de mettre d’accord les desseins de 'amour divin envers
I'humanité avec les exigences de sa sainte justice, et 1l est su-
perflu de chercher une autre maniere de concilier dans leur
action ces deux perfections divines. Avec cette juste délimita-
tion, tout conflit devient impossible; car chacune d’elles a son
domaine & elle. Les choses se passent schiedlich, friedlich,
comme dit un proverbe allemand.

§ 23. Pour cette délimitation, il faut & Dieu un organe personnel de sa
juste bonté, et il posséde cet organe dans son Fils.

Or pour que cette délimitation se fasse comme il convient,
Dieu, au lieu de nous juger d’aprés la letire inexorable d’une
loi impersonnelle qui ne connaitrait pas de miséricorde envers
le faible, que fait-il? Il nous met en relation efficace ! avec
une personnalit¢é vivante, qui est & la fois I'image de sa parfaite
sainteté et le reflet de sa sainte miséricorde envers les
pécheurs. Cest dire qu’il nous met en relation avec Jésus-Christ,
le fils de son éternel amour. C’est par lui qu’il a créé provisoi-
rement ce monde naturel dontla terre fait partie, et ’humanité
quant & ses origines naturelles. C’est par lui qu’il veut aussi
accomplir sa création morale, savoir la sanctification de 1'hu-
manité nuturelie. Ainsi I'ceuvre de la création devra étre
achevée par le Fils, d’abord au point de vue de la vie spirituelle,
pour étre achevée enfin, par lul aussi, au point de vue de la
vie naturelle. Et la rédemption accomplie doit étre envisagée
comine un épisode, I’épisode le plus important sans doute, de
cette ceuvre de création d’une hurnanité céleste.

(Cest parce qu’il s’agit de la formation morale, de ’éducation
d’étres libres, qu’il faut & Dieu un médiateur, un organe per-
sonnel de sa juste bonté dans ce monde. Car un étre person-
nel n’est pas quelque chose d’inflexible et d’aveugle comme le
paragraphe d'un code de lois, qui maudirait indistinctement
tous les transgresseurs (Deut. XXVII, 6; Gal. III, 10) sans égards
quelconques. Un éducateur vivant peut admettre des circons-

* Ce mot (en allemand : Wirksame Gemeinschaft) est de C. J. Nitzsch
le disciple de Schleiermacher.



GRACGE ET JUSTICE DIVINES 497

tances atténuantes. Il a, s’il est permis de le dire, quelque
chose de plus élastique et peut tenir compte de certains germes
d’amélioration, de certaines conditions favorables & la répara-
tion du mal, sans nuire pour cela & la majesté de la loi morale.
Christ est ce miséricordieux « éducateur, ! » organe bien appro-
prié de cette juste bonté qui est si bien & sa place en face d’un
monde en formation comme ’est notre humanité ; et en vertu
de cette haute position il est vraiment 'Homme-Dieu. Comme il
réunit en sa personne les doubles caractéres de 'amour divin
et de la divine sainteté, il peut aussi cumuler les doubles fonc-
tions d’intercesseur miséricordieux dans l’ére actuelle, et de
juge supréme dans I'ére future.

Actuellement, il est le médiateur en sa double qualité de
sanctificateur et de distributeur du pardon divin., Comme nous
I'avons déja vu, on ne peut pas avoir part au pardon divin si
'on ne veut pas se laisser sanctifier par le Christ, agissant en
nous par le saint Esprit. En face de lui, toute dme humaine
doit donc se décider définitivement pour le bien ou pour le
mal. Avec lui, toute ame désireuse d’étre renouvelée &
I'image de Dieu, peut arriver & ce but. D'un autre co6té,
personne ne peut avoir part & la propitiation dont il est
lauteur et le dispensateur, s’il ne veut pas se laisser
affranchir du péché par lui. De cette fagon tout abus de la grice
devient impossible & la longue, et la volonté réconciliatrice de
Dieu est mise d’accord d’une maniere fort simple et tres effi-
cace avec les exigences de sa sainteté parfaite.

§ 24. Le Sauveur devait de toute maniére se mettre en mesure de nous
sanctifier, parce que sans avoir acquis cette qualité, il ne pouvait pas
prétendre au droit de nous procurer par son intercession le pardon.

Si nous ne pouvons élre pardonnés qu’a condition de nous
laisser sanctifier par Jésus-Christ, il en résulte que, pour
Christ lui-méme, il ne pouvait y avoir d’autre chemin pour
étre notre « propitiation » que de se metire en mesure de

* C’est ainsi que le désigne Clément d’Alexandrie (non avant 211) dans
son écrit intitulé : MHadaywydc,



498 F. ECKLIN

nous sanctifier entierement. Ici nous arrivons au centre méme
de la question de la rédemption.

Ce qu'on a nommeé lordre dusalut, ¢’est-a-dire les conditions
auxquelles I'homme peut participer au salut, doit nous mon-
trer la véritable genése de la propitiation accomplie par
Jésus Christ. Car au résultat 4 atteindre devait correspondre le
moyen choisi de Dieu pour nous y faire parvenir. Or le moyen
d’arriver a la paix de Dieu est, pour nous qui somues pé-
cheurs, « la mort au péché.» Le Christ devait done, parsa vie et
par sa mort, nous entrainer & mourir au péché. La connexion
nécessaire et indissoluble entre le droit d’étre enfant de Dieun
et la sainteté, connexion qu’il sentait en son ame plus que
tout autre, de méme que le témoignagne rendu par la Loil
et les prophetes, que sans purification preéalable 'homme
pécheur n’ose pas approcher de Dieu, tout cela devait lui
indiquer la nature de la propitiation & faire, le chemin par
lequel 'humanité pécheresse devait étre conduite & la posses-
sion d’un pardon éternel: il fallait avant tout la sanctifier ou, a
défaut du flaitaccompli, garantir & Dieu sa sanctification. G’est
ce qu’il nous dit dans cette parole déja mentionnée de sa
priére sacerdotale : « Je me sanctifie moi-méme pour eux, afin
qu'eux aussi soient sanctifiés dans la vérité.»

Tout ce que la sévére justice de Dieu devait exiger de lui et
qu’il ne pouvait accomplir que par le sacrifice de lui-méme
sur la croix, se résume daus cette parole. Se mettre en rapport
vivant avec les pécheurs, vivre saintement en paroles et en
actions au milieu d’'un monde pervers, rendre témoignage avec
courage au droit que Dieu a sur le cceur humain, accomplir
cette mission & tout prix, fiit-ce méme au prix de sa vie physi-
que, et tout cela sans fléchir ni murmurer, mais en persévérant

! La loi, au sens historigue du mot, contenait, outre 'or purde la sainte
volonté de Dieu. beauncoup d’alliage, consistant en traditions humaines
sans valeur durable, dont plusieurs étaient méme des concessions fi-
cheunses faites parle législateur a la taiblesse humaine. Christ ne pouvait
s’en préserver qu’'en mettant l'accent sur le contenu idéal de la Loi, et
¢’est ce qu'apres lui a fait saint Paul, qui se dit « étre mort a la Loi parla
loi. » (Gal. 11, 19).



GRACE ET JUSTICE DIVINES 499

jusqu’a la mort dans la foi et dans la charité, et ainsi « vaincre »
spirituellement « le monde » (Jean XVI, 33): telle étaitsa tiche
messianique, celle d’'un initiateur de vie nouvelle pour notre
salut. Ce n’est qu’en agissant ainsi qu’il pouvait espérer de
sanctifier des Ames de pécheurs; car le saint amour ne fait de
conquétes en ce monde qu’en s’y révélant complélement. Et
certes, la sainteté de Dieu avait le droit d’exiger de lui ce sa-
crifice de lui-méme. Ce n’est qu’'a ce prix qu’il pouvait espérer
de nous sanctifier et devenir ainsi la propitiation pour nos pé-
ches, c’est-a-dire une cause de pardon divin pour nous.

§ 23. Au point de vue de Dieu, la mort de Christ a été savictoire décisive

et éternellement valable sur le péché humanitaire.

Le fils de Dieu s’étant dépouillé volontaire ment (Philip. II,
7 et suiv.) de cette plénitude de puissance et de connaissance
qu’il avait eue avant son incarnation et n’en ayant gardé que
le strict nécessaire pour se légitimer comme 'Envoyé divin, ne
pouvalt dans sa sainte pauvreté que déplaire & la foule char-
nelle et, dans son zéle pour I'accomplissement de la volonté du
Pére, que provoquer la haine des faux zélateurs de la loi. Ce
conflit entre sa sainteté et leur état de péché devait nécessai-
rement aboutir & son supplice, parce que, une fois incorporé
dans ’humanité naturelle, il y était assujetti, par une nécessité
juridique inéluctable, a la juridiction de magistrats pécheurs.
(Pest ce qu’il fait remarquer & ses disciples dans cette parole
plusieurs fois répétée (Marc IX, 31; XIV, 41): « Le Fils de
'homme doit étre livré entre les mains des homrmes » (ou en-
tre les mains des pécheurs). C’était 14 une conséquence inévi-
table de son incarnation. Mais comnme sa mission terresire
consistait & étre ici-bas le représentant de la parfaite sainteté
de Dieu, cette mort a été en réalité une victoire sur la perver-
sité du monde, puisque ses ennemis, malgré lardent désir
qu’ils en avaient, n’ont pas pu le faire tomber en faute, pas
méme en le martyrisant. Ainsi il a maintenu victorieusement
sa sainte individualité de Fils de Dieu en restant, dans la plus
cruelle épreuve, confiant, soumis 4 Dieu, en méme temps que



500 F. ECKLIN

charitable envers les hommes. « Martyr » pour la cause de
Dieu, dans le sens le plus sublime de ce mot (Apoc. I. ), il a
réalisé dans sa personne ce que préfiguraient les holocaustes
et autres sacrifices propitiatoires de ’Ancienne Alliance.

Cette mort a donc été une victoire au point de vue de Dieu,
et on n’aurait le droit d’en faire une mort expiatoire que si
Christ avait été complice, d’'une maniére quelconque, de I'état
pervers du monde d’alors. Aussi, pour rester dans le vrai, de-
vons-nous nous borner & lui attribuer une participatlion libre-
ment consentie au sort des pécheurs dans le sens d’une sainte
coexpiation avec nous, et cela d’aprés la loi de la solidarité hu-
maine & laquelle nous sommes tous assujettis, tant les uns que
les autres. Il n’y a donc point eu & cet égard de privilegium
odiosum a ses dépens. Cette obligation, pour le juste, de souf-
frir avec les méchants des mauvaises conséquences de leurs
fautes, cette « nécessité de coexpiation » est sans doute ce qu’il
y a de plus difficile & accepter dans la loi de Dieu. Mais il faut
pourtant 'accepter, et Jésus-Christ ne s’est pas soustrail a cette
douloureuse conséquence de la solidarité humaine, sachant
bien que, en vertu de la méme loi de solidarité, il parviendrait
a nous sauver, car s’il a été « fait péché » en Adam, « c’est afin
que nous devinssions justice en Lui. »

Outre cette cruelle épreuve d'une obéissance jusqu’a la mort
sur la croix (Philip. II, 8; Héb. V, 8), ’Ecriture ne connait
pas d’autre satisfaction réclamée de Jésus-Christ par la sévére
justice de Dieu. Il a été le martyr de Dieu, non sa victime. Ce
n’est pas la colére de Dieu contre le péché que Christ a di
supporter dans son supplice, mais la coléere du monde contre
la sainteté. Et il ne I'a pas seulement endurée patiemment, mais
il ’'a surmontée victorieusement, c’est-a-dire sans devenir pé-
cheur lui-méme, et c’est 14 le fondement de noire salut.

§ 26. L’effet le plus immédiat de la mort victorieuse de Christ a été,
conformément a la justice rétributive de Dieu, sa rentrée glorieuse
dans le ciel.

La conséquence la plus immeédiate de la victoire de Jésus-
Christ sur le péché a été sa victoire sur la mort, sa résurrec-



GRACE ET JUSTICE DIVINES 501

tion et son ascension au ciel. G’était 1a un effet de la justice
rétributive de Dieu. « Il a été obéissant jusqu’a la mort; c’est
pourgquot Dieu I'a souverainement élevé » (Philip. II, 9). Ainsi
la juridiction divine ne s’est montrée que dans ce qui a suivi
pour Jésus aprés sa mort. Pendant ce drame sanglant, elle
s’est complélement effacée pour faire place & la fausse juridic-
tion des hommes. Il en est toujours ainsi quand il s’agit d’é-
preuves: Dieu cache sa face pour un moment. Cest ce que
notre Seigneur a di éprouver i son tour dans ces morments
ténébreux ol il s’est senti abandonné de Dieu. D’apreés la pro-
phétie (Ps. XXII, 2), cela était prévu d’avance. En cela ’épreuve
du Juste a été compléte ; car, pour parler avec Héb, II, 10, «il
convenait que Celui par qui et pour qui sont toutes choses,
voulant conduire &4 la gloire beaucoup de fils, élevit a la
perfection par les souffrances l'auteur (ou prince) de leur
salut. »

Evidemment c’est suivant « les convenances » d’une cer-
taine justice rétributive de Dieu que les choses devaient se
passer ainsi. Car, dans le royaume de Dieu, quiconque veut
parvenir au faite de la gloire, doit étre ¢prouvé auparavant
dans les plus profondes tribulations. (Comp. Math. XXII, 22
enseignement donné & ce sujet aux fils de Zébédée.) Ainsi,
d’aprés les régles de I'éternelle justice, notre divin chef lui-
méme ne pouvait pas s’emparer comme d’ « une proie » (Philip.
II, 6) de la place d’honneur dans 'humanité & venir, mais il
devait la mériter « convenablement ,» atin que toute créature
dans le ciel et sur la terre le reconnit digne de prendre de la
main de Dieu les rénes du gouvernement, ou « le livre» des
destinées humaines, et d’étre assis 4 sadroite. « Car, disent-ils
(Apoc. V, 9), «il nous a rachetés pour Dieu par son sang. » Or
une telle place n’aurait jamais convenu & un expiateur du
péché, objet par substitution de la colére divine. Pareil expia-
teur aurait tout au plus ¢teint la dette & payer et se scrait en-
suite effacé. Mais la couronne de gloire supréme sied bien au
vainqueur.

C’est donc & tort qu’on veut faire jouer & la justice rétribu-
tive de Dieu son role avant cette glorification du Christ dans sa

THEOL. ET PHIL. 1893. 34



502 F., ECKLIN

mort méme, comme si Dieu avait réglé ses comptes avec 'hu-
manité pécheresse par le drame sanglant de Golgotha. Ce sont
bien plutot les Juifs qui ont alors réglé leurs comptes, a leur
facon sans doute, avec celui qui s’était permis d’étre saint au
milieu d’eux. Et si 'on veut attribuer dans ce drame un role
a la justice divine, sans dépasser les bornes de la vérité, il faut
dire qu’alors la sainte justice de Dieu a réclamé du futur garant
de Palliance (Héb. VII, 22} un gage de sa parfaite sainteté,
ce gage étant le sacrifice de sa vie. Sans cela il n’aurait pu étre
reconnu pleinement capable de réparer & fond le mal qui
existe dans 'humanité et n’aurait pas été apte a étre notre in-
tercesseur,

Vol

27. Par son sacrifice de lui-méme Christ s’est rendu accompli comme
1

sanctificateur de 'humanité.

Si Jésus-Christ, aprés son martyre, a été réintégreé dans la
pleine possession de cette gloire céleste dont il avait jouiavant
son incarnation, son état actuel est cependant notablement
différent de ce qu’il avait été avant son abaisseinent volontaire,
En effet, par suite de I'lmpulsion morale qui a été donnée a
humanilé croyante par ses paroles el son exemple, il posséde
un ascendant moral sur 'humanité qu’il n’aurait jamais pu oh-
tenir sans cela. Il en est de lui comme le dit 'épitre aux Héb.
(V, 8 et 9) dans un passage qui exprime plus clairement que
d’autres la connexion logique entre sa mort et son salut:
« Bien qu’étant fils [de Dieu], il a appris 'obéissance par les
choses qu'il a souffertes, et ayant ¢té rendu accompli [dans
I'obéissance , i1l est devenu, pour tous ceux qui lui obéissent,
auteur d’un salut éternel. »

[l a donc été rendu accompli dans tout ce qui constitue la
sainteté humaine. ici-bas et, par ld-méme, accompli comme
notre sanctificateur, & la pleine satisfaction de la sainte justice
de Dieu. Certes, nous n’oserions pas nous permetire de dire
que le fils de Dieu a été en apprentissage d’obéissance ici-bas,
si la Bible ne nous y autorisait pas. Cette parole, au reste, ren-
ferme quelque chose de ce que les Anciens avaient vaguement



GRAGE ET JUSTICE DIVINES 503

entrevu dans leurs spéculations a la fois théogoniques et cos-
mogoniques, et elle caractérise au mieux le progrés dans 'ceu-
vre de la création d’une humanité céleste, progres réalisé par
le Christ crucifié, d’abord dans sa propre personne, puis aussi
dans les « nombreux enfants » de Dieu qu’il est appelé & « con-
duire & la gloire » en les sanctifiant (Héb. II, 10,11). Par ses
saintes souffrances Jésus a pour ainsi dire fourni au saint Esprit
des armes nouvelles et perfectionnées pour vaincre les résis-
tances de notre nature charnelle et I’a mis en mesure de venir
habiter d’une maniere durable dans les cceurs des fideles en
vue de leur sanctification entiére ; car auparavant l’acces
de ces cceurs lui était encore en grande partie fermé (Jean
VII, 39.)

La croix de Christ est le moyen le plus énergique que Dieu
plt employer pour mettre en évidence le degré qu’atteint I'ini-
mitié contre lui dans des étres charnels, pour nous montrer
jusqu’olt doit aller notre abnégation de nous-mémes & son ser-
vice et tout le bien qui résulte d’une obéissance sans réserve.
Et quand méme nous ne sommes pas tous appelés & mourir sur
une croix, nous sommes pourtant tenus & « mourir au péché, »
si nous voulons avoir part & la gloire promise aux vainqueurs.
Et puisque I'amour de Dieu se manifeste & nous dans toute sa
grandeur et sa pureté par ce sacrifice de son fils (Rom. V, 8),
cela doit changer les dispositions naturelles de notre coeur
égoiste, le dégager des fascinations trompeuses du monde et
nous faire aimer de tout notrecceur celui qui nous a tant aimés
le premier.

§ 28. Pouvant nous sanclifier, Ghrist peut aussi intercéder valablement
pour nous devant Dieu et nous réconcilier entiérement avec lul.

Dés qu’il y a moyen pour nous d’étre véritablement sancti-
fiés, il est possible aussi que nous soyons entierement réconciliés
avec Dieu. Car la paix avec Dieu est intimement liée & notre
victoire sur le mal. Rien de plus simple que cetaxiome, préché
par la Loi et les propheétes, et pleinement réalisé en Christ
crucifié et ressuscité. Christ s’étant rendu accompli pour nous



504 F. ECKLIN

sanctifier peut dés lors aussi intercéder valablement pour nous.
Car toute priére d’intercession devient efficace dans la mesure
ol celui qui intercéde a le pouvoir de remédier au mal commis
par son protégé. (Luc XIII, 8: parabole du figuier stérile.)

Ce n’est donc pas la sainteté déja réalisée dans les fideles
qui sera la cause de leur adoption aupres de Dieu et du pardon
de leurs péchés, mais la possibilité acquise par Christ de les
sanctifier entierement et la garantie offerte par lui quant & leur
sainteté future. Ainsicelte garauntie de réparation offerte 4 Dieu
par Christ est la base juridique de la propitiation, la véritable
cause du pardon par son sang. La réconciliation devient de
plus en plus compléte entre Dieu et les hommes & mesure que
la confiance mutuelle renait.! Christ s’offre & Dieu pour garantir
le rétablissement de son image en nous, et en méme temps il
s’offre & nous pour nous garantir le pardon de Dieu et la vie
éternelle. C’est ainsi qu’il est en réalité « le garant » de la Nou-
velle Alliance (Hebr. VII, 22). A cause de lui Dieu peut de
nouveau avoir confiance dans I'humanité pour autant qu’elle
obéit & son fils; et & cause de lul nous pouvons de nouveau

i Cette pensés ressort plus ou moins clairement de Rom. V, 9 et 10
que nous pouvons paraphraser ainsi: « Si Dieu a pu nous aimer au
point de livrer pour notre justification son propre fils & la mort lorsque
nous étions encore des pécheurs, iv plus forte raison nous sauvera-t-il de
la colere & venir, maintenant que nous ne vivons plas dans le péché.
Et §'il nous a procuré par la mort de son fils les moyens d’une réconci-
liation lorsque nous étions encore ses ennemis, & plus forte raison nous
procurera-t-il la vie éternelle par la vie de son fils, maintenant que
nous I'aimons & notre tour. » Si cette paraphrase est juste, la justifica-
tion est un premier rapprochement de Dien et du péehear, et la vie
éternelle est la réconciliation définitive. La mort de Christ a amené la
possibilits d'une conversion, et la vie de Christ (par le saint Esprit
Rom, V, 5) en produit la réalité par le saint Esprit. Si déjh la possi-
bilité d'une future sainteté a pu produire cette paix provisoire, i plus
forte raison la réalité croissante doit-elle amener une paix de plus en
plus définitive. Par sa mort Christ a, pour commencer, brisé le régne
exclusif du péché ; par sa vie il amene le regne exclusif du bien ; c'est
pourquoi il nous sauvera par sa vie « & plus forte raison. » Mais la
raison du salut, que ce soit la moins forte ou la plus torte, est au fond
toujours la méme. Ce n'est pas 'expiation, c'est la réparation, d’abord
possible, ensuite réelle. du mal.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 205

avoir confiance en 'amour paternel de Dieu, parce que le péché
doit nécessairement disparaitre en nous, si nous demeurons
unis & Christ dans la vie et dans la mort. Que faut-il de plus?
La paix est rétablie et nous sommes sauvés, entiererment ga-
rantis contre la colére & venir, et nous pouvons nous glorifier
d’étre les enfants de Dieu en toute éternité par Jésus Christ.

§ 29. Celte théorie de la propitiation stimule la vie spirituelle sans favori-
ser I'orgueil spirituel ou l'illusion du mérite des cuvres.

Avec cette théorie tout notre salut est basé sur la grace de
notre Seigneur Jésus-Christ (Act. XV, 11), car nous n’avons
d’autre chance d’étre justifiés et sanctifiés qu’ « en lui. » L’u-
nion mystique de I'dme fidele avec le Christ la rend partici-
pante de sa paix avec Dieu, de sa victoire sur le péché et la
mort, de sa gloire dans le monde a venir. Il y a solidarité com-
pléte entre lui et nous, si nous nous donnons a lui, comme lui
il s’est donné & nous. Sa sainte valeur personnelle compense
notre non-valeur naturelle. Ainsi, avec cette théorie de la pro-
pitiation, nous nous trouvons en pleine harmonie de sentiment
avec les apdtres, pour qui « étre en Christ » (Philip. III, 9),
« demeurer en lui » (1 Jean II, 28), « étre une méme plante
(en allemand: ein Lebensganzes) avec lui » (Rom. VI, 2,
Jean XV, 2suiv.), « devenirjusticede Dieu en lui » (2 Cor. V, 21),
équivalait a la possession du salut. La justice du seul « Juste »
porte nos péchés (Esaje LIII, 11), c’est-a-dire, elle les compense,
les couvre, les surmontet.

Et puisque ce n’est pas notre sainteté actuelle toujours im-
parfaite, mais notre sainteté future, garantie par Christ, qui
seule, par anticipation, peut étre un motif pour Dieu de nous
admettre dors et déjd comme ses enfants, enfants en formation
sans doute, cette conception du rapport entre la justification
et la sanctification est éminemment propre & stimuler notre
zele pour le bien, sans pourtant nous ramener sous la loi et

! Comme dit Luther dans le cantique que nous avons déjh cité :
(Christ dit au fidele) « Den Tod verschlingt das Leben mein, Mein Un-
schuld trigt die Stinde dein : So wirst du selig werden. »



506 F. ECKLIN

dans les égarements du mérite des ceuvres. Evidemment ce
n’est pas la justitia Christi nobis infusa du dogme catholique
qui, comme telle, sert de base & notre adoption aupres de Dieu;
c’est la justitia Christi nobis infundenda pour le moins autant
que la justitia Christi jam infusa. Toutefois, cela ne peut que
« ratfermir notre vocation » ou notre état de grice (2 Pierre I,10)
si dés maintenant la justitia Christi nous est déja infusa d’'une
maniére sensible, en d’autres termes, sila victoire sur le péché
est déja bien avancée en nous et que Christ soit déja en quelque
mesure « formé en nous » (Gal. IV, 19). Car sans la sanctifi-
cation personne ne verra le Seigneur (Heb. X1I, 14}, et saint
Paul, qui « réduit son corps en servitude de peur, en quelque
sorte, qu’aprés avoir préché aux autres, il ne soit lui-méme
réprouvé» (1 Cor. I, 27), recommande aux fidéles (Philip. II,12)
de travailler & leur propre salut avec crainte et tremblement,
sachant que « Dieu opére en nous et la volonté et ’exécution
selon son bon plaisir. »

§ 30. Cetle théorie, enfin, est la vraie maniére d'interpréter la vieille
formule d’une propitiation par « satisfactio vicaria. »

Au fond, ce que nous proposons comme pouvant remplacer
fructueusement le dogme traditionnel de la propitiation n’est
autre chose qu’une interprétation plus vraie de la vieille formule
de saint Bernard : Satisfecit caput pro membris, Christus pro
viscertbus suis, Celle-ci exprime en style lapidaire ce que vaut
pour notre salut la solidarité entre le chef et les membres du
corps mystique de I'Eglise. Sans doute le mot satisfecit ne se
trouve pas dans la Bible, mais il correspond jusqu’a un certain
point au terme biblique (Héb. V, 9): « Il s’est rendu accompli ;»
car étre accompli est aussi un satis de sainteté. La différence
entre « faire assez » et « étre assez saint » pour contenter Dieu
marque la différence de la conception légale et dela concep-
tion évangélique de la perfection morale, et au point de vue de
I'épitre aux Hébreux, le satisfacere, sous forme de satis patt,
n’a été que le moyen d’atteindre cette perfection personnelle
qu’il fallait 4 Jésus pour étre notre médiateur. Mais cette réserve



GRACE ET JUSTICE DIVINES 507

faite, nous pouvons bien accepter le terme satisfecit pro nobis.

Toutefols une réserve analogue s’impose 4 nous dans l'inter-
prétation du mot pro dans la formule de saint Bernard, ou de
vicaria dans satisfactio vicaria, Car ces deux mots latins sont
4 double entente, pouvant étre compris soit dans le sens d’'une
substitution, soit dans celui d’'une représentation. Quand il y a
représentation, le remplacant renferme virtuellement le rem-
placé, ne formant intellectuellement qu’un seul tout avec lui.
Evidemment c’est ainsi que l'entend saint Bernard, puisqu’il
parle de la téle représentant intellectuellement et moralement
le corps. Dans ce cas les deux congéneéres, malgré leur dualité
apparente, passent pour étre une unité complexe. Et cela sup-
pose une certaine homogénéité ; car on ne peut raisonnable-
ment en représenter d’autres qu’en ce qu’ils ont de commun
avec celui qui doit agir en leur nom. Un aveugle ne pourrait
pas représenter des clairvoyants quant & la vue. Celui qui
en remplace un autre dans une fonction publique doit toujours
étre jusqu’d un certain point son alter ego dans les qualités
dont il s’agit ; autrement, il compromettrait son commettant.
C’est donc la solidarité qui est la bhase indispensable de toute
représentation vraie.

Il en est autrement de la substitution. Avec elle, les deux
qui font échange s’eccluent mutuellement dans ce qu’ils font.
Si je paie a la place d’'un pauvre, ce pauvre est dispensé de
payer, et je le remplace, précisément parce qu’il n’arien, tandis
que moi j'ai de quoi payer. C’estdonc la dualité des conditions
et 'échange des sorts respectifs qui est le caractére propre de
toute substitution. Les corps s’excluent mutuellement dans
I'espace ; c’est pourquoi tout remplacement corporel devient
une substitution, au moins pour l'apparence physique. Mais
les volontés peuvent étre renfermeées les unes dans les autres,
par exemple, celle du maitre dans celle du serviteur. Dans ce
cas le serviteur agit au nom de son maitre et comme son repre-
sentant. Le peére représente ses enfants en bas dge. Il ne se
substitue pas & eux en signant un engagement pour eux, par
exemple un contrat d’apprentissage, parce qu’il y a consente-
ment el solidarité des intéréts. C’est une représentation des



508 F. ECKLIN

membres par le chef de la famille, quand méme dans l'acte
matériel de signer un acte, sa main effectivement se substitue
4 la leur. Mais les enfants, dans ce cas, ne sont pas dispensés
ou exclus de I'obligation renfermée dans le contrat; ils y sont
au contraire renfermés par la volonté du pere.

En appliquant ce qui vient d’étre dit aux rapports de Christ
avec nous, pour savoir si dans 'ceuvre de la rédemption il a
agl comme notre représeniant ou comme notre substitut, nous
n’avons qu’a nous demander si ce qu’il a fait ou soulfert pour
nous nous dispense d’expier nos transgressions, de souffrir et
de mourir, nous dispense d’obéir & Dieu et de nous consacrer
a son service. S'il y a dispense, il y a eu substitution; si non,
il v a eu représentation. D’apreés le dogme orthodoxe, il y a eu
substitution parce que Christ a expié, a obéi & notre place, étant
donné que nous sommes trop mauvais pour le faire. D’aprés
notre point de vue, Christ, dans sa lutte contre le péché et dans
sa mort victorieuse, nous représents et nous remplace provi-
soirement & cause de notre faiblesse (Rom. V, €), en atten-
dant que par sa grice nous devenions assez forts pour lutter et
vaincre & notre tour. Il a donc satisfait a Dieu pour nous,
contenté Dieu pour nous en attendant que nous puissions
le contenter un jour nous-mémes et que, parvenus & sa stature
parfaite (Eph. IV, 13), nous puissions glorifier Dieu conjuinte-
ment avec lui, qui est le premier né de I’humanité céleste
(Rom. VIII, 29). Avec la représentation, Christ, en se frayant
par sa mort ’acceés de la gloire céleste en vue de nous y en-
trainer comme un Winkelried spirituel, nous renferme virtuel-
lement dans sa victoire. Avec la substitution, il s’isolerait
d’avec nous, voulant tout faire & lui seul, a4 'exclusion de ceux
qu’il remplace, car il nous dispenserait d’expier, et méme
d’obéir. C'est pourquoi nous répudions avec force cette inter-
prétation substitutionniste de 'adage : Satisfecit Christus pro
nobis. L.e Nouveau Testament ne connait pas ce Christ se subs-
tituant & nous dans I'euvre du salut, quand il nous dit: Christ
a souffert pour nous, le juste pour les injustes, il s’est sanctifié
lui-méme pour nous, il est mort pour nous, etc. Dans loules
ces locutions il emploie le mot vré (en faveur de), tandis



GRACE ET JUSTICE DIVINES 509

qu’il faudrait avri (& la place de) pour désigner la substitution,
et les deux seules fois (Marc X, 45 et 4 Tim.II, 6) olt nous
trouvons dvri, le choix de cette préposition est motivé par
Pemploi du terme figuré de « rancon » et par Papparence phy-
sique de la maniére dont il a « donné son corps pour nous.! »

Nous avons déja expliqué comment sa solidarité physique
avec notre race Jui a valu cette mort; mais c’est notre soli-
darité morale avec lui qui nous vaut la vie éternelle. La victoire
du chef garantit a Dieu celle des membres de son corps spiri-
tuel. Christ ne pouvait jamais étre notre représentant devant
Dieu quant & notre coulpe, étant innocent lui-méme; il ne
peut I'étre que quant & ce qui reste encore de l'image de
Dieu dans nos admes et de parenté spirituelle avec lui, le Fils
(Math. XII, 48-49). Cette secrete parenté, qui devient appa-
rente par la foi, nous rend justifiables devant Dieu malgré
notre état de faiblesse actuel. Cette interprétation du terme
Christus pro nobis n’implique donc aucun échange arbitraire
de valeurs personnelles, mais elle suppose simplement une com-
pensation justement motivée de notre moins-valeur personnelle
par la plus-valeur du fils de Dieu. Réjouissons-nous de tout
notre cceur de ce que, par sa victoire sur le péché, le crédit
moral de '’humanité, qui était tombé si bas avant lui, est re-
monté avec lui & une hauteur plus normale, au moins en ce
qui concerne les vrais fidéles; en sorte que la grice peut main-
tenant abonder la ol1 le péché avait abondé, et que Dieu peut
nous étre propice sans la moindre atteinte portée aux droits
de sa sainteté.

1 D’apres le contexte il n'est question dans ces deux passages que de
la grandeur du dévoument de Christ pour nous, et nullement d'une
théorie de la propitiation. Ils signifient donc que, quant & ce dévoue-
ment, c’est b peu prés comme §1 Jésus-Christ avait échangé sa vie contre
la ndtre, son sort contre le notre. Mais comme en réalité cet échange
n'a jamais eu lieu d'une maniere complete, Christ n'étant jamais devenn
anathéme i notre place (car comme tel il n'aurait pas pu ressusciter),
les termes Airpov dvri moAdov et avridvrpuv tmép marTwv doivent étre pris au
figuré et au rabais, ce qui ne diminue en rien leur justesse approximative
et I'a-propos de leur emploi dans ce contexte.



510 F. ECKLIN

%

§ 31. Raisons qui nous obligent & ajouter a l'exposé de cctte théorie
quelques considérations relatives a lintelligence des Ecritures et a

I'instruction des fidéles sur ce sujet.

Arrivés au terme de notre étude sur la grice et la justice de
Dieu dans I'ceuvre de la rédemption ou sur « la base juridique
du pardon des péchés, » nous ne nous flattons pas d’avoir pu
par nos raisons, quelque irréfutables qu’elles puissent paraitre
en détail, convertir promptement & notre maniére de voir tant
de chrétiens sérieux qui lisent leur Bible sans parti pris (il le
leur semble du moins) et qui désirent y trouver des indications
claires et fortes sur la maniére dont Jésus-Christ nous a acquis
le salut au prix de son sang. Ceux-la4 nous diront: Cette nou-
velle théorie de la rédemption est la quintessence de certains
raisonnements judicieux et de certains passages bibliques ha-
bilement combinés, plutot que le résultat de témoignages
clairs et positifs de la parole de Dieu; car & part Héb. V, 8et 9
et peut-étre Jean XVII, 19, il n'y a pas de textes indiquant
d’'une maniere plus ou moins distincte et indubitable les bases
de la propitiation dans le sens de cette théorie. it quand méme
nous l'adopterions pour notre propre compte, nous serions
bien embarrassés de I'exposer & des dmes simples; car elle
nous parait bien plus compliquée que celle & laquelle nous
sommes habitués dés notre enfance.

Ces objections, nous 'avouons, ont bien une certaine impor-
tance pratique, comme symptomes de la faiblesse humaine
dans la recherche de la vérité et de la grande force de certaines
habitudes de pensée; c’est pourquoi il ne serait ni juste ni cha-
ritable de n’en tenir aucun compte. Mais elles n’ont aucune
valeur réelle en face de la vérité elle-méme. Dans une question
de ce genre il ne s’agit aucunement de ce qui est commode &
croire ou & enseigner, mais de ce (qui est vrai ou non. Aussi,
afin d’encourager nos lecteurs a faire un certain effort de pen-
sée dans I'appropriation de la vérité au sujet du grand mystere
de la propitiation, et d'expliquer la nécessité de cet effort, nous



GRACE ET JUSTICE DIVINES o011

croyons bien faire en ajoutant & notre étude précédente quel-
ques considérations sur certaines conséquences qui résultent
de notre maniére de voir pour lintelligence des Ecritures et
pour 'instruction des fideles dans la vérité. Ces considérations
feront le sujet des paragraphes suivants.

§ 32. En consultant Ecriture au sujet du probléme de la rédemption,

o

il faut tenir compte du caractére progressif de la révélation.

Avant tout, nous devrons nous expliquer sur la forme, en
partie énigmatique et paradoxale, sous laquelle le probleme
de la rédemption se présente & nous dans la plupart des pas-
sages bibliques. Car c’est bien & ce clair-obscur des Ecritures
que sont dus, en grande partie du moins, les titonnements de
I'Eglise dans la recherche de la vérité & ce sujet, et la grande
ténacité de I'erreur traditionnelle. Vouloir affirmer d’avance,
conformément au décret de 'ancienne orthodoxie sur la per-
spicuitas Scripturce sacrel, que tout doit étre parfaitement fa-
cile et mpide dans ce que la Bible nous dit sur ce mystére de
la foi, ce serait nier le caractére progressif de la révélation, et
exiger des apotres qu’ils devaient avoir trouvé d’emblée la so-
lution scientifique de tous les problemes qui pouvaient surgir a
propos de leur prédication de I'Evangile dans sa simplicité po-
pulaire. Cela contredirait tellement & tous les faits exégétiques
et & la marche qu’a suivie jusqu’d nos jours I'évolution de la
pensée chrétienne, que nous ne nous arréterons pas a réfuter
longuement ce préjugé d’ailleurs trés compréhensible.

Nous croyons plutot qu'il a plu & la sagesse de Dieu de dépo-
ser dans I’Ecriture certains germes de vérité, destinés & four-
nir dans la suite les éléments d’une connaissance plus appro-
fondie (Ephés. 1, 17; IV, 13), mais non de donner & I'Eglise
des solutions scientifiques toutes faites sur les grands proble-
mes dont il s’agit, ni de lui épargner ainsi tout effort de reé-
flexion propre. Tel est le cas des problemes de la trinité, des
deux natures en Christ, de la prédestination, de la justificition

! Certes, elle a été assez grande, cette perspicuitas Ser. s., et elle I'est
encore, pour la réfutation des erreurs de Rome.



512 F. ECKLIN

par la foi, de la nature de la sainte CGéne, de I’eschatologie soit
individuelle, soit collective, etc. Nous savons que I'Eglise de
I’age apostolique & du traverser une crise prolongée et souvent
dangereuse au sujet de la question éminemment pralique des
conditions d’admission des paiens nouvellement convertis dans
I'Eglise; et ce n’est qu’a la longue que la vérité s’est fait jour a
ce sujet, non sans de pénibles titonnements. Comment, en face
de ce fait, oserait-on affirmer que la question d’une théorie
vraie de la propitiation, qui encore au moyen &4ge passait,
parmi les théologiens les plus célebres d’alors, pour une ques-
tion ouverte & toutes les opinions, ait fait exception & cet
égard? Ce n’est donc pas agir arbitrairement, c’est au contraire
agir avec toute la circonspection conforme & la nature de ce
probléme, si, dans examen des témoignages bibliques & ce
sujet, nous tenons largement compte des différents degrés de
lamiere par lesquels I'Esprit saint a fait passer les fidéles de
PAncienne Alliance, et plus tard ceux de la Nouvelle, avant de
faire arriver 'Eglise & la pleine connaissance de tous les élé-
ments de ce probléeme aussi compliqué qu’important.

§ 33 Abandonnant peu a peu I'idée d'une satisfaction extérieure a den-
ner a Dieu, les auteurs sacrés passent finalement ala notion d'une
compensation du déficit moral de 'humanité par des valeurs toutes
personnelles.

En embrassant du regard la totalité des témoignages bibli-
ques relatifs & la propitiation, nous remarquons d’emblée qu’a
coté de la doctrine d’'une compensation de notre dette morale
par la plus-valeur toute personnelle de ’'Homme-Dieu qui s’est
donné lui-méme pour étre notre rédempteur, il y a aussi dans
I’Ecriture la prescription légale d’une propitiation par le sacri-
fice d’une victime animale. Ce sont 14 les deux points extrémes
de I'évolution de la pensée scripturaire & I’égard de ce sujet.
Partant de I'idée encore obscure d’une satisfaction tout exte-
rieure 4 offrir & Dieu sur son autel, elle arrive finalement 4 la
conception hautement spirituelle de la personne d’'un média-
teur qui s’est rendu accompli devant Dieu par le sacrifice de
sa propre vie.



GRAGE ET JUSTICE DIVINE 513

Le type le plus caractérisé d'une propitiation & la fagon de
I’Ancienne Alliance setrouve dans le rituel dn grand jour des
propitiations. D’aprés ce rituel, le sang d’une victime pure de-
vait étre répandu en partie, et par aspersion, sur le couvercle
de l'arche de l'alliance. Il passait pour étre sacro-saint et avait
par conséquent le privilege d’étre mis en contact immédiat
avec le trone de Dieu dont ce couvercle était le symbole, et que
le souverain sacrificateur osait & peine approcher, combien
moins toucher. Ensuite, l'autre partie de ce méme sang était
répandue par aspersion sur le peuple, comme « sang de l'al-
liance » avec Dieu. L’interprétation chrétienne de ce rite nous
parait devoir étre celle-ci: Ce sang symbolisait! I'dme du Christ
crucifié, laquelle se trouve étre mise en rapport direct avec
Dieu et simultanément avec U'Eglise fidéle, et forme ainsi le
trait d’union entre les deux. Ce sang n’avait pas une significa-
tion expiatoire; car il ne représentait pas une vie maudite et
exécrable, mais au contraire une vie des plus saintes et des
plus agréables & Dieu, préte & étre glorifice par lui. (’était en
effet un sacrifice de consécration entiére, semblable aux holo-
caustes, et non un anathéme.

Instruits par les paroles de Jésus-Christ et par les lumiéres
du saint Esprit, les apotres reconnurent dans la personne de
leur divin Maitre cette victime pure et sans tache, cet agneau
de Dieu qui porte et qui surmonte « le péché du monde. » Deés
lors la pensée apostolique se dégage successivement (ce qu’on
peut observer surtout dans l'épitre aux Hébreux) de tous les
liens et les voiles du mosaisme et finit par placer devant nos
yeux ce rédempteur qui, par son obéissance jusqu’a la mort,
« s’est rendu accompli » devant Dieu pour étre « I'éternel mé-
diateur entre lui et les hommes, » et qui, par le sacrifice abso-
lument saint et unique de son propre corps, est-devenu « le
garant d'une alliance éternelle. »

Il y a certainement quelque chose de divinement bien concu
et d’admirablement réussi dans cette évolution par laquelle
PEsprit de révélation dégage peu a peu de ces anciens rites
plus ou moins entachés d’anthropomorphismes (Gen. VIII,

! Comme le sang d’Abel symbolisait son ame. Gen. 1V, 10.



514 F. ECKLIN

24) une idée aussi profonde et aussi lumineuse que celle
du sacrifice propitiatoire de Golgotha. La il ne s’agit plus d'une
satisfaction purement extérieure offerte & Dieu (une Sachliche
Lewstung, comme on dirait en allemand), mais d’un perfection-
nement supréme de la personnalité humaine dans celul qui
était le plus capable de ce perfectionnement spirituel. Et ce
qu’il y a de plus étonnant, c’est que les germes de cette évolu-
tion spiritualiste se trouvent déja tous dans I’Ancien Testament.
D’abord dans Esaie LI, 11. (Le serviteurjuste de Jéhovah cui, en
suite du sacrifice de sa propre vie, en justifie plusieurs); puis
dans Jér. XXXIII, 16 (Jéhovah, notre justice); enfin dans ce
psaume XL, 7 (cité Héb. X, 5) ot il est dit: « Tu n’as voulu ni
sacrifice ni offrande, mais tu m’as formé un corps, pour faire,
O Dieu, ta volonté » Nous pouvons encore mentionner & cet
égard Jér. XXXI, 31 & 34 (cité Héb. VIII, 8 et X, 16), pas-
sage dans lequel la rémission des péchés est mise en si étroite
connexion avec le renouvellement des cceurs, et qui contient
ainsi en germe l'idée vraie concernant la genése du pardon.

§ 3%. La plupart des passages du Nouveau Testament relatifs & la
rédemption se bornent & désigner Jésus-Christ comme la véritable

victime propitiatoire, sans aucune explication da mysteére.

Malgré les lumieres plus grandes accordées, au sujet de la
rédemption, aux apotres comparativement & d’autres fidéles,
ils n'ont pus éprouvé le besoin ‘e s’élever, chaque fois qu’ils
en parlaient, & la hauteur d’une conception parfaitement lucide
et spiritualiste du mystére en question. Dans la plupart des
passages ou ils abordent ce sujet, ils se bornent & appliquer a
la personne de Jésus-Christ crucifié le langage figuré du rituel
mosaique des sacrifices de propitiation, sans y ajouter la moin-
dre explication. Tel est le cas, lorsqu’ils le désignent comme
« l'agneau pur et sans tache, » « 'agneau pascal immolé pour
nous, » « 'agneau de Dieu qui porte (ou qui 0te) le péché du
monde, » ou quand ils parlent du « sang de la nouvelle al-
liance, » de « laspersion avec ce sang, » de « la purification
par ce sang, » « du rachat par ce sang, » « ’entrée du Christ
dans le sanctuaire céleste & 'aide de ce sang, etc. » Toutes ces



GRACE ET JUSTICE DIVINES 515

expressions, auxquelles nous pourrions ajouter celles olt il est
question de « boire ce sang, » de « laver ses vétements dans
ce sang, » « d’étre justifiés par ce sang (Rom. V, 9) » de « vain-
cre par ce sang, » n’établissent qu'une chose : c¢’est que la ré-
demption symbolisée par les rites propitiatoires du mosaisme
s'est réalisée completement dans le sacrifice de la croix.

Avec cela, ces passages ne s’occupent nullement de la ques-
tion de savoir jusqu’a quel point les antiques conceptions tou-
chant les sacrifices propitiatoires trouvent, sans modification
aucune, leur application dans le fait nouveau du sacrifice de
(zolgotha, ou s’il y a quelque chose a y modifier ou & en retran-
cher, selon 'adage : Omne simile claudicat. N'est-il passurpre-
nant que, dans la fixation des limites entre la conception
mosaique et la conception évangélique du sacrifice propitia-
toire, il y ait une certaine oscillation méme dans cetteépi-
tre aux Hébreux, d’ailleurs si remarquable par la richesse et
la profondeur de ses enscignements ? Car a coté des pas-
sages qui nous parlent d'un Christ « rendu accompli par
ses soulirances » (V, 9) et pouvant dés lors « pour toujours
intercéder valablement en faveur des pécheurs » (VII, 25), il
y en a d’autres, d’aprés lesquels son sang, a la facon d'unce
satisfaction uantitative, n’a de valeur propitiatoire que pour
un nombre limité de péchés, savoir pour ceux (ui ont été
commis sous I’Ancienne Alliance (IX, 15 et 26), ou d’apres
lesquels (p. e. IX, 22) par une forte accommodation au langage
Juif, ce sang semble produire la rémission des péchés, & peu
pres de la méme maniere que sous 'Ancienne Alliance le sang
des victimes animales était censé produire une certaine purifi-
cation lévitique.

§ 35. La théorie orthodoxe de la rédemption n'a pas suftisamment évité
I’écueil d’une adaptation trop servile a la forme symbolique et parado-

xale de la propitiation dans le mosaisme.

Les symboles et paradoxes des rites propitiatoires du mo-
saisie sont quant & leurs détails d’une interprétation difficile et
incertaine. Il w’est donc guére possible d’en faire le fondement
méme d’une théorie de la propitiation. Ces victimes de propi-



516 F. ECKLIN

tiation étaient-elles, d’aprés le législateur, censées étre des
« victimes expiatoires! ? » Il est permis d’en douter, puisqu’elles
étaient sacro-saintes (Lév. VI, 10) et non anathémes. En tout
cas, cet écueil d’'une adaplation trop servile aux symboles du
mosaisme et d’'une interprétation hasardée de ces rites n'a pas
été suffisamment reconnu par 'ancienne orthodoxie protestante
(et par un certain piétisme), et n’a pas été évité avec tout le
soin désirable. C’est 12 ce qui a favorisé le grave malentendu
d’une propitiation par explation, et voici comment :

C’est le propre de toute piété léuale, d’envisager les rapports
de '’homme avec Dieu comme une chose & régler par des
ordonnances extérieures. Il en résulte que méme 'anéantisse-
ment de la coulpe lul parait pouvoir étre le résultat de satisfac-
tions honorifiques extérieures offertes & Dieu. C’était donc aussi
un axiome de la piété monacale du moven age, (exemple :
saint Anselme) qu’on pouvait avoir avec Dien un compte de
doit et avoir dans le sens de pénitences et de satisfactions cor-
respondant & telle ou telle mesure de culpabilité. A la gran-
deur de la coulpe correspondait un quantum de peines encou-
rues ou de pénitences volontairement subies. Quelque chose
de ce point de vue soit judaique, soit monacal, a & dem-
ment survécu dans la doctrine orthodoxe de « I'équivalence. »
A len croire, la peine endurée par le Christ crucifié devait
correspondre exactement au quantum de la coulpe de tous les
péchés passés, présents et futurs de notre race. 2 D’apreés cette
théorie chaque nouveau péché d’un fidéle aurait da au fond
avoir pour cons¢quence une aggravation des souffrances expia-
toires du Christ.

C’est 14 une maniére tellement impossible de se représenter
I’expiation par substitution, que de nos jours on ne trouvera
probablement plus un seul dogmaticien de renom qui veuille

! Segond traduit ainsi p. e. Lév. VI, 10 (Luther: Lév. VI, 17) le mot
Khattdth.

2 Apres d'autres, A. Hoeck de Hambourg (1544) soutint que, étant
descendu aux enfers, Christ avait enduré & notre place toutes les tor-
tures des damnés; d’auntres, apres lui, prétendirent que c'est sur la
croix qu'il les avait toutes endurées.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 517

encore maintenir cette doctrine. Toutefois I'idée d’une expia-
tion réglée & ce point de vue quantitatif doit avoir, dans le
temps, contribué a la formation de la doctrine catholique d’une
extinction continue des péchés des fidéles par le sacrifice non
sanglant de la messe. L’erreur subsiste done toujours encore
dans la chrétienté. Il est d’autant plus nécessaire qu'avec le
progrés des lumiéres dans IEglise protestante, celle-ci se
défasse enfin des derniers restes de cette idée extérieurement
quantitative quant a I'extinction de la coulpe, restes qui se
trouvent & la base de toute doctrine d’'une expiation par sub-
stitution. Et cela est d’autant plus légitime, qu’on ne pourra
jamais prouver d’une maniere indubitable, quoi qu’en disent des
exégeétes juifs ou chrétiens, que 'expiation par substitution fiit
en réalité la pensée fondamentale du rituel de propitiation du
mosaisme. Car il faudrait pour cela pouvoir fondre en une
seule la notion de la sainte victime de propitiation et celle de
Panathéme, maudit devantl’Eternel; ce que la lettre et esprit
de I’Ancien Testament interdisent également.

§ 36. Il y a cependant un légitime usage de toutes ces expressions sym-
boliques et paradoxales de I’Ancien et du Nouveau Testament rela-
tives au mystére de la propitiation.

Quoique 'application, tantot simplement servile tantot déci-
dément erronée, des termes rituels du mosaisme au fait de la
propitiation par Jésus-Christ ait occasionné beaucoup d’obscu-
rités et méme d’erreurs dans ce domaine de la pensée chré-
tienne, ce n'est pas a dire qu’on ne puisse faire un usage rai-
sonnable des passages bibliques qui, sous une forme énigmati-
que ou méme paradoxale, attestent le plus grand paradoxe de
I'histoire, notre salut par la mort du seul Juste. Le grand
nombre et la grande variété de ces expressions dans le Nou-
veau Testament correspond évidemment & la sagesse infini-
ment variée de Dieu et & la multiplicité des besoins humains,
quant a lintelligence fructueuse de ce mystére.

Sans doute aux esprits plus développés il faut I'aliment fort
qui convient & I’état plus avancé de leur intelligence ; quant

THEOL. ET PHIL. 1893. 35



518 ¥, ECKLIN

aux faibles et aux petits, il faut les nourrviv de lait. Or immense
majorité des chrétiens ne sent gueve le besoin de se former
des idées parfaitement claires sur le mystére de la rédemption.
(’est peut-étre un effet de leur éducation religieuse, défec-
tueuse a cet égard, et de l'absence compléte de moyens de se
procurer quelque clarté ace sujet. Ils sont donc résignés arester
dans le demi-jour. Il leur suffit pleinemenf qu'on leur rende
témoignage avec chaleur et conviction de Pinunense charité de
Dieu qui, pour 'amour de nous, n’a point épargné son propre
Fils, mais Pa livré & la mort. Il leur suffit qu'on leur parle du
dévouement infini de Jésus-Christ (ui s’est donné pour nous
tous en rancon, qui a pris sur lui le fardeau de nos péchés
pour nous en délivrer; qu'on les adjure de renoncer au péché
pour 'amour de lui, afin de devenir semblables & ce divin mo-
dele. Il importe de leur faire bien comprendre que, sans sa
mort propitiatoire, nous devrions tous mourir éternellement
dans nos péchés et que, pour cette raison, nous lui devons une
éternelle reconnaissance en mourant nous-mémes au péche.
Or tout cela peut se dire sans qgu’on ait sol-méme dans son
esprit une théorie bien claire de la rédemption. Et au fond, la
plupart des passages du Nouveau Testament ol il est question
de la rédemption par le sang de Christ et de notre devoir de
reconnaissance envers le Sauveur de nos ames, ne contiennent
guére autre chose que cela; car dans ces passages les auteurs
sacrés n’ont aucune intention de nous renseigner sur le prag-
matisme divin dans U'ceuvre de la rédemption. Mais malgré
cette absence d’explications théologiques, ces passages, avec
leur grande variété de locutions figurées et paradoxales
sur Veffet salutaire de la mort du Christ, sont pour la plupart
des &mes chrétiennes une source abondante d’édification et de
rajeunissement de leur vie spirituelle; comme aussi la sainte
Céne l'est pour un grand nombre. Méme ’essai manqué d’une
explication du mystére qu’a tenté la théologie orthodoxe avec
sa théorie erronée, n’exerce, nous avons tout lieu de le sup-
poser, d’autre influence sur bon nombre de fidéles que de leur
démontrer ad oculos I'absolue incompréhensibilité de ce divin
mystere; car, a vraidire, cette théorie rend encore plus obscure



GRACE ET JUSTICE DIVINES 519

la chose qu’elle prétend expliquer. Ainsi ces ames acceptent
avec une profonde humilité et une fol quasi aveugle ce qu’lly a
d’absolument mystérieux pour elles dans ce drame divin. Cette
attitude résignée correspond d’ailleurs parfaitement & leur in-
telligence généralement peu développée des choses religieuses;
elle est, jusqu’a un certain point, digne d’étre respectée, puis-
qu’elle est un des premiers échelons de la connaissance qui
meéne au salut, et conforme al’ancien adage : Gredo, ut in-
telligam.

§ 37. Danger qui résulte d’'une fausse théorie de la rédemption pour

les fideles & besnins intellectuels plus développés.

Toutefois, 1l faut le reconnaitre, le manque d’une théorie
vraie sur la rédemption peut étre accompagné d’un grand dan-
ger pour certains fideles. Quand il s’opére, chez des chrétiens
élevés dans la foi au dogme traditionnel, un réveil intellectuel
(et ce réveil est pour ainsi dire inévitable & un certain age, du
moins chez certaines individualités), ils commencent par s’achop-
per aux incongruités, disons plutot, aux lmpossibilités morales
ds la tuéorie qu’on leur a inculquée dans leur enfance, et cela
peut les conduire au douteen général. Qui en est responsable ?
En premiére ligne ceux qui, par leur maniére inintelligente
d’interpréter les Ecritures et par leur enseignement peu scru-
puleux a I’égard de la sainte justice de Dieu, ont blessé le sens
moral de leurs auditeurs. (Cest un tort qu'on fait & des ames
avides de connailre Dieu et son Christ selon la vérité, que de
leur imposer 'obligation de croire que I’Evangile s’identifie en
quelque sorte avec cette fausse théorie de la propitiation, théorie
qui, depuis les temps ol elle a été préchée du haut des chaires
chrétiennes, a soulevé tant de contradictions émanant de bou-
ches savantes et de ceoeurs qui, pour étre simples, n’étaient
pas moins droits. Ce tort devient d’autant plus grand qu’on
insiste davantage sur la nécessité de cette croyance pour obte-
nir le salut. Qui sait si, parmi les milliers et milliers de chré-
tiens qui de nos jours se tiennent systématiquement éloignés
de la Table sainte, il n’y en a pas beaucoup quis’en sont sentis



520 F. ECKLIN

repoussés par des assertions aussi téméraires ? Qui pourra ja-
mais calculer combien d’ames disposées au doute ont été plon-
gées dans un doute encore plus ténébreux par le mal qu'on
leur a fait dans leur jeunesse et dont elles ressentent encore
davantage tout le tort une fois qu’elle sont parvenues & I’dge
mir ? Que personnen’ait le triste courage d’assumer sur lui de
semblables responsabilités !

§ 38. La nécessité de donner sur ce sujet plus de lumicres & I'ensemble

des fidéles s'impose done & tous veux qui connaissent la vérité.

Les membres de I'Eglise qui connaissent la vérité sur ce
point, et surtout les pasteurs, apréss’étre suffisamment instruits
eux-mémes, devraient pouvoir montrer aces esprits en proie au
doute le pont sir qui peut les faire passer, par-dessus 'abime
ténébreux, aux clartés sereines de la connaissance de la vérité,
Plusieurs béniraient la main qui les conduirait ainsi des obscu-
rités a la lumieére. Sans doute des passages tels que 1 Jean 1,
7 : « Le sang de Jésus-Christ, le Fils de Dieu, nous purifie de
tout péché, » ou Ephés. I, 7: « En Inil nous avons la rédemp-
tion par son sang, savoir la rémission des péchés, » sont,
pour ces esprits sceptiques et d’ordinaire superficiels, comme
des pierres d’achoppement, parce qu’ils ne voient 1a que
des assertions paradoxales concernant un objet matériel et
mort selon eux. Qu’on ouvre donc leur intelligence en leur
montrant que ce « sang de Jésus-Christ » ne signifie pas une
chose morle, mais tout ce qu’il y a de plus personnel et de plus
vivant, savoir I’dame de ce Sauveur qui s’est donné lui-méme
pour nous, afin de nous arracher &4 la mort; qu’il s’agit du
symbole du plus grand et du plus pur amour divin dont I’homme
puisse faire 'expérience dans le temps et dans I'éternité.

Certainement, plus d’un y réfléchira & deux fois avant de
persister & contredire. Car précisément cette expression, en
quelque sorte mystique, de « sang de Christ, » qui désigue en
style lapidaire tant de choses et des choses si profondes, est une
de celles qui se prétent le mieux a faire passer des auditeurs
attentifs d’une id¢e obscure et superficielle du mystére de la



GRACGE ET JUSTICE DIVINES 221

propitiation & une conception lumineuse et efficace de la chose.
Et en face de semblables paradoxes de la Bible, on expérimente
toujours de nouveau la vérité de cette parole que le Seigneur
adressait un jour & ses disciples (Math. XIII,11): « il vous a
été donné, & vous, de connaitre les mystéres du royaume des
cieux » et & d’autres « cela n’a pas été donné. »




	Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption [suite]

