
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption [suite]

Autor: Ecklin, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRACE ET JUSTICE DIVINES

DANS L'ŒUVRE DE LA RÉDEMPTION

F. ECKLIN
pasteur de l'Eglise allemande de Neuchâtel.

il

CONSTRUCTION D UNE THEORIE DE LA PROPITIATION CONFORME

A L'AMOUR ET A LA JUSTICE DE DIEU,
ET

CONSÉQUENCES QUI EN DÉCOULENT POUR L'INTELLIGENCE DES

ÉCRITURES ET POUR L'INSTRUCTION DES FIDÈLES DANS LA
VÉRITÉ.

Dans ce qui précède, nous avons, tout en donnant quelques
indications sur l'histoire du dogme de la rédemption, ou plutôt
de la propitiation, dans les temps modernes, déjà mentionné
le principe sur lequel, d'après nous, doit reposer une théorie
vraie de ce problème. Evidemment cela ne suffit pas, et nos

lecteurs sont en droit d'attendre qu'après avoir si vivement

attaqué et en partie démoli la forme traditionnelle du dogme

en question, nous établissions maintenant d'une manière solide

et claire le nouvel édifice qui dorénavant, selon nous, devra

abriter la foi de l'Eglise dans le divin mystère de la rédemption.
Il s'agit donc, dans ce qui suit, de montrer jusqu'à quel point
la théorie nouvelle que nous allons proposer est plus conforme



GRACE ET JUSTICE DIVINES 493

aux enseignements bibliques, plus appropriée aux besoins de

la conscience humaine et s'adapte mieux à la raison éclairée

par l'Evangile que ce n'était le cas de l'ancienne. Ce n'est qu'à
cette condition qu'elle pourra reconquérir peu à peu, en partie
du moins, le terrain perdu par la faute de sa devancière.

§ 2t. Les véritables rapports de Dieu avec l'humanité pécheresse sont

ceux d'une justice vengeresse mitigée par son amour et d'une grâce
mêlée de justes sévérités ; c'est ce que la Bible nomme la juste bonté

de Dieu.

Reprenons le fil de notre raisonnement du § 16. Nous y
avons dit que le règne de l'amour est l'idéal, qu'il est le but
suprême du gouvernement de Dieu; qu'en vue de ce règne la

justice retributive est la barrière protectrice du bien, autant
quand elle punit les méchants que lorsqu'elle récompense les

bons. Sans doute, si notre monde n'était peuplé que d'anges et
de démons, la seule chose possible serait l'éternelle félicité
des uns et la condamnation absolue des autres : ici, une pleine
manifestation de l'amour divin ; là, une sévérité inexorable,
d'après le principe : Fiat justitia et pereat mundus. Mais puisque

l'humanité se trouve être placée entre ces deux extrêmes,
qu'elle n'est après tout ni entièrement bonne, ni entièrement

méchante, et que par la loi « de l'évolution, » du « devenir »

comme disent les Allemands, elle est sujette à de perpétuelles
variations et modifications, ce inonde est nécessairement de la

part de Dieu l'objet d'une justice vengeresse mitigée, s'il doit
être puni, et d'une grâce mêlée de quelques sévérités, même

quand il s'agit de justes à récompenser. Ainsi la justice
retributive de Dieu, en face de pécheurs qui ne sont pas encore
entièrement endurcis, use toujours de quelques ménagements
et revient facilement à la clémence, comme le prouve
abondamment l'histoire d'Israël sous l'ancienne Alliance.

Ce gouvernement paternel, tour à tour clément et sévère,
selon les besoins du moment, a fait naître la notion de cette

juste bonté de Dieu, si souvent célébrée par les prophètes et

les psalmistes, qui est le moyen terme entre son amour et sa

sainte colère. Pour cette perfection divine l'Ancien Testament



494 F. ECKLINS

a un mot particulier, savoir HpT^ que les Septante traduisent

par StxatoTÛvv}, nos versions occidentales par justice. Mais
le terme hébraïque signifie autre chose que cette justice
retributive qui donne exactement à chacun ce qui lui revient
d'après sa valeur ou non-valeur morale. Il désigne bien plutôt

cet accord parfait de Dieu avec la suprême norme morale,
autant quand il punit que quand il bénit. Nons pourrions donc
aussi définir cette nplZ comme le juste équilibre en Dieu

entre la clémence et la sévérité, ou la bienfaisante combinaison

de ces ceux qualités dans les actes de son gouvernement,
l'union permanente de son amour avec sa sainteté, telle
qu'elle convient au suprême arbitre des destinées des hommes
et des anges.

Ce n'est d'ailleurs pas l'Anfien Testament seul qui emploie
le terme, de oc/moi-j-jt, dans ce sens (Comp. Ps. CHI, 17; LXV,
6; CXIX, 40; Esaïe XI, 4 et 5 ; XLI, 10: Dan. IX, 10). Le

Nouveau Testament le fait également, au moins dans quelques

passages. Comp. Jean XVII, 25 : ité-rso Sréoie; 1 Jean I, 9;
2 Pierre J, 1. Très probablement nous pouvons citer aussi à ce

propos Rom.I. 17; du moins cette signification de Sty.aioTÙvv) ©soO

est-elle vraisemblable dans ce contexte et la pensée paraît-elle
être empruntée à Ps. XL. 10 etil. Nous en jugeons ainsi à

cause du mot àpjh Q!-orj qui fait pendant à SreatotrJwj dans le verset

suivant. Quant à Rom. III, L25et26, il nous semble que, là, ce

terme ne peut absolument signifier autre chose que T"\p""\"Z quoique

des exégètes modernes, d'ailleurs très distingués,
l'interprètent d'après l'usage grec de ce mot, dans le sens d'une
sévère justice retributive. Il nous parait même que saint Paul

désigne ici avec un à-propos admirable l'œuvre rédemptrice
comme étant la manifestation suprême de cette « juste bonté »

de Dieu qui, même en menaçant le monde de condamnation à

cause de ses iniquités, n'oublie jamais la suprême loi de

l'amour. Et cela est très important pour l'intelligence du

problème de la rédemption.



GRACE ÈT JUSTICE DIVINES 495

§ 22. L'accord cherché entre les exigences de l'amour et celles de la
sainteté de Dieu, se trouve dans une délimitation absolument juste
entre les objets de la grâce et ceux de la colère divine dans l'œuvre
de la rédemption el du jugement final.

Si, d'après Rom. III, 25 et 26, l'œuvre rédemptrice du
Christ est la suprême manifestation de cette juste bonté de

Dieu, les conditions du salut doivent être telles que, tout en
faisant grâce à certains pécheurs, Dieu ne s'expose pas à voir
sa sainteté méconnue. Il prendra donc ses précautions contre
toutes les conséquences mauvaises qui pourraient ressortir de

sa clémence envers des transgresseurs ; car, d'après Esaïe

XXVI, 10, « Si l'on fait grâce au méchant, il n'apprend pas la

justice, mais il se livre au mal, même dans le pays de la droiture,

n'ayant point égard à la majesté de l'Eternel. » En d'autres

termes, il faut que tout, dans cette œuvre de rédemption,
se passe de manière à ce qu'aucun pécheur vraiment désireux
de s'amender puisse être perdu, mais aussi qu'aucun impie,
soit insolent, soit hypocrite, puisse échapper à sa juste
condamnation. Il faut, pour le dire simplement, qu'il y ait des

garanties suffisantes contre tout abus de la grâce. Et c'est là ce

qu'on peut nommer la base juridique du pardon, ou le côté

juridique dans l'offre du salut, et sa juste limite.
Le droit pénal est, comme nous l'avons déjà dit, la barrière

protectrice du bien. Ainsi la bonne volonté de Dieu pour le

salut d'une âme cesse, à mesure que celle-ci s'obstine dans le

mal, comme aussi la nécessité de punir cesse dans la mesure
où la communion d'amour, basée sur l'ordre légal, peut être

rétablie par des actes de clémence. Or la rédemption, pour
être la manifestation suprême de cette juste bonté de Dieu,
doit être organisée et mise en œuvre de telle sorte qu'elle
puisse être le moyen par excellence d'opérer ce triage, cette

sage délimitation entre les pécheurs repentants et convertissa-
bles d'un côté, et les pécheurs récalcitrants et absolument
pervers de l'autre. C'est ainsi que Dieu sera reconnu « juste en

justifiant celui qui est de la foi en Jésus » (Rom. III, 26). Cette

délimitation est la seule méthode nécessaire, et la seule pos-



496 F. ECKLIN

sible, de mettre d'accord les desseins de l'amour divin envers
l'humanité avec les exigences de sa sainte justice, et il est

superflu de chercher une autre manière de concilier dans leur
action ces deux perfections divines. Avec cette juste délimitation,

tout conflit devient impossible; car chacune d'elles a son
domaine à elle. Les choses se passent schiedlich, friedlich,
comme dit un proverbe allemand.

| 23. Pour cette délimitation, il faut à Dieu un organe personnel de sa

juste bonté, et il possède cet organe dans son Fils.

Or pour que cette délimitation se fasse comme il convient,
Dieu, au lieu de nous juger d'après la lettre inexorable d'une
loi impersonnelle qui ne connaîtrait pas de miséricorde envers
le faible, que fait-il? Il nous met en relation efficace i avec

une personnalité vivante, qui est à la fois l'image de sa parfaite
sainteté et le reflet de sa sainte miséricorde envers les

pécheurs. C'est dire qu'il nous met en relation avec Jésus-Christ,
le fils de son éternel amour. C'est par lui qu'il a créé provisoirement

ce monde naturel dont la terre fait partie, et l'humanité
quant à ses origines naturelles. C'est par lui qu'il veut aussi

accomplir sa création morale, savoir la sanctification de

l'humanité nuturelle. Ainsi l'œuvre de la création devra être
achevée par le Fils, d'abord au point de vue de la vie spirituelle,
pour être achevée enfin, par lui aussi, au point de vue de la

vie naturelle. Et la rédemption accomplie doit être envisagée
comme un épisode, l'épisode le plus important sans doute, de

cette œuvre de création d'une humanité céleste.
C'est parce qu'il s'agit delà formation morale, de l'éducation

d'êtres libres, qu'il faut à Dieu un médiateur, un organe
personnel de sa juste bonté dans ce monde. Car un être personnel

n'est pas quelque chose d'inflexible et d'aveugle comme le

paragraphe d'un code de lois, qui maudirait indistinctement
tous les transgresseurs (Deut. XXVII, 6 ; Gai. III, 10) sans égards
quelconques. Un éducateur vivant peut admettre des circons-

' Ce mot (en allemand : Wirksame Gemeinschaft) est de C J. Nitzsch
le disciple de Schleiermacher.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 497

tances atténuantes. Il a, s'il est permis de le dire, quelque
chose de plus élastique et peut tenir compte de certains germes
d'amélioration, de certaines conditions favorables à la réparation

du mal, sans nuire pour cela à la majesté de la loi morale.
Christ est ce miséricordieux « éducateur, i » organe bien approprié

de cette juste bonté qui est si bien à sa place en face d'un
monde en formation comme l'est notre humanité ; et en vertu
de cette haute position il est vraiment l'Homme-Dieu. Comme il
réunit en sa personne les doubles caractères de l'amour divin
et de la divine sainteté, il peut aussi cumuler les doubles
fonctions d'intercesseur miséricordieux dans l'ère actuelle, et de

juge suprême dans l'ère future.
Actuellement, il est le médiateur en sa double qualité de

sanctificateur et de distributeur du pardon divin. Comme nous
l'avons déjà vu, on ne peut pas avoir part au pardon divin si
l'on ne veut pas se laisser sanctifier par le Christ, agissant en

nous par le saint Esprit. En face de lui, toute âme humaine
doit donc se décider définitivement pour le bien ou pour le
mal. Avec lui, toute âme désireuse d'être renouvelée à

l'image de Dieu, peut arriver à ce but. D'un autre côté,

personne ne peut avoir part à la propitiation dont il est

l'auteur et le dispensateur, s'il ne veut pas se laisser
affranchir du péché par lui. De cette façon tout abus de la grâce
devient impossible à la longue, et la volonté réconciliatrice de

Dieu est mise d'accord d'une manière fort simple et très
efficace avec les exigences de sa sainteté parfaite.

§ 24. Le Sauveur devait de toute manière se mettre en mesure de nous

sanctifier, parce que sans avoir acquis cette qualité, il ne pouvait pas

prétendre au droit de nous procurer par son intercession le pardon.

Si nous ne pouvons être pardonnes qu'à condition de nous
laisser sanctifier par Jésus-Christ, il en résulte que, pour
Christ lui-même, il ne pouvait y avoir d'autre chemin pour
être notre « propitiation » que de se mettre en mesure de

1 C'est ainsi que le désigne Clément d'Alexandrie (non avant 211) dans

son écrit intitulé : llaióayuyóc,



498 F. ECKLIN

nous sanctifier entièrement. Ici nous arrivons au centre même
de la question de la rédemption.

Ce qu'on a nommé l'ordre du salut, c'est-à-dire les conditions
auxquelles l'homme peut participer au salut, doit nous montrer

la véritable genèse de la propitiation accomplie par
Jésus Christ. Car au résultat à atteindre devait correspondre le

moyen choisi de Dieu pour nous y faire parvenir. Or le moyen
d'arriver à la paix de Dieu est, pour nous qui sommes
pécheurs, « la mort au péché.» Le Christ devait donc, parsa vie et

par sa mort, nous entraîner à mourir au péché. La connexion
nécessaire et indissoluble entre le droit d'être enfant de Dieu
et la sainteté, connexion qu'il sentait en son âme plus que
tout autre, de même que le témoignagne rendu par la Loi1

et les prophètes, que sans purification préalable l'homme
pécheur n'ose pas approcher de Dieu, tout cela devait lui
indiquer la nature de la propitiation à faire, le chemin par
lequel l'humanité pécheresse devait être conduite à la possession

d'un pardon éternel: il fallait avant tout la sanctifier ou, à

défaut du fait accompli, garantir à Dieu sa sanctification. C'est

ce qu'il nous dit dans cette parole déjà mentionnée de sa

prière sacerdotale : « Je me sanctifie moi-même pour eux, afin

qu'eux aussi soient sanctifiés dans la vérité.»
Tout ce que la sévère justice de Dieu devait exiger de lui et

qu'il ne pouvait accomplir que par le sacrifice de lui-même
sur la croix, se résume dans cette parole. Se mettre en rapport
vivant avec les pécheurs, vivre saintement en paroles et en

actions au milieu d'un monde pervers, rendre témoignage avec

courage au droit que Dieu a sur le cœur humain, accomplir
cette mission à tout prix, fût-ce même au prix de sa vie physique,

et tout cela sans fléchir ni murmurer, mais en persévérant

1 La loi, au sens historique du mot, contenait, outre l'or pur de la sainte
volonté de Dieu, beaucoup d'alliage, consistant en traditions humaines

sans valeur durable, dont plusieurs étaient même des concessions

fâcheuses faites parle législateur à la faiblesse humaine. Christ ne pouvait
s'en préserver qu'en mettant l'accent sur le contenu idéal de la Loi, et
c'est ce qu'après lui a fait saint Paul, qui se dit« être mort à la Loi parla
loi. » (Gai. II, 19).



GRACE ET JUSTICE DIVINES 499

jusqu'à la mort dans la foi et dans la charité, et ainsi « vaincre »

spirituellement « le monde » (Jean XVI, 33) : telle était sa tâche

messianique, celle d'un initiateur de vie nouvelle pour notre
salut. Ce n'est qu'en agissant ainsi qu'il pouvait espérer de

sanctifier des âmes de pécheurs ; car le saint amour ne fait de

conquêtes en ce inonde qu'en s'y révélant complètement. Et
certes, la sainteté de Dieu avait le droit d'exiger de lui ce
sacrifice de lui-même. Ce n'est qu'à ce prix qu'il pouvait espérer
de nous sanctifier et devenir ainsi la propitiation pour nos
péchés, c'est-à-dire une cause de pardon divin pour nous.

§ 25. Au point de vue de Dieu, la mort de Christ a été sa victoire décisive

et éternellement valable sur le péché humanitaire.

Le fils de Dieu s'étant dépouillé volontairement (Philip. II,
7 et suiv.) de cette plénitude de puissance et de connaissance

qu'il avait eue avant son incarnation et n'en ayant gardé que
le strict nécessaire pour se légitimer comme l'Envoyé divin, ne

pouvait dans sa sainte pauvreté que déplaire à la foule charnelle

et, dans son zèle pour l'accomplissement delà volonté du

Père, que provoquer la haine des faux zélateurs de la loi. Ce

conflit entre sa sainteté et leur état de péché devait nécessairement

aboutir à son supplice, parce que, une fois incorporé
dans l'humanité naturelle, il y était assujetti, par une nécessité

juridique inéluctable, à la juridiction de magistrats pécheurs.
C'est ce qu'il fait, remarquer à ses disciples dans cette parole
plusieurs fois répétée (Marc IX, 31; XIV, 41): « Le Fils de

l'homme doit être livré entre les mains des hommes » (ou entre

les mains des pécheurs). C'était là une conséquence inévitable

de son incarnation. Mais comme sa mission terrestre
consistait à être ici-bas le représentant de la parfaite sainteté
de Dieu, cette mort a été en réalité une victoire sur la perversité

du monde, puisque ses ennemis, malgré l'ardent désir

qu'ils en avaient, n'ont pas pu le faire tomber en faute, pas
même en le martyrisant. Ainsi il a maintenu victorieusement
sa sainte individualité de Fils de Dieu en restant, dans la plus
cruelle épreuve, confiant, soumis à Dieu, en même temps que



500 F. ECKLIN

charitable envers les hommes. « Martyr » pour la cause de

Dieu, dans le sens le plus sublime de ce mot (Apoc. I. 5), il a

réalisé dans sa personne ce que préfiguraient les holocaustes
et autres sacrifices propitiatoires de l'Ancienne Alliance.

Cette mort a donc été une victoire au point de vue de Dieu,
et on n'aurait le droit d'en faire une mort expiatoire que si

Christ avait été complice, d'une manière quelconque, de l'état

pervers du monde d'alors. Aussi, pour rester dans le vrai,
devons-nous nous borner à lui attribuer une participation librement

consentie au sort des pécheurs dans le sens d'une sainte

coexpiation avec nous, et cela d'après la loi de la solidarité
humaine à laquelle nous sommes tous assujettis, tant les uns que
les autres. Il n'y a donc point eu à cet égard de privilegium
odiosum à ses dépens. Cette obligation, pour le juste, de souffrir

avec les méchants des mauvaises conséquences de leurs

fautes, cette « nécessité de coexpiation » est sans doute ce qu'il
y a de plus difficile à accepter dans la loi de Dieu. Mais il faut

pourtant l'accepter, et Jésus-Christ ne s'est pas soustrait à cette
douloureuse conséquence de la solidarité humaine, sachant
bien que, en vertu de la même loi de solidarité, il parviendrait
à nous sauver, car s'il a été « fait péché » en Adam, « c'est afin

que nous devinssions justice en Lui. »

Outre cette cruelle épreuve d'une obéissance jusqu'à la mort
sur la croix (Philip. II, 8; Héb. V, 8), l'Ecriture ne connaît

pas d'autre satisfaction réclamée de Jésus-Christ par la sévère

justice de Dieu. Il a été le martyr de Dieu, non sa victime. Ce

n'est pas la colère de Dieu contre le péché que Christ a dû

supporter dans son supplice, mais la colère du monde contre
la sainteté. Et il ne l'a pas seulement endurée patiemment, mais

il l'a surmontée victorieusement, c'est-à-dire sans devenir
pécheur lui-même, et c'est là le fondement de notre salut.

| 26. L'effet le plus immédiat de la mort victorieuse de Christ a été,

conformément à la justice retributive de Dieu, sa rentrée glorieuse
dans le ciel.

La conséquence la plus immédiate de la victoire de Jésus-

Christ sur le péché a été sa victoire sur la mort, sa résurrec-



GRACE ET JUSTICE DIVINES 501

tion et son ascension au ciel. C'était là un effet de la justice
retributive de Dieu. « Il a été obéissant jusqu'à la mort; c'est

pourquoi Dieu l'a souverainement élevé » (Philip. II, 9). Ainsi
la juridiction divine ne s'est montrée que dans ce qui a suivi

pour Jésus après sa mort. Pendant ce drame sanglant, elle
s'est complètement effacée pour faire place à la fausse juridiction

des hommes. Il en est toujours ainsi quand il s'agit
d'épreuves: Dieu cache sa face pour un moment. C'est ce que
notre Seigneur a dû éprouver à son tour dans ces moments
ténébreux où il s'est senti abandonné de Dieu. D'après la
prophétie (Ps. XXII, 2), cela était prévu d'avance. En cela l'épreuve
du Juste a été complète ; car, pour parler avec Héb. II, 10, « il
convenait que Celui par qui et pour qui sont toutes choses,
voulant conduire à la gloire beaucoup de fils, élevât à la

perfection par les souffrances l'auteur (ou prince) de leur
salut. »

Evidemment c'est suivant « les convenances » d'une
certaine justice retributive de Dieu que les choses devaient se

passer ainsi. Car, dans le royaume de Dieu, quiconque veut
parvenir au faite de la gloire, doit être éprouvé auparavant
dans les plus profondes tribulations. (Comp. Math. XXII, 22

l'enseignement donné à ce sujet aux fils de Zébédée.) Ainsi,
d'après les règles de l'éternelle justice, notre divin chef lui-
même ne pouvait pas s'emparer comme d' « une proie » (Philip.
II, 6) de la place d'honneur dans l'humanité à venir, mais il
devait la mériter « convenablement ,» afin que toute créature
dans le ciel et sur la terre le reconnût digne de prendre de la

main de Dieu les rênes du gouvernement, ou « le livre» des

destinées humaines, et d'être assis à sa droite. « Car, disent-ils
(Apoc. V, 9), « il nous a rachetés pour Dieu par son sang. » Or

une telle place n'aurait jamais convenu à un expiateur du

péché, objet par substitution de la colère divine. Pareil expiateur

aurait tout au plus éteint la dette à payer et se serait
ensuite effacé. Mais la couronne de gloire suprême sied bien au

vainqueur.
C'est donc à tort qu'on veut faire jouer à lajustice retributive

de Dieu son rôle avant cette glorification du Christ dans sa

THÉOL. ET PH1I,. 1893. 34



502 F. ECKLIN

mort même, comme si Dieu avait réglé ses comptes avec
l'humanité pécheresse par le drame sanglant de Golgotha. Ce sont
bien plutôt les Juifs qui ont alors réglé leurs comptes, à leur
façon sans doute, avec celui qui s'était permis d'être samt au

milieu d'eux. Et si l'on veut attribuer dans ce drame un rôle
à la justice divine, sans dépasser les bornes de la vérité, il faut
dire qu'alors la sainte justice de Dieu a réclamé du futur garant
de l'alliance (Héb. VII, 22; un gage de sa parfaite sainteté,
ce gage étant le sacrifice de sa vie. Sans cela il n'aurait pu être

reconnu pleinement capable de réparer à fond le mal qui
existe dans l'humanité et n'aurait pas été apte à être notre
intercesseur.

g 27. Par son sacrifice de lui-même Christ s'est rendu accompli comme
sanctificateur tic l'humanité.

Si Jésus-Christ, après son martyre, a été réintégré clans la

pleine possession de cette gloire céleste dont il avait joui avant
son incarnation, son état actuel est cependant notablement
différent de ce qu'il avait été avant son abaissement volontaire.
En effet, par suite de l'impulsion morale qui a été donnée à

l'humanité croyante par ses paroles el son exemple, il possède
un ascendant moral sur l'humanité qu'il n'aurait jamais pu
obtenir sans cela. Il en est de lui comme le dit l'épître aux Héb.

(V, 8 et 9) dans un passage qui exprime plus clairement que
d'autres la connexion logique entre sa mort et son salut :

« Bien qu'étant fils [de Dieu], il a appris l'obéissance par les

choses qu'il a souffertes, et ayant été rendu accompli [dans
l'obéissance il est devenu, pour tous ceux qui lui obéissent,
auteur d'un salut éternel. »

Il a donc été rendu accompli dans tout ce qui constitue la

sainteté humaine ici-bas et, par là-même, accompli comme
notre sanctificateur, à la pleine satisfaction de la sainte justice
de Dieu. Certes, nous n'oserions pas nous permettre de dire

que le fils de Dieu a été en apprentissage d'obéissance ici-bas,
si la Bible ne nous y autorisait pas. Cette parole, au reste,
renferme quelque chose de ce que les Anciens avaient vaguement



GRACE ET JUSTICE DIVINES 503

entrevu dans leurs spéculations à la fois théogoniques et cos-

mogoniques, et elle caractérise au mieux le progrès dans l'œuvre

de la création d'une humanité céleste, progrès réalisé par
le Christ crucifié, d'abord dans sa propre personne, puis aussi
dans les « nombreux enfants » de Dieu qu'il est appelé à «

conduire à la gloire » en les sanctifiant (Héb. II, 10,11). Par ses
saintes souffrances Jésus a pour ainsi dire fourni au saint Esprit
des armes nouvelles et perfectionnées pour vaincre les
résistances de notre nature charnelle et l'a mis en mesure de venir
habiter d'une manière durable dans les cœurs des fidèles en

vue de leur sanctification entière ; car auparavant l'accès
de ces cœurs lui était encore en grande partie fermé (Jean

VII, 39.)
La croix de Christ est le moyen le plus énergique que Dieu

pût employer pour mettre en évidence le degré qu'atteint
l'inimitié contre lui dans des êtres charnels, pour nous montrer
jusqu'où doit aller notre abnégation de nous-mêmes à son
service et tout le bien qui résulte d'une obéissance sans réserve.
Et quand même nous ne sommes pas tous appelés à mourir sur
une croix, nous sommes pourtant tenus à «mourir au péché, »

si nous voulons avoir part à la gloire promise aux vainqueurs.
Et puisque l'amour de Dieu se manifeste à nous dans toute sa

grandeur et sa pureté par ce sacrifice de son fils (Rom. V, 8),
cela doit changer les dispositions naturelles de notre cœur
égoïste, le dégager des fascinations trompeuses du monde et

nous faire aimer de tout notrecœur celui qui nous a tant aimés
le premier.

§ 28. Pouvant nous sanctifier, Christ peut aussi intercéder valablement

pour nous devant Dieu et nous réconcilier entièrement avec lui.

Dès qu'il y a moyen pour nous d'être véritablement sanctifiés,

il est possible aussi que nous soyons entièrement réconciliés
avec Dieu. Car la paix avec Dieu est intimement liée à notre
victoire sur le mal. Rien de plus simple que cet axiome, prêché
par la Loi et les prophètes, et pleinement réalisé en Christ
crucifié et ressuscité. Christ s'étant rendu accompli pour nous



504 F. ECKLIN

sanctifier peut dès lors aussi intercéder valablement pour nous.
Car toute prière d'intercession devient efficace dans la mesure
où celui qui intercède a le pouvoir de remédier au mal commis

par son protégé. (Luc XIII, 8: parabole ilu figuier stérile.)
Ce n'est donc pas la sainteté déjà réalisée dans les fidèles

qui sera la cause de leur adoption auprès de Dieu et du pardon
de leurs péchés, mais la possibilité acquise par Christ de les

sanctifier entièrement et la garantie offerte par lui quant à leur
sainteté future. Ainsi cette garantie de réparation offerte à Dieu

par Christ est la base juridique de la propitiation, la véritable

cause du pardon par son sang. La réconciliation devient de

plus en plus complète entre Dieu et les hommes à mesure que
la confiance mutuelle renaît.1 Christ s'offre à Dieu pour garantir
le rétablissement de son image en nous, et en même temps il
s'offre à nous pour nous garantir le pardon de Dieu et la vie
éternelle. C'est ainsi qu'il est en réalité « le garant » de la Nouvelle

Alliance (Hebr. VII, 22). A cause de lui Dieu peut de

nouveau avoir confiance dans l'humanité pour autant qu'elle
obéit à son fils; et à cause de lui nous pouvons de nouveau

1 Cette pensée ressort plus ou moins clairement de Rom. V, 9 et 10

que nous pouvons paraphraser ainsi : « Si Dieu a pu nous aimer au
point de livrer pour notre iustification son propre fils à la mort lorsque
nous étions encore des pécheurs, à plus forte raison nous sauvera-t-il de
la colère à venir, maintenant que nous ne vivons plus dans le péché.
Et s'il nous a procuré par la mort de son tils les moyens d'une réconciliation

lorsque nous étions encore ses ennemis, à plus forte raison nous
procurera-t-il la vie éternelle par la vie de son fils, maintenant que
nous l'aimons à notre tour. » Si cette paraphrase est juste, la justification

est un premier rapprochement, de Dieu et du pécheur, et la vie
éternelle est la réconciliation définitive. La mort de Christ a amené la
possibilité d'une conversion, et la vie de Christ (par le saint Esprit
Rom, V, 5) en produit la réalité par le saint Esprit. Si déià la possibilité

d'une future sainteté a pu produire cette paix provisoire, à plus
forte raison la réalité croissante doit-elle amener une paix de plus en

plus définitive. Par sa mort Christ a, pour commencer, brisé le règne
exclusif du péché ; par sa vie il amène le règne exclusif du bien c'est
pourquoi il nous sauvera par sa vie « à plus forte raison. » Mais la
raison du salut, que ce soit la moins forte ou la plus forte, est au fond
toujours la même. Ce n'est pas l'expiation, c'est la réparation, d'abord
possible, ensuite réelle, du mal.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 505

avoir confiance en l'amour paternel de Dieu, parce que le péché
doit nécessairement disparaître en nous, si nous demeurons
unis à Christ dans la vie et dans la mort. Que faut-il de plus?
La paix est rétablie et nous sommes sauvés, entièrement
garantis contre la colère à venir, et nous pouvons nous glorifier
d'être les enfants de Dieu en toute éternité par Jésus Christ.

| 29. Cette théorie de la propitiation stimule la vie spirituelle sans favori¬

ser l'orgueil spirituel ou l'illusion du mérite des œuvres.

Avec cette théorie tout notre salut est basé sur la grâce de

notre Seigneur Jésus-Christ (Act. XV, 11), car nous n'avons
d'autre chance d'être justifiés et sanctifiés qu' « en lui. »

L'union mystique de l'âme fidèle avec le Christ la rend participante

de sa paix avec Dieu, de sa victoire sur le péché et la

mort, de sa gloire dans le monde à venir. Il y a solidarité
complète entre lui et nous, si nous nous donnons à lui, comme lui
il s'est donné à nous. Sa sainte valeur personnelle compense
notre non-valeur naturelle. Ainsi, avec cette théorie de la

propitiation, nous nous trouvons en pleine harmonie de sentiment
avec les apôtres, pour qui « être en Christ » (Philip. III, 9),
« demeurer en lui » (1 Jean II, 28), « être une même plante
(en allemand: ein Lebensganzes) avec lui s (Rom. VI, 2,
Jean XV, 2suiv.), « devenirjuslicedeDieu en lui »(2 Cor. V, 21),

équivalait à la possession du salut. La justice du seul « Juste »

porte nos péchés (Esaïe LUI, 11), c'est-à-dire, elle les compense,
les couvre, les surmonte1.

Et puisque ce n'est pas notre sainteté actuelle toujours
imparfaite, mais notre sainteté future, garantie par Christ, qui
seule, par anticipation, peut être un motif pour Dieu de nous
admettre dors et déjà comme ses enfants, enfants en formation
sans doute, cette conception du rapport entre la justification
et la sanctification est éminemment propre à stimuler notre
zèle pour le bien, sans pourtant nous ramener sous la loi et

1 Comme dit Luther dans le cantique que nous avons déjà cité :

(Christ dit au fidèle) « Den Tod verschlingt das Leben mein, Mein
Unschuld trägt die Sünde dein : So wirst du selig werden. »



506 F. ECKLIN

dans les égarements du mérite des œuvres. Evidemment ce
n'est pas la justitia Christi nobis infusa du dogme catholique
qui, comme telle, sert de base à notre adoption auprès de Dieu ;

c'est la justitia Christi nobis infundenda pour le moins autant
que la justitia Christi jam infusa. Toutefois, cela ne peut que
ce raffermir notre vocation » ou notre état de grâce (2 Pierre 1,10)
si dès maintenant la justitia Christi nous est déjà infusa d'une
manière sensible, en d'autres termes, si la victoire sur le péché
est déjà bien avancée en nous et que Christ soit déjà en quelque
mesure « formé en nous » (Gai. IV, /19). Car sans la sanctification

personne ne verra le Seigneur (Heb. XII, 14), et saint
Paul, qui « réduit son corps en servitude de peur, en quelque
sorte, qu'après avoir prêché aux autres, il ne soit lui-même
réprouvé »(1 Cor. I, 27), recommande aux fidèles (Philip. 11,12)
de travailler à leur propre salut avec crainte et tremblement,
sachant que & Dieu opère en nous et la volonté et l'exécution
selon son bon plaisir. »

| 30. Cette théorie, enfin, est la vraie manière d'interpréter la vieille
formule d'une propitiation par « satisfactio vicaria. »

Au fond, ce que nous proposons comme pouvant remplacer
fructueusement le dogme traditionnel de la propitiation n'est
autre chose qu'une interprétation plus vraie de la vieille formule
de saint Bernard : Satisfecit caput pro membris, Christus pro
visceribus suis. Celle-ci exprime en style lapidaire ce que vaut

pour notre salut la solidarité entre le chef et les membres du

corps mystique de l'Eglise. Sans doute le mot satisfecit ne se

trouve pas dans la Bible, mais il correspond jusqu'à un certain

point au terme biblique (Héb. V, 9): « Il s'est rendu accompli ;»

car être accompli est aussi un satis de sainteté. La différence
entre « faire assez » et « être assez saint » pour contenter Dieu

marque la différence de la conception légale et de la conception

évangélique de la perfection morale, et au point de vue de

l'épître aux Hébreux, le satisfacere, sous forme de satis pati,
n'a été que le moyen d'atteindre cette perfection personnelle

qu'il fallait à Jésus pour être notre médiateur. Mais cette réserve



GRACE ET JUSTICE DIVINES 507

faite, nous pouvons bien accepter le terme satisfecit pro nobis.
Toutefois une réserve analogue s'impose à nous dans

l'interprétation du mot pro dans la formule de saint Bernard, ou de

vicaria dans satisfactio vicaria. Car ces deux mots latins sont
à double entente, pouvant être compris soit dans le sens d'une
substitution, soit dans celui d'une représentation. Quand il y a

représentation, le remplaçant renferme virtuellement le
remplacé, ne formant intellectuellement qu'un seul tout avec lui.
Evidemment c'est ainsi que l'entend saint Bernard, puisqu'il
parle de la tête représentant intellectuellement et moralement
le corps. Dans ce cas les deux congénères, malgré leur dualité

apparente, passent pour être une unité complexe. Et cela

suppose une certaine homogénéité ; car on ne peut raisonnablement

en représenter d'autres qu'en ce qu'ils ont de commun
avec celui qui doit agir en leur nom. Un aveugle ne pourrait
pas représenter des clairvoyants quant à la vue. Celui qui
en remplace un autre dans une fonction publique doit toujours
être jusqu'à un certain point son alter ego dans les qualités
dont il s'agit ; autrement, il compromettrait son commettant.
C'est donc la solidarité qui est la base indispensable de toute
représentation vraie.

Il en est autrement de la substitution. Avec elle, les deux

qui font échange s'excluent mutuellement dans ce qu'ils font.
Si je paie à la place d'un pauvre, ce pauvre est dispensé de

payer, et je le remplace, précisément parce qu'il n'a rien, tandis

que moi j'ai de quoi payer. C'est donc la dualité des conditions
et l'échange des sorts respectifs qui est le caractère propre de

toute substitution. Les corps s'excluent mutuellement dans

l'espace ; c'est pourquoi tout remplacement corporel devient

une substitution, au moins pour l'apparence physique. Mais

les volontés peuvent être renfermées les unes dans les autres,

par exemple, celle du maître dans celle du serviteur. Dans ce

cas le serviteur agit au nom de son maître et comme son
représentant. Le père représente ses enfants en bas âge II ne se

substitue pas à eux en signant un engagement pour eux, par
exemple un contrat d'apprentissage, parce qu'il y a consentement

et solidarité des intérêts. C'est une représentation des



508 E. ECKLIN

membres par le chef de la famille, quand même dans l'acte
matériel de signer un acte, sa main effectivement se substitue
à la leur. Mais les enfants, dans ce cas, ne sont pas dispensés
ou exclus dé l'obligation renfermée dans le contrat ; ils y sont
au contraire renfermés par la volonté du père.

En appliquant ce qui vient d'être dit aux rapports de Christ
avec nous, pour savoir si dans l'œuvre de la rédemption il a

agi comme notre représentant ou comme notre substitut, nous
n'avons qu'à nous demander si ce. qu'il a fait ou souffert pour
nous nous dispense d'expier nos transgressions, de souffrir et
de mourir, nous dispense d'obéir à Dieu et de nous consacrer
à son service. S'il y a dispense, il y a eu substitution ; si non,
il y a eu représentation. D'après le dogme orthodoxe, il y a eu
substitution parce que Christ a expié, a obéi à notre place, étant
donné que nous sommes trop mauvais pour le faire. D'après
notre point de vue, Christ, dans sa lutte contre le péché et dans

sa mort victorieuse, nous représente et nous remplace
provisoirement à cause de notre faiblesse (Rom. V, 6), en attendant

que parsa grâce nous devenions assez forts pour lutter et
vaincre à notre tour. Il a donc satisfait à Dieu pour nous,
contenté Dieu pour nous en attendant que nous puissions
le contenter un jour nous-mêmes et que, parvenus à sa stature
parfaite (Eph. IV, 13), nous puissions glorifier Dieu conjointement

avec lui, qui est le premier né de l'humanité céleste

(Rom. VIII, 29). Avec la représentation, Christ, en se frayant
par sa mort l'accès de la gloire céleste en vue de nous y
entraîner comme un Winkelried spirituel, nous renferme virtuellement

dans sa victoire. Avec la substitution, il s'isolerait
d'avec nous, voulant tout faire à lui seul, à l'exclusion de ceux

qu'il remplace, car il nous dispenserait d'expier, et même

d'obéir. C'est pourquoi nous répudions avec force cette
interprétation substitutionniste de l'adage : Satisfecit Christus pro
nobis. Le Nouveau Testament ne connaît pas ce Christ se

substituant à nous dans l'œuvre du salut, quand il nous dit : Christ
a souffert pour nous, le juste pour les injustes, il s'est sanctifié
lui-même pour nous, il est mort pour nous, etc. Dans toutes

ces locutions il emploie le mot tmìp (en faveur de), tandis



GRACE ET JUSTICE DIVINES 509

qu'il faudrait àvri (à la place de) pour désigner la substitution,
et les deux seules fois (Marc X, 45 et 1 Tim.II, 6) où nous
trouvons àvri, le choix de cette préposition est motivé par
l'emploi du terme figuré de « rançon » et par l'apparence
physique de la manière dont il a « donné son corps pour nous.1 »

Nous avons déjà expliqué comment sa solidarité physique
avec notre race lui a valu cette mort; mais c'est notre
solidarité morale avec lui qui nous vaut la vie éternelle. La victoire
du chef garantit à Dieu celle des membres de son corps spirituel.

Christ ne pouvait jamais être notre représentant devant
Dieu quant à notre coulpe, étant innocent lui-même; il ne
peut l'être que quant à ce qui reste encore de l'image de

Dieu dans nos âmes et de parenté spirituelle avec lui, le Fils
(Math. XII, 48-49). Cette secrète parenté, qui devient apparente

par la foi, nous rend justifiables devant Dieu malgré
notre état de faiblesse actuel. Cette interprétation du terme
Christus pro nobis n'implique donc aucun échange arbitraire
de valeurs personnelles, mais elle suppose simplement une
compensation justement motivée de notre moins-valeur personnelle

par la plus-valeur du fils de Dieu. Réjouissons-nous de tout
notre cœur de ce que, par sa victoire sur le péché, le crédit
moral de l'humanité, qui était tombé si bas avant lui, est
remonté avec lui à une hauteur plus normale, au moins en ce

qui concerne les vrais fidèles ; en sorte que la grâce peut
maintenant abonder là où le péché avait abondé, et que Dieu peut
nous être propice sans la moindre atteinte portée aux droits
de sa sainteté.

1 D'après le contexte il n'est question dans ces deux passages que de

la grandeur du dévoument de Christ pour nous, et nullement d'une
théorie de la propitiation. Ils signifient donc que, quant a ce dévouement,

c'est a peu près comme si Jésus-Christ avait échangé sa vie contre
la nôtre, son sort contre le nôtre. Mais comme en réalité cet échange
n'a jamais eu lieu d'une manière complète, Christ n'étant jamais devenu
anathème à notre place (car comme tel il n'aurait pas pu ressusciter),
les termes Vurçov àvrl ttoXîiCov et avTiAvrpov imèç iràinuv doivent être pris au
figuré et au rabais, ce qui ne diminue en rien leur justesse approximative
et l'à-propos de leur emploi dans ce contexte.



510 F. ECKLIN

§ 3d. Raisons qui nous obligent à ajouter à l'exposé de cette théorie

quelques considérations relatives à l'intelligence des Ecritures et à

l'instruction des fidèles sur ce sujet.

Arrivés au terme de notre étude sur la grâce et la justice de

Dieu dans l'œuvre de la rédemption ou sur « la base juridique
du pardon des péchés, » nous ne nous flattons pas d'avoir pu
par nos raisons, quelque irréfutables qu'elles puissent paraître
en détail, convertir promptement à notre manière de voir tant
de chrétiens sérieux qui lisent leur Bible sans parti pris (il le
leur semble du moins) et qui désirent, y trouver des indications
claires et fortes sur la manière dont Jésus-Christ nous a acquis
le salut au prix de son sang. Ceux-là nous diront : Cette
nouvelle théorie de la rédemption est la quintessence de certains
raisonnements judicieux et de certains passages bibliques
habilement combinés plutôt que le résultat de témoignages
clairs et positifs de la parole de Dieu ; car à part Héb. V, 8 et 9

et peut-être Jean XVII, 19, il n'y a pas de textes indiquant
d'une manière plus ou moins distincte et indubitable les bases

de la propitiation dans le sens de cette théorie. Et quand même

nous l'adopterions pour notre propre compte, nous serions
bien embarrassés de l'exposer à des âmes simples ; car elle

nous paraît bien plus compliquée que celle à laquelle nous

sommes habitués dès notre enfance.
Ces objections, nous l'avouons, ont bien une certaine importance

pratique, comme symptômes de la faiblesse humaine
dans la recherche de la vérité et de la grande force de certaines
habitudes de pensée; c'est pourquoi il ne serait ni juste ni
charitable de n'en tenir aucun compte. Mais elles n'ont aucune
valeur réelle en face de la vérité elle-même. Dans une question
de ce genre il ne s'agit aucunement de ce qui est commode à

croire ou à enseigner, mais de ce qui est vrai ou non. Aussi,
afin d'encourager nos lecteurs à faire un certain effort de pensée

dans l'appropriation de la vérité nu sujet du grand mystère
de la propitiation, et d'expliquer la nécessité de cet effort, nous



GRACE ET JUSTICE DIVINES 511

croyons bien faire en ajoutant à notre étude précédente quelques

considérations sur certaines conséquences qui résultent
de notre manière de voir pour l'intelligence des Ecritures et

pour l'instruction des fidèles dans la vérité. Ces considérations
feront le sujet des paragraphes suivants.

| 32. En consultant l'Ecriture au sujet du problème de la rédemption,
il faut tenir compte du caractère progressif de la révélation.

Avant tout, nous devrons nous expliquer sur la forme, en

partie énigmatique et paradoxale, sous laquelle le problème
de la rédemption se présente à nous dans la plupart des

passages bibliques. Car c'est bien à ce clair-obscur des Ecritures
que sont dus, en grande partie du moins, les tâtonnements de

l'Eglise dans la recherche de la vérité à ce sujet, et la grande
ténacité de l'erreur traditionnelle. Vouloir affirmer d'avance,
conformément au décret de l'ancienne orthodoxie sur la per-
spicuitas Scripturœ sacrxi, que tout doit être parfaitement
facile et limpide dans ce que la Bible nous dit sur ce mystère de

la foi, ce serait nier le caractère progressif de la révélation, et

exiger des apôtres qu'ils devaient avoir trouvé d'emblée la

solution scientifique de tous les problèmes qui pouvaient surgir à

propos de leur prédication de l'Evangile dans sa simplicité
populaire. Cela contredirait tellement à tous les faits exégétiques
et à la marche qu'a suivie jusqu'à nos jours l'évolution delà
pensée chrétienne, que nous ne nous arrêterons pas à réfuter

longuement ce préjugé d'ailleurs très compréhensible.
Nous croyons plutôt qu'il a plu à la sagesse de Dieu de déposer

dans l'Ecriture certains germes de vérité, destinés à fournir

dans la suite les éléments d'une connaissance plus approfondie

(Ephés. 1, 17 ; IV, 13), mais non de donner à l'Eglise
des solutions scientifiques toutes faites sur les grands problèmes

dont il s'agit, ni de lui épargner ainsi tout effort de

réflexion propre. Tel est le cas des problèmes de la trinité, des

deux natures en Christ, de la prédestination, de la justification

1 Certes, elle a été assez grande, cette perspicuitas Scr. s., et elle l'est

encore, pour la réfutation des erreurs de Home.



512 F. ECKLIN

par la foi, de la nature de la sainte Cène, de l'eschatologie soit
individuelle, soit collective, etc. Nous savons que l'Eglise de

l'âge apostolique à dû traverser une crise prolongée et souvent
dangereuse au sujet de la question éminemment pralique des

conditions d'admission des païens nouvellement convertis dans

l'Eglise; et ce n'est qu'à la longue que la vérité s'est fait jour à

ce sujet, non sans de pénibles tâtonnements. Comment, en face

de ce fait, oserait-on affirmer que la question d'une théorie
vraie de la propitiation, qui encore au moyen âge passait,
parmi les théologiens les plus célèbres d'alors, pour une question

ouverte à toutes les opinions, ait fait exception à cet

égard Ce n'est donc pas agir arbitrairement, c'est au contraire
agir avec toute la circonspection conforme à la nature de ce

problème, si, dans l'examen des témoignages bibliques à ce

sujet, nous tenons largement compte des différents degrés de

lumière par lesquels l'Esprit saint a fait passer les fidèles de

l'Ancienne Alliance, et plus tard ceux de la Nouvelle, avant de

faire arriver l'Eglise à la pleine connaissance de tous les

éléments de ce problème aussi compliqué qu'important.

§ 33 Abandonnant peu à peu l'idée d'une satisfaction extérieure à donner

à Dieu, les auteurs sacrés passent finalement à la notion d'une

compensation du déficit moral de l'humanité par des valeurs toutes

personnelles.

En embrassant du regard la totalité des témoignages bibliques

relatifs à la propitiation, nous remarquons d'emblée qu'à
côté de la doctrine d'une compensation de notre dette morale

par la plus-valeur toute personnelle de l'Homme-Dieu qui s'est

donné lui-même pour être notre rédempteur, il y a aussi dans

l'Ecriture la prescription légale d'une propitiation par le sacrifice

d'une victime animale. Ce sont là les deux points extrêmes
de l'évolution de la pensée scripturaire à l'égard de ce sujet.
Partant de l'idée encore obscure d'une satisfaction tout
extérieure à offrir à Dieu sur son autel, elle arrive finalement à la

conception hautement spirituelle de la personne d'un médiateur

qui s'est rendu accompli devant Dieu par le sacrifice de

sa propre vie.



GRACE ET JUSTICE DIVINE 513

Le type le plus caractérisé d'une propitiation à la façon de

l'Ancienne Alliance se trouve dans le rituel dn grand jour des

propitiations. D'après ce rituel, le sang d'une victime pure
devait être répandu en partie, et par aspersion, sur le couvercle
de l'arche de l'alliance. Il passait pour être sacro-saint et avait

par conséquent le privilège d'être mis en contact immédiat
avec le trône de Dieu dont ce couvercle était le symbole, et que
le souverain sacrificateur osait à peine approcher, combien
moins toucher. Ensuite, l'autre partie de ce même sang était

répandue par aspersion sur le peuple, comme « sang de

l'alliance » avec Dieu. L'interprétation chrétienne de ce rite nous

paraît devoir être celle-ci : Ce sang symbolisait1 l'âme du Christ

crucifié, laquelle se trouve être mise en rapport direct avec
Dieu et simultanément avec l'Eglise fidèle, et forme ainsi le

trait d'union entre les deux. Ce sang n'avait pas une signification

expiatoire ; car il ne représentait pas une vie maudite et

exécrable, mais au contraire une vie des plus saintes et des

plus agréables à Dieu, prête à être glorifiée par lui. C'était en

effet un sacrifice de consécration entière, semblable aux
holocaustes, et non un anathème.

Instruits par les paroles de Jésus-Christ et par les lumières
du saint Esprit, les apôtres reconnurent dans la personne de

leur divin Maître cette victime pure et sans tâche, cet agneau
de Dieu qui porte et qui surmonte « le péché du monde. » Dès

lors la pensée apostolique se dégage successivement (ce qu'on
peut observer surtout dans l'épître aux Hébreux) de tous les

liens et les voiles du mosaïsme et finit par placer devant nos

yeux ce rédempteur qui, par son obéissance jusqu'à la mort,
« s'est rendu accompli » devant Dieu pour être « l'éternel
médiateur entre lui et les hommes, » et qui, par le sacrifice
absolument saint et unique de son propre corps, est devenu « le

garant d'une alliance éternelle. »

Il y a certainement quelque chose de divinement bien conçu
et d'admirablement réussi dans cette évolution par laquelle
l'Esprit de révélation dégage peu à peu de ces anciens rites
plus ou moins entachés d'anthropomorphismes (Gen. VIII,

1 Comme le sang d'Abel symbolisait son âme. Gen. IV, 10.



514 F. ECKLIN

24) une idée aussi profonde et aussi lumineuse que celle
du sacrifice propitiatoire de Golgotha. Là il ne s'agit plus d'une
satisfaction purement extérieure offerte à Dieu (une Sachliche

Leistung, comme on dirait en allemand), mais d'un perfectionnement

suprême de la personnalité humaine dans celui qui
était h- plus capable de ce perfectionnement spirituel. Et ce

qu'il y a de plus étonnant, c'est que les germes de cette évolution

spiritualiste se trouvent déjà tous dans l'Ancien Testament.
D'abord dans Esaïe LUI, 11. (Le serviteur juste de Jéhovah qui, en

suite du sacrifice de sa propre vie, en justifie plusieurs); puis
dans Jér. XXXIII, 16 (Jéhovah, notre justice) ; enfin dans ce

psaume XL, 7 (cité Héb. X, 5) où il est dit: « Tu n'as voulu ni
sacrifice ni offrande, mais tu m'as formé un corps, pour faire,
ô Dieu, ta volonté » Nous pouvons encore mentionner à cet

égard Jér. XXXI, 31 à 34 (cité Héb. VIII, 8 et X, 16),

passage dans lequel la rémission des péchés est mise en si étroite
connexion avec le renouvellement des cœurs, et qui contient
ainsi en germe l'idée vraie concernant la genèse du pardon.

| 31. La plupart des passages du Nouveau Testament relatifs à la

rédemption se bornent h désigner Jésus-Christ comme la véritable

victime propitiatoire, sans aucune explication du mystère.

Malgré les lumières plus grandes accordées, au sujet de la

rédemption, aux apôtres comparativement à d'autres fidèles,
ils n'ont pus éprouvé le besoin le s'élever, chaque fois qu'ils
en parlaient, à la hauteur d'une conception parfaitement lucide
et spiritualiste du mystère en question. Dans la plupart des

passages où ils abordent ce sujet, ils se bornent à appliquer à

la personne de Jésus-Christ crucifié le langage figuré du rituel
mosaïque des sacrifices de propitiation, sans y ajouter la moindre

explication. Tel est le cas, lorsqu'ils le désignent comme
« l'agneau pur et sans tache, » « l'agneau pascal immolé pour
nous, » « l'agneau de Dieu qui porte (ou qui ôte) le péché du

monde, » ou quand ils parlent du « sang de la nouvelle
alliance, » de « l'aspersion avec ce sang, » de « la purification
par ce sang, » « du rachat par ce sang, s « l'entrée du Christ
dans le sanctuaire céleste à l'aide de ce sang, etc. » Toutes ces



GRACE ET JUSTICE DIVINES 515

expressions, auxquelles nous pourrions ajouter celles où il est

question de « boire ce sang, » de « laver ses vêtements dans

ce sang, » « d'être justifiés par ce sang (Rom. V, 9) » de « vaincre

par ce sang, » n'établissent qu'une chose : c'est que la

rédemption symbolisée par les rites propitiatoires du mosaïsme
s'est réalisée complètement dans le sacrifice de la croix.

Avec cela, ces passages ne s'occupent nullement de la question

de savoir jusqu'à quel point les antiques conceptions
touchant les sacrifices propitiatoires trouvent, sans modification

aucune, leur application dans le fait nouveau du sacrifice de

Golgotha, ou s'il y a quelque chose à y modifier ou à en retrancher,

selon l'adage : Omne simile Claudicat. N'est-il pas surprenant

que, dans la fixation des limites entre la conception
mosaïque et la conception évangélique du sacrifice propitiatoire,

il y ait une certaine oscillation même dans cetteépi-
tre aux Hébreux, d'ailleurs si remarquable par la richesse et
la profondeur de ses enseignements Car à côté des

passages qui nous parlent d'un Christ « rendu accompli par
ses souffrances » (V, 9) et pouvant dès lors « pour toujours
intercéder valablement en faveur des pécheurs » (VII, 25), il
y en a d'autres, d'après lesquels son sang, à la façon d'une
satisfaction quantitative, n'a de valeur propitiatoire que pour
un nombre limité de péchés, savoir pour ceux qui ont été

commis sous l'Ancienne Alliance (IX, 15 et 26), ou d'après
lesquels (p.e. IX, 22) par une forte accommodation au langage

juif, ce sang semble produire la rémission des péchés, à peu
près de la même manière que sous l'Ancienne Alliance le sang
ties victimes animales était censé produire une certaine purification

lévitique.

S 35. La théorie orthodoxe de la rédemption n'a pas suffisamment évité

l'écueil d'une adaptation trop servile à la l'orme symbolique et paradoxale

de la propitiation dans le mosaïsme.

Les symboles et paradoxes des rites propitiatoires du
mosaïsme sont quant à leurs détails d'une interprétation difficile et
incertaine. Il n'est donc guère possible d'en l'aire le fondement
même d'une théorie de la propitiation. Ces victimes de propi-



516 F. ECKLIN

tiation étaient-elles, d'après le législateur, censées être des

« victimes expiatoires1 ?» Il est permis d'en douter, puisqu'elles
étaient sacro-saintes (Lév. VI, 10) et non anathèmes. En tout
cas, cet écueil d'une adaptation trop servile aux symboles du
mosaïsme et d'une interprétation hasardée de ces rites n'a pas
été suffisamment reconnu par l'ancienne orthodoxie protestante
(et par un certain piétisme), et n'a pas été évité avec tout le

soin désirable. C'est là ce qui a favorisé le grave malentendu
d'une propitiation par expiation, et voici comment :

C'est le propre de toute piété légale, d'envisager les rapports
de l'homme avec Dieu comme une chose à régler par des

ordonnances extérieures. Il en résulte que même l'anéantissement

de la coulpe lui paraît pouvoir être le résultat de satisfactions

honorifiques extérieures offertes à Dieu. C'était donc aussi

un axiome de la piété monacale du moyen âge, (exemple :

saint Anselme) qu'on pouvait avoir avec Dieu un compte de

doit et avoir dans le sens de pénitences et de satisfactions
correspondant à telle ou telle mesure de culpabilité. A la grandeur

de la coulpe correspondait un quantum de peines encourues

ou de pénitences volontairement subies. Quelque chose
de ce point de vue soit judaïque, soit monacal, a é déminent

survécu dans la doctrine orthodoxe de « l'équivalence. »

A l'en croire, la peine endurée par le Christ crucifié devait
correspondre exactement au quantum de la coulpe de tous les

péchés passés, présents et futurs de notre race. - D'après cette
théorie chaque nouveau péché d'un fidèle aurait dû au fond
avoir pour conséquence une aggravation des souffrances expiatoires

du Christ.
C'est là une manière tellement impossible de se représenter

l'expiation par substitution, que de nos jours on ne trouvera
probablement plus un seul dogmaticien de renom qui veuille

1 Segond traduit ainsi p. e. Lév. YI, 10 (Luther : Lév. VI, 17) le mot
Khattâth.

- Après d'autres, A. Hoeck de Hambourg (1544) soutint que, étant
descendu aux enfers, Christ avait enduré à notre place toutes les
tortures des damnés ; d'autres, après lui, prétendirent que c'est sur la
croix qu'il les avait toutes endurées.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 517

encore maintenir cette doctrine. Toutefois l'idée d'une expiation

réglée à ce point de vue quantitatif doit avoir, dans le

temps, contribué à la formation de la doctrine catholique d'une
extinction continue des péchés des fidèles par le sacrifice non
sanglant de la messe. L'erreur subsiste donc toujours encore
dans la chrétienté. Il est d'autant plus nécessaire qu'avec le
progrès des lumières dans l'Eglise protestante, celle-ci se
défasse enfin des derniers restes de cette idée extérieurement
quantitative quant à l'extinction de la coulpe, restes qui se

trouvent à la base de toute doctrine d'une expiation par
substitution. Et cela est d'autant plus légitime, qu'on ne pourra
jamais prouver d'une manière indubitable, quoi qu'en disent des

exégètes juifs ou chrétiens, que l'expiation par substitution fût
en réalité la pensée fondamentale du rituel de propitiation du

mosaïsme. Car il faudrait pour cela pouvoir fondre en une
seule la notion de la sainte victime de propitiation et celle de

l'anathème, maudit devant l'Eternel; ce que la lettre et l'esprit
de l'Ancien Testament interdisent également.

§ 36. Il y a cependant un légitime usage de toutes ces expressions
symboliques et paradoxales de l'Ancien et du Nouveau Testament relatives

au mystère de la propitiation.

Quoique l'application, tantôt simplement servile tantôt
décidément erronée, des termes rituels du mosaïsme au fait de la

propitiation par Jésus-Christ ait occasionné beaucoup d'obscurités

et même d'erreurs dans ce domaine de la pensée
chrétienne, ce n'est pas à dire qu'on ne puisse faire un usage
raisonnable des passages bibliques qui, sous une forme énigmati-
que ou même paradoxale, attestent le plus grand paradoxe de

l'histoire, notre salut par la mort du seul Juste. Le grand
nombre et la grande variété de ces expressions dans le Nouveau

Testament correspond évidemment à la sagesse infiniment

variée de Dieu et à la multiplicité des besoins humains,
quant à l'intelligence fructueuse de ce mystère.

Sans doute aux esprits plus développés il faut l'aliment fort
qui convient à l'état plus avancé de leur intelligence ; quant

THÉOL. ET PHIL. 1893. 35



518 F. EGKLIN

aux faibles et aux petits, il faut les nourrir de lait. Or l'immense

majorité des chrétiens ne sent guère le besoin de se former
des idées parfaitement claires sur le mystère de la rédemption.
Cesi peut-être un effet de leur éducation religieuse,
défectueuse à cet égard, et de l'absence complète de moyens de se

procurer quelque clarté à ce sujet. Ils sont donc résignés à rester
dans le demi-jour. Il leur suffit pleinement qu'on leur rende

témoignage avec chaleur et conviction de l'immense charité de

Dieu qui, pour l'amour de nous, n'a point épargné son propre
Fils, mais l'a livré à la mort. Il leur suffit qu'on leur parle du

dévouement infini de Jésus-Christ qui s'est donné pour nous
tous en rançon, qui a pris sur lui le fardeau de nos péchés

pour nous en délivrer ; qu'on les adjure de renoncer au péché

pour l'amour de lui, afin de devenir semblables à ce divin
modèle. Il importe de leur faire bien comprendre que, sans sa

mort propitiatoire, nous devrions tous mourir éternellement
dans nos péchés et que, pour cette raison, nous lui devons une
éternelle reconnaissance en mourant nous-mêmes au péché.
Or tout cola peut se dire sans qu'on ail soi-même dans son

esprit une théorie bien claire de la rédemption. Et au fond, la

plupart des passages du Nouveau Testament où il est question
de la rédemption par le sang de Christ el de notre devoir de

reconnaissance envers le Sauveur de nos âmes, ne contiennent
guère autre chose que cela ; car dans ces passages les auteurs
sacrés n'ont aucune intention de nous renseigner sur le

pragmatisme divin dans l'œuvre de la rédemption. Mais malgré
cette absence d'explications théologiques, ces passages, avec
leur grande variété de locutions figurées et paradoxales
sur l'effet salutaire de la mort du Christ, sont pour la plupart
des âmes chrétiennes une source abondante d'édification et de

rajeunissement de leur vie spirituelle; comme aussi la sainte
Cène l'est pour un grand nombre. Même l'essai manqué d'une

explication du mystère qu'a tenté la théologie orthodoxe avec
sa théorie erronée, n'exerce, nous avons tout lieu de le

supposer, d'autre influence sur bon nombre de fidèles ime de leur
démontrer ad oculos l'absolue incompréhensibilité de ce divin
mystère; car, à vrai dire, cette théorie rend encore plus obscure



GRACE ET JUSTICE DIVINES 519

la chose qu'elle prétend expliquer. Ainsi ces âmes acceptent
avec une profonde humilité et une foi quasi aveugle ce qu'il y a

d'absolument mystérieux pour elles dans ce drame divin. Cette

attitude résignée correspond d'ailleurs parfaitement à leur
intelligence généralement peu développée des choses religieuses ;

elle est, jusqu'à un certain point, digne d'être respectée,
puisqu'elle est un des premiers échelons de la connaissance qui
mène au salut, et conforme à l'ancien adage: Credo, ut in-
lelligam.

S 37. Danger qui résulte d'une fausse théorie de la rédemption pour
les fidèles à besoins intellectuels plus développés.

Toutefois, il faut le reconnaître, le manque d'une théorie
vraie sur la rédemption peut être accompagné d'un grand danger

pour certains fidèles. Quand il s'opère, chez des chrétiens
élevés dans la foi au dogme traditionnel, un réveil intellectuel
(et ce réveil est pour ainsi dire inévitable à un certain âge, du
moins chez certaines individualités), ils commencent par s'achopper

aux incongruités, disons plutôt, aux impossibilités morales
de la théorie qu'on leur a inculquée dans leur enfance, et cela

peut les conduire au doute en général. Qui en est responsable
En première ligne ceux qui, par leur manière inintelligente
d'interpréter les Ecritures et par leur enseignement peu
scrupuleux à l'égard de la sainte justice de Dieu, ont blessé le sens
moral de leurs auditeurs. C'est un tort qu'on fait à des âmes

avides de connaître Dieu et son Christ selon la vérité, que de

leur imposer l'obligation de croire que l'Evangile s'identifie en

quelque sorte avec cette fausse théorie de la propitiation, théorie

qui, depuis les temps où elle a été prêchée du haut des chaires

chrétiennes, a soulevé tant de contradictions émanant de bouches

savantes et de cœurs qui, pour être simples, n'étaient
pas moins droits. Ce tort devient d'autant plus grand qu'on
insiste davantage sur la nécessité de cette croyance pour obtenir

le salut. Qui sait si, parmi les milliers et milliers de chrétiens

qui de nos jours se tiennent systématiquement éloignés
delà Table sainte, il n'y en a pas beaucoup qui s'en sont sentis



520 F. ECKLIN

repousses par des assertions aussi téméraires Qui pourra
jamais calculer combien d'âmes disposées au doute ont été plongées

dans un doute encore plus ténébreux par le mal qu'on
leur a fait dans leur jeunesse et dont elles ressentent encore
davantage tout le tort une fois qu'elle sont parvenues à l'âge
mûr? Que personne n'ait le triste courage d'assumer sur lui dtj

semblables responsabilités

§ 38. La nécessité de donner sur ce sujel plus de lumières à l'ensemble

des fidèles s'impose donc à tous ceux qui connaissent la vérité.

Les membres de l'Eglise qui connaissent la vérité sur ce

point, et surtout les pasteurs, après s'être suffisamment instruits
eux-mêmes, devraient pouvoir montrer à ces esprits en proie au

doute le pont sûr qui peut les faire passer, par-dessus l'abîme

ténébreux, aux clartés sereines de la connaissance de la vérité.
Plusieurs béniraient la main qui les conduirait ainsi des obscurités

à la lumière. Sans doute des passages tels quel Jean I,
7 : « Le sang de Jésus-Christ, le Fils de Dieu, nous purifie de

tout péché, » ou Ephés. I, 7 : « En lui nous avons la rédemption

par son sang, savoir la rémission des péchés, » sont,

pour ces esprits sceptiques et d'ordinaire superficiels, comme
des pierres d'achoppement, parce qu'ils ne voient là que
des assertions paradoxales concernant un objet matériel et

mort selon eux. Qu'on ouvre donc leur intelligence en leur
montrant que ce « sang de Jésus-Christ » ne signifie pas une
chose morie, mais tout ce qu'il y a de plus personnel et de plus
vivant, savoir l'âme de ce Sauveur qui s'est donné lui-même

pour nous, afin de nous arracher à la mort ; qu'il s'agit du

symbole du plus grand et du plus pur amour divin dont l'homme
puisse faire l'expérience dans le temps et dans l'éternité.

Certainement, plus d'un y réfléchira à deux fois avant de

persister à contredire. Car précisément cette expression, en

quelque sorte mystique, de « sang de Christ, » qui désigne en

style lapidaire tant de choses et des choses si profondes, est une
de celles qui se prêtent le mieux à faire passer des auditeurs
attentifs d'une idée obscure et superficielle du mystère de la



GRACE ET JUSTICE DIVINES 521

propitiation à une conception lumineuse et efficace de la chose.

Et en face de semblables paradoxes de la Bible, on expérimente
toujours de nouveau la vérité de cette parole que le Seigneur
adressait un jour à ses disciples (Math. XIII, 11) : « il vous a

été donné, à vous, de connaître les mystères du royaume des

cieux » et à d'autres « cela n'a pas été donné. »


	Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption [suite]

