
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Les résultats des travaux les plus récents sur l'Ancien Testament et leur
influence sur l'histoire de la religion et sur la dogmatique [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379547

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES RÉSULTATS
DES

TRAVAUX LES PLUS RÉCENTS SUR L'ANCIEN TESTAMENT

ET LEUR INFLUENCE

SUE L'HISTOIRE DE LA RELIGION ET SUR LA DOGMATIQUE

PAR

PL VUILLEUMIER

III

11 nous reste à parler de l'influence que les résultats exposés
dans les deux premières parties de ce travail peuvent être

appelés à exercer sur la dogmatique chrétienne.

1. Quelques réflexions préliminaires avant d'entrer au cœur
du sujet. Elles me sont suggérées par la position même de la

question. On nous demande de dire quelle influence les données

(Ergebnisse) de la science actuelle concernant la littérature et
l'histoire de l'Ancien Testament peuvent exercer sur la dogmatique

(Glaubenslehre). Cela suppose, semble-t-il, en premier
lieu, qu'on soit déjà généralement d'accord entre théologiens

pour reconnaître à ces données le caractère et la valeur de

résultats définitivement acquis. Et en second lieu, on paraît
considérer comme une chose allant de soi que ces résultats

devront réagir plus ou moins directement sur la doctrine
chrétienne.

Or il est impossible de se dissimuler, quant au premier point,

que l'accord supposé n'existe pas encore sur toute la ligne,
tant s'en faut. Ceux-là même qui ont adopté les principaux



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 403

résultats de la critique littéraire de l'Ancien Testament ne sont
pas tous également disposés à s'en approprier les conclusions
historiques. Plusieurs gardent encore vis-à-vis d'elles une
prudente réserve. Quelques-uns mettent à s'en défendre une
assez grande vivacité. Cette attitude défensive est d'autant
moins faite pou mous surprendre, elle nous inspire d'autant plus
de sympathie qu'elle a été pendant plusieurs années la nôtre.
Ce n'est pas du jour au lendemain, ce n'est pas sans travail ni
lutte qu'on arrive à entrevoir d'abord, à comprendre ensuite,
et enfin à s'avouer franchement à soi-même, que s'arrêter
ainsi à mi-chemin est une position intenable à la longue. Le

jour vient cependant tôt ou tard où la lumière se fait, où se

consomme la rupture avec les conceptions traditionnelles et où
l'on trouve enfin, avec la lumière, le courage de dire : Offrirai-
je à l'Eternel, au Dieu de vérité, des sacrifices qui ne me coûtent

rien?
Mais il y a plus. Ce qu'un nombre chaque jour plus considérable

de théologiens envisage comme des résultats certains ou
du moins très vraisemblables de la science biblique, d'autres

persistent à en douter, ne voulant y voir que des hypothèses
plus ou moins sujettes à caution. Il est des esprits que les

seuls mots de résultats de la science en matière de Bible ont le

don d'offusquer et qui se flattent qu'en dernière analyse,

quand les eaux du déluge qui s'appelle la critique se seront
écoulées, les affirmations traditionnelles, semblables aux cimes
de l'Ararat, reparaîtront plus fermes que jamais et qu'on
pourra y amarrer de nouveau en toute sécurité l'arche aujourd'hui

si ballottée de la théologie. Jene voudrais faire de peine à

personne, mais ceux qui en sont encore à nourrir de semblables

espérances se préparent, je le crains, de cruelles déceptions.
Il en sera sans doute de ces résultats nouveaux comme de tant
d'autres qui les ont précédés. Quand ils auront cessé d'être

nouveaux, il se trouvera qu'ils ont fait tout doucement leur
chemin dans les esprits. Si bien que les neveux de nos sceptiques

d'aujourd'hui seront tout étonnés qu'on ait jamais pu
douter sérieusement de leur vérité. Où sont-ils de nos jours,
parmi les hommes qui se piquent de quelque culture théologi-



404 H. VUILLEUMIER

que, ceux qui croient à la haute antiquité des points-voyelles
et à l'infaillibilité du texte massorétique, qui considèrent
l'hébreu comme la langue primitive, qui voient dans le premier
chapitre de la Genèse le dernier mot de la science sur la
formation du globe terrestre, ou qui trouvent le dogme de la
trinité enseigné dans l'Ancien Testament? Je dis plus :où sont-ils,
même parmi les plus conservateurs, ceux qui soutiennent sans

réserve aucune quç le Pentateuque est l'œuvre de Moïse, qui
sans hésiter attribuent l'Ecclesiaste à Salomon ou ne craignent
pas d'affirmer que les données contradictoires qui se rencontrent

dans les parties historiques de l'Ancien Testament ne sont
contradictoires qu'en apparence?

Mais à supposer même, ce qui n'est pas impossible, qu'au
sujet de tel livre ou fragment de livre, de tel point d'histoire
on revienne sur les résultats aujourd'hui considérés comme
avérés et qu'on aboutisse à des conclusions se rapprochant de

l'opinion reçue, ce serait le cas de l'appeler l'adage : Duo cum
dicunt idem non est idem. On y aboutirait, à ces conclusions,
non pas dans un intérêt soi-disant apologétique, par soumission
à l'autorité de la tradition. Ce serait au nom de la science
historique, par conséquent de la critique; en vertu de la même
méthode qui, sur nombre d'autres points, vous a conduit à

abandonner pour n'y point revenir les positions traditionnelles.
Qui ne voit d'ailleurs que, même dans les milieux théologiques

les moins disposés à s'approprier les résultats de la

moderne critique, l'attitude vis à-vis des questions qui se posent
à l'endroit des livres de l'Ancien Testament et de l'histoire
d'Israël a changé du toutau tout depuis une vingtaine d'années?
On ne veut plus avoir le nom d'être simplement un avocat de

la tradition à la Hengstenberg. On entend bien soumettre la
tradition au libre examen, procéder « scientifiquement, » ne

pas se laisser dicter ses résultats à l'avance. Le plus souvent,
il est vrai, ces résultats se trouveront, en définitive, être
conformes, ou peu s'en faut, aux thèses ou hypothèses traditionnelles.

N'importe, le point de vue et la méthode ne sont plus
les mêmes. Le seul fait qu'on envisage et présente ces questions
comme de vraies questions, le fait qu'on les discute sérieuse-



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 405

ment, qu'on les suppose par conséquent susceptibles de recevoir

des réponses diverses, ce fait à lui seul constitue un
progrès énorme au point, de vue d'une étude historique de la Bible
et implique toute une révolution4. Pour les théologiens de ce

bord la conversion aux résultats d'une critique plus avancée,

plus conséquente n'est souvent qu'une question de temps, et il
n'est pas rare de voir ceux qui s'en étaient d'abord le plus éner-
giquement défendus, en devenir ensuite les plus ardents champions.

Dans ces conditions, il est peut-être sage de ne pas dire:
« Fontaine » Et il s'ensuit, que pour chacun de nous, quelle

que puisse être à l'heure qu'il est notre position personnelle
en face des résultats dont il s'agit, la question qui nous est
proposée présente le plus sérieux intérêt.

L'influence de ces résultats sur la dogmatique N'est-ce pas

encore un signe des temps qu'on puisse parler de cette «

influence » comme de la chose la plus simple, la plus naturelle
du monde? Le fait est. qu'il n'en a pas toujours été de même.

Autrefois, que dis-je naguère encore, ce qui eût semblé naturel,

c'eût été, à l'inverse, de parler de l'influence que la dogmatique,

non pas pourrait, mais doit exercer sur l'étude de l'Ancien

Testament, comme de la Bible en général. Faut-il que
nous ayons fait du chemin depuis les jours où tels de mes
prédécesseurs dans la chaire d'hébreu étaient tenus, les malheureux,

de signer pour la plus grande gloire de la saine doctrine,
et sous peine de destitution, les fameux canons de la Formula
consensus Ou, sans même remonter si haut, depuis les jours,
encore présents à la mémoire de plusieurs d'entre nous, où

parler des « prétendus livres de Moïse, » révoquer en doute

l'exactitude des suscriptions des Psaumes, distinguer deux

Esaïe, passait pour un crime non seulement de lèse-orthodoxie,
mais de lèse-foi chrétienne!

Aujourd'hui, entre théologiens tout au moins, la critique
biblique a cessé, grâce à Dieu, d'être une sorte d'heimatlose,
munie seulement d'un permis de séjour à bien plaire. Elle a

1 C'est là, pour le dire en passant, l'un des grands mérites, — et ce

n'est pas le seul, — de la Bible annotée de Neuchâtel.

THÉOL. ET PHIL. 1893. 28



406 H. VUILLEUMIER

acquis droit de cité, plus que cela, elle a obtenu voix au chapitre.
« La critique biblique, c'est Delitzsch qui l'a dit1, est devenue

un élément intégrant de la science théologique, un membre de

son organisme qu'il ne saurait être question d'en détacher

parce qu'il en fait partie de plein droit, qu'il lui est même nécessaire.

» Il vaut la peine de constater la chose, et nous nous sentons

d'autant plus à l'aise pour le faire que la théologie protestante,

en reconnaissant à l'étude historique des Livres saints le

droit d'exercer une influence sur la dogmatique, n'a fait que
revenir à ses meilleures traditions. Au siècle de la Réforme, il

peut n'être pas inutile de le rappeler, les loci communes étaient

traités, au moins en principe, comme de simples corollaires de

l'exégèse biblique. Assurément, personne ne songe aujoutd'hui
à ramener la dogmatique à ce rôle secondaire ; mais personne
non plus ne regrette au fond du cœur de la voir descendre du

trône où on l'a fait monter pendant l'ère de la scolastique
confessionnelle, et se soumettre de nouveau, avec plus
ou moins de bonne grâce, au contrôle des données scripturaires.

Mais, dira-t-on peut-être, en quoi les récents travaux relatifs
à la littérature et à l'histoire d'Israël, même son histoire
religieuse, peuvent-ils réagir sensiblement sur la dogmatique
chrétienne S'il s'agissait de la critique du Nouveau Testament,
à la bonne heure! Mais celle de l'Ancien Notre excellent
collègue, M. le professeur Bovon, dans le programme de son
Etude sur l'œuvre de la rédemption, dont le premier volume
vient de paraître, n'a-t-il pas dit avec beaucoup de raison :

« Quant à l'Ancien Testament, il me semble n'avoir qu'une
valeur subordonnée pour la systématisation de la vérité
évangélique. Nous ne sommes pas juifs, mais chrétiens, et Christ seul

est le fondement de notre foi, comme il est la source de notre
vie... Les relations entre l'Evangile et la religion israélite,
quelque incontestables qu'elles soient, ne nous intéressant que
dans la mesure où elles sont reconnues et établies par Jésus et

1 Biblischer Commentar über den Priiph. Jesat«, pag. '24 -le la lre édition.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 407

les apôtres, nous n'avons pas à les fonder sur une étude directe
des écrits sacrés des Hébreux1. »

Il est certain que « le canon israélite n'est point une source
directe de vérité pour la science chrétienne. » Jésus lui-même
et ses apôtres ayant pris ce canon tel qu'il existait de leur
temps sans se préoccuper en aucune façon de la question de
savoir comment il s'était historiquement formé, il peut même
sembler que les travaux ayant pour objet les voies et moyens de

cette formation à travers le cours des âges, quelque remarquables

et quelque légitimes qu'ils soient d'ailleurs, offrent un
intérêt purement académique et qu'ils laissent la dogmatique
chrétienne indifférente à leurs résultats. D'autant plus, ajoutera-t-on
peut-être, que si l'on veut serenare compte des facteurs qui ont le

plus directement agi sur la constitution de l'atmosphère
spirituelle dans laquelle le christianisme a pris naissance, des formes
intellectuelles et sociales dans lesquelles la nouvelle foi et la
nouvelle vie ont cherché et trouvé leur expression, la littérature

juive des derniers siècles semble l'avoir emporté en

« influence » sur la littérature canonique de l'Ancien Testament.
Il peut le sembler en effet. Et l'on sait que tel très grand

dogmaticien du premier tiers de ce siècle n'en a guère jugé
autrement. Mais on sait aussi qu'après lui, la théologie évangélique

est revenue de ce parti pris d'indifférence qui, s'il avait

prévalu, aurait eu pour conséquence logique la suppression
des chaires d'hébreu et d'Ancien Testament dans les facultés
de théologie. Ce n'est certainement pas un des moindres mérites

de Ritschl et de son école que d'avoir insisté de nouveau

sur l'étroite relation entre les deux Testaments. Cette relation
est d'ailleurs si évidente, même pour les « gens du dehors, »

même pour les adversaires de la religion révélée, que les

déistes du siècle dernier ne voyaient pas de plus sûr moyen
d'en finir avec le christianisme que de commencer par discréditer

l'Ancien Testament.
A priori déjà il est permis de conclure de la solidarité qui

existe de fait entre les deux économies et leurs documents

La vie et l'enseignement de Jésus, p. 17 et sq. note.



408 H. VUILLEUMIER

respectifs que les résultats des récents travaux relatifs à

l'Ancien Testament, si indirecte qu'en puisse être l'influence,
ne sauraient être pour l'exposé systématique des fondements
et du contenu de la foi chrétienne une quantité négligeable.
C'est ce que nous allons essayer de montrer en commençant
par ce qu'on est convenu d'appeler les prolégomènes de la

dogmatique.

2. Et d'abord, il est impossible que ces résultats, et la

méthode par laquelle ils ont été obtenus, n'influent pas sur
l'idée que nous avons à nous faire de l'Ecriture sainte.

Je le sais bien, la théologie protestante n'a pas attendu
jusqu'à ce jour pour reconnaître qu'il y a dans l'Ecriture un
élément ou un côté humain ; que l'ancienne dogmatique a eu

tort d'identifier l'Ecriture avec la Révélation elle-même ou

avec la Parole de Dieu ; que la doctrine orthodoxe de l'inspiration

ne peut plusse soutenir. Tout cela est aujourd'hui concédé

en théorie et ne souffre plus, en principe, de contradiction
sérieuse. Même le théologien le plus attaché à la tradition de

l'Eglise, si vous le soupçonniez [de partager encore les idées

traditionnelles sur ces points-là, vous répondrait avec une
belle indignation : Pour qui donc me prenez-vous — C'est

fort bien en principe. Mais dans la pratique? mais dans le

langage de la chaire? dans la manière courante d'expliquer et

d'appliquer l'Ecriture? dans l'usage et jusque dans la terminologie

dogmatique? On proclame bien haut qu'il est nécessaiie
de distinguer entre Ecriture et Parole de Dieu, que les identifier

c'est confondre le contenant avec le contenu, mêler une
notion essentiellement historique avec une autre notion
éminemment religieuse, et... on n'en continue pas moins à

employer indifféremment les deux termes. On a cessé de croire à

l'inspiration au seul sens où ce mot avait réellement un sens,

et l'on n'en continue pas m'oins à parler, à prêcher, à écrire

comme si l'on y croyait. A l'ancienne doctrine, étroite et

« mécanique, » mais qui avait du moins le mérite de la netteté

et de la conséquence, on essaye d'en substituer une autre. En

vérité je serais embarrassé de dire laquelle, tant elle est



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 409

chatoyante et difficile à saisir. On voudrait y faire, dans la
production des écrits bibliques, la part du facteur humain. Mais

ce qu'il y a de plus clair, c'est que, plus on cherche à lui faire
sa part, plus par conséquent on réduit celle du facteur surhumain,

et moins cette nouvelle doctrine — si tant est que c'en
soit une — a le droit de prétendre encore au nom traditionnel
de doctrine de l'inspiration des Livres saints. A force de

marchander on a fait tant et si bien que l'étiquette, passez-moi le

terme, ne répond plus à la marchandise1.
Pareil état de choses ne peut ni ne doit durer indéfiniment.

Il est temps de sortir de l'équivoque. La simple honnêteté

l'exige. Mais comment en sortir? Je ne vois, en ce qui me

concerne, qu'une seule issue : celle qui est indiquée par les résultats

d'une étude réellement historique de nos livres saints.
C'est de prendre l'Ancien Testament — je n'ai pas à m'occuper
ici du Nouveau, mais ce qui est vrai de l'Ancien Testament ne
le sera sans doute pas moins de la Bible entière — de le

prendre pour ce qu'il est et que Dieu, apparemment, a voulu

qu'il fût : un recueil humain de livres humains; de livres très
divers de forme, de caractère et de valeur, nés dans lu cours
de dix siècles au moins, ayant passé en partie par plusieurs
rédactions successives, exposés aux mêmes vicissitudes et aux.

mêmes accidents que toute autre littérature nationale, conservés

et transmis par les mêmes moyens que les autres monuments

littéraires de l'antiquité, soumis aux mêmes règles
d'interprétation que tout autre livre écrit dans une langue humaine,
à un moment donné de l'histoire; de livres, enfin, qui ne
prétendent en aucune façon, en tant que livres,h une origine
surnaturelle non plus qu'à une exemption de l'humaine faillibilité.

Nos pères, il est vrai, dès l'âge de la Déforme, et plus encore
au siècle suivant, ont cru devoir reprendre à leur compte la

doctrine traditionnelle de l'inspiration, doctrine (pour le dire

' Rothe, Zur Dogmatik (18 13), pag. 250 : « Man hält sich für berechtigt,
den Namen Inspiration der heil. Schrift fort und fort im Munde zu führen.
Diess ist nun aber nicht wohlgethan ; denn es muss zu einer Verwirrung
der Begriffe führen, da es auf einer Täuschung beruht, in der leider
unsere glaubige neuere Theologie sich nur allzu sehr zu gefallen scheint. »



410 H. VUILLEUMIER

en passant) qui remonte en dernière analyse à la philosophie
grecque. Ils l'ont même accentuée et poussée à ses extrêmes

conséquences. Ce n'est pas qu'ils n'eussent pour cela des

raisons fort plausibles. Le but était excellent : assurer, par opposition

à la tradition de l'Eglise de Rome et à l'exclusion de

toute autorité humaine, l'autorité souveraine de la révélation
de Dieu, révélation accomplie dans la personne de Christ et
documentée dans l'Ecriture canonique des deux Testaments
réunis. L'intention était toute à la gloire de Dieu, et logiquement

il pouvait sembler que le moyen employé, savoir l'identification

de la Parole de Dieu avec l'Ecriture surnaturellement
inspirée, fût on ne peut plus conforme au principe même du

protestantisme. Mais, ainsi a dit l'Eternel : « Mes pensées ne
sont pas vos pensées et vos voies ne sont pas mes voies ; mais

autant les cieux sont élevés au-dessus de la terre, autant mes
voies sont élevées au-dessus de vos voies et mes pensées au-
dessus de vos pensées. » Et voici, ce Dieu dont le conseil est

admirable et grande la sagesse, a trouvé dans une heureuse

inconséquence de ces mêmes Réformateurs le moyen providentiel

de redresser, quand le temps en serait venu, l'erreur qu'ils
avaient commise en vue de sa gloire.

Les Réformateurs ayant à cœur de remonter aux sources
mêmes de la religion révélée, avaient compris que la règle
fondamentale de toute saine interprétation de l'Ecriture était
de s'en tenir au sens littéral, de ne se proposer, pour parler
avec Calvin, d'autre but que mentem scriptoris patefacere. De

là le rejet, en principe, de l'interprétation allégorique. « L'allé-

gorisme, disait Luther (qui n'a eu que le tort de ne pas s'en

souvenir assez dans sa pratique exégétique) sort de la cuisine

du Diable. » Ils ne se rendaient pas compte, nos pères en la

foi, que la doctrine traditionnelle de l'inspiration avait

l'interprétation allégorique pour corrélatif et pour indispensable

complément. L'une ne se soutient et ne se légitime que par
l'autre. Les livres de l'Ancien Testament, en particulier, ne

peuvent passer réellement pour inspirés qu'aussi longtemps
qu'en dépit du sens littéral il est loisible d'y insinuer au moyen
de l'allégorie les mystères du christianisme. D'où il résulte



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 411

qu'en proclamant ce principe aussi simple que rationnel :

« L'Ecriture n'a qu'un seul sens, le sens littéral, » les
Réformateurs ont déposé, sans s'en douter, dans le terrain de la

science biblique protestante une semence révolutionnaire qui
ne devait pas tarder à lever et à porter ses fruits. Ce sont ces

fruits que nous, leurs héritiers, nous récoltons aujourd'hui.
Car toute la critique littéraire et historique de la Bible est sortie
de là et non d'ailleurs. En les recueillant, ces fruits, nous pouvons

donc avoir la conscience tranquille. Nous avons le sentiment

d'agir à la fois dans l'esprit de la vraie science et dans
l'intérêt bien entendu de la foi1.

Or l'un de ces fruits consiste à reconnaître que la vérité
nous commande do ne plusjouer, j'ai presque dit jongler, avec
le mot inspiration; à reconnaître qu'il faut une bonne fois

renoncer à parler, fût-ce par accommodation, de livres (je ne
dis pas d'hommes, mais de livres) inspirés ; à reconnaître, enfin,
qu'à être lus et entendus historiquement, comme tout autre
monument littéraire de l'antiquité, les écrits de l'Ancien Testament

ne perdent quoi que ce soit de leur valeur réelle; bien

au contraire, que c'est à cette condition qu'ils acquièrent tout
leur prix et qu'ils deviennent réellement intelligibles comme
documents de l'histoire dê:ia révélation dans sa phase
préparatoire. Ce fruit est mûr aujourd'hui. Osons enfin le cueillir

Je ne parle que pour mémoire d'un sujet qui tient de près
au précédent, qui n'en est à vrai dire qu'un corollaire. Avec
l'identification de la Parole de Dieu et de l'Ecriture « inspirée »

tombe du même coup la distinction si tranchée qu'on a coutume
d'établir entre livres canoniques et livres apocryphes. D'absolue

qu'elle était, et qu'elle est encore pour les bibliolâtres de

l'école anglaise, la différence redevient relative, plus relative

encore qu'elle ne l'était pour les Réformateurs. Au point de

vue historique, il est impossible de méconnaître combien est

peu marquée, pour ne pas dire imperceptible, la ligne qui est

1 Voir sur ce point le discours inaugural du Dr J. Gottschick, de

Tubingen : Die Bedeutung der historisch-kritischen Schriftforschung für die

evangelische Kirche (1893).



412 H. VUILLEUMIER

censée séparer certains hagiographes de ceux des écrits juifs
qui ont fini par n'être pas admis dans le canon palestinien.
Qu'il y ait quelque chose de « providentiel » dans l'élimination
de ces derniers, qui songerait à le contester pour peu qu'il
croie à une Providence? On ne prétendra pas pour cela que
les rabbins qui ont clôturé le recueil des livres sacrés de la
Synagogue aient été au bénéfice d'une inspiration spéciale, pas
plus que ce n'a été le cas des Réformateurs lorsque, par respect

pour le canon hébreu et pour accentuer leur opposition au
« judaïsme » de l'Eglise romaine, ils ont relégué dans un appendice

les apocryphes de la Bible grecque et latine. Le moment ne
serait-il pas venu de nous émanciper des suites du terrorisme
exercé jadis sur les trop dociles chrétiens du continent par les
sociétés bibliques d'outre-Manche et d'en revenir au moins à

l'ancienne pratique des églises de la Réforme? Mais je ne
m'arrête pas d'avantage à ce sujet et j'en viens

3. à la révélation dans l'Ancien Testament, telle qu'elle se

présente à la lumière des résultats de la science biblique actuelle.
Je dis à la révélation ; car pour le théologien chrétien la

conception franchement historique de la Bible ne change quoi
que ce soit à ce fait que les livres de l'Ancien Testament, dans
leur ensemble, rendent authentiquement témoignage d'une
révélation de Dieu en Israël. Tout livres humains qu'ils sont,
ils n'en demeurent pas moins pour nous les échos et partant
les produits plus ou moins directs de l'esprit qui a agi de siècle
en siècle sur les organes ou les intermédiaires de cette révélation

divine; de l'esprit qui, dans chaque génération, a été la
lumière et a fait la vertu des vrais Israélites, et qui a fini par
prendre corps en Celui qui fut la révélation de Dieu en

personne. A titre de documents historiques, ils ont même, ainsi

que je le disais tout à l'heure, d'autant plus de prix pour nous
qu'ils rendent d'une manière plus spontanée, avec un accent
plus humain et plus personnel, et dans le langage propre à

chaque époque, l'impression produite sur leurs auteurs par
l'œuvre révélatrice et educatrice de Dieu au sein de ce peuple
prédestiné.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 413

C'est donc se tromper grandement et porter un jugement
plus que téméraire que de prétendre, comme on l'a fait trop
souvent, que la conception de l'histoire d'Israël qui résulte des

récents travaux de la critique a nécessairement pour effet de

« bannir de cette histoire le facteur divin ». Qu'il y ait des
historiens qui n'y voient qu'une évolution naturelle, c'est possible
et c'est regrettable. Mais la faute n'en est pas aux résultats de

la science historique, pas plus que les résultats des sciences
naturelles ne sont responsables du fait que certains naturalistes
croient pouvoir se passer d'un Dieu créateur. Cela tient à de

tout autres causes et rentre dans un tout autre domaine. A qui
ne croit pas au Dieu personnel et vivant, la révélation ne se
démontre pas plus que la création, quelles que soient d'ailleurs
ses idées en matière de critique.

D'un autre côté, il est certain que les résultats en question
ne peuvent manquer d'influer sur la manière de concevoir les

formes, le mode et surtout la marche de la révélation.
Au sujet du mode de la révélation, les études les plus récentes

concernant l'Ancien Testament n'ont fait que confirmer à tous
égards ce qui devrait être depuis longtemps un lieu commun
de la théologie évangélique, mais a encore tant de peine à

pénétrer et à s'acclimater dans certains esprits: c'est qu'il faut en

finir avec la vieille conception intellectualiste. La révélation
n'a pas consisté dans l'infusion surnaturelle, par l'esprit de

Dieu, d'un certain nombre de connaissances et d'idées
nouvelles venant grossir un fonds naturellement existant dans l'esprit

de l'homme. Le moyen par excellence dont Dieu s'est servi

pour se manifester, pour « faire connaître son nom » à ses
confidents et par eux à son peuple, c'a été l'histoire nationale et

l'expérience de la vie. C'est par des leçons de choses que
Jahwéh a instruit ses prophètes, qu'il a parlé à leur œil spirituel.

C'est aux secrets de sa volonté sainte qu'il a initié ses

serviteurs, bien plus qu'au mystère des futurs contingents et aux

arcanes de sa nature métaphysique. C'est en agissant sur leur
conscience religieuse et morale qu'il a éclairé leur intelligence,
qu'il les a amenés à se faire de Lui-même une idée de plus en

plus "épurée et à concevoir ce qu'on pourrait appeler leur phi



414 H. VUILLEUMIER

losophie de l'histoire. Car « l'intimité de Jahwéh est pour ceux
qui le craignent et il leur fait connaître son alliance1 ».

Quant aux formes diverses que pouvaient revêtir les intuitions,

les convictions, les espérances nées de l'esprit de

révélation, il n'est pas besoin d'entrer dans beaucoup de détails,
attendu que sur ce point les travaux modernes ne nous ont rien
appris qui ne fût déjà connu. Je me borne à rappeler que pour
qui envisage l'Ancien Testament d'un point de vue historique,
les traditions relatives aux origines de la race d'Adam, de celle
de Noè, de Sem, d'Abraham, ne sont pas exemptes d'éléments

légendaires, ni même de débris mythologiques. Ce qui ne les

empêche pas de servir d'enveloppe à quelques-unes des intuitions

religieuses les plus profondes concernant les relations

originelles de l'homme avec Dieu, la place qu'il occupe dans l'univers,

les conditions actuelles de son existence, la nature et les

conséquences du péché, la justice de Dieu et les desseins de sa

grâce, l'idéal d'une vie avec Dieu, les épreuves par lesquelles
Dieu fait passer ses élus pour les éduquer, les châtier, en faire
des hommes selon son cœur, etc. En vérité on ne voit pas en

quoi une légende, voire même un mythe, serait moins capable
ou moins digne de servir de véhicule à une « vérité » révélée

qu'un apologue ou qu'une parabole2.
Hengstenberg lui-même, dans un de ses bons moments, je

veux dire dans un moment où il a laissé parler son sens
historique, ne s'est-il pas enhardi jusqu'à dire qu'il n'y a pas de

1 Méditer la parole de Vinet: « Il est vrai que la prophétie divine porte
vers l'avenir et vers un point déterminé le regard de la foi, mais c'est de

loin et sans marquer les intermédiaires, afin que le croyant soit tout
ensemble encouragé et ne le soit pas trop, et que la conscience de la vérité, du
devoir et du droit demeure toujours pour lui la première et la souveraine

prophétie (Astié, Esprit de Vinet, II, 175).
2 Relire dans la Revue de théol. et de phil., 1886, les pages 541 et suiv.

où M. Ch. Byse a mis a la portée du lecteur français le paragraphe de la
Théologie de Herrn. Schultz, traitant du mythe et de la légende dans l'Ancien

Testament. — Sur le caractère nécessairement parabolique ou
«symbolique » du langage religieux, même, ou plutôt surtout chez les

organes de la révélation, chez les hommes inspirés, voir le bel Essai d'une
théorie critique de la connaissance religieuse, par A. Sabatier, dans 4e

numéro de mai 1893 de la même Revue, spécialement page 224 et suiv.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 415

raisons suffisantes pour admettre que la Bible ne puisse renfermer

même de pures fictions? « Dépriser la poésie, dit-il, la

rabaisser au-dessous de l'histoire et la déclarer indigne de l'Ecriture

sainte, ce serait faire preuve d'un degré de culture bien
inférieur. » Et ailleurs : « Il en est de Job, de Tobie, du
Lazare de la parabole comme de saint Jean Népomucène ou de

Guillaume-Tell. Ils demeurent des figures historiques alors
même qu'on y verrait des produits de l'imagination créatrice.
Ils ont pris corps dans la conscience de l'Eglise et, étant donné
le but purement pratique de leur mise en scène, il est parfaitement

indifférent qu'ils aient vécu ou non dans la réalité
extérieure1. » C'est à propos du livre de Job que le célèbre apologiste

de Berlin a formulé ces thèses. Il se serait sans doute
bien gardé d'en faire l'application aux récits de la Genèse. Et

pourtant de quel droit s'interdirait-on une semblable application,

alors surtout qu'il ne s'agit pas là de fictions pures, mais
de traditions doni une partie tout au moins doivent reposer
suides réminiscences historiques? Ne peut-on pas dire tout aussi
bien de ces traditions et légendes que ce qui importe ce sont
les idées religieuses et morales qu'elles avaient pour but « de

naturaliser dans l'Eglise de Dieu»; que dès lors la question

concernant leur caractère plus ou moins historique
est «une question secondaire qui laisse la foi absolument
intacte? »

Mais je le répète, ce n'est pas tant dans ces questions
relatives au mode de la révélation et aux formes littéraires dont
s'est revêtu son contenu, que se fera sentir l'influence de la

nouvelle conception historique. C'est plutôt dans la manière
de se représenter les étapes successives de cette révélation ou,
ce qui signifie au fond la même chose, les différentes phases
du développement du règne de Dieu en Israël. Il y aurait beaucoup

à dire sur ce sujet. Je puis me dispenser d'autant, mieux
de m'y étendre que ce que j'aurais à en dire ressort déjà avec
une clarté suffisante de l'exposé historique qui forme presque
toute la seconde partie de ce travail.

Le propre de la conception nouvelle est de mettre mieux en

1 Das Buch lliob erläutert (1870), t. I. p. 35 sq.



416 H. VUILLEUMIER

relief le caractère progressif de l'éducation à laquelle les fils
d'Israël ont été soumis à partir de leur état de nature. Elle fait
mieux comprendre les degrés par lesquels cette divine pédagogie

s'est astreinte à passer, ainsi que l'ordre, à la fois historique

et rationnel, dans lequel les principes posés par Moïse ont
déployé leurs effets dans le cours de l'histoire. En particulier,
elle se distingue, à son grand avantage selon moi, par le
rapport qu'elle établit entre la Loi et les Prophètes. En assignant
au prophétisme la priorité et en l'élevant à la place d'honneur,
elle justifie, au nom même de l'histoire, le rang supérieur que
l'Eglise, s'inspirant de la pensée intime de Christ et de

l'exemple des apôtres, a attribué à la prophétie au point de vue
religieux. Et d'autre part, en reléguant au second plan la Loi,
dont le judaïsme devait faire son idole, elle confirme d'une
manière éclatante, — dans un sens qui pour être nouveau n'en
est pas moins pleinement d'accord avec le fond même de la

pensée apostolique, — cette idée, ou plutôt ce fait, que la Loi a

été ajoutée (rcpaiEréd-n) aux promesses, qu'elle est intervenue
(-rvapuo-rilBz-f), avec la mission de conduire les pécheurs, qu'elle-
même était incapable de « justifier », à la foi en Celui en qui la

promesse de grâce devait se réaliser.
Nous venons de toucher aux rapports entre l'Evangile d'une

part, les Prophètes et la Loi de l'autre. Ceci nous amène à

parler, en terminant :

4. De l'Ancien Testament envisagé non plus en lui-même et

comme document historique de la religion d'Israël ou de la
révélation préparatoire, mais au point de vue de sa valeur
permanente, en tant qu'il constitue, avec le Nouveau Testament,
ce que la chrétienté et nous avec elle nous appelons l'Ecriture
sainte, la Bible, c'est-à-dire le Livre mis à part. Il est bien
entendu qu'il ne s'agit pas ici de traiter ex professo la question
générale de savoir jusqu'à quel point le canon de l'Ancien
Testament peut et doit être règle d'enseignement dans l'Eglise
chrétienne et dans quelle mesure il fera autorité, en matière
de foi et de morale, pour le chrétien protestant pris individuel-



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 417

lement; en un mot, dans quel sens il est et demeure, pour nous
aussi, Parole de Dieu1.

Cette question générale, je dois la supposer résolue en principe.

Je pars donc du fait que pour le chrétien, — qu'il soit
théologien ou simple fidèle, peu importe ; pour le croyant imi
n'est plus fils de la Loi, mais fils de l'Evangile, parvenu à l'âge
de majorité spirituelle et vivant sous le régime de la loi parfaite
de la liberté en vue de laquelle Christ nous a affranchis, —
pour le chrétien, l'Ancien Testament sera Parole de Dieu pour
autant que la voix du Dieu qui, en Jésus-Christ, est devenu
son Père y parle à sa conscience et à son cœur; pour autant
qu'il respire dans ses pages un souffle qui ne soit pas étranger,
à plus forte raison qui ne soit pas contraire à l'esprit de l'Evangile

; pour autant qu'il trouve dans ses récits et dans ses cantiques,

dans ses oracles et dans ses préceptes un aliment pour
l'homme selon Dieu qui est né en lui de la parole et de l'esprit
de Christ et qui doit se former de plus en plus à Son image.
C'est là, si je ne me trompe, ce que signifiait pour les anciens
docteurs de nos Eglises protestantes le testimonium spiritus
sancti. C'est dans ce sens et avec ces réserves que l'Ancien
Testament fera autorité pour le chrétien et qu'il sera pour lui,
selon le terme consacré, un moyen de grâce, ou pour me servir
d'une expression moins dogmatique, une source d'édification.
Je pars de là, et je demande: quel profit le théologien chrétien
qui essaye de se rendre compte de sa foi et d'en faire pour
d'autres un exposé systématique, peut-il retirer d'une conception

historique de l'Ancien Testament telle que celle qui
résulte des travaux de la science actuelle

a) Ce qu'il y gagnera d'abord, ce sera une répugnance
toujours plus marquée, une sainte horreur, pour l'ancienne façon
toute extérieure et mécanique de comprendre les rapports
entre l'Ancien et le Nouveau Testament, et la manière atomis-

' Parmi les nombreuses publications traitant de ce sujet qui ont vu le

jour depuis un certain nombre d'années, j'appelle l'attention sur: Die
Stellung des christlichen Glaubens zur heiligen Schrift. Zwei apologetische
Vorträge, par Herrn. Schultz (1876) ;— et sur : Dir Bedeutung der heiligen
Schrift für den evangelischen Christen,par Erich Haupt (1891).



418 H. VUILLEUMIER

tique d'utiliser et d'alléguer les textes tirés des documents de

l'ancienne alliance.

Aujourd'hui déjà, pour peu qu'il soit cloué de tact exégétique,
il se fera sans doute scrupule d'arracher un passage de son
contexte immédiat et de le faire servir à son propos à cause,
peut-être, d'une simple concordance de mots. C'est bien quelque

chose. Mais une conception vraiment « organique, » et par
conséquent téléologique, du développement de la révélation
ancienne ainsi que de ht relation entre les deux économies le

rendra doublement circonspect dans l'usage qu'il fera des textes
de l'Ancien Testament. Comment pourrait-il se permettre
encore de fonder une doctrine chrétienne sur des textes isolés,
pris indistinctement de çà et de là, sans souci ni de l'âge, ni
du but, ni de l'esprit particulier de chacun des livres auxquels
il va les puiser; sans souci, par conséquent, de la place qu'ils
occupent dans l'ensemble de la révélation historique, du point
qu'ils représentent dans l'une ou l'autre des lignes dont le

prolongement aboutit à Christ, du degré d'affinité spirituelle,
surtout, qui existe entre eux et le centre de l'Evangile?

b) Le théologien chrétien sera amené ainsi, par l'étude historique

de l'Ancien Testament non moins que par le principe
christocentrique de sa théologie, à faire une différence essentielle

entre les divers éléments dont ce recueil se compose.
J'ai montré assez clairement que je ne suis rien moins qu'un

détracteur de la Thorah, même de la Thorah sacerdotale. Je

crois aussi que ce que nos anciens dogmaticiens réformés ont
dit du triplex usus Legis renferme un grand fonds de vérité,
qu'en particulier ce qu'ils ont dit de l'usus paedagogicus est

loin d'avoir perdu toute valeur pour nous et nos enfants. Il
n'en est pas moins vrai que ce n'est plus dans la Thorah que
le dogmaticien évangélique verra le point culminant ni surtout
le côté le plus original de la religion de l'Ancien Testament.
Les éléments cèrëmonicls qui constituent, jenedispas la parlie
essentielle, mais la partie de beaucoup la plus considérable de

la Loi, ont été de tout temps ce par quoi cette religion s'est le

plus rapprochée des autres religions du monde ancien et par
conséquent, pourquoi craindre de le dire? du paganisme.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 419

Même le document sacerdotal, où ils sont pourtant dominés

par l'idée de la sainteté du Dieu unique, n'a pas pu leur ôter
entièrement ce caractère originel. Aussi n'est-ce jamais qu'à
force d'allégorisme et de typologie qu'on est parvenu à les
rendre assimilables pour la conscience chrétienne.

C'est là, incontestablement, l'un des côtés de l'Ancien Testament

qui nous sont devenus le plus étrangers, le moins intelligibles.

Je n'en exclus pas même les sacrifices, avec tous les
rites qu'ils comportent et les idées qui s'y rattachent. On a

beau faire, cette institution, qui a joué un rôle si capital dans

l'antiquité, ne parle plus à nos esprits et à nos consciences le

langage significatif qu'elle parlait aux contemporains, tant juifs
que païens, de Jésus et des apôtres1. Elle occupera toujours
une place importante dans l'archéologie et la théologie de l'Ancien

Testament. Mais, sans être prophète, on peut prévoir que la

dogmatique évangélique s'inspirera de moins en moins, dans

son exposé de la foi en l'œuvre médiatrice du Sauveur, de ces
« ombres » de la Loi, pour me servir de l'image des épitres aux
Colossiens etaux Hébreux. En revanche, elle s'ouvrira d'autant
plus, il faut l'espérer, à l'esprit de la révélation prophétique et

saura toujours mieux s'assimiler la quintessence religieuse et

morale des écrits qui sont nés de cet esprit-là.
c) L'étude historique de l'Ancien Testament et de la révélation

qu'il sert à documenter aura pour effet de convaincre plus

que jamais le théologien chrétien de l'excellence de la révélation

évangélique. Cet effet, elle l'aura d'autant plus sûrement

qu'elle ne pourra manquer de lui faire constater tout de nouveau
avec admiration la supériorité de la religion d'Israël, dans ses

formes les plus épurées et dans ses représentants les phis

authentiques, sur toutes les autres religions de l'antiquilé,
même celles du degré le plus élevé. Précisément parce que
cette étude lui aura enseigné à prendre au sérieux l'idée
d'une histoire génétique de la religion de l'Ancien Testament,

1 La meilleure preuve, c'est l'abandon relatif où on laisse l'épître aux
Hébreux, a l'exception des exhortations finales. Et c'est pourtant dans

cette épître que l'herméneutique alexandrine a trouvé son application la
plus géniale.



420 H. VUILLEUMIER

à saisir en quelque sorte sur le vif son développement graduel ;

précisément parce qu'elle lui aura appris à mieux connaître le
milieu naturel où cette religion a pris naissance et s'est
développée, et à ne pas fermer les yeux sur les éléments d'origine
païenne qui s'y sont longtemps mêlés et dont elle ne s'est

jamais entièrement dégagée; précisément à cause de oela elle

sera aussi mieux qualifiée pour mettre en pleine lumière, à ses

yeux, la supériorité relative dont je parlais tout à l'heure. Cette

supériorité peut d'autant moins faire l'objet d'un doute qu'elle
est confirmée pour tout esprit non prévenu par l'histoire
comparée des religions, cette science qui, par une direction
providentielle des choses, a pris un nouvel essor et ouvert de

nouveaux jours sur le passé religieux de l'humanité, à l'heure
même où l'histoire traditionnelle d'Israël et de sa religion était
ébranlée jusque dans ses fondements.

d) D'autre part, tout en affirmant, comme il en a le droit et

le devoir, la prééminence et la nouveauté de la dispensation
évangélique, le théologien chrétien ne voudra pas se priver du

profit positif qu'il peut tirer de l'Ancien Testament bien compris,

pour arriver à la pleine intelligence de cette révélation
suprême et personnelle de Dieu en Jésus-Christ. Et tout en

distinguant avec soin, dans l'Ancien Testament lui-même, les

diverses phases de la révélation préparatoire, tout en faisant
la différence voulue entre les formes temporaires et locales et

la substance impérissable à laquelle ces formes servaient
d'enveloppe et comme d'abri provisoire, il se gardera de méconnaître

que l'Ancien Testament dans son ensemble, sans en

exclure la Loi, peut et doit servir à son instruction.
S'il m'est permis d'en appeler à mon expérience personnelle,

je n'ai jamais mieux compris qu'à la lumière de l'Ancien Testament

envisagé d'un point de vue vraiment historique, en quoi
la vraie connaissance de Dieu, la connaissance religieuse,
diffère de toute connaissance soi-disant rationnelle. Il m'a montré
par des exemples typiques que de tout temps, pour se faire
connaître, Dieu s'est rendu sensible à la conscience, ce que
l'Ancien Testament appelle souvent le cœur, et que tout progrès

dans les idées et les conceptions religieuses a eu sa source
dans un fait d'expérience.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 421

Je ne connais pas non plus de meilleure école que l'Ancien
Testament pour apprendre, par des exemples vivants non
moins que par des leçons sous forme didactique, en quoi
consiste la vraie piété. Elle a pour principe la crainte de Dieu, et

ne cesse jamais — comment le pourrait-elle ici-bas? — d'en

être accompagnée et comme assaisonnée. Mais cette crainte, pour
n'être pas encore celle d'un fils majeur à l'égard de son père,
n'est pas une crainte servile. L'homme craignant Dieu est un
homme qui croit en lui ; ce qui signifie, — nous disent tour à

tour le Jehoviste, par l'exemple classique d'Abraham ; un
prophète tel qu'Esaïe, par ses leçons au peuple et aux rois de son

temps ainsi que par son attitude personnelle; plus d'un
psalmiste, dans ses confessions et au milieu même de ses plaintes : —

un homme qui fait reposer sur le Dieu puissant et juste toute sa

confiance, qui s'attache fermement à lui et espère en lui malgré

tout. L'homme craignant Dieu, ajoute l'auteur de la Thorah

prophétique, c'est celui qui aime de tout son cœur, de toute
son âme et de toute sa force le Dieu unique qui s'est fait
connaître à ses pères et à lui-même comme un Dieu miséricordieux
et fidèle. L'homme craignant Dieu, proclament d'un même

accord, quoique en langages divers, prophètes et législateurs,
psalmistes et sages, c'est celui qui non seulement s'abstient du
mal mais fait le bien, en usant de khèsed wéemeth, de bonté et
de fidélité, envers son prochain ; plus que cela, insiste à sa

manière la Loi sacerdotale, celui qui fait de toute sa vie un
culte au Dieu saint.

Comment d'ailleurs comprendre dans leur sens propre et
saisir dans toute leur portée, comme dans leurs applications
diverses, tant de notions et d'expressions qui sont d'un usage
courant dans la bouche du Seigneur et sous la plume de ses

premiers témoins, si l'on n'a pas recours à l'Ancien Testament,
où ces notions ont leurs racines, où ces termes ont reçu leur
première et ineffaçable empreinte? Justice et sainteté, règne
de Dieu et alliance, péché et rédemption, chair et esprit, vie et

mort, fils de Dieu et fils de l'homme, etc., etc. : chacun de ces

termes, chacune de ses conceptions a son histoire. Cette
histoire, en ce qui concerne l'Ancien Testament, est en partie à

THÉOL. ET PHIL. 1893. 29



422 H. VUILLEUMIER

refaire sur les nouvelles bases posées par la critique littéraire
et historique. C'est un travail qui n'a encore fait que commencer,

et ce n'est pas un des côtés les moins intéressants des

études actuellement consacrées à la théologie biblique tant de

l'Ancien que du Nouveau Testament. Nul doute qu'il n'en
revienne une réelle utilité à la dogmatique chrétienne, si elle veut
bien en faire son profit. Et il est fort à désirer qu'elle en profite,
afin de se pénétrer, plus encore s'il est possible que par le passé,
du sens et du suc de ces notions bibliques fondamentales.

Ne sera-ce pas pour elle le plus sûr moyen de se purifier des

éléments étrangers, d'origine grecque et romaine, de provenance

philosophique plutôt que religieuse, dont elle s'est chargée

dès les premiers âges, et d'en revenir à la divine simplicité
de l'Evangile primitif? Car, ainsi qu'on l'a dit récemment1, s'il
est vrai que rien dans l'Ancien Testament n'est déjà chrétien,
s'il est vrai que tout doit être transfiguré par Christ avant de

pouvoir réellement passer pour tel, il n'est pas moins certain

que rien non plus ne saurait tenir à l'essence même de la religion

chrétienne, en être un élément constitutif et inaliénable,

qui n'ait ses racines dans la piété israélite, qui ne puisse être
compris en partant de la religion de l'Ancien Testament et, à

plus forte raison, qui serait inconciliable avec les convictions
religieuses qui furent au début celles de Jésus et de ses

disciples et n'ont jamais cessé d'être sacrées pour eux.

Il est temps de conclure. Je le fais avec le sentiment d'un
devoir accompli sous le regard de Dieu. En commençant, j'ai
félicité le comité de St-Gall d'avoir fixé son choix sur ce sujet.
Je remercie maintenant mes chers collègues du comité vaudois
de m'avoir chargé de ce travail. En le faisant, ils m'ont forcé
à dresser en quelque sorte mon bilan et m'ont fourni l'occasion
infiniment honorable d'exposer devant une assemblée de frères
dans le saint ministère un sommaire des résultats qui se sont

imposés à ma pensée et à ma conscience au cours de cinquante
semestres d'enseignement, c'est-à-dire d'études incessantes.

1 Hermann Schultz, Das Alte Testament und die evangelische Gemeine

,1893), p. 13 et 19.



LES RÉSULTATS DES TRAVAUX SUR L'ANCIEN TESTAMENT 423

Je résume les principes dont s'est inspiré tout ce travail en
citant d'abord une confidence que nous fait dans ses Souvenirs
un historien chrétien dont la mémoire vénérée nous est chère à

tous, Louis Vulliemin, et dont je puis m'approprier chaque mot :

« Porté dès l'enfance vers les recherches historiques, je ne
me souviens pas d'avoir jamais abordé les livres saints comme
une œuvre étrangère aux lois de l'histoire et qui ne dût pas
être soumise au scalpel de la critique aussi sérieusement que
toute autre œuvre littéraire. Une tradition bienfaisante me les

a fait aborder avec respect, l'expérience de toute une vie me
les a rendus saints1. »

En second lieu, je citerai une parole, lue ou entendue il y a

déjà bien des années, qui m'avait frappé d'abord comme un

paradoxe, mais dont la vérité n'a fait que se confirmer de jour
en jour à mes yeux : « Dis-moi ce que tu penses de l'Ancien
Testament et l'usage que tu en fais, et je te dirai ce que vaut ta

théologie. »

Enfin, pour terminer, une confession et un vœu, que je
formulerai dans le vieux et toujours nouveau langage des
psalmistes. Je suis certain que vous vous y associerez de tout cœur,
quelle que soit votre position à l'endroit de la critique :

Nombreuses sont les merveilles et les dispensations
Que toi, Eternel, mon Dieu, tu as opérées en notre faveur!

Rien n'est comparable à toi!
Je voudrais les proclamer et les redire : —

Il y en a trop pour les raconter.
Dévoile mes yeux pour que je contemple

Ce qu'il y a de merveilleux dans ta révélation
Alors je te louerai de plus en plus.

Ma bouche redira ta justice,
Ton salut chaque jour.

Jusqu'à la blanche vieillesse, ô Dieu, ne me délaisse point,
Afin que j'annonce la force de ton bras à la génération présente,

Ta puissance à tons ceux qui viendront!

1 Souvenirs racontés à ses petits enfants (Lausanne 1871), p. 36.


	Les résultats des travaux les plus récents sur l'Ancien Testament et leur influence sur l'histoire de la religion et sur la dogmatique [suite]

