
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption

Autor: Ecklin, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GRACE ET JUSTICE DIYLNES

DANS L'ŒUVRE DE LA RÉDEMPTION

F. EC KL IX

pasteur de l'Eglise allemande de Neuehfitei.

L'étude des rapports delà grâce de Dieu avec sa justice, clans

l'œuvre de la rédemption, est d'une grande utilité non seulement

au point de vue d'une saine intelligence des documents

bibliques, mais aussi pour la vie chrétienne individuelle et pour
l'exercice fructueux du ministère évangélique. Comment concilier

l'amour de Dieu avec sa justice? Ce problème n'est en
effet nullemeut un objet de réflexions abstraites et purement
scientifiques, comme on pourrait le croire, mais doit être une
des préoccupations de l'Eglise dans l'intérêt de sa propre
conservation. Or c'est dans sa théorie de la rédemption que l'Eglise
s'est efforcée de résoudre ce problème pour l'édification des

fidèles; et si cette théorie est entachée d'erreur, cela peut
exercer une influence fâcheuse sur la vie religieuse et
ecclésiastique. Aussi, dans cette étude, nous efforcerons-nous de

démontrer qu'effectivement, à côté de certains éléments de

vérité, il y a beaucoup d'erreur dans la théorie traditionnelle
de la rédemption, puis d'établir une théorie plus vraie, dont
nous déduirons en finissant certaines conséquences utiles pour
l'intelligence des Ecritures et pour l'enseignement populaire.

THÉOL. ET PHIL. 1893. 26



374 F. ECKLIN

I

APOLOGIE ET CRITIQUE DU DOGME TRADITIONNEL DE LA
RÉDEMPTION.

§ 1. Le pardon des péchés est un acte tie la grâce dcDieu, se basant

sur des conditions de nature juridique.

D'après l'Ecriture la rémission des péchés est un acte de la

libre grâce de Dieu (Ephés. II, 8: « C'est par grâce que vous
êtes sauvés, par un don de Dieu ») ; il ne peut donc être question

à cet égard d'un droit au pardon à faire valoir de la part du

pécheur. Cela n'exclut pas que Dieu n'exige certaines conditions

de nature juridique pour l'accorder ; car la grâce de Dieu

n'agit jamais arbitrairement. C'est ce que l'Ecriture fait entendre

en se servant d'expressions telles que celles-ci: «Etre
racheté pour Dieu, » « être racheté à grand prix, » « par la

rançon de l'âme » (c'est-à-dire de la vie terrestre), ou parcelle
« du sang de Jésus-Christ. » La même pensée est renfermée
dans le passage souvent cité Héb. IX, 22 : « Il n'y a pas de

rémission de péchés sans effusion de sang, » enfin dans la
doctrine biblique d'un « sacrifice propitiatoire » qui doit être
offert à Dieu, pour qu'il puisse faire grâce aux pécheurs sans
nuire à sa propre sainteté.

§ 2. L'Eglise a toujours maintenu la pensée d'une base juridique du

pardon des péchés.

Aussi voyons-nous que l'Eglise, quoiqu'elle fût peu au clair
sur les conditions qui rendent la grâce moralement possible, a

toujours maintenu cet élément juridique dans la genèse du

pardon. Déjà saint Irénée enseignait, en y insistant, que le
rachat devait s'être effectué d'une manière « raisonnable (ratio-
nabiliter) juste et légitime '. » Et bien que soit lui-même, soit

1 Par ex. Adv. ha eres. lib. V, 1 : « Dei Verbum non deficiens in sua

justitia, juste adversusipsam conversus est apostasiam.-De même lib. V,2,l.
Redemitnos sanguine suo, non aliena in dolo deripiens, sed sua propria juste
et benigne assumens ; quantum attinet quidem ad apostetsiam, juste suo
sanguine redimciis nos ab ici, quantum autem ad nos. qui redempti sumus,
benigne.



GRACE ET JUSTIGE DIVINES 375

les Pères qui ont vécu après lui, aient attribué au Diable le

droit d'exiger la rançon en question, et que dans la suite il ait
bien fallu reconnaître que l'âme de Jésus ne pouvait pas rester
au pouvoir de ce ravisseur inique, qu'ainsi le tout ne paraissait

être qu'un faux-semblant de rachat à l'égard du Diable, soit
une tromperie divine à ses dépens, ce n'a été là en réalité, de la

part des théologiens, qu'une première tentative peu réussie de

s'expliquer cet élément juridique dans l'œuvre du salut,
puisque cette tentative aboutissait à un déni de justice et de

vérité en Dieu. — Il fallut donc s'y prendre autrement. Aussi
saint Athanase enseigna « une contre-valeur (xaroMûAov) payée

par Christ à la Mort; » saint Uilaire « une satisfaction donnée
à l'office pénal ; » enfin saint Ambroise que l'ancienne menace
(Gen. II, 17) contre les premiers pécheurs devait s'accomplir
même à l'égard de la personne de Christ. Evidemment toutes
ces formes de doctrine contiennent en germe l'idée d'un
arrangement quelconque avec la justice vengeresse de Dieu. Toutefois

elles n'apparaissent pour le moment que comme des

opinions individuelles et isolées, sans l'intention de se mettre en

opposition avec le grand courant de la tradition, représenté p. e.

par saint Augustin (j 430), par saint Bernard (f 1153) ',
l'adversaire, pour ce motif, d'Abélard, et enfin encore par
Luther2. D'après cette tradition, le Christ, « le Rédempteur, »

comme on le nommait do préférence (et non le propitiateur,
Versöhner, comme on l'a nommé plus tard) nous a rachetés

pour Dieu, au prix de son sang, en vainquant le Diable.

Saint Anselme (f 1109) le premier nia que la rançon fût
payée au Diable. Avec sa doctrine d'une satisfactio vicaria
donnée à Dieu, en guise de sacrifice propitiatoire pour le

péché, ou d'hommage honorifique en compensation de l'af-

1 Saint-Bernard (cité par Baur, Versöhnungslehre, p.203) e'crit: Satisfecit

caput pro membris, Christus pro visceribus suis.
2 Luther p. e. dans son cantique : Nun freut euch Christen insgemein

(X° 223 du nonv. livre de cantique« pour la Suisse reform, alleni.) di!
entre autres: V. 2 Dem Teufel ich gefangen lag. V. 6 Christus kam dis
Satans Reich zustürzen; V. 7 Er spricht zu mir: Ich will nun für dich

ringen, Den Tod verschlingt das Leben mein, etc.



376 F. ECKLIN

front fait par le péché, il fut le premier qui, au lieu du
problème de la rédemption, posa celui de la propitiation ; mais il
évita encore avec soin de faire de Christ un supplicié de Dieu.

Après lui, Hugues de Saint-Victor (f 1140) commença de franchir

cette limite, en enseignant que Dieu lui-même avait autorisé

le Diable à exiger de Christ la rançon de son sang, comme
une chose due. C'était donc comme si Dieu lui-même l'exigeait
par l'entremise du Diable. De cette façon Hugues conciliait en

quelque sorte l'idée anselmienne de la satisfaction payée à Dieu

avec l'antique doctrine delà rançon payée au Diable. De là il
n'y avait plus qu'un pas à faire pour arriverà la théorie émise
d'abord par Gerson, le chancelier de la Sorbonne (f 1429) et

plus tard par Jean Wessel (f 1489), d'après .laquelle cette

exigence d'une expiation sanglante de la coulpe humanitaire par
la mort de Christ émanait directement de Dieu, sans l'intermédiaire

du Diable.
C'est là l'origine de la doctrine, particulière à l'orthodoxie

protestante du XVIe siècle, d'une expiation par substitution,
connue sous le nom de la doctrine de la satisfactio vicaria. A
vrai dire, cette formule, empruntée à la tradition scolastique
du moyen-âge et capable d'être interprêtée de diverses manières,
ne correspond pas réellement à la chose désignée par elle plus
tard. Il aurait été plus juste de donner à la dite doctrine le nom
de « satis/iussio vicaria, » puisque d'après elle le pardon des

péchés devait être rendu possible au moyen d'une expiation
suffisamment douleureuse et endurée à notre place.

§ 3. Eléments de vérité renfermés dans l'antique théorie de la rançon
payée au Diable, el dans celle, plus moderne, d'une satisfaction offerì e

à Dieu.

Sans doute l'antique église se trompait en attribuant au Diable

un droit direct sur le sang de Christ; car c'est plutôt l'humanité

pécheresse qui pouvait revendiquer à l'égard de la

personne humaine de Christ un droit de juridiction, reconnu par
Dieu (Jean XIX, 11). Mais le Diable pouvait profiter de cette
circonstance pour amener une sentence de mort contre l'innocent,

et ainsi il était aussi pour quelque chose dans ce meurtre.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 37/

Et quant à la doctrine du protestantisme du XVIe siècle,
affirmant une satisfaction due à Dieu et accomplie par le Christ
crucifié, il faut reconnaître que, d'une manière ou d'une autre,
les saintes exigences de la justice divine devaient être réalisées,

pour que le pécheur pût obtenir grâce ; car le pardon ne peut
en aucun cas être un acte d'une bonté purement arbitraire.
L'amère nécessité des souffrances et de la mort de notre
Seigneur ne trouve d'explication suffisante que dans quelque
nécessité juridique absolument inexorable, nécessité relative
au rétablissement de l'équilibre entre le doit et l'avoir spirituel
de l'humanité. Or cette nécessité juridique se trouve indiquée
plus ou moins clairement dans la doctrine biblique d'un sacrifice

propitiatoire et dans celle de la rançon payée par Christ à

la justice de Dieu.

| 4. La réconciliation entre l'homme et Dieu n'est pas un acte purement
subjectif, se passant dans le cceur de l'homme et seulement là.

Cette nécessité juridique de la mort de Christ en vue de

notre salut ne s'expliquerait pas, si notre réconciliation avec
Dieu n'était, comme plusieurs le prétendent, qu'un acte
[subjectif se passant dans le cœur du pécheur, sans changement
objectif dans l'attitude judiciaire de Dieu à l'égard de l'humanité.

C'est à tort que l'on s'efforce de prouver le caractère

subjectif de cette réconciliation par des passages qui ne parlent
que de notre réconciliation avec Dieu, sans mentionner celle
de Dieu avec nous ; p. e. Rom. V, 10: « Nous sommes donc

réconciliés avec Dieu par la mort de son fils, » 2 Cor. V, 18-20 :

« Dieu nous a réconciliés (littéralement « a réconcilié le
monde ») avec lui-même, en nous suppliant : Soyez réconciliés
avec Dieu. »

On ne peut pas valablement tirer de ces passages la

conséquence que Dieu n'a jamais eu besoin d'être réconcilié avec

nous, qu'il est l'éternel amour, lequel n'aurait jamais subi
d'altération à notre égard. Si cette argumentation était vraie, l'office

prophétique du Christ suffirait à notre salut, et son intercession
sacerdotale deviendrait complètement superflue, partant aussi

son sacrifice propitiatoire. Car Dieu serait éternellement récon-



378 F. ECKLINS

cilié avec nous, et il ne s'agirait que de renseigner suffisamment

les hommes sur cet état de choses et de nous exhorter à ne

pas nous rendre indignes, par de nouvelles transgressions, de

cette bonté divine inaltérable. Toute la doctrine biblique d'une

propitiation (îWps 1 Jean II, 2) opérée par le sang de Christ
deviendrait sans objet. Et même le sentiment humain d'une

culpabilité encourue n'aurait qu'une signification subjective. Ce

serait un état maladif de la conscience humaine, un penchant
funeste à croire arbitrairement que Dieu puisse être mal
disposé envers nous. Et pour nous guérir de ce mauvais préjugé
il ne nous faudrait autre chose que la doctrine consolatrice
d'une inaltérable bonté de Dieu à notre égard, laquelle n'aurait
jamais eu besoin d'aucun sacrifice propitiatoire.

| 5. Il s'agit de ne pas méconnaître la colère de Dieu, dont la réalité

nous est solennellement attestée par la Bible.

Ceux qui nient pour Dieu la nécessité d'une réconciliation,
méconnaissent la réalité solennellement attestée d'une colère
de Dieu pesant sur l'humanité inconvertie et qui la menace de

ruine en cas d'impénitence radicale. Comp. Pom. I, 18: « La

colère de Dieu manifestée du ciel; » II, 5: « le jour de la

colère; » II, 8 «disgrâce et colère» sur les pécheurs endurcis ;

V, 9 : Etre « gardé de la colère à venir ; » IX, 22 : Etre des

« vases de colère » divine. Ephes. II, 3 : « Nous étions aussi

par nature enfants de colère ; » 1 Thess. I, 10: « Christ nous a

rachetés de la colère à venir.» Jean III, 36 : « La colère de Dieu
demeure » sur ceux qui refusent de croire au Fils. Gai. III, 10 :

« Nous sommes rachetés par Christ de la malédiction de la

Loi, » etc.
Il résulte de ces passages, qu'il serait facile de multiplier,

que, comme la colère de Dieu, de même son amour n'est que
conditionnel. Une devient réel qu'en face d'âmes encore capables

de conversion et surtout en face d'âmes réellement
converties, ce qu'atteste le passage bien connu d'Ezéeh, XXXIII, 11 :

« Je ne veux point la mort du pécheur, mais qu'il se convertisse

et qu'il vive. » Car le monde ne peut être l'objet d'un

amour divin sans réserve, semblable à l'amour de Dieu pour



GRACE ET JUSTICE DIVINES 379

son fils (Jean XV, 9), que pour autant qu'il est sans péché. Mais
dans son état actuel dépêché le monde est, en partie du moins,
aussi un objet de colère divine, parce que Dieu, à cause de son

amour pour le monde, doit être indigné contre ceux qui lui
gâtent le monde, contre les méchants qui l'empêchent
d'accomplir à l'égard du monde tous les desseins de son amour.

| 6. La réconciliation entre Dieu et le monde doit être envisagée comme
bilatérale ; toutefois l'initiative en revient à Dieu.

Il résulte de ce qui précède que Dieu n'est ni réconcilié
d'emblée el sans conditions, ni implacable dans sa colère ;

mais qu'il veut bien amener une réconciliation du mondo avec
lui à certaines conditions. Son amour pour les pécheurs le

presse de prendre l'initiative dans l'œuvre de la réconciliation,
mais celle-ci ne peut devenir réelle que dans le Fils et par lui.

Nous en concluons que la réconciliation opérée par Jésus-

Christ est bilatérale, savoir une réconciliation de Dieu avec le

monde et du monde avec Dieu. Nier la nécessité et la possibilité

d'une réconciliation objective (ou de Dieu avec le monde),
ce serait amoindrir la valeur salutaire du sacrifice propitiatoire
de Jésus-Christ, et priver notre réconciliation subjective avec
Dieu de la base divine, sans laquelle elle ne pourrait jamais
aboutir. Ainsi donc, pour bien comprendre l'œuvre propitiatoire

du Rédempteur, il faut avant tout reconnaître le fait qu'il
s'agit d'un procès pour crime de lèse-majesté, dont nous
sommes menacés de la part de Dieu ; procès qui ne peut avoir
une issue favorable pour nous qu'à la suite de la mort propitiatoire

de Christ. Et certes l'ancienne orthodoxie protestante avait

parfaitement raison d'envisager les choses à ce point de vue.

§ 7. La théorie de l'orthodoxie protestante du XVF siècle sur le problème
de la rédemption n'est pas la vraie1.

Pourquoi le Christ a-t-il dû acquérir, au prix de son sang, le
droit d'intercéder valablement pour nous devant Dieu? Ou

1 Au fond c'est du problème de la propitiation qu'il s'agit et non de celui
de la rédemption, mais l'usage quinze fois séculaire des races latines nous
oblige à nous exprimer ainsi, au moins dans le commencement et a
certaines places de cette étude.



380 F. EGKLIN

autrement dit, comment prouver que dans ce rachat de nos
âmes tout se soit passé d'une manière conforme à la justice,
c'est-à-dire avec tous les égards dus à la sainteté divine? Tel
est le problème à résoudre, problème d'une solution â la fois
difficile et salutaire pour la théologie.

Ici nous passons de l'apologie à la critique du dogme
traditionnel. Car malheureusement nous devons dire que, selon

nous, la doctrine dite orthodoxe de laSatisf'actio vicaria,
quoiqu'elle se donne pour la solution seule possible et seule

biblique, doit être envisagée comme une grave erreur. Loin de

concilier l'idée de la justice de Dieu avec celle de son amour
(Psaume 85,11), cette théorie, en vertu de laquelle le seul juste
est censé avoir subi à la place des coupables toute la punition
de leurs crimes, cet échange de sort qui passe pour procurer
aux pécheurs l'absolution et même toute la justice du
supplicié, fausse en réalité et la notion de la justice et celle de

l'amour de Dieu. Car, pour ne parler d'abord que de la justice,
elle tend à baser notre salut sur l'arbitraire divin en matière
pénale.

§ 8. L'idée d'une expiation par substitution est entièrement indigne de la

juridiction divine.

Toute substitution en matière pénale est contraire à la notion
la plus élémentaire de la justice et. à vrai dire, un non-sens
juridique. Jamais un juge raisonnable n'échangera dans sa

sentence les objets de son estime et ceux de sa réprobation ;

car il se sent lié par la loi de la vérité, selon les termes mêmes
de l'Ecriture (Prov. XVII, 15) : « Quiconque absout l'impie et
condamne le juste, commet une double abomination devant
l'Eternel. » Aucun juge humain n'oserait se permettre un
pareil déni de justice, à moins d'être un homme pervers. C'est
donc un « blasphème » que d'attribuer à Dieu une pareille
manière de faire1. D'après J.-G. Hasenkamp, l'ami de Lavater,
ce dernier mensonge du Diable, par lequel il a fait croire aux
chrétiens que Dieu est capable d'une telle iniquité, surpasse

1 Nous avons entendu ce blâme sévère, prononcé sous cette forme, de

la bouche du vénérable de Pressensé, mort depuis.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 381

en audace son premier mensonge, à la suite duquel les Juifs
ont tué Jésus.

La coulpe et l'innocence sont toujours ce qu'il y a de plus
personnel dans l'homme, et ne sont transmissibles à la charge ou
en faveur d'autrui que par un acte d'aveuglement ou d'arbitraire.

C'est contre ce rocher de simple vérité et de bon sens

que vient se briser tout cet échafaudage artificiel, inventé par
la scolastique de la fin du moyen âge. D'ailleurs, le fait que
Christ est mort entre deux brigands crucifiés avec lui, qu'il a

par conséquent expié avec eux et non à leur place, semble

prouver d'emblée la fausseté de la théorie substitutionniste.
En outre, nous mourons tous, ce qui évidemment ne devrait
pas arriver si Christ était mort à notre place. Avec des assertions

aussi hasardées que l'est la théorie d'une expiation par
substitution, on fournit aveuglément un prétexte spécieux à

l'incrédulité. Car celle-ci tire sa meilleure force de tout ce qui
ébranle (comp. Ps. 73) la foi en l'inaltérable justice de Dieu

(Rom. I, 17). Si en vérité notre confiance dans la réconciliation
opérée par le Christ ne se basait que sur ce déni de justice
imputé à Dieu, nous devrions renoncer à la faire partager au
monde.

§ 9. Cette théorie est aussi en contradiction avec la sainte dignité de

Christ, fils de l'éternel amour de Dieu.

La même théorie porte aussi atteinte à la dignité de Christ,
fils de l'éternel amour de Dieu. Car vouloir faire de lui, ne

fût-ce que temporairement, l'objet de la justice vengeresse de

Dieu, ou pour parler plus clairement, l'objet de la colère divine,
c'est vouloir l'arracher du cœur de Dieu et statuer une
interruption dans cette relation filiale de Christ avec Dieu, qui est
l'éternelle base de notre propre adoption. Et quelle contradiction

n'introduit-on pas dans la conscience que le Christ avait de

lui-même, si d'une part il a dû s'envisager comme le fils bien-
aimé, dans lequel le Père avait mis tout son bon plaisir, et de

l'autre comme le grand pénitent, chargé de la coulpe du monde
entier et condamné au supplice par son propre père! Cet

antagonisme irréductible dans la personne de Christ fait de lui un



382 F. ECKLIN

protée insaisissable. Si l'on peut, non sans quelque raison,
reprocher à la doctrine des « deux natures en Christ, »

d'affirmer plutôt le mystère adorable de sa personne théanthropique

que de l'expliquer, ce caractère insondable tourne à

l'impossibilité morale, quand on prétend faire de lui le
représentant à la fois de la coulpe humaine et de la sainteté divine.
Avec un Christ à valeurs si contradictoires, nous sommes bien
loin de cette simplicité apostolique qui nous parle de lui comme
« nous étant rendu semblable en toute chose sauf le péché »

(Hébr, II, 17; IV, 15). En face d'un être aussi étrange qui, tout
en ayant conscience de sa dignité suprême devant Dieu,
s'attribuerait pourtant la plus grande dépréciation possible de la part
de son père céleste, on se sentira toujours oscillant entre
l'adoration et le doute, tandis qu'une intelligence vraie du saint

amour du fils de Dieu pour nous qui sommes pécheurs, nous
enflamme et nous transforme.

§ 10. Cette doctrine d'une expiation plénière amoindrit nécessairement

l'efficacité sanctifiante de « la parole de la croix. »

Toujours est-il que ces incongruités logiques, dont on ne

s'aperçoit que lorsqu'on est quelque peu habitué à des

raisonnements théologiques, ont moins d'importance que les

difficultés inhérentes à la doctrine d'une expiation plénière accomplie

par Jésus-Christ, quand il s'agit de réveiller les âmes par
« la parole de la croix » et de les faire « mourir au péché. »

Sans doute l'Ecriture enseigne, d'une part, que Christ « a été

[par décret divin] frappé pour l'iniquité de nous tous » (Esaïe,

LUI, 6 b). Or cela ne signifie pas nécessairement qu'il a seul

expié à la place de nous tous, mais tout simplement qu'il a

coexpié avec les pécheurs et comme eux ; car Dieu n'entend
nullement nous dispenser de toute expiation personnelle,
puisque nous mourons tous.D'autre part, l'Ecriture atteste très
clairement que Christ est « la propitiation (ô 'aa.o-p.hq) pour nos

péchés et même pour ceux du monde entier » (1 Jean II, 2), qu'il
fut « un grand sacrificateur miséricordieux et fidèle pour Dieu

afin de faire la propitiation des péchés du peuple. » Mais en

attribuant ainsi à sa mort une valeur propitiatoire, elle n'af-



GRACE ET JUSTICE DIVINES 883

firme nullement que celle-ci a une valeur propitiatoire en

vertu d'une expiation plénière accomplie par lui. C'est une

pétition de principe que d'interpréter de cette façon, et c'est
arbitrairement que Segond l, dans les deux passages que nous
venons de citer, a tvadmt'àxupoç (D.ìo-xìtBxi) par expiation (expier).

Il nous semble que saint Paul nous fait du moins entrevoir
la véritable cause de la valeur propitiatoire de cette mort dans
les deux versets 10 et 7 de Rom. V, où il dit : « Ce en vue de

quoi il est mort, c'est le péché, auquel il est mort une fois

pour toutes ; » et « c'est par la mort [au péché] qu'on est justifié

du péché ; » ce dernier verset faisant l'application du principe

propitiatoire à nous. Ce n'est donc pas par une expiation
purement et simplement, mais par une séparation d'avec le

péché, séparation douloureuse sans doute et par là en quelque
sorte expiatoire, qu'on parvient à obtenir d'être un objet de

propitiation pour Dieu. Et saint Pierre nous fait sousentendre
la même chose quand il nous dit (1 Pierre III, 18) : « Christ a

souffert pour nos péchés afin de nous amener à Dieu ; » car il
entend par là que Christ est mort autant pour nous sanctifier
que pour nous procurer le pardon. «L'aspersion par le sang de

Jésus-Christ, » dont il parle I, 2, signifie autant la purification
que la propitiation par ce sang; ce que nous pouvons voir
par I, 18 : « Vous avez été rachetés par le sang précieux de

Christ de la vaine manière de vivre que vous aviez héritée de

vos pères. » De même 11,14: «Christ a porté(àv«cpèpEtv)lui-même

nos péchés en son corps sur le bois, afin que, morts au péché,

nous vivions pour lajustice. » Ici le mot traduit par <c porté »

signifie immolé, et l'objet immolé n'est évidemment pas la

coulpe, mais le mauvais penchant.
Dans les épîtres de saint Paul les passages abondent pour

attester tantôt la propitiation, tantôt la sanctification par la

1 Nous parlerons plus tard de sa traduction de khattath par « sacrifice

d'expiation »(seulement Rom. III, 25 il dit: victime propitiatoire). Le

mot expiation (Abbüssung) ne se trouve pas dans la Bible de Luther, et

avec raison, quoique la notion d'une expiation soit très biblique et s'y
trouve exprimée par exemple par les mots : « porter la peine de son

péché » (par exemple Lév. XXIV, 15).



384 F. ECKLIN

mort de Christ. Comparez d'une part, Eph. 1,7: « En lui nous
avons la rédemption par son sang, savoir la rémission des

péchés, n Col. Il, 14 : « Il a effacé l'acte dont les ordonnances
nous condamnaient et qui subsistait contre nous et il l'a détruit
en le clouant sur la croix. » Rom. V, 10: « Nous avons été

réconciliés avec Dieu par la mort de son fils.» Et d'autre part:
II Cor. V, 15 : « Il est mort pour tons afin que ceux qui vivent,
ne vivent plus pour eux-mêmes, mais pour celui qui est mort
et ressuscité pour eux. » Gai. 1,4: « Christ s'est donné lui-
même pour nos péchés, afin de nous arracher du présent siècle

mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Père. » Tit. II, 14:
« U s'est donné lui-môme pour nous, afin de nous racheter de

toute iniquité et de se faire un peuple qui lui appartienne, purifié

par lui et zélé pour les bonnes œuvres. » Enfin, ce double
but de la mort Je Christ nous est attesté encore par les propres
paroles du divin Maître; d'abord la propitiation dans Matth.
26, 28 : « Mon sang répandu pour plusieurs pour la rémission
des péchés ; » puis la sanctification dans Jean XVII, 19 : « Je

me sanctifie moi-même pour eux, afin qu'eux aussi soient
sanctifiés dans la vérité. » Comp, aussi Hébr. IX, 14, etc.

Tous ces passages, et bien d'autres qui nous enseignent que
Christ est mort non seulement pour nous procurer le pardon,
mais aussi pour nous purifier du péché, pour nous arracher
aux vanités et aux perversités du monde, pour nous sanctifier,
perdent une bonne partie de leur raison d'être et de leur
efficacité, dès qu'on assigne à la mort de Christ un but essentiellement

différent, celui d'expier les péchés. Car l'expiation ne
vise qu'à une propitiation accessible sans sanctification, puisque
celle-ci paraît superflue dès que tout est d'avance expié. C'est

donc affaiblir « la parole de la croix » par une doctrine de

sagesse purement humaine, que de mettre en avant, comme
étant le grand but du sacrifice de Golgotha, cette expiation par
substitution.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 385

§ It. D'après l'Ecriture la propitiation, pour être valable, doit avoir pour
effet la sanctification.

Non seulement Christ est mort autant pour nous purifier que
pour nous procurer le pardon, mais l'Ecriture renforce encore
cette vérité en nous enseignant (Hébr. XII, 14) que «sans la

sanctification personne ne verra le Seigneur. » Cesi dire que,
sans elle, on ne peut être sauvé, que l'on ne peut pas être mis
au bénéfice de la propitiation opérée par le Christ, si l'on ne
veut pas prendre part à la sanctification qui émane de lui.
D'après saint Jean (et c'est même une des pensées les plus
dominantes de sa première épître), personne ne doit se vanter
d'être en communion de vie avec Jésus-Christ, qui ne marche

pas sur ses traces. (1 Jean I, 6; II, 1, 3, 6; III, 5-7)
«Quiconque pèche, ne l'a pas vu et ne l'a pas connu. » « Petits
enfants, que personne ne vous séduise. Celui qui pratique la

justice est juste, comme lui-même est juste. » Ce dernier
passage semble même aller directement à l'adresse de ceux qui
abusent de la doctrine de saint Paul sur la justification par la

foi, pour vivre dans le péché. En général, c'est une des

particularités des épîtres dites catholiques, d'insister beaucoup sur
le devoir des chrétiens de vivre saintement et de les engager à

fuir les mauvais exemples des méchants (comp, les exhortations

de saint Jaques et saint Jude). L'Apocalypse, qui dit entre
autres que Christ «vomira de sa bouche les tièdes » (111, 16),
tient le même langage. Et quant aux épîtres de Paul, elles
offrent également une foule de passages, suivant lesquels on
ne peut pas avoir part au salut, si l'on ne veut pas se laisser
sanctifier par Christ ou par le Saint-Esprit. Comp. 1 Thés. IV,
1 et suiv. ; 2 Thés. III, 6 ; Gai. V, 19-21 ; 1 Cor. V, 11 ; VI, 9 ;

2 Cor. VI, 1, Rom. VI, 12 ; VIII, 13; Ephés. V, 5 ; Philip. Ill,
18; Col. III, 5-7 ; 1 Tim. VI, 10, 11, etc.

Tout cela est parfaitement conforme à l'enseignement du

divin Maître, si l'on compare à ce sujet les exhortations et les

sévères menaces de la fin du sermon surla montagne (Matth.
VII, 13-27), l'exhortation finale adressée par Jésus-Christ à ses

disciples (Jean XV, 1-10), de demeurer dans son amour



386 F. ECKLIN

en gardant ses commandements; en outre la parabole de

l'habit de noces (Matth. XXII, 11) et celle des dix vierges
(Matth. XXV, 1 et ss.) et bien d'autres paroles encore. Tout
cela prouve que le salut d'une âme n'est réel que dans la
mesure où elle est entrée résolument dans le chemin de la

sanctification.

§ 12. La théorie traditionnelle n'a pas tenu compte de la profonde liaison

qu'il y a entre la propitiation et la sanctification des fidèles.

Malheureusement l'ancienne orthodoxie protestante, en
formulant, sa théorie de la rédemption comme l'on sait, parait
avoir complètement négligé cette connexion nécessaire entre
la propitiation opérée par le Christ et la sanctification des âmes

à sauver par le Saint-Esprit. Car d'après elle, il n'y a pas de

lien logique entre la justification et la sanctification, et il ne

peut y en avoir. L'orthodoxie a toujours nié qu'il y ait entre ces

deux faits d'autre rapport de causalité que celui, tout
psychologique, de la reconnaissance du fidèle pour le pardon gratuit,
reconnaissance qui doit se montrer dans des fruits de

sanctification. Elle a nié que la sanctification, soit actuelle, soit
future, du fidèle puisse être un motif pour la justice divine
d'être clémente envers le pécheur; car, selon elle, cette manière
de voir serait un retour vers la doctrine du salut par les

œuvres, retour qu'il faut éviter à tout prix. D'après son système
substitutionniste, tant la rémission des péchés que l'imputation
delà justice de Christ en faveur du croyant, est tout simplement

le résultat d'un échange de valeurs personnelles, Christ

ayant pris sur lui, en mourant, tous nos péchés, afin de nous
donner tous ses mérites.

Rien ne rend la possibilité de la rémission des péchés plus
évidente à des intelligences superficielles qne ce genre de

raisonnnement. Mais, en admettant la justesse d'un pareil
échange, on ne pourra jamais s'expliquer pourquoi l'Ecriture

sainte attache un tel prix à la sanctification personnelle
du croyant, au point que l'on peut perdre son âme en négligeant

de la faire sanctifier. Car d'après la logique de la théorie
.substitutionniste il semblerait que plus on a soi-même de



GRACE ET JUSTICE DIVINES 387

péchés à sa charge, plus la substitution de la justice de Christ
a de raison d'être, et cela suivant l'adage d'avance
condamné par l'apôtre (Rom, VI, 1) : « Demeurons dans le péché

pour que la grâce abonde.»
En affirmant ces choses nous n'allons pourtant pas jusqu'à

dire que cette mauvaise conséquence ait toujours été tirée des

prémisses substitutionnistes de la théorie en question, ou

qu'elle doive en être tirée nécessairement. Nous croyons au

contraire qu'on s'est généralement efforcé, dans la prédication
et dans la cure d'âmes, de l'éviter et de la cacher le mieux
possible, en affirmant avec vigueur la nécessité de la conversion.

Mais déjà le fait qu'une pareille conclusion peut être

logiquement déduite de la dite théorie, doit nous la faire

paraître sous un jour bien défavorable. Nous croyons donc

pouvoir résumer notre pensée en ces termes, qu'en attribuant
à la mort de Christ une valeur plutôt expiatoire que réparatrice

du mal, et en niant toute connexion organique (autre que
psychologique) entre nofre sanctification et notre justification,
non seulement on se prive d'emblée de la possibilité de résoudre

scientifiquement le problème de notre propitiation par le

sang de Christ, mais encore (ce qui est bien pis) on ouvre, —
et ceci est la faute de l'élément substitutionniste qui se mêle à

l'idée d'expiation, — une porte plus ou moins large à l'antino-
misme de l'homme charnel. C'est ce qu'il s'agira de démontrer
en détail.

| 13. Dans des natures disposées au relâchement, cette doctrine
substitutionniste affaiblit le sentiment de la responsabilité personnelle.

L'époque du règne exclusif de ce qu'on a nommé « l'orthodoxie

morte, » surtout la fin de cette époque, est signalée pur
un certain relâchement moral, et cela se comprend aisément.
Quand on enseigne au peuple la doctrine d'une expiation
plénière par substitution, on lui voile la sainte justice de Dieu.
Quand on suggère aux âmes l'idée que la dépréciation qu'elles
se sont attirée par leurs transgressions (autrement dit : leur
coulpe) est transmissible, comme le serait une dette d'argent
qui peut être payée par un garant quelconque, on affaiblit,



388 F. ECKLIN

chez ceux qui déjà sans cela sont disposés à un certain
relâchement moral, le sentiment de leur responsabilité person-
sonnelle. Cette théorie n'apaise pas seulement les consciences,
elle les endort, en favorisant la tiédeur et la paresse natives du

cœur humain. Chez plusieurs la crainte d'aggraver par de

nouvelles transgressions leur condamnation est amoindrie, et le

zèle pour les bonnes œuvres est paralysé par cet enseignement.

Si l'on fait croire aux simples qu'au pis aller l'obéissance
de Christ tient lieu de toute obéissance personnelle, ils trouvent

cela très commode et se croient dispensés par ce fait de

tout effort de sanctification et de dévouement personnel pour
la gloire de Dieu. Il n'y a pas besoin pour cela d'aller jusqu'à
prêcher du haut de la chaire que « les bonnes œuvres sont
nuisibles au salut ; » la logique inhérente à cette doctrine subs-
titutionniste produit d'elle-même ce résultat, chez ceux du moins

qui n'étudient pas eux-mêmes les saintes Ecritures et qui ne sont

que trop disposés à ne pas écouter la voix de leur conscience.
Une telle manière de mettre l'homme pécheur d'accord avec

la sévère justice de Dieu est en contradiction choquante avec
les avertissements sérieux et les menaces de la Parole divine.
Certainement la prédication prononcée par saint Pierre, le jour
de la Pentecôte, n'aurait pas pu « toucher vivement» (Act. II,
37) le cœur des trois mille, s'il leur avait dit : « Hommes frères,
ne vous mettez pas en peine d'avoir tué le Messie, car il a

d'avance expié par substitution tous vos péchés passés,
présents et futurs. » Et la menace de Jésus-Christ marchant à la

mort (Luc XXIII, 31) : « Si l'on fait ces choses au bois vert,
qu'arrivera-t-il au bois sec?» parait fort déplacée dans la
bouche d'un expiateur qui s'apprête à effacer par sa mort les
crimes du monde entier. Pourquoi encore menacer, quand ce

sang, versé alors, ne doit avoir, dit-on, que ce seul effet, de

rendre Dieu absolument indulgent envers tous sans distinction

aucune? De cette façon la parole de la croix n'a plus la
force d'ébranler les consciences. Si la mort du Rédempteur n'a

été, comme on dit, qu'une grande expiation, pour tous et pour
tout, il n'y a plus de place pour aucune action judiciaire contre
les pécheurs.



GRACE ET JUSTIGE DIVINES 389

Le fait que les apôtres, outre le motif d'une sainte
reconnaissance envers le Sauveur, font valoir également dans leurs
épitres le motif de la crainte de Dieu, juge suprême, pour
engager les fidèles à vivre saintement (p. e. 2 Cor. V, 11 ; VII,1)
doit être pour tout lecteur un peu attentif une raison de plus de

se méfier de cette expiation qu'on dit être plénière. Et si saint
Pierre (1 Pierre I, 17-20) fait valoir la grandeur du prix de

notre affranchissement moral comme un motif de crainte
envers Dieu, on peut en conclure que le sang de l'Agneau rend
doublement condamnables ceux qu'il ne réussit pas à convertir.
Cette pensée d'une secrète menace contenue dans le sacrifice
de Golgotha se trouve aussi dans plusieurs passages de l'épître
aux Hébreux (VI, 4 et suiv., X, 26). Mais elle est complètement

étouffée dans les consolations sommaires de la théorie
traditionnelle sur la genèse du pardon. Ce n'est donc pas trop
dire si nous affirmons que cette doctrine substitutionniste
n'est pas à la hauteur du sérieux moral de l'Evangile, qu'elle
est en secrète connivence, qu'on se l'avoue ou non, avecl'anti-
nomisme de l'homme charnel. Car, certes, ce n'est jamais
impunément que la théologie se permet de fausser la notion de la

sainte justice de Dieu.

§ dì. D'après cette théorie il n'y a plus de place, à côté d'une inexorable

justice vengeresse de Dieu, pour un franc pardon émanant de l'amour
divin.

De même que la notion de la justice divine, celle de l'amour
divin a été fiussée par cette théorie. Car on peut se demander

s'il est encore permis de parler d'une grâce divine en présence
de cette justice inexorable, qui exige une satisfaction pénale

équivalente au crime. Au fond, rien n'est pardonné là où tout
doit être expié. Il n'y a donc, dans ce système, plus de place

pour un franc pardon, puisque, d'une manière ou d'une autre,
la punition doit avoir son cours. D'après lui, il faut qu'il y ait

une vengeance de la loi, si ce n'est contre les coupables en

personne, du moins contre tel innocent qui s'offre librement à

être l'expiateur de la coulpe. Le tout culmine donc dans cette

assertion : que la justice vengeresse de Dieu est inexorable en

THÉOL. ET PHIL 1893. 27



390 F. ECKLIN

exigeant, comme qu'il en aille, une victime expiatoire et que,
sans cela, elle ne pourra jamais se déclarer satisfaite.

Cette erreur fondamentale a eu pour conséquence fatale de

discréditer le Dieu de l'Evangile, de lui « faire un mauvais renom
dans la chrétienté, » comme s'exprime J.-G. Hasenkamp. Il ne
faut dès lors pas s'élonner qu'on ne l'ait pas fort aimé, ce dieu
incapable de pardonner sans expiation préalable, et que bien
des cœurs lui aient préféré ie dieu du déisme qui apparaît, à

l'horizon intellectuel du XVIIIe siècle, semblable à la lune,
après que le vrai soleil se fût caché par la faute des théologiens
orthodoxes. C'est une fausse notion du rapport entre la justice
vengeresse et l'amour en Dieu qui a produit cette éclipse
partielle.

Pour nous rendre, compte de l'erreur commise, cherchons à

établir de quelle manière l'action de la justice et celle de la

grâce se complètent dans le gouvernement de Dieu. Il ne doit

pointy avoir une délimitation arbitraire entre les exigences de

l'amour divin et celles de sa juste sévérité ; car rien n'est
arbitraire en Dieu. Nous devons donc supposer quelque règle fixe,
d'après laquelle Dieu peut quelquefois accorder son pardon au

lieu de sévir contre les coupables, tout en refusant son pardon
dans d'autres cas. Certainement l'Ecriture sainte et l'expérience
chrétienne nous feront trouver cette juste délimitation entre les

deux manières d'agir. Ce sera le sujet des paragraphes suivants.

§ 13. La justice retributive doit être envisagée comme la barrière
protectrice du règne de l'amour.

Incontestablement l'amour est la loi suprême dans le règne
de Dieu, parce que grâce à lui seul il y a possibilité, pour une
multitude de personnalités libres, de vivre ensemble d'une
manière heureuse et fructueuse. L'amour est donc le correctif
indispensable à la division de la vie en une multitude infinie
d'individualités diverses. En vertu de la loi de l'amour, l'individu

doit se donner pour le bien de ses semblables pris
individuellement, et pour le bien de la société dans son ensemble.
Mais pour qu'il puisse en être ainsi, chaque individu doit être
à l'abri des empiétements d'autres individus, ou même de ceux



GRACE ET JUSTICE DIVINES 391

de la société dans son ensemble. Il faut pouvoir exister comme
individu, avant de pouvoir aimer. Il faut soi-même posséder
quelque chose, avant qu'on puisse faire part de ses biens à

autrui. C'est une nécessité qui s'impose naturellement. Une

garantie de l'existence individuelle est donc indispensable, et
cette garantie, c'est l'ordre établi par le droit. Cet ordre est
la forme élémentaire de la communauté des individus, de la

société en tant que communauté morale. Et parce que l'existence

de cet ordre correspond à une nécessité naturelle, il
doit être maintenu le cas échéant par la force, au moyen d'une
contrainte matérielle. L'amour, par contre, est tout ce qu'il
y a de plus volontaire, de plus libre au monde; il est la
manifestation la plus pure de la personnalité libre. Il est le but
à réaliser ; à côté de lui, le droit n'est que le moyen, la

garantie de son libre épanouissement, ou la barrière protectrice

du règne de l'amour. Refuse-t-on l'amour, il s'en suit un
arrêt dans le mouvement vital entre individus ou sociétés,

peut-être une paix armée. Viole-t-on le droit, la guerre
menace d'éclater, ou éclate effectivement.

§ 16. La protection du droit par la punition dos injustes doit être

envisagée uniquement comme un moyen, propre à assurer l'existence

du règne de l'amour, el non comme une nécessité absolue.

Appliquons ces principes aux rapports entre Dieu et l'humanité.

L'idéal, dans ces rapports, doit être un amour mutuel
basé sur l'observation de ce qui est juste et équitable. Dieu est

saint, c'est là son individualité à lui propre. U faut donc que
dans ses rapports avec l'humanité cette individualité divine soit

sauvegardée à tout prix. Il faut que sa souveraine majesté et

l'ordre moral établi par lui restent absolument inviolables; car

cet ordre, c'est le bien moral. A cette sainteté correspond sa

justice retributive. Celle-ci consiste en ce que Dieu traite
finalement chacun selon ce qu'il vaut en vue de la gloire de Dieu

et du maintien de l'ordre inoral, soit en bien soit en mal.

Quiconque travaille pour la gloire do Dieu, a sa part assurée dans

les bienfaits de son règne ; et quiconque prouve par sa

conduite qu'il est un adversaire de Dieu, ou ce qui revient au



3ö2 F. ECKI.I.N

même, un adversaire de l'ordre établi par lui, perd son droit à

l'existence.
Cette justice retributive (en grec Smaioxpiuia Rom. II, 5) a

donc deux faces. Elle récompense les bons et elle punit les
méchants. Son symbole est la balance, ou bien Peau dont la
surface se nivelle d'elle-même1. Elle nivelle, c'est-à-dire
qu'elle met d'accord le sort de chacun avec sa valeur personnelle.

Dieu doit punir les méchants, et même, au pis aller, les
exterminer, parce que sans cela ils engloutiraient le bien et
les bons dans ce monde. Le maintien du droit par la contrainte,,
en face des empiétements des injustes, est absolument nécessaire,

comme barrière protectrice de la communauté d'amour
de personnes libres. De même la récompense donnée dans

certaines circonstances aux bons est un moyen, à employer
avec d'autres, pour le maintien de cette communauté, mais
n'est pourtant pas d'une nécessité absolue et ne forme point
le fond même des dispensations de l'amour divin. Calce

n'est pas pour nous récompenser de nos bonnes œuvres que
Dieu nous donne la vie éternelle. C'est « par grâce que nous

sommes sauvés, » et tout esprit mercenaire nous est interdit.
Jamais l'action de la justice retributive de Dieu, à elle seule,
n'est le principal mobile, moins encore le but suprême de son

gouvernement. Cela gênerait trop sa souveraine liberté (Rom.

IX, 15-16), si en toute chose il devait se diriger d'après ce

qu'ont mérité les hommes, ou ce qu'ils ont démérité. C'est pourquoi

nous avons le droit de dire qu'il n'y a pas une nécessité

absolue pour Dieu de venger d'une manière ou d'une autre
toute offense faite à sa divine majesté. Il s'ensuit que c'était
selon nous une grave faute de l'ancienne orthodoxie d'avoir
affirmé, avec bonne intention sans doute, que sans punition
préalable du mal il ne peut y avoir de rémission des péchés.

1 De lk aequus dérivé d'aqua, comme rach en allemand est un dérivé
de ach (eau) et de la syllabe er qui signifie sur. De rach vient rcschen.

rechen, rechnen, recht, gerecht, gericht etc.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 393

| 17. L'exégèse traditionnelle n'a pas suffisamment tenu compte de ce

qu'il y a d'intentionnellement paradoxal et de figuré dans certains

passages relatifs à la rédemption.

Après s'être rendu compte de ce qu'il y a de profondément
erronné et même de contraire à l'esprit sanctifiant de l'Evangile

dans la théorie traditionnelle de la rédemption, on doit se

demander comment il a pu se faire que tant d'hommes pieux
et intelligents se soient à ce point mépris sur la véritable
nature de l'œuvre rédemptrice. Certainement cela ne serait
pas arrivé, si, au lieu de s'appuyer trop exclusivement sur
quelques passages isolés, d'une tournure décidément
paradoxale, on avait davantage consulté l'ensemble des

témoignages bibliques sur ce sujet. L'erreur commise par l'exégèse
orthodoxe a donc été de prendre trop à la lettre des passages
énigmatiques par leur brièveté et par leur caractère figuré ou
intentionnellement paradoxal, tels que 2 Cor. V, 21 ; Gai. III, 13,
et surtout Esaïe LUI, ce dernier chapitre étant comme la

souche féconde d'une foule de témoignages bibliques au style
lapidaire et paradoxal concernant le mystère de la rédemption.
Cette erreur est tout à fait semblable à celle des théologiens
qui ont cru pouvoir prouver par certains versets de Rom. IX
ou XI le dogme de la double prédestination, et de ceux qui, en

s'appuyant sur 2 Tim. 111,16, ont cru devoir soutenir celui de

l'inspiration plénière et de l'infaillibilité absolue des Ecritures.
En examinant de près les passages énigmatiques sus-men-

tionnés, on aurait dû et pu remarquer qu'ils n'ont nullement
l'intention d'expliquer clairement la connexité qu'il y a entre la

mort de Christ et notre salut, mais simplement de l'affirmer
carrément, même paradoxalement, sans commentaire. C'est ce

qui ressort du contexte de 2 Cor. V, 21 et de Gai. III, 13. Et

quant à Esaïe LUI, c'est l'énigme posée aux Juifs, mais non
résolue par le prophète, les faits évangéliques devant se

charger de donner plus tard la clef du mystère. Avec intention
Dieu voile quelquefois sa pensée aux intelligents, tout en la

révélant ensuite aux simples (Matth. XIII, 13). Le prophète
devait donc faire ressortir d'une manière frappante tout ce



394 F. ECKLIN

qu'il y a d'incompréhensible pour des cœurs charnels dans

une telle rédemption. Car la sagesse divine qui se sert d'un fait
aussi paradoxal pour nous sauver, paraît d'autant plus merveilleuse

que le moyen choisi a contre lui toute l'apparence de

l'absurdité. Et l'apôtre, de son côté, sait parfaitement que le
dévouement du Christ, qui s'abaisse jusqu'à s'assimiler au sort
du plus vil pécheur, est d'autant plus propre à exciter notre
adoration et notre reconnaissance suprême, qu'il paraît
entièrement inexplicable au point de vue d'un vulgaire pragmatisme
de justice retributive. Il parle donc à dessein en termes
paradoxaux du plus grand paradoxe de l'histoire ; car le fait de la

rédemption est d'autant plus divin qu'il paraît plus paradoxal,
et doit paraître d'autant plus paradoxal qu'il est plus divin.

Une fois qu'on a compris cela, on renonce à la tentative de

prouver par ces passages que la justice de Dieu s'est donné
satisfaction à elle-même, en imposant à un Christ innocent la

punition méritée par nous, les coupables1, et que Dieu l'a
« fait » être « péché pour nous», et non seulement « paraître»
tel aux yeux du monde. Car de pareilles interprétations sont
aussi peu justifiables que si l'on voulait prouver par
1 Cor. I, 15 la réalité d'une «c folie » ou d'une « faiblesse » en

Dieu, et celle d'un Christ « anathème2» par Gai. III, 13. Un

peu de bon sens, un peu de sobriété en pareil cas ne sied pas
mal à l'interprète de la Bible, et serait conforme à l'exhortation

de l'apôtre (Col. III, 16): « Que la parole de Christ habite

parmi vous abondamment en toute sagesse. » Il ne dit pas :

avec le moins de bon sens possible ; car de tout temps Christ
et ses apôtres ont sévèrement blâmé l'inintelligence des fidèles

(Marc VIII, 17 ; 1 Cor. XIV, 20 ; Ephés. V, 17). La vérité ne se

trouve pas toujours à la surface des textes bibliques, mais
souvent elle est au fond.

1 Du reste Esaïe (LUI, 5) ne dit pas, commele veulent nos traductions :

« ie châtiment qui nous procure la paix, est tombé sur lui,» ce qui
impliquerait l'idée d'une expiation proportionnée au mal commis; mais
littéralement: « du châtiment [pour] notre paix [est] sur lui, » ce qui
permet une interprétation non entachée de l'idée d'une équivalence entre
notre coulpe et sa peine.

2« Malédiction» au sens objectif; saint Paul dit narâpa et non àvàftepa.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 395

Tout en décrivant l'apparence des faits tels qu'ils se présentent

aux regards des hommes charnels, le prophète et après
lui l'apôtre ne manquent pourtant pas de nous dévoiler aussi

en partie le pragmatisme réel des choses tel qu'il apparaît aux

yeux de Dieu. — Ainsi Esaïe nous laisse entrevoir la cause « de

notre guérison par les blessures » de « l'homme de douleurs »,

dans le v. 11 de son célèbre chapitre LUI (nous traduisons en

paraphrasant) : « Par la connaissance dont il est l'objet, lui, mon
serviteur, en sa qualité de juste, rendra justes un grand
nombre, car il se charge [de les corriger] de leurs péchés. »

Ici le mot yisbol (il porte, secharge) nepeutpassignifieril expie
ou coexpie, parce que ce terme s'applique au juste élevé dans
la gloire. Il s'agit donc d'une action réparatrice quant à nos

péchés, comme dans Matth. VIII, 17 ce terme est employé en

parlant d'une action réparatrice quant à nos maladies. Porter,
dans ce sens, est donc synonyme de compenser,
contrebalancer 1. — De même saint Paul dans le passage sus-men-
tionné, 2 Cor. V, 21, laisse entrevoir le côté rationnel de son

assertion paradoxale dans la proposition subordonnée : « afin

que nous devinssions justice en Lui, » laquelle indique clairement

notre solidarité avec Christ comme étant le vrai motif de

notre justification, et non la substitution de Christ à nous.

| 18. Certains passages du Nouveau Testament prouvent indirectement

que Christ et les apôtres ignoraient absolument la théorie subslitu-
tionniste, comme aussi l'Eglise des premiers siècles n'en savait rien.

Non seulement les rares passages du Nouveau Testament

qu'à cause de leur tournure paradoxale on croit pouvoir citer à

l'appui de la théorie traditionnelle, n'ont pas cette portée
dogmatique qu'on se plaît à leur attribuer, mais d'autres prouvent
assez clairement, quoiqu'indirectement, que cette doctrine était
absolument inconnue au Christ et à ses apôtres. D'où viendrait

sans cela que dans la prière, dite sacerdotale, (Jean XVII)
on ne trouve pas la moindre trace des dispositions qui auraient
dû animer le grand pénitent humanitaire, si Jésus s'était senti
tel? Pourquoi nous y fait-il entendre les accents d'un saint

1

Comparez le mot latin « fert > des monnaies italiennes en argent.



396 F. ECK.LIN

triomphe sur le monde et d'un tendre amour pour les siens,
mais nulle part ceux de la tristesse d'un repentir par substitution,

ou du moins d'un repentir par solidarité avec la race
pécheresse (comp. Dan. IX, 4 et suiv.)? Pourquoi dit-il (v. 19) :

« Je me sanctifie moi-mêmejoott)' eux (imèp, non àvTìjafin qu'eux
aussi soient sanctifiés dans la vérité? » Pourquoi ne dit-il pas :

« afin qu'ils puissent paraître irréprochables devant Dieu, sans
être sanctifiés personnellement ?» Pourquoi ordonne-L-il après
sa résurrection aux apôtres (Luc XXIV, 47) « de prêcher en son

nom la conversion et la rémission des péchés, » et non la

rémission des péchés avant tout et sans autre condition,
comme conséquence de l'expiation accomplie par lui? — Pourquoi

saint Pierre, dans son discours du jour de la Pentecôte,
comme aussi dans les discours suivants (Act. Ill, 13; X, 42;
XIII, 38), place-t-il ses auditeurs directement en face de Jésus-

Christ glorifié, pouvant pardonner valablement à tout pécheur
qui se repent? Non seulement l'idée d'expiation est absente de

son argumentation, mais la seule manière dont, selon cet

apôtre, la justice de Dieu s'est glorifiée dans ce qui s'est passé à

l'égard de Jésus, c'est son élévation dans la gloire du ciel après
la cruelle injustice commise sur lui par les mains des hommes.

Ainsi Jésus est le supplicié des hommes et nullement celui
de Dieu ; ce n'est que 1500 ans plus tard que la chrétienté est

parvenue à se faire à cette idée saugrenue d'un «Christ maudit
de Dieu. » D'après saint Pierre, Jésus a été « livré entre les
mains des iniques par le conseil déterminé de Dieu » (Act. 11,23).
Sans doute Dieu le leur a livré, mais il leur a aussi laissé toute
la responsabilité de leur crime. Aussi l'Eglise des premiers
siècles ignorait-elle absolument cette doctrine d'une expiation
par substitution L Cela nous paraît être une preuve très forte
contre la justesse de l'exégèse orthodoxe quant aux passages
cités à l'appui de la dite théorie. Car rien n'est plus simple en

apparence que cette solution spécieuse du problème en question.

Si l'antique Eglise l'avait seulement soupçonnée, elle

1 La preuve en a été fournie par Bahr dans son intéressant livre
intitulé; Die Lehre der Kirche vom Tode Jesu in den drei ersten Jahrhunderten.

Sulzbach, 1832.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 397

n'aurait pas attribué au Diable la rançon payée par Christ.
Toute autre théorie debt rédemption lui aurait paru superflue.
Cet s argumentum ex silentio » a bien sa valeur.

§ 19. Protestations significatives qui se sont fait entendre dans le cours
des quatre derniers siècles contre cette théorie substitutionniste.

C'est au fond la Réformation qui a valu à cette opinion, à

peu près purement académique, de quelques docteurs de la fin
du moyen-âge cette vogue immense et cette grande influence
sur la vie religieuse, dont elle a joui pendant plusieurs siècles
et jouit encore dans une notable partie de la chrétienté ; comme
aussi c'est à l'orthodoxie protestante duXVIe siècle qu'elle doit
ce développement extrême, dans le sens d'une substitution de

plus en plus complète, qui a dû la rendre suspecte à bien des

esprits clairvoyants et préjudiciable à la vie de la sanctification.
Quant aux catholiques, tout en attribuant au Christ crucifié

une certaine expiation par substitution, ils n'admettaient pourtant

pasque son œuvre pût ou dût exclure toute expiation
personnelle ou tout mérite personnel des fidèles. Aussi Bellarmin,
le célèbre controversiste (f 1621), combattait-il l'idée d'une

imputation de l'obéissance active de Christ en faveur des

croyants, comme cause de leur justification, et nommait-il la

doctrine d'après laquelle Christ était censé avoir subi à notre
place la « mort éternelle, » une« hérésie nouvelle et inouïe, »

bien qu'elle ne fût pas absolument inouïe, même avant la

Reformation.

Quant aux protestants, cet élément substitutionniste leur
semblait être précisément le côté le plus fructueux de l'œuvre

propitiatoire; car grâce à lui tout mérite propre était exclu, et
la justification par la foi seule jouissait d'un fondement en

apparence inébranlable. Que pouvait-on opposer de plus fort à

toute propre justice, que la doctrine d'un Christ ayant tout
accompli à notre place Seulement, de cette manière on

ouvrait, sans s'en apercevoir d'abord, une porte plus ou moins
large à l'antinomisme de l'homme charnel et on privait la

parole de la croix d'une bonne partie de sa puissance de

sanctification.



398 f. ECKLiisr

C'est pourquoi, malgré les reproches fondés qu'on peut faire
aux Sociniens au sujet de leur christologie insuffisante, de leur
exégèse plus ou moins arbitraire et de leur tendance péla-
gienne, on doit leur rendre cette justice, qu'ils ont soutenu un
élément de vérité dans leur critique acerbe du dogme orthodoxe

de la satisfactio vicaria. Ce n'est pas pour rien que les

deux frères Socini étaient issus d'une famille de juristes et

originaires de Sienne, la Sorbonne des juristes d'alors. Mais ils
n'ont pas su remplacer ce qu'ils combattaient avec tant
d'acharnement par une doctrine plus conforme à l'Ecriture et
mieux adaptée aux besoins des âmes ; aussi leur opposition est-
elle demeurée en somme stérile, sauf à reparaître plurs tard
sous une autre forme dans lé rationalisme allemand du

XVIIIe siècle.
Toutefois les deux Socins ne furent pas, parmi les hommes

marquants de la Réformation, les seuls à protester contre cette
fâcheuse déviation delà pensée chrétienne. N'est-il pas curieux

que parmi les amis et collaborateurs de Luther il y en eut au

moins un qui ait senti ce que cette justification par substitution
avait d'erroné et de dangereux même. Ce fut André Osiander
(-j- 1548), qui tentit un effort dans le sens d'une intelligence
plus profonde et plus vraie des Ecritures sur ce point, sans
toutefois y réussir. Sa tentative de modifier la doctrine soi-
disant orthodoxe de la justification par la foi, en la motivant
autrement que par la théorie substitutionniste, ne pouvaitguèrc
aboutir alors. D'abord elle semblait n'être pas assez différente
du dogme catholique de la justification, puis elle avait encore
quelque chose de passablement vague. Car Osiander, tout en

insistant avec force sur la nécessité d'une justice plus réelle

que ne l'est une justice purement imputée, oscillait trop entre
l'idée d'une justification motivée par le principe de la solidarité

des fidèles avec le Christ (c'est l'idée biblique de la chose)

et celle d'une justification motivée par la sainteté déjà réalisée
dans les fidèles (c'était l'idée d'Abélard et celle du dogme

catholique de la justitia Christi nobis infusa). Mais il était
certainement dans le vrai en enseignant que la mort propitiatoire

de Christ devait avoir une valeur réparatrice du mal



GRACE ET JUSTICE DIVINES 399

autant qu'expiatoire de la coulpe, c'est-à-dire qu'elle devait
contribuer surtout, et plus que toute autre chose, au rétablissement

de l'image de Dieu en nous. Selon lui, Christ ne peut être
notre justice que par sa nature divine; c'est ce dont on a fait
un grand crime à ce théologien.

Ce besoin d'une justice plus réelle travaillait aussi et surtout
les piétistes du XVIIe et XVIIIe siècle. Mais c'était chez eux un
défaut de clairvoyance, que, tout en remarquant ce qui man-
quaitàl'orthodoxieenfait de zèle pour la sanctification,ilsn'aient
pas compris ou pas voulu comprendre que la fausse théorie
traditionnelle de la rédemption était pour beaucoup dans cet

engourdissement spirituel. Ils auraient dû faire tarir les sources
de ce mal en exigeant impérieusement une revision de\ ce

dogme sur la base de la solidarité de Christ avec les fidèles, et

s'y appliquer eux-mêmes avec courage. Mais les plus
marquants d'entre eux n'avaient pas, paraît-il, assez d'indépendance

théologique, ni assez d'intérêt scientifique pour s'attaquer

au dogme. Ce péché d'omission ne pouvait qu'affaiblir
leur action bienfaisante sur la vie religieuse et ecclésiastique de

leur temps, et nous en subissons encore les conséquences
fâcheuses de nos jours. Bientôt après, le rationalisme, adversaire

plus énergique de l'orthodoxie que le piétisme, se chargea
de la revision du dogme; mais il la fit d'abord dans un esprit
pélagien, plus tard il en vint même à volatiliser le fait de la

propitiation dans « le grand tout» du panthéisme philosophique.

| 20. Mouvement revisionniste actuel, quant à là" théorie de la rédemption,

et résultats acquis jusqu'à présent.

Pour n'avoir pas à revenir sur l'historique du dogme en

question, nous mentionnerons ici quelques faits relatifs à la

reconstruction moderne d'une théorie de la rédemption, quoique

cela rentre plus ou moins dans le cadre de la seconde

partie de cette étude.
La recherche de la vérité en cette matière semble avoir

été une des préoccupations de la théologie allemande au

commencement de ce siècle. L'essentiel, pour commencer,
était de découvrir le principe moral d'après lequel Dieu



400 f. ecklin

peut pardonner à ceux qui croient en Jésus-Christ, sans

nuire au droit de sa sainteté. Ce principe a été trouvé,
croyons-nous, par Schleiermacher, après avoir été entrevu
auparavant par d'autres, par exemple par Limborch. Mais

c'est le mérite de Schleiermacher d'en avoir fait la base de sa

théorie de la justification. Après lui, R, Rothe l'a appliqué à la

propitiation. D'après ce dernier, c'est la sainteté parfaite
réalisée en Jésus-Christ s'immolant pour nous, qui sert à garantir
à Dieu la sanctification future de ses fidèles, et c'est ainsi que
Dieu peut leur pardonner sans nuire aux droits de sa sainteté.
Nous ne pouvons entrer ici dans tous les détails exégétiques,.

historiques et philosophiques qui, d'après ces deux penseurs,
servent à l'appui de cette manière de voir. Nous rappellerons
seulement qu'ils ont passé l'un et l'autre par le piétisme avant
d'arriver chacun à la philosophie religieuse qui lui est propre.
Et sans l'éducation pieuse que Schleiermacher avait reçue dans

son enfance chez les frères Moraves, il ne serait probablement
pas arrivé à comprendre que Christ est notre justice en vertu
de l'union vivante de nos âmes avec lui par la foi, et que c'est

grâce à notre solidarité avec lui que la foi nous garantit la
possibilité d'être sanctifiés comme lui est saint.

Du reste, déjà avant ces deux théologiens célèbres, beaucoup
d'hommes distingués par leur piété et leurérudilion chrétienne
ou leurs talents, avaient fail leur possible pour faire sortir les
chrétiens de ce fâcheux dilemme : ou de se soumettre aveuglément

à l'enseignement orthodoxe quant, à la rédemption, ou de

ne plus croire du lout à un rédempteur. Nous n'en citerons que
les piétistes Hasenkamp et Lavater, les Kantiens Tieftrunk et
Siïskind, lesbiblicistes Menken et Stier.

D'autres, savoir Bahr, Baur et en dernier lieu Ritschl, ont
fait des recherches historiques dans ce même but. Et s'ils n'ont
pas trouvé dans l'histoire des dogmes de la rédemption et de

la justification seulement de l'or et des perles, mats aussi beaucoup

de bois et de chaume, ils ont du moins mis au jour bien
des faits intéressants pour tous ceux qui s'occupent de la revision

de ces dogmes. Nous n'en citerons ici que deux: première
ment, les Pères des trois premiers siècles voyaient dans le Christ



GRACE ET JUSTICE DIVINES 401

crucifié et glorifié non pas l'expiateur de la coulpe humanitaire,

mais le grand vainqueur du péché, de la mort et du

démon1, et sa ctoix était pour l'Eglise primitive le symbole
d'uno sainte victoire. Deuxièmement, pour l'Eglise des quinze
premiers siècles, le Christ crucifié passait pour être la victime
des machinations ilu Diable, et non pour le supplicié de Dieu;
et ce n'est qu'exceptionnellement que perce la pensée que sa

mort a été l'exécution d'une sentence pénale de Dien (saint
Anselme, comme nous l'avons déjà dit, s'est bien gardé de

cette opinion, hérétique à son époque.) Il résulte de là que la
théorie orthodoxe delà rédemption a été au XVe et XVIe siècle

une innovation contraire à l'idée que s'en faisait la chrétienté
des siècles antérieurs, et que toute théorie de la rédemption
qui fait de Christ le supplicié du monde et non de Dieu, est un
retour vers le sentiment moral et la tradition non altérée des

quinze premiers siècles de l'Eglise chrétienne.

1 Comp. p. e. Irénée Adv. haer. Ill, 18, 6 : « oiKaiuç ivutifii] i> r.rflpoç. >-

Nous retrouvons la même pensée souvent exprimée dans les écrits de

saint Augustin ; c'est lui aussi qui est l'auteur du jeu de mots : Vidima
victor qu'il applique à Jésus-Christ.


	Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption

