Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Grace et justice divines : dans I'ceuvre de la rédemption
Autor: Ecklin, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GRACE ET JUSTICE DIVINES
DANS L’MUVRE DE LA REDEMPTION

. BECKLIN

pasteur de U'Eglise allemande de Neuchitel.

L’étude des rapports dela grice de Dieu avec sa justice, dans
I'ocuvre de la rédemption, est d’'une grande utilité non seule-
ment au point de vue d’'une saine intelligence des documents
bibliques, mais aussi pour la vie chrétienne individuelle et pour
Iexercice fructueux du ministére évangélique. Comment conci-
lier 'amour de Dieu avec sa justice? Ce probléme n’est en
effet nullemeut un objet de réflexions abstraites et purement
scientifiques, comme on pourrait le croire, mais doit étre une
des préoccupations de I'Eglise dans I'intérét de sa propre con-
servation. Or c’est dans sa théorie de la rédemption que I’'Eglise
s’est efforcée de résoudre ce probleme pour I’édification des
fideles; et si cette théorie est entachée d’erreur, cela peut
exercer une influence ficheuse sur la vie religieuse et ecclé-
siastique. Aussi, dans cetlte étude, nous efforcerons-nous de
démontrer gqu’effectivement, & coté de certains éléments de
vérité, il y a beaucoup d’erreur dans la théorie traditionnelle
de la rédemption, puis d’établir une théorie plus vraie, dont
nous déduirons en finissant certaines conséquences utiles pour
intelligence des Ecritures et pour l'enseignement populaire.

THEOL. ET PHIL. 1893. 26



374 F. ECKLIN

APOLOGIE ET CRITIQUE DU DOGME TRADITIONNEL DE LA
REDEMPTION.

§ 1. Le pardon des péchés est un acte de la grice deDieu, se basant

sur des conditions de nature juridique.

D’apres 'Ecriture la rémission des péchés est un acte de la
libre grace de Dieu (Ephés. II, 8: « C’est par grice que vous
8tes sauvés, par un don de Dieu »); il ne peut donc étre ques-
tion & cet égard d’un droit au pardon 4 faire valoir de la part du
pécheur. Cela n’exclut pas que Dieu n’exige certaines condi-
tions de nature juridique pour l’accorder ; car lagrice de Dieu
n’agit jamais arbitrairement. C’est ce que ’Ecriture fait enten-
dre en se servani d’expressions telles que celles-ci: « Etre
racheté pour Dieu, » « étre racheté & grand prix, » « par la
rancon de 'dame » (c’esl-a-dire de la vie terrestre), ou par celle
« du sang de Jésus- Christ. » La méme pensée est renfermée
dans le passage souvent cité Héb. IX, 22: « Il n’y a pas de
rémission de péchés sans effusion de sang, » enfin dans la
doctrine biblique d’un « sacrifice propitiatoire » qui doit étre
offert & Dieu, pour qu’il puisse faire grice aux pécheurs sans
nuire a sa propre sainteté.

2. L’Eglise a toujours maintenu la pensée d’une base juridique du

wro

pardon des péchés.

Aussi voyons-nous que I'Eglise, quoiqu’elle fat peu au clair
sur les conditions qui rendent la grice moralement possible, a
toujours maintenu cet élément juridique dans la genése du
pardon. Dé&ja saint Irénée enseignait, en y insistant, que le
rachat devait s’étre effectué d’une maniére « raisonnable (ratio-
nabiliter) juste et légitime !. » Et bien que soit lui-méme, soit

! Par ex. Adv. haeves. lib. V, 1: « Del Verbum non deficiens in sua
justicia, juste adversusipsam conversus est apostasiam.»De méme lib. V,2,1.
Redemit nos sanguine suo, non aliena in dolo deripiens, sed sua propria juste
et benigne assumens ; quantum attinet quidem ad apostasiam, juste suo sun-
guine redimens nos ab ea, quantune autem ad nos. qui vedempti sumus,
benigne.



GRAGE ET JUSTICE DIVINES 375

les Péres qui ont vécu apres lui, aient attribué au Diable le
droit d’exiger la rangon en question, et que dans la suite il ait
bien fallu reconnaitre que I'ame de Jésus ne pouvait pas rester
au pouvoir de ce ravisseur inique, cu’ainsi le tout ne parais-
sait étre qu’un faux-semblant de rachat a’égard du Diable, soit
une tromperie divine & ses dépens, ce n’a été la en réalité, de la
part des théologiens, qu'une premiére tentative peu réussie de
s’expliquer cet élément juridique dans l'ceuvre du sulut,
pulsque cette tentative aboutissait & un déni de justice et de
verité en Dieu. — Il fallut donc s’y prendre autrement. Aussi
saint Athanase enseigna « une contre-valeur (xarddqlov) payée
par Christ & la Mort; » saint Hilaire « une satisfaction donnée
i 'office pénal ; » enfin saint Ambroise, que 'ancienne menace
(Gen. II, 17) contre les premiers pécheurs devait s’accomplir
méme a I’égard de la personne de Christ. kvidemment toutes
ces formes de doctrine contiennent en germe 'idée d’un arran-
gement quelconque avec la justice vengeresse de Dieu. Toute-
fois elles n’apparaissent pour le moment que comme des opi-
nions individuelles et isolées, sans I'intention de se mettre cn
opposition avec le grand courant de la tradition, représente p. e.
par saint Augustin (f 430), par saint Bernard (| 1153)1,
adversaire, pour ce motif, d’Abélard, et enfin encore par
Luther 2. D’apres celte tradition, le Christ, « le Rédempteur, »
comme on le nommait de préférence (et non le propitiateur,
Versohner, comme on I’a nommé plus tard) nous a rachetés
pour Dieu, au prix de son sang, en vainquant le Diable.

Saint Anselme ( 1109) le premier nia que la rangon fat
payée au Diable. Avec sa doctrine d’une satisfactio vicaria
donnée a Dieu, en guise .le sacrifice propitiatoire pour le
péché, ou dhommage honorifique en compensation de I'af-

! Saint-Bernard (cité par Baur, Versohnungslehre, p.203) écrit: Satisfecit
caput pro membris, Christus pro visceribus suis.

2 Luther p. e.dans son cantiqre : Nun freut euch Christen insgemein
(Ne 223 dn nouv. livre de cantiques pour la Suisse réform. allem.) di
entre autres : V. 2 Dem Teufel ich gefangen lag. V. 6 Christus kam des
Satans Reich zu stiirzen; V. T Er spricht zu mir: Ich will nun fiir dich
ringen, Den Tod verschlingt das Leben mein, etc.



376 F. ECKLIN

front fait parle péché, il fut le premier qui, au lieu du pro-
bléme de la rédemption, posa celui de la propitiation ; mais il
évita encore avec soin de faire de Christ un supplicié de Dieu.
Aprés lui, Hugues de Saint-Victor (1 1140) commmenca de fran-
chir cette limile, en enseignant que Dieu lui-méme avait auto-
risé le Diable & exiger de Christ la rancon de son sang, comme
une chose due. G’était donc comme si Dieu lui-mémel’exigeait
par 'entremise du Diable. De cette fagcon Hu.ues conciliait en
quelque sorte 'idée anselmienne de la satisfaction payée & Dieu
avec l'antique doctrine de la ran¢on payée au Diable. De la il
n’y avait plus qu'un pas & faire pour arviver & lathéorie émise
d’abord par Gerson, le chancelier de la Sorbonne (1 1429) et
plustard par Jean Wessel (1 1489), d’aprés laquelle cette exi-
gence d’une expiation sanglante de la coulpe humanitaire par
la mort de Christ émanait directement de Dieu, sans 'intermé-
diaire du Diable. )

(C’est 14 T'origine de la doctrine, particuliere & 'orthodoxie
protestante du XVIe siécle, d’une expiation par substitution,
connue sous le nom de la doctrine de la satisfactio vicaria, A
vrai dire, cette formule, empruntée a la tradition scolastique
du moyen-ige et capable d’étre interprétée de diverses maniéres,
ne correspond pas réellement a la chose désignée par elle plus
tard. Il aurait été plus juste de donner a la dite doclrine le nom
de « satispussio vicaria, » puisque d’apres elle le pardon des
péches devait etre rendu possible au moyen d'une expiation
suffisnmment douleurcuse et endurée & notre place.

§ 3. Eléments de vérvite renfermeés dans Pantique theéorie de la rangon
payée au Diable, et dans celle, plus moderne, d’une satisfaction offerte

a Dicu.

Sans doute 'antique église se trompait en attribuant au Diable
un droit direct sur le sang de Christ; car c¢’est plutot 'huina-
nité pécheresse qui pouvait revendiquer & P'égard de la per-
sonne humaine de Christ un droit de juridiction, reconnu par
Dieu (Jean XIX, 11). Mais le Diable pouvait profiter de cette
circonstance pour amener une scntence de mort contre Uinno-
cent, et ainsi il était aussi pour quelque chose dans ce meurtre.



[

GRAGE ET JUSTICE DIVINES 377

Et quant & la doctrine du protestantisme du XVIe siécle, affir-
mant une satisfaction due 4 Dieu et accomplie par le Christ
crucifié, il faut reconnaitre que, d’une maniére oud’une autre,
les saintes exigences de la justice divine devaient étre réalisées,
pour que le pécheur pQt obtenir grice ; car le pardon ne peut
en aucun cas étre un acte d’une bonté purement arbitraire.
L’amére nécessité des souffrances et de la mort de notre Sei-
gneur ne trouve d’explication suffisante que dans quelque
nécessité juridique absolument inexorable, nécessité relative
au rétablissement de I’équilibre entre le doit et Pavoir spirituei
de 'humanité. Or cette nécessité juridique se trouve indiquée
plus ou moins clairement dans la doctrine biblique d’un sacri-
fice propitiatoire et dans celle dela rangon payée par Christ i
la justice de Dieu.

§ 4. La réconciliation entre 'homme et Dieu n’est pas un acte purement
subjectif, se passant dans le cceur de 'homme et seulement 1a.

Cette nécessité juridique de la mort de Christ en vue de
notre salut ne s’expliquerait pas, si notre réconciliation avec
Dieu n’était, comme plusieurs le prétendent, qu'un acte {sub-
jectif se passant dans le cceur du pécheur, sans changement
objectif dans l'attitude judiciaire de Dieu & I’égard de 'huma-
nité. C’est a tort que l'on s’efforce de prouver le caractére
subjcctif de cette réconciliation par des passages qul ne parlent
que de notre réconciliation avec Dieu, sans mentionner celle
de Dieu avec nous; p. e. Rom. V, 10: « Nous sommes donc
réconciliés avec Dieu par la mort de son fils, » 2Cor. V,18-20:
« Dieu nous a réconciliés (littéralement « a réconcilié le
monde ») avec lui-méme, en nous suppliant : Soyez réconciliés
avec Dieu. »

On ne peut pas valablement tirer de ces passages la consé-
quence que Dieu n’a jamais eu besoin d’étre réconcilié avec
nous, qu’il est I’éternel amour, lequel n’aurait jamais subi d’al-
tération & notre égard. Si cette argumentation était vraie, l’office
prophétique du Christ suffirait & notre salut, et son intercession
sacerdotale deviendrait complétement superflue, partant aussi
son sacrifice propitiatoire. Car Dieu serait éternellement récon-



378 F. ECKLINS

cilié avec nous, et il ne s’agirait que de renseigner suffisam-
ment les hommessur cet état de chosesetde nous exhorter & ne
pas nous rendre indignes, par de nouvelles transgressions, de
cette bonté divine inaltérable. Toute la doctrine biblique d’'une
propitiation (aspis 1 Jean II, 2) opérée par le sang de Christ
deviendrait sans cbjet. Et méme le sentiment humain d’une
culpabilité encourue n’aurait qu’une signification subjective. Ce
serait un état maladif de la conscience humaine, un penchant
funeste & croire arbitrairement que Dieu puisse étre mal dis-
posé envers nous. Kt pour nous guérir de ce mauvais préjugé
il ne nous faudrait autre chose que la doctrine consolatrice
d’une inaltérable bonté de Dieu & notre égard, laquelle n’aurait
jamais eu besoin d’aucun sacrifice propitiatoire.

§ 5. Il s’agit de ne pas méconnaitre la colére de Dieu, dont la réalité
nous est solennellement attestée par la Bible.

Ceux qui nient pour Dieu la nécessité d’une réconciliation,
méconnaissent la réalité solennellement attestée d’une colére
de Dieu pesant sur ’humanité inconvertie et qui la menace de
ruine en cas d’impénitence radicale. Gomp. Pom. I, 18: « La
coléere de Dieu manifestée du ciel; » II, 5: « le jour de la
colére; » II, 8 «disgrice et colére» sur les pécheursendurcis;
V, 9: Etre « gardé de la coléere & venir; » IX, 22: Etre des
« vases de colére » divine. Ephes. I, 3 : « Nous étions aussi
par nature enfants de colére; » 1 Thess. I, 10: « Christ nous a
rachetés de la colére & venir.» Jean III, 36: « La colére de Dieu
demeure » sur ceux qui refusent de croire au Fils. Gal. II{, 10 :
« Nous sommes rachetés par Christ de la malédiction de la
Loi, » etc.

Il résulte de ces passages, qu'il serait facile de multiplier,
que, comme la colere de Dieu, de méme son amour n’est que
conditionnel. Il ne devient réel qu’en face d’imes encore capa-
bles de conversion et surtout en face d’ames réeliement con-
verties, ce qu’atteste le passage bien connu d'Ezéch, XXXIIT,11 :
« Je ne veux point la mort du pécheur, mais qu’il se conver-
tisse et qu’il vive. » Car le monde ne peut étre l'objet d’un
amour divin sans réserve, semblable & 'amour de Dieu pour



GRACGE ET JUSTICE DIVINES 379

son fils (Jean XV, 9), que pour autant qu’il est sans péché. Mais
dans son état actuel de péché le monde est, en partie du moins,
aussi un objet de colere divine, parce que Dieu, & cause de son
amour pour le monde, doit étre indigné contre ceux qui lui
gitent le monde, contre les méchants qui '’empéchent d’ac-
complir & I'égard du monde tous les desseins de son amour.

§ 6. La réconciliation entre Dieu et le monde doit étre envisagée comme
bilatérale ; toutefois I'initiative en revient & Dieu.

Il résulte de ce qui précede que Dieu n’est ni réconcilié
d’emblée et sans conditions, ni implacable dans sa colére ;
mais qu’il veut bien amener une réconciliation du monde avec
Iui & certaines conditions. Son amour pour les pécheurs le
presse de prendre l'initiative dans 'ceuvre de la réconciliation,
mais celle-ci ne peut devenir réelle que dans le Fils et par lui.

Nous en concluons que la réconciliation opérée par Jésus-
Christ est bilatérale, savoir une réconciliation de Dieu avec le
monde et du monde avec Dieu. Nier la nécessité et la possibi-
lité d’une réconciliation objective (ou de Dieu avec le monde),
ce serait amoindrir la valeur salutaire du sacrifice propitiatoire
de Jésus-Christ, et priver notre réconciliation subjective avec
Dieu de la base divine, sans laquelle elle ne pourrait jamais
aboutir. Ainsi donc, pour bien comprendre ’ceuvre propitia-
toire du Rédewmpteur, il faut avant tout reconnaitre le fait gu’il
s'agit d’un procés pour crime de lése-majesté, dont nous
sommes menacés de la part de Dieu ; procés qui ne peut avoir
une issue favorable pour nous qu’a la suite de la mort propitia-
toire de Christ. Et certes I’ancienne orthodoxie protestante avait
parfaitement raison d’envisager les choses & ce point de vue.

§ 7. La théorie de 'orthodoxie protestante du XVIe siécle sur le probléme
de la rédemption n’est pas la vraie’.

Pourquoi le Christ a-t-il dQ acquérir, au prix de son sang, le
droit d’intercéder valablement pour nous devant Dieu? Ou

! Au fond c’est du probleme de la propitiation qu'il s'agit et non de celui
de la rédemption, mais I'nsage quinze fois séculaire des races latines nous
oblige & nous exprimer ainsi, au moins daus le commencement et i
certaines places de cette étude.



380 F. ECKLIN

autrement dit, comment prouver que dans ce rachat de nos
ames tout se soit passé d’une maniére conforme & la justice,
c’est-a-dire avec tous les égards dus & la sainteté divine? Tel
est le probléme & résoudre, probleme d’une solution 4 la fois
difficile et salutaire pour la théologie.

Ici nous passons de I'apologie & la critique du dogme tradi-
tionnel. Car malheurecusement nous devons dire que, selon
nous, la doctrine dite orthodoxe de la Satisfactio vicaria, quoi-
qu'elle se donne pour la solution seule possible et seule
biblique, doit étre envisagée comme une grave erreur. Loin de
concilier I'idée de la justice de Dieu avec celle de son amour
(Psaume 85, 11), cette théorie, en vertu de laquelle le seul juste
est censé avoir subi & la place des coupables toute la punition
de leurs crimes, cet échange de sort qui passe pour procurer
aux pécheurs P’absolution et méme toute la justice du sup-
plicié, fausse en réalité et la notion de la justice et celle de
I'amour de Dieu. Car, pour ne parler d’abord que de la justice,
elle tend & baser notre salut sur I’arbitraire divin en matiére
pénale.

§ 8. L'idée d’une expiation par substitution est entiérement indigne de la

juridiction divine.

Toute substitution en matiére pénale est contraire & la notion
la plus élémentaire de la justice et, & vrai dire, un non-sens
juridique. Jamais un juge raisonnable n’échangera dans sa
sentence les objets de son estime et ceux de sa réprobation;
car il se sent lié par la loi de la vérité, selon les termes mémes
de I'Ecriture (Prov. XVII, 15): « Quiconque absout l'impie et
condamne le juste, commet une double abomination devant
I'Eternel. » Aucun juge humain n’oserait se permettre un
pareil déni de justice, & moins d’étre un homme pervers. C’est
donc un « blasphéme » que d’attribuer & Dieu une pareille
maniere de faire!, D’aprés J.-G. Hasenkamp, ’ami de Lavater,
ce dernier mensonge du Diable, par lequel il a fait croire aux
chrétiens que Dieu est capable d’une telle iniquité, surpasse

! Nous avons entendu ce blame sévere, prononcé sous cette forme, de
la bouche du vénérable de Pressensé, mort depuis.



GRACE ET JUSTICE DIVINES 381

en audace son premier mensonge, a la suite duquel les Juifs
ont tué Jésus.

La coulpe et I'innocence sont toujours ce qu’il ya de plus per-
sonnel dans 'homme, et ne sont transmissibles & la charge ou
en faveur d’autrui que par un acte d’aveuglement ou d’arbi-
traire. C'est contre ce rocher de simple vérité et de bon sens
que vient se briser tout cet échafaudage artificiel, inventé par
la scolastique de la fin du moyen-dge. D’ailleurs, le fait que
Christ est mort entre deux brigands crucifiés avec lui, qu'il a
par conséquent expié avec eux et non a leur place, semble
prouver d'emblée la fausseté de la théorie substitutionniste.
En outre, nous mourons tous, ce qui évidemment ne devrait
pas arriver si Christ était mort i notre place. Avec des asser-
tions aussi hasardées que Uest la théorie d’une expiation par
substitution, on fournit aveuglément un prétexte spécieux a
I'incrédulité. Car celle-ci tire sa meilleure force de tout ce qui
€branle (comp. Ps. 73) la foi en I'inaltérable justice de Dieu
(Rom. I, 17). Si en vérité notre confiance dansla réconciliation
opérée par le Christ ne se basait que sur ce déni de justice
imputé & Dieu, nous devrions renoncer & la faire partager au
monde.

§ 9. Cette théorie est aussi en contradiction avec la sainte dignité de

Christ, fils de I'éternel amour de Dieu.

La méme théorie porte aussi atteinte a la dignité de Christ,
fils de I’éternel amour de Dieu. Car vouloir faire de lui, ne
fat-ce que temporairement, I’objet de la justice vengeresse de
Dieu, ou pour parler plus clairement, I'objet de la colére divine,
c’est vouloir Parracher du coeur de Dieu et statuer une inter-
ruption dans cette relation filiale de Christ avec Dieu, qui est
I'éternelle base de notre propre adoption. Et quelle contradic-
tion n’introduit-on pas dans la conscience que le Christ avait de
lui-méme, si d’une part il a du s’envisager comme le fils bien-
aimeé, dans lequel le Pére avait mis tout son bon plaisir, et de
Pautre comme le grand pénitent, chargé de la coulpe du monde
entier et condamné au supplice par son propre peére! Cetanta-
gonisme irréductible dans la personne de Christ fait de lui un



332 F. ECKLIN

protée insaisissable. Si 'on peut, non sans quelque raison,
reprocher & la doctrine des « deux nalures en Christ, » d’af-
firmer plutot le mystére adorable de sa personne théanthro-
pique que de l'expliquer, ce caractére insondable tourne a
I'impossibilité morale, quand on prétend faire de lui le repré-
sentant & la fois de la coulpe humaine et de la sainteté divine.
Avec un Christ & valeurs si contradictoires, nous sommes bien
loin de cette simplicité apostolique qui nous parle de lui comme
« nous étant rendu semblable en toute chose saufle péché »
(Hébr, I1,17; IV, 15). En face d’un étre aussi élrange qui, tout
en ayant conscience de sa dignité supréme devant Dieu, s’attri-
buerait pourtant la plus grande dépréciation possible de la part
de son pére céleste, on se sentira toujours oscillant entre 'ado-
ration et le doute, tandis qu’'une intelligence vraie du saint
amour du fils de Dieu pour nous qui sommes pécheurs, nous
enflamme et nous transforme.

§ 10. Cette doctrine d'une expiation pléniére amoindrit nécessairement
Pefficacité sanctifiante de « la parole de la croix. »

Toujours est-1l que ces incongruités logiques, dont on ne
s’apergoit que lorsqu'on est quelque peu habitué 4 des raison-
nements théologiques, ont moins d’importance que les diffi-
cultés inhérentes & la doctrine d’'une expiation pléniére accom-
plie par Jésus-Christ, quand 1l s’agit de réveiller les Ames par
« la parole de la croix » et de les faire « mourir au péché, »
Sans doute I’Ecriture enseigne, d’'une part, que Christ « a été
[par décret divin] frappé pour l'iniquité de nous tous » (Esaie,
LIIT, 6 b). Or cela ne signifie pas nécessairement qu’il a seul
expié & la place de nous tous, mais tout simplement qu’il a
coexpié avec les pécheurs et comme eux; car Dieu n’entend
nullement nous dispenser de toute expiation personnelle,
puisque nous mourons tous.D'autre part, I'Ecriture atteste trés
clairement que Christ est « la propitiation (o daopds) pour nos
péchés et méme pour ceux du monde entier » (1 Jean II, 2), qu’il
fut « un grand sacrificateur miséricordieux et fidele pour Dieu
afin de faire la propitiation des péchés du peuple. » Mais en
attribuant ainsi & sa mort une valeur propitiatoire, elle n’af-



GRACE ET JUSTICE DIVINES 8383

firme nullement que celle-ci a une valeur propitiatoire en
vertu d’une expiation pléniére accomplie par lui. C’est une
pétition de principe que d’interpréter de cette facon, et c’est
arbitrairement que Segond !, dans les deux passages que nous
venons de citer, a traduit Daspds (Ddoxesfer) par expiation (expier).

Il nous semble que saint Paul nous fait du moins entrevoir
la véritable cause de la valeur propitiatoire de cette mort dans
les deux versels 10 et 7 de Rom. V, ol il dit : « Ce en vue de
quoi il est mort, c’est le péché, auquel il est mort une fois
pour toutes; » et « ¢’est par lamort [au péché] qu’on est jus-
tifié du péché; » ce dernier verset faisant 'application du prin-
cipe propitiatoire & nous. Ce n’est donc pas par une expiation
purement et simplement, mais par une séparation d’avec le
péché, séparation douloureuse sans doute et par la en quelque
sorte expiatoire, qu’on parvient & obtenir d’étre un objet de
propitiation pour Dieu. Et saint Pierre nous fait sousentendre
la méme chose quand il nous dit (1 Pierre III, 18) : « Christ a
souffert pour nos péchés afin de nous amener a Diew; » car il
entend par 14 que Christ est mort autant pour nous sanctifier
que pour nous procurer le pardon. « L’aspersion par le sang de
Jésus-Christ, » dontil parle I, 2, signifie autant la purification
que la propitiation par ce sang; ce que nous pouvons voir
par I, 18 : « Vous avez été rachetés par le sang précieux de
Christ de la vaine maniére de vivre que vous aviez héritée de
vos péres. » De méme II,14: «Christ a porté (dvagépew) lui-méme
nos péchés en son corps sur le bois, afin que, morts au péché,
nous vivions pour la justice. » Ici le mot traduit par « porté »
signifie immolé, et 'objet immolé n’est évidemment pas la
coulpe, mais le mauvais penchant.

Dans les épitres de saint Paul les passages abondent pour
attester tantot la propitiation, tantdt la sanctification par la

! Nous parlerons plus tard de sa traduction de Ekhattath par « sacrifice
d’expiation » (seulement Rom. 1II, 25 il dit: vietime propitiatoire). Le
mot expiation (A4bbiissung) ne se trouve pas dans la Bible de Luther, eb
avec raison, quoique la notion d'une expiation soit tres biblique et s’y
trouve exprimée par exemple par ley mots : « porter la peine de son
péché » (par exemple Lév. XXIV, 15).



384 ¥, ECKLIN

mort de Christ. Comparez d’une part, Eph. I, 7: « En lui nous
avons la rédemption par son sang, savoir la rémission des
péchés. » Col. If, 14 : « Il a effacé 'acte dont les ordonnances
nous condamnaient et qui subsistait contre nous et il I'a détruit
en le clouant sur la croix. » Rom. V, 10: « Nous avons été
réconciliés avec Dieu par la mort de son fils.» Et d’autre part :
IT Cor. V, 15: « Il est mort pour tons alin que ceux qui vivent,
ne vivent plus pour eux-mémes, mais pour celui qui est mort
et ressuscité pour eux. » Gal. I, 4: « Christ s’est donné lui-
méme pour nos péchés, afin de nous arracher du présent siécle
mauvais, selon la volonté de notre Dieu et Pére. » Tit. II, 14:
« Il s’est donné lui-méme pour nous, afin de nous racheter de
toute iniquité et de se faire un peuple quilul appartienne, puri-
fié par lui et zélé pour les bonnes ceuvres. » Enfin, ce double
but de la mort de Christ nous est attesté encore par les propres
paroles du divin Maitre; d’abord la propitiation dans Matth.
26, 28 : « Mon sang répandu pour plusieurs pour la rémission
des péchés; » puis la sanctification dans Jean XVIL, 19: « Je
me sanctifie moi-méme pour eux, afin qu’eux aussi soient
sancti(iés dans la vérité. » Comp. aussi Hébr. IX, 14, etc.

Tous ces passages, et bien d’autres qui nous enseignent que
Christ est mort non seulement pour nous procurer le pardon,
mais aussi pour nous purifier du péché, pour nous arracher
aux vanités et aux perversités du monde, pour nous sanctifier,
perdent une bonne partie de leur raison d’étre et de leur effi-
cacité, dés qu’on assigne a la mort de Christ un but essentiel-
lement différent, celui d’expier les péchés. Car ’expiation ne
vise qu’a une propitiation accessible sans sanctification, puisque
celle-ci parait superflue dés que tout est d’avance expié. C’est
donc affaiblir « la parole de la croix » par une doctrine de
sagesse purement humaine, que de mettre en avant, comme
étant le grand but dusacrifice de Golgotha, celte expiation par
substitution.



GRACE ET JUSTIGE DIVINES 385

§ 11. D’aprés PEcriture la propitiation, pour étre valable, doit avoir pour
effet la sanctification.

Non seulement Christ est mort autant pour nous purifier que
pour nous procurer le pardon, mais I'Ecriture renforce encore
cette vérité en nous enseignant (Hébr. XII, 14) que « sans la
sanctification personne ne verra le Seigneur. » C’est dire que,
sans elle, on ne peut étre sauvé, que l'on ne peut pas étre mis
au bénéfice de la propitiation opérée par le Christ, 1 'on ne
veut pas prendre part a la sanctification qui émane de lui.
D’apres saint Jean (et c’est méme une des pensées les plus
dominantes de sa premiére épitre), personne ne doit se vanter
d’étre en communion de vie avec Jésus-Christ, qui ne marche
pas sur ses traces. (1 JeanI, 6; II, 1, 3, 6; III, 5-7) «Qui-
conque péche, ne I’'a pas vu et ne l'a pas connu. » « Petits
enfants, que personne ne vous séduise. Celui qui pratique la
justice est juste, comme lui-méme est juste. » Ce dernier pas-
sage semble méme aller directement & 'adresse de ceux qui
abusent de la doctrine de saint Paul sur la justification par la
foi, pour vivre dans le péché. En général, c’est une des parti-
cularités des épitres dites catholiques, d’'insister beaucoup sur
le devoir des chrétiens de vivre saintement et de les engager &
fuir les mauvais exemples des méchants (comp. les exhorta-
tions de saint Jaques et saint Jude). L’Apocalypse, qui dit entre
autres que Christ « vomira de sa bouche les tiedes » (111, 10),
tient le méme langage. Et quant aux épitres de Paul, elles
offrent également une foule de passages, suivant lesquels on
ne peut pas avoir part au salut, si I'on ne veut pas se laisser
sanctifier par Christ ou par le Saint-Esprit. Comp. 1 Thes. IV,
1 et suiv.; 2 Thes. III, 6; Gal. V, 19-21; 1 Cor. V, 11; VL, 9;
2 Cor. VI, 1, Rom. VI, 12 ; VIII, 13; Ephés. V,5; Philip. IlI,
18; Col. 111, 5-7 ;1 Tim. VI, 10, 11, etc.

Tout cela est parfaitement conforme a Uenseignement du
divin Maitre, si 'on compare A ce sujet les exhortations et les
séveres menaces de la fin du sermon surla montagne (Matth.
VII, 13-27), I’exhortation finale adressée par Jésus-Christ & ses
disciples (Jean XV, 1-10), de demeurer dans son amour



386 F. ECKLIN

en gardant ses commandements; en outre la parabole de
I’habit de noces (Matth. XXII, 11) et celle des dix vierges
(Matth. XXV, 1 et ss.) et bien d’autres paroles encore. Tout
cela prouve que le salut d’'une d4me n’est réel que dans la
mesure ol elle est entrée résolument dans le chemin de la
sanctification.

§ 12. La théorie traditionnelle n’a pas tenu compte de la profonde liaison
qu'il y a entre la propitiation et la sanctification des fidéles.

Malheureusement 'ancienne orthodoxie protestante, en for-
mulant sa théorie de la rédemption comme ['on sait, parait
avoir complétement négligé cette connexion nécessaire entre
la propitiation opérée par le Christ etla sanctification des ames
4 sauver par le Saint-Esprit. Car d’apres elle, il n'y a pas de
lien logique entre la justification et la sanctification, et il ne
peut y en avoir. L’orthodoxie a toujours nié qu'il y ait entre ces
deux faits d’autre rapport de causalité que celui, tout psycho-
logique, de la reconnaissance du fidele pour le pardon gratuit,
reconnaissance qul doit se montrer dans des fruits de sancti-
fication. Elle a nié que la sanctification, soit actuelle, soit
future, du fidele puisse étre un motif pour la justice divine
d’étre clémente envers le pécheur; car, selon elle, cetle maniére
de voir serait un retour vers la doctrine du salut par les oeu-
vres, retour qu’il faut éviter & tout prix. D’aprés son systéme
substitutionniste, tant la rémission des péchés que 'imputation
de la justice de Christ en faveur du croyant, est tout simple-
ment le résultat d’un échange de valeurs personnelles, Christ
ayant pris sur lui, en mourant, tous nos péchés, afin de nous
donner tous ses meérites.

Rien ne rend la possibilité de la rémission des péchés plus
évidente 2 des intelligences superficielles qne ce genre de
raisonnnement. Mais, en admettant la justesse d’'un pareil
échange, on ne pourra jamais s’expliquer pourquoi Ecri-
ture sainte attache un tel prix & la sanctification personnelie
du croyant, au point que l'on peut perdre son &me en négli-
seart de la faire sanctifier. Car d’apres la logique de la théorie
substitutionniste il semblerait que plus on a sol-méme de



GRACE ET JUSTICE DIVINES BT

péchés & sa charge, plus la substitution de la justice de Christ
a de raison d’étre, et cela suivant 'adage d’avance con-
damné par lapotre (Rom, VI, 1) : « Demeurons dans le péché
pour que la grice abonde.»

En affirmant ces choses nous n’allons pourtant pas jusqu’a
dire que cette mauvaise conséquence ait toujours été tirée des
prémisses substitutionnistes de la théorie en question, ou
quelle doive en étre tirée nécessairement. Nous croyons au
contraire qu’on s’est généralement efforcé, dans la prédication
et dans la cure d’ames, de I’éviter et de la cacher le mieux
possible, en affirmant avec vigueur la nécessité de la conver-
sion. Mais déja le fait qu'une pareille conclusion peut étre
logiquement déduite de la dite théorie, doit nous la faire
paraitre sous un jour bien défavorable. Nous croyons donc
pouvoir résumer notre pensée en ces termes, ¢u’en attribuant
a la mort de Christ une valeur plutdt expiatoire que répara-
trice du mal, et en niant toute connexion organique (autre que
psychologique) entre nofre sanctification et notre justification,
non seulement on se prive d’emblée de la possibilité de résou-
dre scientifiquement le probleme de notre propitiation par le
sang de Christ, mais encore (ce qui est bien pis) on ouvre, —
et ceci est la faute de ’élément substitutionniste qui se méle a
I'idée d’expiation, — une porte plus ou moins large & 'antino-
misme de 'homnme charnel. C’est ce qu’il s’agira de démontrer
en détail.

§ 13. Dans des natures disposées au relachement, cette doctrine substi-
tutionniste affaiblit le sentiment de la responsabilité personnelle.

L’épocue du régne exclusif de ce qu’on a nommé « l'ortho-
doxie morte, » surtout la fin de cette époque, est signalée par
un certain relichement moral, et cela se comprend aisément.
Quand on enseigne au peuple la doctrine d’'une expiation plé-
niere par substitution, on lui voile la sainte justice de Dieu.
Quand on suggére aux ames 'idée (ue la dépréciation qu’elles
s¢ sont attirée par leurs transgressions (autrement dit : leur
coulpe) est transmissible, comine le serait une dette d’argent
qui peut étre payée par un garant quelconque, on affaiblit,



388 F. ECKLIN

1

chez ceux qui déja sans cela sont disposés & un certain relé-
chement moral, le sentiment de leur responsabilité person-
sonnelle. Cette théorie n’apaise pas ssulement les consciences,
elle les endort, en favorisant la tieédeur et la paresse natives du
cceur humain. Chez plusieurs la crainte d’aggraver par de nou-
velles transgressions leur condamnation est amoindrie, et le
zeéle pour les bonnes ceuvres est paralysé par cet enseigne-
ment. Si I'on fait croire aux simples qu’au pis aller I'obéissance
de Christ tient lieu de toute obéissance personnelle, ils trou-
vent cela trés commode et se crolent dispensés par ce fait de
tout effort de sanctification et de dévouement personnel pour
la gloire de Dieu. Il n’y a pas besoin pour cela d’aller jusqu’a
précher du haut de la chaire que «les bonnes ceuvres sont
nuisibles au salut ; » la logigue inhérente a cette doctrine subs-~
titutionniste produit d’elle-méme ce résultat, chez ceux du moins
qui n’étudient pas eux-mémes les saintes Ecritures et quine sont
que trop disposés & ne pas écouter la voix de leur conscience.

Une telle maniére de mettre ’homme pécheur d’accord avec
la sévere justice de Dieu est en contradiction choquante avec
les avertissements sérieux et les menaces de la Parole divine.
Certainement Ja prédication prononcée par saint Pierre, le jour
de la Penlecote, n’aurait pas pu « toucher vivement» (Act. II,
37) le ceeur des trois mille, s’il leur avait dit : « Hommes fréres,
ne vous mettez pas en peine d’avoir tué le Messie, car il a
d’avance expi¢ par substitution tous vos péchés passés, pré-
sents et futurs. » Et la menace de Jésus-Christ marchant & la
mort (Luc XXIII, 31): « Si T'on fait ces choses au bois vert,
quarrivera-t-il an bois sec? » parait fort déplacée dans la
bouche d'un expiateur qui s’appréte & effacer par sa mort les
crimes du monde entier. Pourquoi encore menacer, quand ce
sang, versé alors, ne doit avoir, dit-on, que ce seul effet, de
rendre Dieu absolument indulgent envers tous sans distinc-
tion ancune ? De cette facon la parole de la croix n’a plus la
force d’ébranler les consciences. Si la mort du Rédempteur n’a
eté, comme on dit, qu'une grande expiation, pour tous et pour
tout, 11 n’y a plus de place pour aucune action judiciaire contre
les pécheurs.



GRACGE ET JUSTICE DIVINES 389

Le fait que les apotres, outre le motif d’'une sainte recon-
naissance envers le Sauveur, font valoir également dans leurs
épitres le motif de la crainte de Dieu, juge supréme, pour
engager les fideles & vivre saintement (p. e. 2 Cor. V, 11; VII,1)
doit étre pour tout lecteur un peu attentifune raison de plus de
se méfier de cette expiation qu’on dit étre pléniere. Et si saint
Pierre (1 Pierre I, 17-20) fait valoir la grandeur du prix de
notre affranchissement moral comme un motif de crainte
envers Dieu, on peut en conclure que le sang de ’Agneau rend
doublement condamnables ceux qu’il ne réussit pas a convertir.
Celte pensée d’une secréte menace contenue dans le sacrifice
de Golgotha se trouve aussi dans plusieurs passages de I'épitre
aux Hébreux (VI, 4 et suiv., X, 26). Mais elle est compléte-
ment étouffée dans les consolations sommaires de la théorie
traditionnelle sur la genese du pardon. Ce n’est donc pas trop
dire si nous affirmons que cette doctrine substitutionniste
n’est pas &4 la hauteur du sérieux moral de I’Evangile, qu’elle
est en secréte connivence, qu’on se ’avoue ou non, avec l'anti-
nomisme de 'homme charnel. Car, certes, ce n’est jamaisimpu-
nément que la théologie se permet de fausser la notion de la
sainte justice de Dieu.

§ 14. D’apreés cette théorie il n’y a plus de place, & coté d’une inexorable
justice vengeresse de Dieu, pour un franc pardon émanant de 'amour
divin.

De méme que la notion de la justice divine, celle de I'amour
divin a été fiussée par cette théorie. Car on peut se demander
s’il est encore permis de parler d’'une grace divine en présence
de cette justice inexorable, qui exige une satisfaction pénale
équivalente au crime. Au fond, rien n’est pardonné la ou tout
doit étre expié. Il n’y a donc, dans ce systéme, plus de place
pour un franc pardon, puisque, d’une maniére ou d’une autre,
la punition doit avoir son cours. D'apres lui, il faut qu’il y ait
une vengeance de la loi, si ce n'est contre les coupables en
personne, du moins contre tel innocent qui s’offre librement a
étre I’expiateur de la coulpe. Le tout culmine donc dans celte
assertion : que la justice vengeresse de Dieu est inexorable en

THEOL. ET PHIL 1893. 27



390 ¥, ECKLIN

exigeant, comme qu’il en aille, une victime expiatoire et que,
sans cela, elle ne pourra jamais se déclarer satisfaite.

Cette erreur fondamentale a eu pour conséquence fatale de
discréditer le Dieu de ’Evangile, de lui «faire un mauvais renom
dans la chrétienté, » comme s’exprime J.-G. Hasenkamp. Il ne
faut des lors pas s’élonner qu’on ne I’ait pas fort aimé, ce dieu
incapable de pardonner sans expiation préalable, et que bien
des cceurs lui aient préféré ie dieu du déisme qui apparait, a
I’horizon intellectuel du XVIII® siécle, semblable & la lune,
apres que le vrai soleil se fit caché par la faute des théologiens
orthodoxes. (est une fausse notion du rapport entre la justice
vengeresse et 'amour en Dieu qui a produit celte éclipse
partielle.

Pour nous rendre compte de I'erreur comimise, cherchons a
établir de quelle maniére 'action de la justice et celle de la
grice se completent dans le gouvernement de Dieu. Il ne doit
point y avoir une délimitation arbitraire entre les exigences de
Pamour divin et celles de sa juste sévérité ; car rien n’est arbi-
traire en Dieu. Nous devons donc supposer quelque régle fixe,
d’apres laquelle Dieu peut quelquefois accorder son pardon au
lieu de sévir contre les coupables, tout en refusant son pardon
dans d’autres cas. Certainement!’Ecriture sainte et ’expérience
chrétienne nous feront trouver cette juste délimitation entre les
deux maniéres d’agir. Ce sera le sujet des paragraphes suivants.

§ 15. La justice rétributive doit étre envisagée comme la barriére pro-

tectrice du régne de 'amour.

Incontestablement 'amour est la loil supréme dans le régne
de Dieu, parce que grice & lui seulil v a possibilité, pour une
multitude de personnalités libres, de vivre ensemble d’une
maniére heureuse et fructueuse. L’amour est donc le correctif
indispensable & la division de la vie en une multitude infirie
d’individualités diverses. En vertu de la loi de Pamour, I'indi-
vidu doit se donner pour le bien de ses semblables pris indi-
viduellement et pour le bien de la société dans son ensemble.
Mais pour qu’il puisse en étre ainsi, chaque individu doit élre
a Vabri des empietements d’autres individus, ou méme de ceux



GRACE ET JUSTICE DIVINES 391

de la société dans son ensemble. Il faut pouvoir exister comme
individu, avant de pouvoir aimer. Il faut soi-méme posséder
quelque chose, avant qu’on puisse faire part de ses biens &
autrui. G’est une nécessité qui s’impose naturellement. Une
garantie de 'existence individuelle est donc indispensable, et
cette garantie, c’est I'ordre établi par le droit. Cet ordre est
la forme élémentaire de la communauté des individus, de la
société en tant que communauté morale. Et parce que l'exis-
tence de cet ordre correspond & une nécessité naturelle, il
doit étre maintenu le cas échéant par la force, au moyen d’une
contrainte matérielle. L’amour, par contre, est tout ce qu’il
y a de plus volontaire, de plus libre au monde; il est la
manifestation la plus pure de la personnalité libre. Il est le but
a réaliser; & coté de lui, le droit n’est que le moyen, la
garantie de son libre épanouissement, ou la barriere protec-
trice du regne de 'amour. Refuse-t-on 'amour, il s’en suit un
arrét dans le mouvement vital entre individus ou sociétés,
peut-étre une paix armée. Viole-t-on le droit, la guerre
inenace d’éclater, ou éclate effectivement.

§16. La protection du droit par la punition des injustes doit étre
envisagée uniquement comme un moyen, propre a assurer I'existence

du régne de amour, el non comme une nécessité absolue.

Appliquons ces principes aux rapports entre Dieu et 'huma-
nité. L'idéal, dans ces rapports, doit étre un amour mutuel
basé sur 'observation de ce qui est juste et équitable. Dieu est
saint, ¢’esl 14 son individualité & lui propre. Il faut donc que
dans ses rapports avec ’humanité cetteindividualité divine soit
sauvegardée & tout prix. Il faut que sa souveraine majesté et
Pordre moral établi par lui restent absolument inviolables; car
cet ordre, c¢’est le bien moral. A cette sainteté correspond sa
justice rétributive. Celle-ci consiste en ce que Dieu traite fina-
lement chacun selon ce qu’il vaut en vue de la gloire de Dieu
et du maintien de 'ordre moral, soit en bien soit en mal. Qui-
conque travaille pour la gloire de Dieu, asa part assurée dans
les bienfaits de son régne; et quiconque prouve par sa con-
duite qu’il est un adversaire de Dieu, ou ce qui revient au



2
392 F. ECKLIN

méme, un adversaire de 'ordre établi par lui, perd son droit &
'existence.

Cette justice rétribulive (en grec Suxanoxpeaie Rom. 11, 5) a
donc deux faces. Elle récompense les bons et elle punit les
méchants. Son symbole est la balance, ou bien I’eau dont la
surface se nivelle d'elle-méme!. Elle nivelle, c¢’est-a-dire
qu'elle met d’accord le sort de chacun avec sa valeur person-
nelle. Dieu doit punir les méchants, et méme, au pis aller, les.
exterminer, parce que sans cela ils engloutiraient le bien et
les bons dans ce monde. Le maintien du droit par la contrainte,
en face des empietements des injustes, est absolument néces-
saire, comme barriére protectrice de la communauté d’amour
de personnes libres. De méme la récompense donnée dans
certaines circonstances aux bons est un moyen, & employern
avec d’autres, pour le maintien de cette communauté, maiz
n’est pourtant pas d'une nécessité absolue et ne forme point
le fond méme des dispensations de l'amour divin. Car
ce n'est pas pour nous récompenser de nosbonnes wuvres que
Dieu nous donne la vie éternelle. (est « par grice que nous
sommes sauveés, » et tout esprit mercenaire nous est interdit.
Jamais 'action de la justice rétributive de Dieun, & elle seule,
n’est le principal mobile, moins encore le but supréme de son
gouvernement, Cela génerait trop sa souveraine liberté (Rom.
IX, 15-16), si en toute chose il devait se diriger d’aprés ce
qu'ont mérité leshommes, ou ce qu’ils ont démérité. (’est pour-
quoi nous avons le droit de dire qu'il n’y a pas une nécessité
absolue pour Dieu de venger d’une maniére ou d'une autre
toute offense faite 4 sa divine majesté. Il s’ensuit que c’était
selon nous une grave faute de 'ancienne orthodoxie d’avoir
affirmé, avec bonne intention sans doute, que sans punition
préalable du mal il ne peut y avoir de rémission des péchés.

! De & aequus dérivé d’aquae, comme rach en allemand est un dérivé
de ach (eau) et de la syllabe er qui signifie sur. De rack vient rechen,
rechen, rechnen, vecht, gerecht, gericht etc.



(2]

GRACE ET JUSTIGE DIVINES 398

§ 17. L’exégése traditionnelle n’a pas suffisamment tenu compte de ce
3 ! p
qu’il y a d’intentionnellement paradoxal et de figuré dans certains
passages relatifs a la rédemption.

Apreés s’étre rendu compte de ce qu’'il y a de profondément
erronné et méme de contraire & 'esprit sanctifiant de I’'Evan-
gile dans la théorie traditionnelle de la rédemption, on doit se
demander comment il a pu se faire que tant d’hommes pieux
et intelligents se soient & ce point mépris sur la véritable
nature de 'ceuvre rédemptrice. Certainement cela ne serait
pas arrivé, si, au lieu de s’appuyer trop exclusivement sur
quelques passages isolés, d’une tournure décidément para-
doxale, on avait davantage consulté I'ensemble des témoi-
gnages bibliques sur ce sujet. L’erreur commise par ’éxégése
orthodoxe a donc été de prendre trop a la lettre des passages
énigmatiques par leur briéveté et par leur caractere figuré ou
intentionnellement paradoxal, tels que 2 Cor. V, 21; Gal. III, 13,
et surtout Esaie LIII, ce dernier chapitre étant comme la
souche féconde d’une foule de témoignages bibliques au style
lapidaire et paradoxal concernant le mystére de la rédcimption.
Cette erreur est tout & fait semblable & celle des thévlogiens
qui ont cru pouvoir prouver par certains versets de Rom. IX
ou XIle dogme de la double prédestination, et de ceux qui, en
s’appuyant sur 2 Tim. III, 16, ont cru devoir soutenir celui de
I'inspiration pléniére et de Uinfaillibilité absolue des Ecritures.

En examinant de pres les passages énigmatiques sus-men-
tionnés, on aurait dit et pu remarquer gu’ils n’ont nullement
Iintention d’expliquer clairement la connexité qu’il y a entre la
mort de Christ et notre salut, mais simplement de laffirmer
carréement, méme paradoxalement, sans commentaire. G'est ce
qui ressort du contexte de 2 Cor. V, 21 et de Gal. IIL, 13. Et
quant & Esaie LIII, c’est I'énigme posée aux Juifs, mais non
résolue par le prophéte, les fails évangéliques devant se
charger de donner plus tard la clef du mystére. Avec intention
Dieu voile quelquefois sa pensée aux intelligents, tout en la
révélant ensuite aux simples (Matth. XIII, 13). Le propheéte
devait donc faire ressortir d’'une maniére frappante tout ce



394 F. ECKLIN

qu’il y a d’incompréhensible pour des cceurs charnels dans
une telle rédemption. Car la sagesse divine qui se sert d’un fait
aussi paradoxal pour nous sauver, parait d’autant plus merveil-
leuse que le moyen choisi a contre lui toute I'apparence de
I'absurdité. Et 'apotre, de son cdté, sait parfaitement que le
dévouement du Christ, qui s’abaisse jusqu’a s’assimiler au sort
du plus vil pécheur, est d’autant plus propre & exciter notre
adoration et notre reconnaissance supréme, qu’il parait entié-
rement inexplicable au point de vue d’un vulgaire pragmatisme
de justice rétributive. Il parle donc & dessein en termes para-
doxaux du plus grand paradoxe de I'histoire; car le fait de la
rédemption est d’autant plus divin qu’il parait plus paradoxal,
et doit paraitre d’autant plus paradoxal qu’il est plus divin.

Une fois qu’on a compris cela, on renonce & la tentative de
prouver par ces passages que la justice de Dieu s’est donné
satisfaction & elle-méme, en imposant & un Christ innocent la
punition méritée par nous, les coupables?, et que Dieu I'a
« fait » étre « péché pour nousy, et non seulement « paraitre »
tel aux yeux du monde. Car de pareilles interprétations sont
aussl peu justifiables que si l'on voulait prouver par
1 Cor. 1, 15 la réalité d’'une « folie » ou d’une « faiblesse » en
Dieu, et celle d’'un Christ « anathéme2» par Gal. III, 13. Un
peu de bon sens, un peu de sobriété en pareil cas ne sied pas
mal & 'interpréte de la Bible, et serait conforine & I'exhorta-
tion de I'apotre (Col. IT1, 16): « Que la parole de Christ habite
parmi vous abondamment en toute sagesse.» Il ne dit pas:
avec le moins de bon sens possible; car de tout temps Christ
et ses apodtres ont séverement blamé l'inintelligence des fidéles
(Marc VIII, 17 ; 1 Cor. XIV, 20 ; Ephés. V, 17). La vérité ne se
trouve pas toujours & la surface des textes bibliques, mais
souvent elle est au fond.

1 Du reste Esaie (LLIIL, 5) ne dit pas, comme le veulent nos traductions :
« Le chatiment qui nous procure la paix, est tombé sur lui,» ce qui
impliquerait 'idée d'une expiation proportionnée au mal commis; mais
littéralement: « du chatiment [pour] notre paix [est] sur lui, » ce qui
permet une interprétation non entachée de 'idée d'une équivalence entre
notre coulpe etsa peine.

2« Malédiction» au seus objectif ; saint Paul dit kerdpa et non dvdfeua.



GRACE ET JUSTIGE DIVINES 395

Tout en décrivant apparence des faits tels qu’ils se présen-
tent aux regards des hommes charnels, le propheéte et aprés
lui I’apOtre ne manquent pourtant pas de nous dévoiler aussi
en partie le pragmatisme réel des choses tel qu’il apparait aux
yeux de Dieu. — Ainsi Esaie nous laisse entrevoir la cause « de
notre guérison par les blessures » de « 'homme de douleurs »,
dans le v. 11 de son célébre chapitre LI (nous traduisons en
paraphrasant): « Par la connaissance dont il est I’objet, lui, mon
serviteur, en sa qualité de juste, rendra justes un grand
nombre, car il se charge [de les corriger] de leurs péchés. »
Ici le mot yisbol (il porte,secharge) ne peut pas signifieril expie
ou coexpie, parce que ce terme s’applique au juste élevé dans
la gloire. Il s’agit donc d’une action réparatrice quant & nos
péchés, comme dans Matth. VIII, 17 ce terme est employé en
parlant d’'une action réparatrice quant & nos maladies. Porter,
dans ce sens, est donc synonyme de compenser, contre-
balancer . — De méme saint Paul dans le passage sus-men-
tionné, 2 Cor. V, 21, laisse entrevoir le cdté rationnel de son
assertion paradoxale dans la proposition subordonnée : «afin
que nous devinssions justice en Lui, » laquelle indique claire-
ment notre solidarité avec Christ comme étant le vrai molif de
notre justification, et non la substitution de Christ & nous.

§ 18. Certains passages du Nouveau Testament prouvent indirectement
que Christ et les apotres ignoraient absolument la théorie substitu-
tionniste, comme aussi ’'Eglise des premiers siécles n’en savait rien.

Non seulement les rares passages du Nouveau Testament
qu’a cause de leur tournure paradoxale on croit pouvoir citer a
P’appui de la théorie traditionnelle, n’ont pas cette portée dog-
matique qu’on se plait & leur attribuer, mais d’autres prouvent
assez clairement, quoiqu’indirectement, que cette doctrine était
absolument inconnue au Christ et & ses apdtres. D’ou vien-
drait sans cela que dans la priére, dite sacerdotale, (Jean XVII)
on ne trouve pas la moindre trace des dispositions qui auraient
df animer le grand pénitent humanitaire, si Jésus s’était senti
tel? Pourquoi nous y fait-il entendre les accents d’un saint

! Comparez le mot latin « fert » des monnaies italiennes en argent.



396 F. ECKLIN

triomphe sur le monde et d’un tendre amour pour les siens,
mais nulle part ceux de la tristesse d’un repentir par substi-
tution, ou du moins d’un repentir par solidarité avec la race
pécheresse (comp. Dan. [X, 4 et suiv.)? Pourquoi dit-il(v.19):
« Je me sanctifie moi-méme pour eux (drép, non dvri)afin qu'eux
aussi soient sanctifiés dans la vérité ? » Pourquoi ne dit-il pas:
« afin qu’ils puissent paraitre irréprochables devant Dieu, sans
étre sanctifiés personnellement ?» Pourquoi ordonne-t-il aprés
sa résurrection aux apotres (Luc XXIV, 47) « de précher enson
nom la conversion et la rémission des péchés, » et non la
réemission des péchés avant tout et sans autre condition,
comne conséquence de ’expiation accomplie par lui ? —Pour-
quoi saint Pierre, dans son discours du jour de la Pentecote,
comine aussi dans les discours suivants (Act. 1II, 13; X, 42;
XIII, 38), place-t-il ses auditeurs directement en face de Jésus-
Christ glorifié, pouvant pardonner valablement & tout pécheur
qui se repent ? Non seulement I'idée d’expiation est absente de
son argumentation, mais la seule maniére dont, selon cet
apotre, la justice de Dieu s’est glorifiée dans ce qui s’est passé &
I’égard de Jésus, c’est son élévation dans la gloire du ciel apres
la cruelle injustice commise sur lui par les mains des hommes.

Ainsi Jésus est le supplicié des hommes et nullement ceiui
de Dieu; ce n’est que 1500 ans plus tard que la chrétienté est
parvenue a se faire & cette idée saugrenue d’un « Christ maudit
de Dieu. » D’apres saint Pierre, Jésus a été « livré entre les
mains des iniques par le conseil déterminé de Dieu » (Act. Il, 23).
Sans doute Dieu le leur a livré, mais il leur a aussi laissé toute
la responsabilité de leur crime. Aussi I'Eglise des premiers
siécles ignorait-elle absolument cette doctrine d’'une expiation
par substitution 1. Cela nous parait étre une preuve trés forte
contre la justesse de I'éxégése orthodoxe quant aux passages
cités & appui de la dite thiéorie. Car rien n’est plus simple en
apparence que cette solution spécieuse du probléme en ques-
tion. Si lantique Eglise I'avait senlement soupconnée, elle

! La preuve en a été fournie par Bihr dans son intéressant livre
intitulé: Die Lehre der Kirche vom Tode Jesu in den drei ersten Jahrhun-
derten. Sulzbach, 1832.



GRAGE ET JUSTICE DIVINES 397

n’aurail pas attribué au Diable la rangon payée par Christ.
Toute autre théorie de la rédemption lui aurait paru superflue.
Cet « argumentum ex silentio » a bien sa valeur.

§ 19. Protestations significatives qui se sont fait entendre dans le cours
des quatre derniers siécles contre cette théorie substitutionniste.

(’est au fond la Réformation qui a valu & cette opinion, &
peu prés purement académique, de quelques docteurs de la fin
du moyen-ige cette vogue immense el cette grande influence
sur la vie religieuse, dont elle a joui pendant plusieurs siécles
et jouit encore dans une notable partie de la chrétienté ; comme
aussi c’est & 'orthodoxie protestante du XVI¢siécle qu’elle doit
ce développement extréme, dans le sens d’une substitution de
plus en plus compléte, qui a d la rendre suspecte & bien des
esprits clairvoyants et préjudiciable & la vie de la sanctification.

Quant aux catholiques, tout en attribuant au Christ crucifié
une cerlaine expiation par substitution, ils n"admettaient pour-
tant pas que son ceuvre patou dat exclure toute expiation per-
sonnelle cu tout mérite personnel des fideles. AussiBellarmin,
le célebre controversiste (f1621), combattait-il I'idée d'une
imputation de l'obéissance active de Christ en faveur des
croyants, comme cause de leur justification, et nommait-il la
doctrine d’apres laquelle Christ élait censé avoir subi & notre
place la « mort éternelle, » une « hérésie nouvelle et inouie, »
bien qu’elle ne fat pas absolument inouie, méme avant la Reé-
formation.

Quant aux protestants, cet élément substitutionniste leur
semblait étre précisément le cOté le plus fructueux de l'ceuvre
propitiatoire; car grice a lui tout mérite propre était exclu, et
la justification par la foi seule jouissait d’un fondement en
apparence inébranlable. Que pouvait-on opposer de plus fort a
toute propre justice, que la doctrine d’un Christ ayant tout
accompli & notre place ? Seulement, de cette maniére on
ouvrait, sans s’en apercevoir d’abord, une porte plus ou moins
large & I’antinomisme de I’homme charnel et on privait la
parole de la croix d’une bonne partie de sa puissance de sanc-
tification.



398 F. ECKLIN

(’est pourquoi, malgré les reproches fondés qu’on peut faire
aux Sociniens au sujet de leur christologie insuffisante, de leur
exégése plus ou moins arbitraire et de leur tendance péla-
gienne, on doit leur rendre cette justice, qu’ils ont soutenu un
element de vérité dans leur critique acerbe du dogme ortho-
doxe de la satisfactio vicaria. Ce n’est pas pour rien que les
deux fréres Socini étaient issus d'une famille de juristes et o1i-
ginaires de Sienne, la Sorbonne des juristes d’alors. Mais ils
n’ont pas su remplacer ce qu’ils combattaient avec tant
d’acharnement par une doctrine plus conforme & I’Ecriture et
mieux adaptée aux besoins des dmes ; aussi leur opposition est-
elle demeurée en somme stérile, sauf & reparaitre plus tard
sous une autre forme dans le rationalisme allemand du
XVIIIe siecle.

Toutefois les deux Socins ne furent pas, parmi les hommes
marquants de la Réformation, les seuls & protester contre cetle
facheuse déviation dela pensée chrétienne. N'est-il pas curieux
que parmi les amis et collaborateurs de Luther il y en eut au
moins un qui ait senti ce que cette justification par substitution
avait d’erroné et de dangereux méme. Ce fut André Osiander
(T 1548), qui tenta un effort dans le sens d’une intelligence
plus profonde et plus vraie des Ecritures sur ce point, sans
toutefois y réussir. Sa tentative de modifier la doctrine soi-
disant ortbodoxe de la justification par la foi, en la motivant
autrement que par la théorie substitutionniste, ne pouvait guére
aboutir alors. D’abord elle semblait n’étre pas assez différente
du dogme catholique de la justification, puis elle avait encore
quelque chose de passablement vague. Car Osiander, tout en
insistant avec force sur la nécessité d’une justice plus reéelle
que ne l'est une justice purement imputée, oscillait trop entre
I’idée d’une justification motivée par le principe de la solida-
rité des fideles avec le Christ (c’est I'idée biblique de la chose)
et celle d’une justification motivée par la sainteté déja réalisée
dans les fidéles (c’était I'idée d’Abélard et celle du dogme
catholique de la justitia Christi mobis infusa). Mais il était
certainement dans le vrai en enseignant que la mort propitia-
toire de Christ devait avoir une valeur réparatrice du mal



GRACE ET JUSTICE DIVINES 399

autant qu'expiatoire de la coulpe, c’est-a-dire qu’elle devait
contribuer surtout, et plus que toute autre chose, au rétablisse-
ment de I'image de Dieu en nous. Selon lui, Christ ne peut étre
notre justice que par sa nature divine; c’est ce dont on a fait
un grand crime (!) & ce théologien.

Ce besoin d’une justice plus réelle travaillait aussi et surtout
les piétistes du XVIIe et XVIIIe siecle. Mais c’était chez eux un
défaut de clairvoyance, que, tout en remarguant ce qui man-
quaitadl’orthodoxie en fait de zéle pourlasanctification,ilsn’aient
pas compris ou pas voulu comprendre que la fausse théorie
traditionnelle de la rédemption était pour beaucoup dans cet
engourdissement spirituel. Ils auraient dii faire tarir les sources
de ce mal en exigeant impérieusement une revision de\g ce
dogme sur la base de la solidarité de Christ avec les fidéles, et
s’y appliquer eux-méines avec courage. Mais les plus mar-
quants d'entre eux n’avaient pas, parait-il, assez d’indépen-
dance théologique, ni assez d’intérét scientifique pour s’atta-
quer au dogme. Ce péché d’omission ne pouvait qu’affaiblir
leur action bienfaisante sur la vie religieuse et ecclésiastique de
leur temps, et nous en subissons encore les conséquences
facheuses de nos jours. Bientdt apres, le rationalisme, adver-
saire plus énergique de 'orthodoxie que le piétisme, se chargea
de la revision du dogme ; mais il la fit d’abord dans un esprit
pélagien, plus tard il en vint méme a volatiliser le fait de la
propitiation dans « le grand tout» du panthéisme philosophique.

§ 20. Mouvement revisionniste actuel, quant a la’ théorie de la rédemp-
tion, et résultats acquis jusqu’a présent.

Pour n’avoir pas & revenir sur lhistorique du dogme en
question, nous mentiennerons ici quelques faits relatifs a la
reconstruction moderne d’une théorie de la rédemplion, quoi-
que cela rentre plus ou moins dans le cadre de la seconde
partie de cette étude.

La recherche de la vérité en cette matiére semble avoir
€té une des préoccupations de la théologie allemande au
commencement de ce siecle. L’essentiel, pour commencer,
était de découvrir le principe moral d’aprés lequel Dieu



400 F. ECKLIN

peut pardonner a ceux qui croient en Jésus-Christ, sans
nuire au droit de sa sainteté. Ce principe a été trouve,
croyons-nous, par Schleiermacher, aprés avoir été entrevu
auparavant par d’autres, par exemple par Limborch. Mais
c’est le mérite de Schleiermacher d’en avoir fait la base de sa
théorie de la justification. Aprés lui, R, Rothe I'a appliqué 4 la
propitiation. D’aprés ce dernier, c’est la sainteté parfaite réa-
lisée en Jésus-Christ s'immolant pour nous, qui sert & garantir
a Dieu la sanctification future de ses fidéles, et c’est ainsi qae
Dieu peut leur pardonner sans nuire aux droits de sa sainteté.
Nous ne pouvons entrer ici dans tous les détails exégétiques,
historiques et philosophiques qui, d’aprés ces deux penseurs,
servent & l'appui de cette maniére de voir. Nous rappellerons
seulement (u’ils ont passé 'un et 'autre par le piétisme avant
d’arriver chacun & la philosophie religieuse qui lui est propre.
Et sans I’éducation pieuse que Schleiermacher avait re¢cue dans
son enfance chez les fréres Moraves, il ne serait probablement
pas arrivé a4 comprendre que Christ est notre justice en vertu
de I'union vivante de nos ames avec lui par la foi, et que c’est
grice & notre solidarité avec lui que la foi nous garantit la pos-
sibilité d’étre sanctifiés comme lui est saint.

Du reste, déja avant ces deux théologiens célébres, beaucoup
d’hommes distingués par leur piété et leur érudition chrétienne
ou leurs talents, avaient fail leur possible pour faire sortir les
chrétiens de ce ficheux dilemme : ou de se soumettre aveuglé-
ment a 'enseignement orthodoxe quant a la rédemption, ou de
ne plus croire du fout & un rédempteur. Nous n’en citerons que
les piétistes Hasenkamp et Lavater, les Kantiens Tieftrunk et
Suskind, les biblicistes Menken et Stier.

D’autres, savoir Béhr, Baur et en dernier lieu Ritschl, ont
fait des recherches historiques dans ce méme but. Et s’ils n’ont
pas trouve dans U'htstoire des dogmes de la rédemption et de
la justification seulement de I'or et des perles, mais aussi beau-
coup de bois et de chaume, ils ont du moins mis au jour bien
des faits intéressants pour tous ceux qui s’occupent de la revi-
sion de ces dogmes. Nous n’en citerons ici que deux : premiére
ment, les Péres des trois premiers siécles voyaient dans le Christ



GRACE ET JUSTICE DIVINES 401

crucifié et glorifié non pas 'expiateur de la coulpe humani-
taire, mais le grand vainqueur du péché, de la mort et du
démon1, et sa croix était pour I'Eglise primitive le symbole
d’une sainte victoire. Deuxiémement, pour I'Eglise des quinze
premiers siccles, le Christ crucifié passait pour étre la victime
des machinations u Diable, et non pour le supplicié de Dieu;
et ce n'est qu’exceptionnellement que perce la pensée que sa
mort a été I'exécution d’une sentence pénale de Dien (saint
Anselme, comnme nous l'avons déja dit, s’est bien gardé de
cette opinion, hérétique & son époque.) Il résulte de la que la
théorie orthodoxe de la rédemption a été au XVe et XVIe siecle
une innovation contraire & I'idée que s’en faisait la chrétienté
des siécles antérieurs, et que toute théorie de la rédemption
qui fait de Christ le supplicié du monde et non de Dieu, est un
retour vers le sentiment moral et la tradition non altérée des
quinze premiers siécles de I'Eglise chrétienne.

! Comp. p. e. Irénée ddv. haer. I11, 18, 6 : « dikaiwg évekn)fy o éxfpoc. »
Nous retrouvons la méme pensée souvent exprimée dans les écrits de
saint Augustin ; ¢’est lui aussi qui est I'autenr du jeu de mots: Victima

victor qu’il applique & Jésus-Christ.



	Grâce et justice divines : dans l'œuvre de la rédemption

