Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1893)

Artikel: Le dogme grec

Autor: Gretillat, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379542

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DOGME GREC'

PAR

A. GRETILLAT

Sous le titre quelque peu énigmatique de Dogme grec, M. Bois
vient d’apporter une nouvelle et fort intéressante contribution
au débat engagé depuis quelques années dans notre protestan-
tisme de langue francaise, entre les néo-mystiques (soit dit sans
offense) et les dogmatistes.

A la premiére inspection du titre, je m’étais figuré que le
propos de l'auteur serait de montrer que I'accusation portée si
fréquemment contre nous aujourd’hui, de méler des éléments
grecs et platoniciens & nos formules, était mal fondée; que
I'usage courant & cette heure de la locution dogme grec réunit
des articles disparates, trop souvent confondus pour les be-
soins de la cause; les uns, comme la préexistence personnelle
et la divinité essentielle du Christ, compris dans la donnée
primitive et authentique du christianisme, et qui devraient s’ap-
peler tout court chrétiens et non pas grecs ; d’autres, qui sont
en effet d’origine grecque, remontent & la théologie des Peres
grecs, et par eux a I’ancienne philosophie grecque, mais auxquels
nous n’accordons pas plus d’autorité que ne le font nos adver-
saires. Ge n’est vraiment pas eux qui nous ontappris que la pa-
role de Jésus-Christ, toute pénétrée de la séve de I’Ancien Testa-
ment, puise sesinspirations & une source supérieure 4 1'Orient et

\ Le Dogme grec, par H. Bois, professeur & la Faculté de théologie pro-
testante de Montauban.



268 A, GRETILLAT

a la Gréce; et nous constatons méme que, tout compte fait, et
sauf trois citations de poétes grecs, étonnées de se rencontrer
sous la plume ou sur les lévres de I'ancien éléve de Gamaliel,
les écrits du Nouveau Testament, y compris les livres dits johan-
niques, n'ont de I'hellénisme que la langue. Aussi bien, conti-
nuais-je dans mon monologue intime, ce qu'on rejette aujour-
d’hui dans le prétendu dogme grec, c’est moins 'adjectif que
le substantif; et quant & nous, dés qu'on nous signalera dans
notre foi ou dans notre théologie des dogmes grecs tout ronds
et tout crus, introduits sous I’étiquette du christianisme, nous
serons les premiers & en faire bonne et prompte justice.

Telles étaient, dis-je, les pensées que le titre de I’ouvrage de
M. Bois, le Dogme grec, me suggérait, et il s’est trouvé que ce
n’était pas tout a fait cela. Précipitamment et sans permission,
javais composé en imagination le livre de mon collegue de
Montauban ; j’avais escompté ma part du succes, et j’étais désa-
voué. Et cela était bien fait ; une fois de plus, la méthode expé-
rimentale devait se venger d’un de ses détracteurs. Pourquoi
aussi cette manie de vouloir loger deux tétes, la mienne et
celle d’autrui, fat-ce celle d’un allié, sous le méme capuchon?
Les définitions sont libres, a dit quelqu’un cité par M. Bois.
Les titres le sont aussi, et tout au plus pourrions nous avancer
que, comme les lois n’ont pas d’esprit, les titres ne doivent pas
en avoir.

M. Bois s’est donc montré beaucoup plus favorable au dogme
grec que je ne avais prévu et que peut-étre, laissé & moi-
méme, je nel’aurais éi¢; et, & vrai dire, la these de son ouvrage
qu’il énonce en deux endroits (p.12 et 13 et p. 211), ne devrait
étre, sous sa forme générale, contestée par personne, si ce n’est
par feu le docteur Hatch. (Voir Appendice III, p. 288.)

« Nous ne nous posons pas en partisan aprioristique, en
adepte quand méme « du dogme grec... » dans son intégralité
intangible. Non. Notre thése n’est qu'une thése de gros bon
sens : est-ce pour cela qu’elle est méconnue et qu’elle a be-
soin d’élre réhabilitée? Nous pensons que, s'il ne faut pas tout
approuver a priori, il ne faut pas non plus tout condamner dans
le « dogme grec. » Or, actuellement, personne ne 'approuve



LE DOGME GREG 269

a priori tout entier; beavcoup de gens, au contraire, lui réglent
définitivement son compte d’un trait de plume ou d’un coup
de langue. De 14 notre attitude, qui paraitra, par la force méme
des choses, essentiellement favorable et sympathique aux
dogmes grecs. Mais nous ne les défendons que sous bénéfice
d’inventaire ; nous n’en faisons nullement un bloc auquel il
serait interdit de toucher; nous ne songeons en aucune ma-
niére a les soustraire & la critique; c’est, au contraire, la cri-
tique que nous réclamons pour eux, la critique intelligente,
informée et attentive, au lieu de cette condamnation dédai-
gneuse et peut-étre injuste qu’ils subissent trop souvent. »
(Pe 43

Mais que faut-il entendre par le dogme grec et tout d’abord
par le dogme ? Car l'acception de ce dernier terme n’est rien
moins que fixée et on la voit s’accommoder assez facilement
aux convenances de l'orateur ou de !'écrivain. M. Bois fait du
mot dogme le synonyme de doctrine (p. 15), et avoue qu'’il
aurait pu dire doctrines grecques au lieu de dogmes grecs, mais
qu’il en a été empéché par deux considérations : 'une, que la
locution dogme grec est consacrée par I'usage; I'autre, que cette
meéme locution désigne des doctrines chrétiennes 4 I’exclusion
des systéemes de Platon et d’Aristote. Quelle que soit la valeur
de ces deux raisons, il nous semble que, dans la définition du
dogme, notre auteur a négligé un élément important, reconnu
jadis d’un commun accord par MM. Sabatier et Godet et avant
eux par Littré, I'élément de 'autorité : « Le dogme, dit Littré,
terme de théologie et de philosophie, est un point de doctrine
établi comme fondamental, incontesté, certain. » Le dogme
sera donc, selon nous, une doctrine faisant, & tort ou & raison,
autorité dans un milieu déterminé, philosophique ou religieux,
et ce n’est pas & nous a rappeler & 'auteur que le premier em-
ploi de ce mot appartient au langage philosophique et est anté-
rieur & 'avénement des doctrines chrétiennes.

M. Bois paraissait donc appelé, selon moi, par son sujet méme
& nous donner 4 son tour sa définition de l'autorité, en répon-
dant & la question générale: Quelle est la part 1égitime de I'au-
torité dans la foi et dans la théologie, et quelle part d’autorité



270 A. GRETILLAT

revient en particulier, ou ne revient pas, au dogme grec? Cest
sans doute avec intention que M. Bois a évité ce coté de son
sujet, mais une intention que nous n’apercevons pas claire-
ment. La supposition la plus plausible est qu’il a craint de
répéter les idées de son collegue, M. Doumergue, ou de pro-
voquer la lassitu le qui s’attache & une matiére souvent débat-
tue ; mais ses raisons, que je soupcgonne, n’eussent pas di pré-
valoir sur le postulat du titre qu’il avait choisi: le Dogme grec.

Je demande & M. Bois la permission de profiter de I'occasion
qu’il me procure pour soumetire & mes lecteurs de la Revue
une définition inédite de ce terme brilant, lautorité; défini-
tion opposée tout & la fois & celle de M. Schérer, rapportée par
M. L. Monod, qui est aussi la définition catholique, et & la défi-
nition purement subjectiviste, qui est, selon moi, la négation
pure et simple de la chose. Je définirais I'autorité : le droit
reconnu & une personne, collective ou individuelle, d’étre crue
quand elle affirme ou obéie quand elle commande, pour des
raisons issues, en tout ou en partie, de son caractére ou de sa
situation.

Cela dit, je ne puis m’empécher de regretter quelque peu la
tractation esquissée tout & ’heure du Dogme grec, qui, évitant
des concessions inutiles ou apparentes, et offert, me semble-
t-il, & la discussion, un champ mieux déblayé et mieux circon-
scrit. N'etit-1l pas été surtout utile de passer le plus tét possible
de la généralité abstraite du sujet aux cas particuliers, aux
exemples en chair et en os; de nous entretenir, & propos du
dogme grec, des principaux dogmes réputés grecs? Nous avons
ailleurs signalé le fait, incontestablement trés significatif, que
les deux principales doctrines chrétiennes, celle de I'incarna-
tion et celle de la résurrection, étaient précisément celles qui
répugnaient le plus & 'idéalisme grec, et nous avons fait obser-
ver que dansles deux occasions connues ol 'apotre des Gentils
fut interrompu et raillé par ses auditeurs, ce fut & I'instant olt
il toucha le sujet de la résurrection. (Act. XVII, 32; XXVI, 24.)
Puisque 'auteur nous a fait 'honneur de nous citer (p. 89), n’y
avait-il pas la un ordre de considérations & développer, d’im-
portantes restrictions & faire valoir?



LE DOGME GREC 271

L’auteur nous accordera que 'hellénisme a eu deux grands
torts, tout ensemble excusables et irréparables, dont la trés
réelle influence a plus d’'une fois vicié ou du moins menacé, des
Péres grecs jusqu’a aujourd’hui, le développement de la vie et
de la pensée chrétiennes : I'un, 'intellectualisme, qui donne &
la connaissance la priorité dans la vie humaine, et qui fut le
vice profond ou du moins une des causes avérées de l'insuffi-
sance du socratisme. La maxime : « Connais-toi toi-méme, »
qui en est la formule la plus célébre et la plus généralement
admirée, est celle aussi ol1 se dissimulait le mieux I'erreur ca-
pitale consistant & attribuer & la connaissance morale le pou-
voir de changer la pratique. Or, il n’est que trop vrai que cet
intellectualisme socratique, qui remonte, allais-je dire, & la pre-
miére tentation présentée & 'humanité : « Vous serez comme
des dieux connaissant le bien et le mal, » et qui favorise tout
ensemble la paresse et 'orgueil innés du cceur de ’homme, a
éte chez les Péres grecs, dés le second et le troisiéme siécles,
dans I'école d’Alexandrie principalement ef est redevenu aux
periodes succédant aux grandes époques créatrices de I’'Eglise,
le péril principal et sans cesse renaissant de la pensée chré-
tienne.

Le second tort, plus grave encore de ’hellénisme, la réduc-
tion des catégories morales aux catégories esthétiques, la prédo-
minance accordée i I'art, quand ce n’était pas & la pensée, dans
I'existence humaine, cette confusion du beau avec le bien, nai-
vement exprimée par le mot principal de la langue grecque,
I’adjectif zaos, a, il est vrai, s’accordant le mieux avec le tem-
pérament de la race, moins affecté le développement du prin-
cipe chrétien que lintellectualisme; mais cette préférence
accordée au sentiment sur la conscience et la volonté, qui a
été le principe de tous les mysticismes, n’en a pas moins créeé
sous nos yeux une incarnation et une appellation nouvelle, le
renanisme.

Si, disons-nous encore une fois, c’étaient la les principes
inspirateurs du dogme grec, il faudrait rejeter le dogme grec,
avec tous ses tenants et aboutissants, et le passage précité du
livre de M. Bois me prouve que tel est aussi son avis.



272 A. GRETILLAT

Quoi qu’il en soit, 'auteur a apporté a la défense de la victime
des théologiens contemporains, désignée par lui sous le nom
de dogme grec, une grande habileté dialectique, prompte & dé-
couvrir le défaut de la cuirasse chez I’antagoniste ; une langue
déliée et incisive ; lame de Toléde bien trempée et, comme on
peut l'attendre d’une lame, quelque peu ferrailleuse ; une vaste
lecture enfin qui, du texte, déborde dans les notes au bas des
pages, et se déverse 4 la fin du volume dans de longs appen-
dices. Je ne me plains pas de ces appendices, surtout pas du
second qui contient des citations, des renseignements et des
éléments apologétiques de grande valeur. Je constate seule-
ment dans "'abondance de ces notes et I’étendue de ces appen-
dices un cas de disproportion, importation germanique peut-
étre, qui m’avait déja frappé dans le bel ouvrage de M. Pétavel-
Ollif. Je n’en déclare pas moins avoir lu les trois cents pages
du livre de M. Bois avec des degrés dans 'assentiment, mais
avec un intérét soutenu.

Des six chapitres de ce volume : Le dogme grec el lintellec-
tualisme, Le dogme grec et le dogmatisme, Le dogme grec et
Uessence du christianisme, Le dogme grec et la civilisation, Le
dogme grec et la science, Le dogme grec et l'évolution des
dogmes, ¢’est le premier qui m’a paru le mieux venu, le plus
animé et le plus fort. Tout en y soumettant & une critique pé-
nétrante les derniéres manifestations du mysticisme, dont
MM. Astié, Dandiran et Sabatier sont les trois champions prin-
cipaux, attitrés et déja inséparables, 'auteur a su faire, & ce
qu’il m’a paru, sa juste part & I’élément intellectuel dans le
fait moral et religieux.

On nous dit que I'idée succéde au fait, la connaissance & la
foi, et 'on fait ainsi de la foi je ne sais quelle force aveugle et
inconsciente, sans pére, sans mere, sans généalogie, sans ori-
gine connue comme sans but défini, sans motif dirigeant ; et
toute idée, tout élément intellectuel (j'ose & peine transcrire
encore cet adjectif suspect et flétri), dont cependant, ici comme
partout ailleurs, la nécessité, fat-elle réduitc au minimum,
s’'impose, est relégué par la nouvelle école en queue, parmi les
bagages : « Nous avons besoin d’'une dogmatique, écrit M. Dan-



LE DOGME GREG 293

diran (cité p. 28); il y a une vérité chrétienne dans le christia-
nisme ; il y a une philosophie chrétienne; c’est la plus étendue
de toutes celles qui existent. Seulement, au lieu de la mettre
au début, je la place & la fin; au lieu d’en faire procéder
la vie chretienne, nous la faisons procéder de la vie chré-
tienne. C’est 14 la différence entre nos contradicteurs et nous. »
(P. 28.)

Ici j’eusse voulu que M. Bois interrompit M. Dandiran, comme
cela se fait dans les assemblées délibérantes apres les dénon-
ciations anonymes : Les noms, aurais-je clamé, citez les noms !
Ces contradicteurs qui, de 1890 & 1893, font procéder la vie
chrétienne de la philosophie chrétienne, (jui convertissent la
fol en une théorie métaphysique, qui sont-ils? Laissons ici la
parole & M. Godet qui, pris & partie sur ce méme grief par
M. Sabatier, a répondu :

« Jai dit que I'enseignement de Jésus est tout au service de
son ceuvre ; qu'il n’est nullement un troisiéme degré d’ensei-
gnement, une nouvelle couche de vérités religieuses superpo-
sées & la révélation juive, pas plus que celle-ci n’est un simple
enseignement nouveau ajouté a la révélation naturelle. L'en-
seignement de Jésus-Christ est 'interprétation d’un fait, celui
de sa venue; l'explication d’une oeuvre, celle du salut. La
parole de Jésus est la révélation de ce qu’il est et de ce qu’il
est venu faire ici-bas. Jai dit encore que Christ a créé sur la
terre une nouvelle histoire, y a fondé une divine monarchie,
qui doit absorber les monarchies terrestres; que son enseigne-
ment est comme la charte de cette monarchie, le programme
de cette histoire, 'interprétation authentique des actes divins
destinés & réaliser cette ceuvre nouvelle....

» Et c’est & celui qui a écrit ces choses que M. Sabatier croit
devoir rappeler d’un bout & I'autre de son travail qu'une révé-
lation de dogmes, dans le sens d'idées doctrinales, de théo-
remes meétaphysiques « est & la fois religieusement inutile et
» psychologiquement impossible ; » que « le Nouveau Testa-
» ment est & proprement parler I'histoire et le document de
» I'ceuvre de Dieu. » (Vest de moi qu’il pense pouvoir dire :
Il croit encore que l'essence de la réalité est dans les idées

A



274 A. GRETILLAT

» générales; il est resté platonicien. » Peut-on plus compléte-
ment se battre contre des moulins & vent? » (Revue chrétienne,
numeéro de fevrier 1892.) Remplacons les moulins & vent par
les revenants du dix-septiéme siécle, la protestation conser-
vera toute sa force et tous ses droits.

Nos adversaires « néo-mystiques » aiment & nous opposer
certaines locutions et sentences scripturaires ou théologiques,
qui font leur triomphe et leur joie, et ne nous causent aucune
peine @ « Si quelquun veut faire la volonté de Dieu, il con-
naitra;... » Gredo ut intelligam, auxquelles on pourrait ajouter
la post-position constante de gac & zon dans le quatrieme évan-
gile. Ce n’est pas 1& que git la différence entre eux et nous.
Nous disons avec eux (ue la seule connaissance pleine, com-
pléte, satisfaite, celle que Papodtre Jean désigne par gac, est la
connaissance qui découle de la vie, de la pratique, de 'expé-
rience. Nous enseignons également que ce n’est pas l'idée
abstraite, la connaissance intellectuelle qui est I’essence de la
foi, pas plus que ce n'est la vérité théorique qui est I'essence
du christianisine ; que l'idée, la connaissance, l'intellect sont
des éléments accessoires, relatifs, subordonnés, tout en étant
indispensables, du fait, dont lacte, la pratique et la vie consti-
tuent I’élément principal. Mais ¢’est ici que se découvre l'idée
caractéristique de nos adversaires; c’est & ce carrefour que
nous nous separons les uns des autres : ils ne veulent mettre,
disent-ils (si je commence une caricature, vous voudrez bhien
m’arréter), 'idée qu'aprés Pacte ; nous la mettons, M. Godet,
M. Bois et moi, avant, pendant et aprés.

Eh bien, je donne vingt-quatre heures & M. le professeur
Dandiran pour appliquer son principe & sa conduite quoti-
dienne, & sa lutte journaliere pour l'existence. Vous allez
augjourd’hui de Lausanne & Cully. Je dis que le premier pas
que vous ferez au sortir de votre demeure sera déterminé par
votre idée d’aller non & Renens mais & Cully, et par la connais-
sance que vous avez de la distance qui sépare Lausanne de
Cully. Voila I'idée au commencement de l'acte. Je dis ensuite
que cette idcée d’aller de Lausanne & Cully, sans étre le facteur
principal de I'emnploi de votre journée, qui est incontestable-



LE DOGME GREG 275

ment la décision de votre volonté, en demeure, de votre point
de départ & votre point d’arrivée, le facteur « concomitant ; »
qu’'a moins que votre esprit ne soit plongé dans la querelle des
nominalistes et des réalistes, ou dans la méditation des rap-
ports de la substance et de l'accident, cette idée d’atteindre
Cully & une heure prévue et fixée vous fera négliger les plus
beaux points de vue situés a droite et & gauche de votre route,
éviter les chemins de traverse, choisir les raccourcis, et qu’en
cas de doute, vous vous empresserez d’en appeler au témoi-
gnage de la bonne femme qui tricote sur le pas de sa porte ou
du vigneron qui s’essuie le front entre deux souches. Ce seront
14, vous dis-je, vos autorités du moment, librement choisies et
cependant déterminantes pour la suite de votre entreprise; et
de plus, autorités externes, monsieur, tout ce qu’il y a de plus
externe! Voila I'idée au cours de 'acte. Vous arrivez a Cully,
ol nous nous retrouvons; c’est 'idée & la fin de l'acte; la
connaissance d’abord théorique, intellectuelle, historique, géo-
graphique, transformée en connaissance expérimentale, émue,
accompagnée de repos et pénétrée de joulssance !...

Il me semble que je n’al pas déraisonné et que tout ce que
J’al dit était élémentaire.

Mais j’entends de nouveau l'objection de M. Dandiran, car il
me 'a déja faite, a la fameuse réunion de Chexbres; du moins,
j'ai cru l’entendre de mes deux oreilles : « Comparaison, me
dira-t-il, n’est pas raison! et vous n’avez pas le droit de trans-
porter vos images empruntées a ’expérience quotidienne dans
le domaine de la religion et de la foi! Pardon, cher et vénéré
collegue ; ce n’est apparemment pas de moi que vous savez
que la religion et la foi, divines par leur objet, sont des facultés
et des activités humaines, dont le siege est dans le cceur hu-
main ; et il serait bien surprenant, en vérité, que des principes
et des facons d’agir qui n’auraient pas le sens commun dans
votre Selbst et Weltbewusstsein, fussent les seules admissibles
et les seules applicables dans votre Gottesbewusstsein. Si la vie
de la foi est une course de la terre vers le ciel (et saint Paul la
compare plusieurs fois & une course), 1l est présumable qu’une
connaissance quelconque, si élémentaire qu’elle soit, du point



276 A. GRETILLAT

de départ, du but & atteindre et du chemin & parcourir soit
nécessaire & quiconque veut ’entreprendre.

(C’est ce que I’Eglise en instituant U'instruction religieuse des
mineurs a toujours professé, et ce que confessent implicitement
les partisans les plus résolus de la méthode expérimentale,
toutes les fois qu’ils inscrivent de nouveaux candidats au caté-
chuménat. Je ne pense pas qu’en commencant cette instruction
religieuse qui durera des années, les pasteurs dont je parle se
fassent aucune illusion sur ses résultats immédiats. L’expe-
rience leur a suffisamment appris que dans les neuf dixiémes
des cas, l'effet obtenu au prix de tant d’efforts, de luttes, de
punitions, réprimandes, pensums, relégations & un des quatre
coins de la salle, et, dans les cas tout & fait graves, gifles admi-
nistrées de leur main pastorale, n’est pas celte connaissance
accomplie, vivante, expérimentale de la vérité; ce n’est pas,
oh! non, le g&; issu de la ¢wn; et qui oserait dire cependant
que tout cela est perdu? conclure que tout cet effort n’était pas
nécessaire et salutaire ; que toutes ces semences jetées dans
ces sols généralement ingrats et légers, ne reprendront pas vie
un jour ou l'autre & I'appel d’une nouvelle parole divine, de
Iépreuve ou de la privation méme des moyens de grice jadis
méconnus !

Je reviens & M. Bois pour lui faire une chicane. Il me parait
que dans le louable dessein de réagir contre le schisme qu’on
est en train de statuer aujourd’hui entre la connaissance et la
foi, notre auteur, dans son premier appendice du moins, fait
commencer trop tot le domaine de la théologie en faisant ren-
trer sous cette appellation I'idée religieuse méme élémentaire :
« La théologie, écrit-il (sauf & se corriger & la page suivante),
est la part, le role et le produit de I'intelligence dans la reli-
gion. » (P. 218.) Ou encore : « La théologie peut étre plus ou
moins développée, plus ou moins consciente, plus ou moins
réfléchie, mais partout ol il y a de la religion, il y a de la théo-
logie. » (P. 229.) Eh bien, non, ne multiplions pas sans néces-
sité le nombre des théologiens, et distinguons ici I'idée qui
concourt immédiatement & I'acte de la foi et sans laquelle cet
acte méme ne sortirait pas de la région de la sensation incon-



LE DOGME GREC 77

sciente, et la connaissance scientifique qui influera nécessaire-
ment, en bien ou en mal, sur la foi commune, mais dont
Iacquisition n’est pas accessible a tous. Sur le fond méme, le
role de I'élément intellectuel dans l'acte de la foi, le passage
que nous allons citer est de ceux que nous pourrions signer
sans réserve :

« L’expérience intirne, ’émotion, le sentiment, & eux seuls,
ne peuvent pas constituer la religion subjective. C’est seule-
ment en vertu d’un élément intellectuel antérieur et présent
que ces expériences, ces e€motions, ces sentiments peuvent
porter 'empreinte spécifiquement religieuse. Kt cela pour bien
des raisons. Par exemple, si 'on veut bien y réfléchir, I'expé-
rience, pour étre religieuse, doit étre morale, n’est-ce pas ? La
ou il n’y a pas liberté, c’est-a-dire conscience de soi-méme,
délibération, réflexion, intelligence, il n’y a pas moralité. La
volonté ne peut agir librement cu’en présence de motifs. Les
motifs ne sont pas la cause déterminante, contraignante, mais
ils sont bien la condition de I’acte libre. Les motifs sont des
1dées. Sans idées conscienles, il pourrait y avoir sensibilité
obscure, passion aveugle, fatalisme, magie; il n’y a pas mora-
lité, partant pas religion. (P. 32, 33.) »

J’ai fort approuvé aussi la réponse faite par M. Bois aux pro-
positions de M. G. Frommel, que : « les faits historiques man-
quent de Pévidence spéciale qui est indispensable & la foi, »
que : « les plus certains ne sont que probables; » que « leur
probabilité, par l'accumulation des preuves et la valeur des
témoignages peut s’accroitre jusqu’a friser la certilude, mais
sans y atteindre jamais. » (P. 72.) En analysant ces assertions,
M. Bois y reconnait avec raison un composé inconscient d’in-
tellectualisme et d’hyper-mysticisme ; d’intellectualisme, en ce
que cette proposition suppose qu'il n’y a de certitude réelle
que la certitude logique ou mathématique; 'hyper-mysticisme,
issu d’une réaction exagérée contre ce que M. Frommel appelle
« I’excessive prépondérance que nous accordons & ’histoire. »

S'il faut prendre & la lettre (ce que nous hésitons encore &

THEOL. ET PHIL. 1893. 19



278 A. GRETILLAT

faire) les principes de logique professés par M. Frommel dans
les termes précités, nous devrons en conclure que les innom-
brables témoignages rendus par I'histoire en faveur de I'exis-
tence des Jules-César, des Auguste et des Louis XIV n’attei-
gnent pas pour lui et ne doivent pas atteindre pour nous le
degré de certitude obtenue par I'expérience intime qu’il a pu
faire des mystéres chrétiens. Mais si la distance des temps
détruit la certitude absolue, je ne vois pas pourquoi la distance
des lieux n’aurait pas le méme effet; et quand les apotres par-
couraient 'Empire romain en proclamant que Jésus était res-
suscité, quand Paul écrivait & des Grecs de Corinthe que cing
cents fréres 'avaient vu, de leurs yeux vu, ce qui s’appelle vu,
il était entendu que tous ces témoignages ne faisaient que friser
la certitude.

Oh! je suis quelque peu payé pour savoir le décri dans lequel
I'apologétique dite historique est tombée, et s’il est aujourd’hui
une science qui soit dans de petits souliers, vous 'avez nom-
mée. Pensez un peul faire dépendre la foi de I'Eglise, la foi des
simples de la solidité d’un échafaudage de faits arrivés dans
un coin de la Judée il y a dix-huit cents ans!... Superflue pour
les uns, surannée pour les autres, tel est le bilan de cette mé-
thode héritée des 4ges naifs de la métaphysique chrétienne |
L’expérience, mon expérience! voild le talisman seul capable
de conjurer le « cruel » divorce qui se perpétre entre I’'Evan-
gile et la pensée moderne. Et je ne demande pas mieux, pour
ma part, que de renoncer a la critique historique dont la foi de
mon pere et de mes deux grands-péres s’est fort bien passée.
Je dis seulement comme A. Karr : Que la pensée moderne
commence | Car faire & son saoul de la critique négalive et
nous interdire d’en faire de la positive, se réserver le droit de
démolir et nous contester celuil de remettre en place, s’attri-
buer le choix des armes et nous arracher des mains les notres,
Je trouve tout cela passablement léonin et rappelant de loin les
arguments de Scipion Emilien devant Carthage. Mais quand
Papologétique si décriée n’aurait réussi qu’a renverser les a
priori métaphysiques opposés par la critique moderne aux don-
nées surnaturelles du christianisme (voir Appendice II, p. 268,



LE DOGME GREC 279

269, notes), il nous resterait de demander &4 votre apologé-
tique expérimentale si elle en a jamais fait autant !

La croix de Christ, scandale aux Juifs, folie aux Grecs!
aucune méthode, voyez-vous, ne changera cela. Cruel divorce,
cruel malentendu, cruelle énigme, toutes les cruautés que vous
voudrez! Ce que je sais, c’est que jamais les héros qui ont été
les hérauts du salut n’ont prétendu sauver le monde en le
caressant, et que la sympathie des sages leur a toujours paru
plus suspecte que désirable. Vos expériences méme, si elles
sont, ce que nous ne devons pas mettre en doute, les effets
authentiques et les fidéles répétitions dans votre &me du double
mystere de la mort et de la résurrection de Christ, seront, et
pour cette raison méme, foulées et piétinées avec autant de
dédain et de colére que nos dogmes grecs, latins, allemands
ou anglais. Mais que la sagesse du siécle se détourne du Christ,
ce qui se produit sans interruption depuis dix-neuf cents ans,
1l se contentera de la rejeter de coté d’un revers de sa main et
d'un regard de sa face; et rendant de nouveau grices & son
Pére d’avoir caché ces choses aux chefs de ce monde qui vont
élre anéantis, passant invisible et une fois de plus méconnu, il
s'en ira chez les negres et les cannibales trouver les compen-
sations que le monde savant lui refuse. Non, si ¢’est aux dépens
du scandale et de la folie de la croix que doit s’accomplir cette
réconciliation par vous si ardemment désirée, que doit cesser
le divorce entre le christianisme et la pensée moderne, je
n’hésiterai pas & dire : Périsse 'apologétique et la théologie, et
que les pauvres pécheurs repentants et convertis continuent 2
étre sauvés par le nom et le sang de Jésus-Christ !

Dans le premier de ses articles sur les Conditions actuelles
de la foi chrétienne, M. Frommel s’était demandé quelles sont
les races qui prennent aujourd’hui le plus activement posses-
sion du monde par la politique, le commerce et la colonisa-
tion, « Ol trouvons-nous, continue-t-il, les plus hautes facultés
d’adaptation jointes aux énergies les plus intenses? Ou sont
les sources créatrices de notre civilisation ? Ol s’inspire notre
littérature? OQ puise notre philosophie ? D’ou procedent les
idées maitresses de notre science? D’ou nos découvertes les



280 A. GRETILLAT

plus fécondes, celles qui, en ces derniers temps, ont pour
jamais transformé nolre conception de l'univers et jusqu’a
notre sensihilité ? D’olt provient, en un mot, la substance, la
forme et la direcltion de notre pensée? Je parle de la pensée
dans ce qu’elle a de plus vivace; non de celle (ui appartient
au pass¢ ct dont nous allons nous dépouillant, mais de celle
qui appartient & avenir ? Est-ce du nord ou du sud ? D’Alle-
magne, d’Angleterre et méme de Russie? Ou d’Espagne, d’[ta-
lic et méme de France? » (Chrétien évang., seplembre 1892
p. 423, 424.)

Est-ce & ce passage que M. Bois en a eu en c¢erivant les
lignes suivantes, inspirées par I'éthnologie et visant un adver-
saire anonyme?

« Sil'on veul toute rotre impression, nous ne saurions nous
défendre de trouver cuelque peu puérile cette exploitation du
prétendu antagonisme des races et de I'infériorité essentielle
el irrémédiable des races latines au profit d’une certaine théo-
logie. Cette infériorité ne nous parait nullement prouvée ni
susceptible de I'étre. L’infériorilé essenticlle de la race latine
en soi & la race germanique en sot ne saurait étre démontrée,
car il n'y a pas de race latine en soi n1 de race germanique en
sot (du moins, faudrait-il ajouter, elles n’existent pour nos per-
ceptions que dans les individus dans Jesquels clles s’incarnent
incessamiment et (ui les perpétuent). Il est hien certain qu’en
tout cas les races latines onl ¢té supérieures aux races germa-
niques. (Mais s'il n'y a jamais eu de races latines ou germani-
(ques en sotl) Ne le sont-elles plus?» (P, 134.)

[ci le lecteur neutre (le Suisse romand, par exemple) accuse
Padversaire germanophile d’avoir joué au patriote francais le
mauvais tour de le faire sortir non pas des gonds assurément,
mais quelque peu de son sujet. kn quoi, se demande ce lec-
teur avec angoisse, la rivalité des races lalines et des races
germaniques intéresse-t-elle la cuestion du dogme grec, qui @
été d’ailleurs, pour une part & peu pres égale, Pinstituteur des
unes ct des autres ? 1l se demande aussi si les pages trés inté-
ressanles consacrées a I'influence de la culture grecque (p. 95
el s(.) et de la philosophie grecque (p. 194 et s¢.) n’ont pas
entrain¢ trop loin le professeur de philosophic.



LE DOGME GREC 281

Pour venger le dogme grec et la philosophie grecque des
attacques de la philosophie moderne, M. Bois ira jusqu’a pré-
tendre dans I’Appendice II que la philosophie n’est pas une
science, et que la théologie, spécialement la théologic systéma-
tique et la dogmatique, n’est pas non plus une science. (P. 267.)

Les raisons données en faveur de cetle assertion... para-
doxale sont que les résultats de la philosophie ne s’imposent
point avec une autorité universelle, et que, en second lieu, fa
philosophie ne progresse pas véritablement. Ces deux raisons,
matériellement vraies, ne paraissent pas justifier la conclusion
que ni la philosophie ni la théologic ne méritent le nom de
sciences. Quant & la premiére raison, elle ne laisserait nlus
subsister que deux sciences, dont 'objet d’ailleurs, purement
idéal, n’existe nulle part dans la réalité, la logique et les ma-
thémaliques. La seconde devrait nous faire refuser le caractere
scientificque & toute premiere éluboration de la pensée humaine,
suivie ou non de progreés. A la thése de M. Bois, je persiste &
opposer celle que j’ai cherché & élablir dans le premier tome
de mon Exposé de théologie systématique, savoir que la philo-
sophie et la théologie sont des sciences au méme titre et du
meéme droit que les sciences de la nature, pareilles & toute
autre étude par leur méthode, et n’en différant que par leur
objet.

Une des objections les plus fréquentes faites & la connexité
des doctrines et de la pratique est tirée des cas nombreux ol
Pexpérience parait démentir cette relation ou la présente in-
tervertie. L.e cas de l'orthodoxe immoral n’a, selon moi, rien
d’embarrassant, au point de vue qul nous occupe, pour qui-
conque reconnait le droit et le pouvoir de la liberté humaine
d’engendrer des inconséquences entre la pratique et les prin-
cipes, sauf & rétablir 'harmonie entre 'une et les autres par
'adaptation délibérée de nouveaux motifs & la pratique pré-
férée.

Il me semble que dans Panalyse et la résolution du second
cas, l'incrédule moral, M. Bois s’est contenté & trop peu de
frais :

« Dans cette inconséquence, plusieurs voient le fruit du pé-



282 A. GRETILLAT

ché qui a porté le trouble et le désordre dans la machine hu-
maine : pour notre part, nous préférerions y voir le fruit de la
liberté. Nous sommes si peu intellectualiste, dans la vraie et
seule acception condamnable du terme, que nous faisons
énorme, beaucoup plus énorme qu'on n’est disposé & l'ad-
mettre généralement, 'influence de la volonté, des passions,
des sentiments, dans la formation et le maintien des croyances.
Bans un trés grand nombre de cas, il n’y a pas de logique en
question : comme on ne peut affirmer que par actes de foi,
c’est la liberté qui décide, en déterminant d’aprés des motifs,
— mais l'existence des motifs ne détruit pas la liberté bien
comprise, — dans quel sens se portera 'assentiment volon-
taire. Et dans les cas ol la logique indique, impose une déci-
sion, et une seule, eh bien ! méme alors la liberté peut refuser
parfois et refuse en fait de s’incliner devant la logique, et passe
outre. N'avez-vous pas rencontré des gens qui ne réussissent
pas & trouver une contradiction l1a olt vous en découvrez une,
évidente, monstrueuse ? Et inversement. C’est ue 'homme
exerce une telle domination sur ses facultés, qu’il peut parve-
nir & s’entrainer lui-méme a ne plus voir la conlradiction la
ol elle est et & la voir 1a ol elle n’est pas. » (P. 46, 47.)

Fort bien, mais la question subsiste, et le cas de ces « saints
qui ne croyaient pas en Dieu, » des Littré et des H. Taine,
continue & me plaire et & m’embarrasser. Ce n’est pas le lieu
d’ouvrir la-dessus une enquéte et une discussion compléte ;
mais je pressens la solution de la difficulté dans I'incompatibi-
lité fonciere des deux mots : incrédule moral, dont la juxtapo-
sition ne saurait étre que momentanée. Je veux dire que cct
homme désigné comme incrédule moral, ou bien n’est pas
absolument incrédule, résolu, convaincu, conséquent, définiti-
vement affranchi de toutes les influences, avouées ou latentes,
de la tradition et du milieu ambiant ; ou il est absolument in-
crédule, et alors se pose le dilemme : il y a un Dieu ou il n’y
en a pas! il n’y a pas de Dieu, cessons de parler, voulez-
vous, de morale et de moralité, S’il n’y a pas dc Dieu, vous ne
m’cmpécherez pas, non, vous n'avez pas le droit de m’empe-
cher de satisfaire tous mes penchants, tous mes caprices, toutes
mes volontés, jusqu’a la limite marquée par les exigences de



LE DOGME GREC 233

I’hygiéne ou par la menace de la vindicte publique. Mais s’il y
a un Dieu, auteur supréme de toutes choses, de 'homme et de
I'incrédule moral lui-méme, que venez-vous me parler d’une
moralité dont vous avez commencé par retrancher I'obligation
supréme ! d’une moralité qui comporte 'indifférence, I'ingrati-
tude et la révolte envers le Pére tout-puissant, tout saint et
tout bon : incrédule 1égal, parfaitement ; incrédule moral, non
pas !

J’al dit en commencant que la polémique de M. Bois devient
icl et 14 pointilleuse. Le dernier chapitre de son livre, intitulé :
Le dogme grec et U'évolution, m’en fournirait au besoin un
exemple. Pourquoil condamner si fort ’expression : évolution
des dogmes, et ne vouloir entendre parler que de changement,
de wvariation ? Ici, j’aurais plutét économisé ma poudre. Et
méme, appliqué & la succession des dogmes et des symboles
ecclésiastiques, revétements passagers de la pensée chrétienne
a travers les siecles, le mot évolution rend assez bien I'impres-
sion que j’en recois. Il ne devient grave que dés que le mouve-
ment qui entraine ces formules changeantes de la foi est censé
entamer la vérité elle-méme, créatrice et normative; si vous me
représentez le fait rédempteur emporté & son tour « par I’évo-
lution irrésistible et universelle qui entraine et entrainera tou-
jours tout sur un océan sans rivages.» (P. 82.) Et vous le voyez,
s’il y a « des métaphores qui recélent de criantes injustices, »
je ne suis pas le seul 4 les commettre.

Voila bien des critiques entremélées de bien des digressions.
On raconte qu’un juré qui avait dormi pendant la lecture de
Pouvrage soumis & son examen, répondait aux reproches
de 'impétrant : « Le sommeil, monsieur, est une opinion! »
Si la longueur de ma critique devait passer elle aussi pour une
opinion, elle ne pourrait signifier qu'une chose, le cas que je
fais d’un ouvrage éminemment suggestif, qui, non seulement

contient des pensées, mais, ce qui vaut mieux, en engendre de
nouvelles.

Neuchitel, 5 avril 1893.




	Le dogme grec

