
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Le dogme grec

Autor: Gretillat, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DOGME GREC

A. GRETILLAT

Sous le titre quelque peu énigmatique de Dogme grec, M. Bois
vient d'apporter une nouvelle et fort intéressante contribution
au débat engagé depuis quelques années dans notre protestantisme

de langue française, entre les néo-mystiques (soit dit sans

offense) et les dogmatistes.
A la première inspection du titre, je m'étais figuré que le

propos de l'auteur serait de montrer que l'accusation portée si

fréquemment contre nous aujourd'hui, de mêler des éléments

grecs et platoniciens à nos formules, était mal fondée ; que
l'usage courant à cette heure de la locution dogme grec réunit
des articles disparates, trop souvent confondus pour les
besoins de la cause ; les uns, comme la préexistence personnelle
et la divinité essentielle du Christ, compris dans la donnée

primitive et authentique du christianisme, et qui devraient
s'appeler tout court chrétiens et non pas grecs ; d'autres, qui sont
en effet d'origine grecque, remontent à la théologie des Pères

grecs, et par eux à l'ancienne philosophie grecque, mais auxquels
nous n'accordons pas plus d'autorité que ne le font nos
adversaires. Ce n'est vraiment pas eux qui nous ont appris que la
parole de Jésus-Christ, toute pénétrée de la sève de l'Ancien Testament,

puise ses inspirations à une source supérieure à l'Orient et

1 Le Dogme grec, par H. Bois, professeur a la Faculté de théologie
protestante de Montauban.



268 A. GRETILLAT

à la Grèce ; et nous constatons même que, tout compte fait, et
sauf trois citations de poètes grecs, étonnées de se rencontrer
sous la plume ou sur les lèvres de l'ancien élève de Gamaliel,
les écrits du Nouveau Testament, y compris les livres dits johan-
niques, n'ont de l'hellénisme que la langue. Aussi bien, conti-
nuais-je dans mon monologue intime, ce qu'on rejette aujourd'hui

dans le prétendu dogme grec, c'est moins l'adjectif que
le substantif; et quant à nous, dès qu'on nous signalera dans

notre foi ou dans notre théologie des dogmes grecs tout ronds
et tout crus, introduits sous l'étiquette du christianisme, nous
serons les premiers à en faire bonne et prompte justice.

Telles étaient, dis-je, les pensées que le titre de l'ouvrage de

M. Bois, le Dogme grec, me suggérait, et il s'est trouvé que ce

n'était pas tout à fait cela. Précipitamment et sans permission,
j'avais composé en imagination le livre de mon collègue de

Montauban ; j'avais escompté ma part du succès, et j'étais
désavoué. Et cela était bien fait ; une fois de plus, la méthode
expérimentale devait se venger d'un de ses détracteurs. Pourquoi
aussi cette manie de vouloir loger deux têtes, la mienne et
celle d'autrui, fût-ce celle d'un allié, sous le même capuchon?
Les définitions sont libres, a dit quelqu'un cité par M. Bois.
Les titres le sont aussi, et tout au plus pourrions nous avancer

que, comme les lois n'ont pas d'esprit, les titres ne doivent pas
en avoir.

M. Bois s'est donc montré beaucoup plus favorable au dogme

grec que je ne l'avais prévu et que peut-être, laissé à moi-
même, je ne l'aurais été; et, à vrai dire, la thèse de son ouvrage
qu'il énonce en deux endroits (p. 12 et 13 et p. 211), ne devrait
être, sous sa forme générale, contestée par personne, si ce n'est

par feu le docteur Hatch. (Voir Appendice III, p. 288.)
« Nous ne nous posons pas en partisan aprioristique, en

adepte quand même « du dogme grec... » dans son intégralité
intangible. Non. Notre thèse n'est qu'une thèse de gros bon

sens : est-ce pour cela qu'elle est méconnue et qu'elle a

besoin d'être réhabilitée? Nous pensons que, s'il ne faut pas tout

approuver a priori, il ne faut pas non plus tout condamner dans

le « dogme grec. » Or, actuellement, personne ne l'approuve



LE DOGME GREC 269

a priori tout entier; beaucoup de gens, au contraire, lui règlent
définitivement son compte d'un trait de plume ou d'un coup
de langue. De là notre attitude, qui paraîtra, par la force même
des choses, essentiellement favorable et sympathique aux
dogmes grecs. Mais nous ne les défendons que sous bénéfice
d'inventaire ; nous n'en faisons nullement un bloc auquel il
serait interdit de toucher ; nous ne songeons en aucune
manière à les soustraire à la critique; c'est, au contraire, la
critique que nous réclamons pour eux, la critique intelligente,
informée et attentive, au lieu de cette condamnation
dédaigneuse et peut-être injuste qu'ils subissent trop souvent. »

(P. 13.)
Mais que faut-il entendre par le dogme grec et tout d'abord

par le dogme Car l'acception de ce dernier terme n'est rien
moins que fixée et on la voit s'accommoder assez facilement
aux convenances de l'orateur ou de l'écrivain. M. Bois fait du

mot dogme le synonyme de doctrine (p. 15), et avoue qu'il
aurait pu dire doctrines grecques au lieu de dogmes grecs, mais

qu'il en a été empêché par deux considérations : l'une, que la
locution dogme grec est consacrée par l'usage ; l'autre, que cette
même locution désigne des doctrines chrétiennes à l'exclusion
des systèmes de Platon et d'Aristote. Quelle que soit la valeur
de ces deux raisons, il nous semble que, dans la définition du

dogme, notre auteur a négligé un élément important, reconnu
jadis d'un commun accord par MM. Sabatier et Godet et avant
eux par Littré, l'élément de l'autorité : « Le dogme, dit Littré,
terme de théologie et de philosophie, est un point de doctrine
établi comme fondamental, incontesté, certain. » Le dogme
sera donc, selon nous, une doctrine faisant, à tort ou à raison,
autorité dans un milieu déterminé, philosophique ou religieux,
et ce n'est pas à nous à rappeler à l'auteur que le premier emploi

de ce mot appartient au langage philosophique et est
antérieur à l'avènement des doctrines chrétiennes.

M. Bois paraissait donc appelé, selon mai, par son sujet même
à nous donner à son tour sa définition de l'autorité, en répondant

à la question générale : Quelle est la part légitime de
l'autorité dans la foi et dans la théologie, et quelle part d'autorité



270 A. GRETILLAT

revient en particulier, ou ne revient pas, au dogme grec? C'est

sans doute avec intention que M. Bois a évité ce côté de son

sujet, mais une intention que nous n'apercevons pas clairement.

La supposition la plus plausible est qu'il a craint de

répéter les idées de son collègue, M. Doumergue, ou de

provoquer la lassitu le qui s'attache à une matière souvent débattue;

mais ses raisons, que je soupçonne, n'eussent pas dû
prévaloir sur le postulat du titre qu'il avait choisi : le Dogme grec,

Je demande à M. Bois la permission de profiter de l'occasion

qu'il me procure pour soumettre à mes lecteurs de la Revue

une définition inédite de ce terme brûlant, l'autorité; définition

opposée tout à la fois à celle de M. Scherer, rapportée par
M. L. Monod, qui est aussi la définition catholique, et à la
définition purement subjectiviste, qui est, selon moi, la négation
pure et simple de la chose. Je définirais l'autorité : le droit
reconnu à une personne, collective ou individuelle, d'être crue
quand elle affirme ou obéie quand elle commande, pour des

raisons issues, en tout ou en partie, de son caractère ou de sa

situation.
Cela dit, je ne puis m'empêcher de regretter quelque peu la

tractation esquissée tout à l'heure du Dogme grec, qui, évitant
des concessions inutiles ou apparentes, eût offert, me semble-

t-il, à la discussion, un champ mieux déblayé et mieux circonscrit.

N'eût-il pas été surtout utile de passer le plus tôt possible
de la généralité abstraite du sujet aux cas particuliers, aux
exemples en chair et en os; de nous entretenir, à propos du

dogme grec, des principaux dogmes réputés grecs? Nous avons
ailleurs signalé le fait, incontestablement très significatif, que
les deux principales doctrines chrétiennes, celle de l'incarnation

et celle de la résurrection, étaient précisément celles qui
répugnaient le plus à l'idéalisme grec, et nous avons fait observer

que dans les deux occasions connues où l'apôtre des Gentils
fut interrompu et raillé par ses auditeurs, ce fut à l'instant où

il toucha le sujet de la résurrection. (Act. XVII, 32; XXVI, 24.)
Puisque l'auteur nous a fait l'honneur de nous citer (p. 89), n'y
avait-il pas là un ordre de considérations à développer,
d'importantes restrictions à faire valoir?



LE DOGME GREC 271

L'auteur nous accordera que l'hellénisme a eu deux grands
torts, tout ensemble excusables et irréparables, dont la très
réelle influence a plus d'une fois vicié ou du moins menacé, des

Pères grecs jusqu'à aujourd'hui, le développement de la vie et
de la pensée chrétiennes : l'un, l'intellectualisme, qui donne à

la connaissance la priorité dans la vie humaine, et qui fut le

vice profond ou du moins une des causes avérées de l'insuffisance

du socratisme. La maxime : « Connais-toi toi-même, »

qui en est la formule la plus célèbre et la plus généralement
admirée, est celle aussi où se dissimulait le mieux l'erreur
capitale consistant à attribuer à la connaissance morale le pouvoir

de changer la pratique. Or, il n'est que trop vrai que cet
intellectualisme socratique, qui remonte, allais-je dire, à la
première tentation présentée à l'humanité : « Vous serez comme
des dieux connaissant le bien et le mal, » et qui favorise tout
ensemble la paresse et l'orgueil innés du cœur de l'homme, a

été chez les Pères grecs, dès le second et le troisième siècles,
dans l'école d'Alexandrie principalement et est redevenu aux
périodes succédant aux grandes époques créatrices de l'Eglise,
le péril principal et sans cesse renaissant de la pensée
chrétienne.

Le second tort, plus grave encore de l'hellénisme, la réduction

des catégories morales aux catégories esthétiques, la
prédominance accordée à l'art, quand ce n'était pas à la pensée, dans

l'existence humaine, cette confusion du beau avec le bien,
naïvement exprimée par le mot principal de la langue grecque,
l'adjectif xa).ôç, a, il est vrai, s'accordant le mieux avec le

tempérament de la race, moins affecté le développement du principe

chrétien que l'intellectualisme ; mais cette préférence
accordée au sentiment sur la conscience et la volonté, qui a

été le principe de tous les mysticismes, n'en a pas moins créé

sous nos yeux une incarnation et une appellation nouvelle, le
renanisme.

Si, disons-nous encore une fois, c'étaient là les principes
inspirateurs du dogme grec, il faudrait rejeter le dogme grec,
avec tous ses tenants et aboutissants, et le passage précité du

livre de M. Bois me prouve que tel est aussi son avis.



272 A. GRETILLAT

Quoi qu'il en soit, l'auteur a apporté à la défense de la victime
des théologiens contemporains, désignée par lui sous le nom
de dogme grec, une grande habileté dialectique, prompte à

découvrir le défaut de la cuirasse chez l'antagoniste ; une langue
déliée et incisive ; lame de Tolède bien trempée et, comme on

peut l'attendre d'une lame, quelque peu ferrailleuse; une vaste
lecture enfin qui, du texte, déborde dans les notes au bas des

pages, et se déverse à la fin du volume dans de longs appendices.

Je ne me plains pas de ces appendices, surtout pas du
second qui contient des citations, des renseignements et des

éléments apologétiques de grande valeur. Je constate seulement

dans l'abondance de ces notes et l'étendue de ces appendices

un cas de disproportion, importation germanique peut-
être, qui m'avait déjà frappé dans le bel ouvrage de M. Pétavel-
Ollif. Je n'en déclare pas moins avoir lu les trois cents pages
du livre de M. Bois avec des degrés dans l'assentiment, mais

avec un intérêt soutenu.
Des six chapitres de ce volume : Le dogme grec ei l'intellectualisme,

Le dogme grec et le dogmatisme, Le dogme grec et

l'essence du christianisme, Le dogme grec et la civilisation, Le

dogme grec et la science, Le dogme grec et l'évolution des

dogmes, c'est le premier qui m'a paru le mieux venu, le plus
animé et le plus fort. Tout en y soumettant à une critique
pénétrante les dernières manifestations du mysticisme, dont
MM. Astié, Dandiran et Sabatier sont les trois champions
principaux, attitrés et déjà inséparables, l'auteur a su faire, à ce

qu'il m'a paru, sa juste part à l'élément intellectuel dans le

fait moral et religieux.
On nous dit que l'idée succède au fait, la connaissance à la

foi, et l'on fait ainsi de la foi je ne sais quelle force aveugle et

inconsciente, sans père, sans mère, sans généalogie, sans

origine connue comme sans but défini, sans motif dirigeant ; et

toute idée, tout élément intellectuel (j'ose à peine transcrire
encore cet adjectif suspect et flétri), dont cependant, ici comme

partout ailleurs, ht nécessité, fût-elle réduite au minimum,
s'impose, est relégué par la nouvelle école en queue, parmi les

bagages : « Nous avons besoin d'une dogmatique, écrit M. Dan-



LE DOGME GREC 273

diran (cité p. 28) ; il y a une vérité chrétienne dans le christianisme

; il y a une philosophie chrétienne ; c'est la plus étendue
de toutes celles qui existent. Seulement, au lieu de la mettre
au début, je la place à la fin ; au lieu d'en faire procéder
la vie chrétienne, nous la faisons procéder de la vie
chrétienne. C'est là la différence entre nos contradicteurs et nous. »

(P. 28.)
Ici j'eusse voulu que M. Bois interrompît M. Dandiran, comme

cela se fait dans les assemblées délibérantes après les
dénonciations anonymes : Les noms, aurais-je clamé, citez les noms!
Ces contradicteurs qui, de 1890 à 1893, font procéder la vie
chrétienne de la philosophie chrétienne, qui convertissent la
foi en une théorie métaphysique, qui sont-ils? Laissons ici la

parole à M. Godet qui, pris à partie sur ce môme grief par
M. Sabatier, a répondu :

« J'ai dit que l'enseignement de Jésus est tout au service de

son œuvre; qu'il n'est nullement un troisième degré
d'enseignement, une nouvelle couche de vérités religieuses superposées

à la révélation juive, pas plus que celle-ci n'est un simple
enseignement nouveau ajouté à la révélation naturelle.
L'enseignement de Jésus-Christ est l'interprétation d'un fait, celui
de sa venue; l'explication d'une œuvre, celle du salut. La

parole de Jésus est la révélation de ce qu'il est et de ce qu'il
est venu faire ici-bas. J'ai dit encore que Christ a créé sur la

terre une nouvelle histoire, y a fondé une divine monarchie,
qui doit absorber les monarchies terrestres; que son enseignement

est comme la charte de cette monarchie, le programme
de cette histoire, l'interprétation authentique des actes divins
destinés à réaliser cette œuvre nouvelle....

y> Et c'est à celui qui a écrit ces choses que M. Sabatier croit
devoir rappeler d'un bout à l'autre de son travail qu'une
révélation de dogmes, dans le sens d'idées doctrinales, de

théorèmes métaphysiques « est à la fois religieusement inutile et
» psychologiquement impossible ; » que « le Nouveau Testa-
» ment est à proprement parler l'histoire et le document de
» l'œuvre de Dieu. » C'est de mot qu'il pense pouvoir dire :

« Il croit encore que l'essence de la réalité est dans les idées



274 A. GRETILLAT

» générales ; il est resté platonicien. » Peut-on plus complètement

se battre contre des moulins à vent? x (Revue chrétienne,
numéro de février 1892.) Remplaçons les moulins à vent par
les revenants du dix-septième siècle, la protestation conservera

toute sa force et tous ses droits.
Nos adversaires « néo-mystiques » aiment à nous opposer

certaines locutions et sentences scripturaires ou théologiques,
qui font leur triomphe et leur joie, et ne nous causent aucune
peine : « Si quelqu'un veut faire la volonté de Dieu, il
connaîtra;... » Credo ut intelligam, auxquelles on pourrait ajouter
la post-position constante de y<3s à Çw»i dans le quatrième évangile.

Ce n'est pas là que gît la différence entre eux et nous.
Nous disons avec eux que la seule connaissance pleine,
complète, satisfaite, celle que l'apôtre Jean désigne par œwç, est la

connaissance qui découle de la vie, de la pratique, de l'expérience.

Nous enseignons également que ce n'est pas l'idée

abstraite, la connaissance intellectuelle qui est l'essence de la

foi, pas plus que ce n'est la vérité théorique qui est l'essence
du christianisme ; que l'idée, la connaissance, l'intellect sont
des éléments accessoires, relatifs, subordonnés, tout en étant

indispensables, du fait, dont l'acte, la pratique et la vie constituent

l'élément principal. Mais c'est ici que se découvre l'idée
caractéristique de nos adversaires ; c'est à ce carrefour que
nous nous séparons les uns des autres : ils ne veulent mettre,
disent-ils (si je commence une caricature, vous voudrez bien

m'arrêter), l'idée qu'après l'acte ; nous la mettons, M. Godet,
M. Bois et moi, avant, pendant et après.

Eh bien, je donne vingt-quatre heures à M. le professeur
Dandiran pour appliquer son principe à sa conduite
quotidienne, à sa lutte journalière pour l'existence. Vous allez

aujourd'hui de Lausanne à Cully. Je dis que le premier pas

que vous ferez au sortir de votre demeure sera déterminé par
votre idée d'aller non à Renens mais à Cully, et par la connaissance

que vous avez de la distance qui sépare Lausanne de

Cully. Voilà l'idée au commencement de l'acte. Je dis ensuite

que cette idée d'aller de Lausanne à Cully, sans être le facteur

principal de l'emploi de votre journée, qui est incontestable-



LE DOGME GREC 275

ment la décision de votre volonté, en demeure, de votre point
de départ à votre point d'arrivée, le facteur « concomitant ; »

qu'à moins que votre esprit ne soit plongé dans la querelle des

nominalistes et des réalistes, ou dans la méditation des

rapports de la substance et de l'accident, cette idée d'atteindre
Cully à une heure prévue et fixée vous fera négliger les plus
beaux points de vue situés à droite et à gauche de votre route,
éviter les chemins de traverse, choisir les raccourcis, et qu'en
cas de doute, vous vous empresserez d'en appeler au témoignage

de la bonne femme qui tricote sur le pas de sa porte ou
du vigneron qui s'essuie le front entre deux souches. Ce seront
là, vous dis-je, vos autorités du moment, librement choisies et

cependant déterminantes pour la suite de votre entreprise; et

de plus, autorités externes, monsieur, tout ce qu'il y a de plus
externe Voilà l'idée au cours de l'acte. Vous arrivez à Cully,
où nous nous retrouvons; c'est l'idée à la fin de l'acte; la

connaissance d'abord théorique, intellectuelle, historique,
géographique, transformée en connaissance expérimentale, émue,

accompagnée de repos et pénétrée de jouissance!...
Il me semble que je n'ai pas déraisonné et que tout ce que

j'ai dit était élémentaire.
Mais j'entends de nouveau l'objection de M. Dandiran, car il

me l'a déjà faite, à la fameuse réunion de Chexbres; du moins,
j'ai cru l'entendre de mes deux oreilles : « Comparaison, me

dira-t-il, n'est pas raison I et vous n'avez pas le droit de

transporter vos images empruntées à l'expérience quotidienne dans

le domaine de la religion et de la foi! Pardon, cher et vénéré

collègue ; ce n'est apparemment pas de moi que vous savez

que la religion et la foi, divines par leur objet, sont des facultés
et des activités humaines, dont le siège est dans le cœur
humain ; et il serait bien surprenant, en vérité, que des principes
et des façons d'agir qui n'auraient pas le sens commun dans

votre Selbst et Weltbewusstsein, fussent les seules admissibles
et les seules applicables dans votre Gottesbeivusstsein. Si la vie
de la foi est une course de la terre vers le ciel (et saint Paul la

compare plusieurs fois à une course), il est presumable qu'une
connaissance quelconque, si élémentaire qu'elle soit, du point



276 A. GRETILLAT

de départ, du but à atteindre et du chemin à parcourir soit
nécessaire à quiconque veut l'entreprendre.

C'est ce que l'Eglise en instituant l'instruction religieuse des

mineurs a toujours professé, et ce que confessent implicitement
les partisans les plus résolus de la méthode expérimentale,
toutes les fois qu'ils inscrivent de nouveaux candidats au caté-
chuménat. Je ne pense pas qu'en commençant cette instruction
religieuse qui durera des années, les pasteurs dont je parle se

fassent aucune illusion sur ses résultats immédiats. L'expérience

leur a suffisamment appris que dans les neuf dixièmes
des cas, l'effet obtenu au prix de tant d'efforts, de luttes, de

punitions, réprimandes, pensums, relégations à un des quatre
coins de la salle, et, dans les cas tout à fait graves, gifles
administrées de leur main pastorale, n'est pas cette connaissance

accomplie, vivante, expérimentale de la vérité ; ce n'est pas,
oh! non, le <p«; issu de la Çwvj ; et qui oserait dire cependant

que tout cela est perdu? conclure que tout cet effort n'était pas
nécessaire et salutaire ; que toutes ces semences jetées dans

ces sols généralement ingrats et légers, ne reprendront pas vie

un jour ou l'autre à l'appel d'une nouvelle parole divine, de

l'épreuve ou de la privation même des moyens de grâce jadis
méconnus

Je reviens à M. Bois pour lui faire une chicane. Il me paraît
que dans le louable dessein de réagir contre le schisme qu'on
est en train de statuer aujourd'hui entre la connaissance et la
foi, notre auteur, dans son premier appendice du moins, fait

commencer trop tôt le domaine de la théologie en faisant rentrer

sous cette appellation l'idée religieuse même élémentaire :

« La théologie, écrit-il (sauf à se corriger à la page suivante),
est la part, le rôle et le produit de l'intelligence dans la
religion. » (P. 218.) Ou encore : « La théologie peut être plus ou

moins développée, plus ou moins consciente, plus ou moins

réfléchie, mais partout où il y a de la religion, il y a de la
théologie. » (P. 2^9.) Eh bien, non, ne multiplions pas sans nécessité

le nombre des théologiens, et distinguons ici l'idée qui
concourt immédiatement à l'acte de la foi et sans laquelle cet
acte même ne sortirait pas de la région de la sensation incon-



LE DOGME GREC 277

sciente, et la connaissance scientifique qui influera nécessairement,

en bien ou en mal, sur la foi commune, mais dont
l'acquisition n'est pas accessible à tous. Sur le fond même, le

rôle de l'élément intellectuel dans l'acte de la foi, le passage

que nous allons citer est de ceux que nous pourrions signer
sans réserve :

« L'expérience intime, l'émotion, le sentiment, à eux seuls,

ne peuvent pas constituer la religion subjective. C'est seulement

en vertu d'un élément intellectuel antérieur et présent
que ces expériences, ces émotions, ces sentiments peuvent
porter l'empreinte spécifiquement religieuse. Et cela pour bien
des raisons. Par exemple, si l'on veut bien y réfléchir,
l'expérience, pour être religieuse, doit être morale, n'est-ce pas Là
où il n'y a pas liberté, c'est-à-dire conscience de soi-même,
délibération, réflexion, intelligence, il n'y a pas moralité. La

volonté ne peut agir librement qu'en présence de motifs. Les

motifs ne sont pas la cause déterminante, contraignante, mais

ils sont bien la condition de l'acte libre. Les motifs sont des

idées. Sans idées conscientes, il pourrait y avoir sensibilité
obscure, passion aveugle, fatalisme, magie; il n'y a pas moralité,

partant pas religion. (P. 32, 33.) »

J'ai fort approuvé aussi la réponse faite par M. Bois aux
propositions de M. G. Frommel, que : « les faits historiques
manquent de l'évidence spéciale qui est indispensable à la foi, »

que : « les plus certains ne sont que probables; » que « leur

probabilité, par l'accumulation des preuves et la valeur des

témoignages peut s'accroître jusqu'à friser la certitude, mais

sans y atteindre jamais. » (P. 72.) En analysant ces assertions,
M. Bois y reconnaît avec raison un composé inconscient
d'intellectualisme et d'hyper-mysticisme; d'intellectualisme, en ce

que cette proposition suppose qu'il n'y a de certitude réelle

que la certitude logique ou mathématique; l'hyper-mysticisme,
issu d'une réaction exagérée contre ce que M. Frommel appelle
« l'excessive prépondérance que nous accordons à l'histoire. »

S'il faut prendre à la lettre (ce que nous hésitons encore à

THÉOL. ET PHIL. 1893. 19



278 A. GRETILLAT

faire) les principes de logique professés par M. Frommel dans
les termes précités, nous devrons en conclure que les
innombrables témoignages rendus par l'histoire en faveur de l'existence

des Jules-César, des Auguste et des Louis XIV n'atteignent

pas pour lui et ne doivent pas atteindre pour nous le

degré de certitude obtenue par l'expérience intime qu'il a pu
faire des mystères chrétiens. Mais si la distance des temps
détruit la certitude absolue, jene vois pas pourquoi la distance
des lieux n'aurait pas le même effet; et quand les apôtres
parcouraient l'Empire romain en proclamant que Jésus était
ressuscité, quand Paul écrivait à des Grecs de Corinthe que cinq
cents frères l'avaient vu, de leurs yeux vu, ce qui s'appelle vu,
il était entendu que tous ces témoignages ne faisaient que friser
la certitude.

Oh je suis quelque peu payé pour savoir le décri dans lequel
l'apologétique dite historique est tombée, et s'il est aujourd'hui
une science qui soit dans de petits souliers, vous l'avez nommée.

Pensez un peu I faire dépendre la foi de l'Eglise, la foi des

simples de la solidité d'un échafaudage de faits arrivés dans

un coin de la Judée il y a dix-huit cents ans Superflue pour
les uns, surannée pour les autres, tel est le bilan de cette
méthode héritée des âges naïfs de la métaphysique chrétienne I

L'expérience, mon expérience voilà le talisman seul capable
de conjurer le « cruel » divorce qui se perpètre entre l'Evangile

et la pensée moderne. Et je ne demande pas mieux, pour
ma part, que de renoncer à la critique historique dont la foi de

mon père et de mes deux grands-pères s'est fort bien passée.
Je dis seulement comme A. Karr : Que la pensée moderne

commence 1 Car faire à son saoul de la critique négative et

nous interdire d'en faire de la positive, se réserver le droit de

démolir et nous contester celui de remettre en place, s'attribuer

le choix des armes et nous arracher des mains les nôtres,
Je trouve tout cela passablement léonin et rappelant de loin les

arguments de Scipion Emilien devant Carthage. Mais quand
l'apologétique si décriée n'aurait réussi qu'à renverser les a

priori métaphysiques opposés par la critique moderne aux
données surnaturelles du christianisme (voir Appendice II, p. 268,



LE DOQME GREC 279

269, notes), il nous resterait de demander à votre apologétique

expérimentale si elle en a jamais fait autant
La croix de Christ, scandale aux Juifs, folie aux Grecs

aucune méthode, voyez-vous, ne changera cela. Cruel divorce,
cruel malentendu, cruelle énigme, toutes les cruautés que vous
voudrez! Ce que je sais, c'est que jamais les héros qui ont été

les hérauts du salut n'ont prétendu sauver le monde en le

caressant, et que la sympathie des sages leur a toujours paru
plus suspecte que désirable. Vos expériences même, si elles

sont, ce que nous ne devons pas mettre en doute, les effets

authentiques et les fidèles répétitions dans votre âme du double

mystère de la mort et de la résurrection de Christ, seront, et

pour cette raison même, foulées et piétinées avec autant de

dédain et de colère que nos dogmes grecs, latins, allemands

ou anglais. Mais que la sagesse du siècle se détourne du Christ,
ce qui se produit sans interruption depuis dix-neuf cents ans,
il se contentera de la rejeter de côté d'un revers de sa main et
d'un regard de sa face ; et rendant de nouveau grâces à son
Père d'avoir caché ces choses aux chefs de ce monde qui vont
être anéantis, passant invisible et une fois de plus méconnu, il
s'en ira chez les nègres et les cannibales trouver les compensations

que le monde savant lui refuse. Non, si c'est aux dépens
du scandale et de la folie de la croix que doit s'accomplir cette
réconciliation par vous si ardemment désirée, que doit cesser
le divorce entre le christianisme et la pensée moderne, je
n'hésiterai pas à dire : Périsse l'apologétique et la théologie, et

que les pauvres pécheurs repentants et convertis continuent à

être sauvés par le nom et le sang de Jésus-Christ
Dans le premier de ses articles sur les Conditions actuelles

de la foi chrétienne, M. Frommel s'était demandé quelles sont
les races qui prennent aujourd'hui le plus activement possession

du monde par la politique, le commerce et la colonisation.

« Où trouvons-nous, continue-t-il, les plus hautes facultés

d'adaptation jointes aux énergies les plus intenses? Où sont
les sources créatrices de notre civilisation? Où s'inspire notre
littérature? Où puise notre philosophie? D'où procèdent les

idées maîtresses de notre science? D'où nos découvertes les



280 A. GRETILLAT

plus fécondes, celles qui, en ces derniers temps, ont pour
jamais transformé notre conception de l'univers et jusqu'à
notre sensibilité D'où provient, en un mot, la substance, la

forme et la direction de notre pensée? Je parle de la pensée
dans ce qu'elle a de plus vivace; non de celle qui appartient
au passé et dont nous allons nous dépouillant, mais de celle

qui appartient à l'avenir? Est-ce du nord ou du sud?
D'Allemagne, d'Angleterre et même de Russie? Ou d'Espagne, d'Italie

et même de France? » (Chrétien évang., septembre 1892,

p. 423, 424.)
Est-ce à ce passage que M. Bois en a eu en écrivant les

lignes suivantes, inspirées par l'ethnologie et visant un adversaire

anonyme?
« Si l'on veut toute notre impression, nous ne saurions nous

défendre de trouver quelque peu puérile cette exploitation du

prétendu antagonisme des races et de l'infériorité essentielle
et irrémédiable des races latines au profit d'une certaine
théologie Cette infériorité ne nous paraît nullement prouvée ni

susceptible de l'être. L'infériorité essentielle de la race latine
en soi à la race germanique en soi ne saurait être démontrée,
car il n'y a pas rie race latine en soi ni de race germanique en

soi (du moins, faudrait-il ajouter, elles n'existent pour nos

perceptions que dans les individus dans lesquels elles s'incarnent
incessamment et qui les perpétuent). Il est bien certain qu'en
tout cas les races latines ont été supérieures aux races germaniques.

(Mais s'il n'y a jamais eu de races latines ou germaniques

en soil) Ne le sont-elles plus? » iP. 134.)
Ici le lecteur neutre (le Suisse romand, par exemplei accuse

l'adversaire germanophile d'avoir joué au patriote français le

mauvais tour de le faire sortir non pas des gonds assurément,
mais quelque peu rie son sujet, lui quoi, se demande ce
lecteur avec angoisse, la rivalité des races latines et des races

germaniques intéresse-t-elle la question du dogme grec, qui a

été d'ailleurs, pour une part à peu près égale, l'instituteur des

unes et ries autres? Il se demande aussi si les pages très
intéressantes consacrées à l'influence do la culture grecque (p. 95

et sq.) et rie la philosophie grecque (p. 194 et sep i n'ont pas
entraîné trop loin le professeur de philosophie.



LE DOGME GREC 281

Pour venger le dogme grec et la philosophie grecque des

attaques de la philosophie moderne, M. Bois ira jusqu'à
prétendre dans l'Appendice II que la philosophie n'est pas une
science, et que la théologie, spécialement la théologie systématique

et la dogmatique, n'est pas non plus une science. (P. 267.)
Les raisons données en faveur de cette assertion...

paradoxale sont que les résultats de la philosophie ne s'imposent
point avec une autorité universelle, et que, en second lieu, la

philosophie ne progresse pas véritablement. Ces deux raisons,
matériellement vraies, ne paraissent pas justifier la conclusion

que ni la philosophie ni la théologie ne méritent le nom de

sciences. Quant à la première raison, elle ne laisserait plus
subsister que deux sciences, dont l'objet d'ailleurs, purement
idéal, n'existe nulle part dans la réalité, la logique et les

mathématiques. La seconde devrait nous faire refuser le caractère

scientifique à toute première élaboration de la pensée humaine,
suivie ou non de progrès. A la thèse de M. Bois, je persiste à

opposer celle que j'ai cherché à établir dans le premier tome
de mon Exposé de théologie systématique, savoir que la
philosophie et la théologie sont des sciences au même titre et du
même droit que les sciences de la nature, pareilles à toute
autre étude par leur méthode, et n'en différant que par leur
objet.

Une des objections les plus fréquentes faites à la connexité
des doctrines et de la pratique est tirée des cas nombreux où

l'expérience paraît démentir cette relation ou la présente
intervertie. Le cas de l'orthodoxe immoral n'a, selon moi, rien
d'embarrassant, au point de vue qui nous occupe, pour
quiconque reconnaît le droit et le pouvoir de la liberté humaine

d'engendrer des inconséquences entre la pratique et les

principes, sauf à rétablir l'harmonie entre l'une et les autres par
l'adaptation délibérée de nouveaux motifs à la pratique
préférée.

Il me semble que dans l'analyse et la résolution du second

cas, l'incrédule moral, M. Pois s'est contenté à trop peu de

frais :

« Dans cette inconséquence, plusieurs voient le fruit du pé-



282 A. GRETILLAT

ché qui a porté le trouble et le désordre dans la machine
humaine : pour notre part, nous préférerions y voir le fruit de la
liberté. Nous sommes si peu intellectualiste, dans la vraie et
seule acception condamnable du terme, que nous faisons

énorme, beaucoup plus énorme qu'on n'est disposé à

l'admettre généralement, l'influence de la volonté, des passions,
des sentiments, dans la formation et le maintien des croyances.
Dans un très grand nombre de cas, il n'y a pas de logique en

question : comme on ne peut affirmer que par actes de foi,
c'est la liberté qui décide, en déterminant d'après des motifs,
— mais l'existence des motifs ne détruit pas la liberté bien

comprise, — dans quel sens se portera l'assentiment volontaire.

Et dans les cas où la logique indique, impose une décision,

et une seule, eh bien même alors la liberté peut refuser
parfois et refuse en fait de s'incliner devant la logique, et passe
outre. N'avez-vous pas rencontré des gens qui ne réussissent

pas à trouver une contradiction là où vous en découvrez une,
évidente, monstrueuse? Et inversement. C'est que l'homme
exerce une telle domination sur ses facultés, qu'il peut parvenir

à s'entraîner lui-même à ne plus voir la contradiction là

où elle est et à la voir là où elle n'est pas. » (P. 46, 47.)
Fort bien, mais la question subsiste, et le cas de ces « saints

qui ne croyaient pas en Dieu, » des Littré et des H. Taine,
continue à me plaire et à m'embarrasser. Ce n'est pas le lieu
d'ouvrir là-dessus une enquête et une discussion complète ;

mais je pressens la solution de la difficulté dans l'incompatibilité
foncière des deux mots : incrédule moral, dont la juxtaposition

ne saurait être que momentanée. Je veux dire que cet
homme désigné comme incrédule moral, ou bien n'est pas
absolument incrédule, résolu, convaincu, conséquent, définitivement

affranchi de toutes les influences, avouées ou latentes,
de la tradition et du milieu ambiant ; ou il est absolument

incrédule, et alors se pose le dilemme : il y a un Dieu ou il n'y
en a pas S'il n'y a pas de Dieu, cessons de parler, voulez-

vous, de morale et de moralité. S'il n'y a pas do Dieu, vous ne

m'empêcherez pas, non, vous n'avez pas le droit de m'empê-
cher rie satisfaire tous mes penchants, tous mes caprices, toutes

mes volontés, jusqu'à la limite marquée par les exigences de



LE DOGME GREC 283

l'hygiène ou par la menace de la vindicte publique. Mais s'il y
a un Dieu, auteur suprême de toutes choses, de l'homme et de

l'incrédule moral lui-même, que venez-vous me parler d'une
moralité dont vous avez commencé par retrancher l'obligation
suprême d'une moralité qui comporte l'indifférence, l'ingratitude

et la révolte envers le Père tout-puissant, tout saint et
tout bon : incrédule légal, parfaitement; incrédule moral, non
pas

J'ai dit en commençant que la polémique de M. Bois devient
'ci et là pointilleuse. Le dernier chapitre de son livre, intitulé :

Le dogme grec et l'évolution, m'en fournirait au besoin un
exemple. Pourquoi condamner si fort l'expression : évolution
des dogmes, et ne vouloir entendre parler que de changement,
de variation? Ici, j'aurais plutôt économisé ma poudre. Et

même, appliqué à la succession des dogmes et des symboles
ecclésiastiques, revêtements passagers de la pensée chrétienne
à travers les siècles, le mot évolution rend assez bien l'impression

que j'en reçois. Il ne devient grave que dès que le mouvement

qui entraîne ces formules changeantes de la foi est censé

entamer la vérité elle-même, créatrice et normative; si vous me

représentez le fait rédempteur emporté à son tour « par
l'évolution irrésistible et universelle qui entraîne et entraînera
toujours tout sur un océan sans rivages, d (P. 82.) Et vous le voyez,
s'il y a « des métaphores qui recèlent de criantes injustices, s

je ne suis pas le seul à les commettre.
Voilà bien des critiques entremêlées de bien des digressions.

On raconte qu'un juré qui avait dormi pendant la lecture de

l'ouvrage soumis à son examen, répondait aux reproches
de l'impétrant : « Le sommeil, monsieur, est une opinion »

Si la longueur de ma critique devait passer elle aussi pour une

opinion, elle ne pourrait signifier qu'une chose, le cas que je
fais d'un ouvrage éminemment suggestif, qui, non seulement
contient des pensées, mais, ce qui vaut mieux, en engendre de

nouvelles.

Neuchâtel, 5 avril 1893.


	Le dogme grec

