
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: Vinet et l'autorité en matière de foi

Autor: Godet, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


YINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE EOI

G. GODET

On l'a tant répété depuis quelques années que beaucoup ont
fini par le croire et qu'aux yeux de plusieurs c'est devenu un
axiome : l'école dite « nouvelle » est la légitime pour ne pas
dire l'exclusive héritière de Vinet, et la théologie « indépendante,

» la « théologie de la conscience, » comme elle s'intitule,
est la continuation directe de l'œuvre théologique de ce grand
homme. Il est donc entendu que seuls les adeptes de cette
tendance ont le droit de se réclamer de son nom et sont les

interprètes fidèles de sa pensée.
Il vaudrait pourtant la peine de vérifier ces assertions et

d'examiner si d'autres n'auraient point peut-être autant
qu'eux, ou même plus qu'eux, le droit de se dire les disciples
de ce Maître sur les traces duquel chacun voudrait marcher.

C'est là la question que je me suis posée et que je vais aborder,

d'une manière nécessairement sommaire et incomplète,
dans ces pages.

I

Relevons d'abord quelques assertions de la « nouvelle école. »

« La nouvelle école, écrit M. Paul Chapuis, ne se rattache
point à une thèse d'ordre spéculatif. Elle n'a dans ses prémisses
qu'un dogme, qui explique tous les autres et détermine ses



174 G. GODET

allures : elle affirme la souveraineté absolue de la conscience ;

elle croit au devoir1. »

Nous pourrions observer que cette affirmation ne caractérise

pas suffisamment la « nouvelle » école, puisque clans l'école

évangélique aussi on s'accorde à reconnaître clans la conscience

morale le seul fondement inébranlable de la certitude
chrétienne et même de toute certitude. Mais n'insistons pas.

« Nos luttes ont eu pour effet depuis quarante ans — ainsi

s'exprime M. le professeur Astié — de mettre toujours plus en

présence deux esprits exclusifs l'un de l'autre : l'école autoritaire,

prétendant éclairer le soleil par une lumière qui lui
serait extérieure et supérieure, et l'école spiritualiste, ne s'in-
clinant que devant l'autorité intrinsèque de la vérité religieuse
et morale, seule en état de conférer à l'autorité extérieure une
valeur relative2. »

« Ce manifeste, dit-il encore à propos d'un travail sur
l'autorité dû à la plume d'un représentant connu de la théologie
évangélique3, ce manifeste est une tentative de nous ramener
à cette heure d'affolement (le lendemain de la démission

Scherer) où le public religieux des pays de langue française,

manquant de toute expérience théologique, dans un instant de

surprise et d'effroi, se laissa entraîner par la coalition des

diverses espèces du genre intellectualiste... à prendre une
attitude hostile contre le démissionnaire, qui représentait en

somme les droits et les aspirations du spiritualisme chrétien,
déjà victorieusement proclamé par Pascal et Vinet4. »

Que faut-il penser de l'usage fait ici du nom de Vinet Cela

revient à demander : de quel côté serait-il aujourd'hui ; du

côté des penseurs qui prennent le titre de spiritualistes, qui
veulent et prétendent être les théologiens de la conscience,
ainsi qu'ils nous l'affirment, — ou du côté des théologiens
évangéliques, qu'on qualifie couramment « intellectualistes, »

« autoritaires, » et qui, n'ayant évidemment rien compris à

' Evangile et Liberté, 1" avril 1892.
2 Thèses de Chexbres (31 août 1891), thèse IV.
3 M. F. Godet.
4 Thèses de Chexbres, thèse IL



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 175

l'œuvre de Vinet ni rien appris de lui, ne sont occupés qu'à
restaurer les formules du passé et à rafraîchir tant bien que
mal une dogmatique surannée '.'

Laissons Vinet répondre lui-même.

II

On applique aux théologiens de l'école évangélique l'épithète

peu agréable d'intellectualistes parce qu'ils croient encore
qu'il y a des vérités révélées dans l'Ecriture et qu'ils attribuent
à la doctrine une importance fondamentale pour la vie. Que

dira-t-on de Armet, dont certaines assertions sur ce sujet
seraient peut-être jugées excessives par les partisans de la

théologie évangélique? Il écrit: «Le christianisme est une
doctrine ; » il ajoute, il est vrai : « c'est de plus un fait et une
vie1. » Mais il déclare nettement qu'accepter la morale
évangélique en laissant de côté le dogme, « c'est vouloir
transplanter un arbre séparé de ses racines2. » Il écrit encore :

« La foi du chrétien trouve dans l'ensemble de la révélation

évangélique trois objets distincts : des vérités métaphysiques,
des vérités historiques et des vérités morales... Les vérités

purement métaphysiques sont inconcevables ; pour les

admettre il faut de la soumission3. »

Si l'on veut se rendre compte de l'importance que Vinet
attache à la doctrine, il faut l'entendre parler du dogme qui
est à ses yeux le centre du christianisme, celui de l'incarnation.
Voici comment il s'exprime dans l'un des derniers articles qu'il
ait écrits, à propos des conférences du pasteur Jacques Martin
sur la Rédemption : « La divinité du Christ est confessée dans

son livre; mais en admettant cette doctrine, l'auteur n'en fait
pas tout l'usage qu'il en devrait faire, dans l'intérêt de la cause.
La divinité du Christ, l'incarnation est le christianisme lui-
même, et il est assez clair qu'elle ne saurait être rien de moins.
• ••Que Dieu ne soit plus en Jésus-Christ personnellement,

1 Nouveaux discours sur quelques sujets religieux (1841), p. 288.
2 Esprit de Vinet, I, p. 89.
3 Ibid. p. 355.



176 G. GODET

substantiellement, l'intelligence de la croix nous échappe, et

l'édification, peut-être, fait place au scandale. Mais un Dieu qui
est amour m'explique un Dieu qui meurt, et un Dieu qui meurt
est le seul Dieu auquel l'humanité puisse croire. Elle n'en veut
point d'autre, elle n'en aura point d'autre. » Il ajoute : « Ce

mystère, bien loin de nous mettre à l'étroit, nous met au large,
et plût à Dieu qu'il ait la foi de notre cœur au même degré

qu'il a l'adhésion de notre entendement. » Et encore : « Les

théologiens ont moins d'instinct que le peuple, mais les

théologiens furent peuple à Nicée, et les héritiers immédiats de

leur doctrine furent, à notre avis, quelque chose de mieux

que les martyrs d'une diphtongue1. »

Le dogme de la divinité essentielle de Jésus-Christ avait donc

aux yeux de Vinet une importance capitale, et non point
seulement théologique, mais religieuse. « Ce n'est pas, observe

avec raison M. le professeur Doumergue, le seul point capital
sur lequel les Vinétistes enseignent le contre-pied de ce qu'a
enseigné Vinet2. »

Voici encore sur l'importance fondamentale de la doctrine
un passage caractéristique emprunté non à la période où Vinet
subissait l'influence de la dogmatique du Réveil, mais aux
dernières leçons qu'il a prononcées dans l'hiver qui
précéda sa mort : « Une religion qui n'enseigne pas n'est pas une

religion, et par enseignement nous entendons la communication

de vérités importantes sur les rapports de Dieu et de

l'homme3. »

On voit avec quelle raison M. Astié a prétendu que Vinet,
dans la dernière partie de sa vie, avait modifié ses vues
antérieures sur l'importance vitale du dogme4.

Cette portée décisive que Vinet n'a pas cessé, jusqu'à la fin,
1 (Allusion au fameux iota de homoiousios.) Semeur, 28 octobre 1846. —

En regard des assertions ci-dessus de Vinet, mettre la thèse XVIII de

M. Astié, qui oppose le « doctrinarisme métaphysique systématisé »

inauguré par le concile de Nicée à, la piété vivante qui a suffi aux
premiers chrétiens pour triompher de la société antique.

2 L'autorité en matière de foi et la nouvelle école, p. 226.
3 Nouvelles études évangéliques, 2e édition, p. 343.
4 Encyclopédie des sciences religieuses, XII, p. 1120 et suiv.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 177

d'attribuer à la doctrine, a frappé, et d'une manière
désagréable, des critiques indépendants de tout préjugé, orthodoxe
ou anti-orthodoxe, comme M. Gabriel Monod qui écrit : « Vinet
insiste avec une persistance presque blessante sur l'absolue
solidarité de la morale chrétienne et du dogme chrétien. On se

demande s'il est bien sage d'exiger avec cette insistance de ceux
qui ont accepté ses prémisses morales... qu'ils admettent aussi
des dogmes que leur raison repousse? N'est-ce pas risquer de

les écarter à jamais de la morale chrétienne en même temps
que de la doctrine chrétienne 1 »

III

La « nouvelle école » parle fort dédaigneusement des preuves
historiques du christianisme ; ce sont les « intellectualistes »

qui « demandent en vain aux miracles, au témoignage
extérieur ou surnaturel » une certitude qui ne peut être obtenue

que sur une voie morale, « plaçant ainsi le peuple chrétien,
contrairement à la méthode protestante, sous la dépendance
des savants et des experts2. » Il n'y a, selon les représentants
de cette école, d'autre preuve du christianisme que la preuve
morale reposant sur la concordance entre l'Evangile et les
besoins de la conscience. Et en cela très spécialement ils pensent

être les vrais successeurs de Vinet.
Je crains qu'ici encore Vinet ne coure le risque de se faire

classer parmi les intellectualistes incorrigibles. Sans doute, il
écrivait en 1836 à M. Lutteroth que la preuve morale du

christianisme, tirée de la « convenance intime de l'Evangile avec la

nature et la vie, » s'était « rendue maîtresse de sa vie
intellectuelle» au point « d'être, si l'on veut, mon idée fixe3. » Mais

est-ce à dire qu'il eût, avec ses soi-disant héritiers d'aujourd'hui,
taxé d'intellectualisme quiconque attache du prix aux preuves
extérieures, au témoignage historique, et attribue encore aux

1 Revue chrétienne, 1891, p. 168.
2 Astié, Thèses de Chexbres, thèse VI.
3 E. de Pressensé, A. Vinet d'après sa correspondance inédite avec

H. Lutteroth, p. 245.



178 G. GODhT

miracles une valeur apologétique Vinet ne s'est pas lassé de

développer la preuve morale et delà présenter comme la seule

décisive, la seule qui puisse, au besoin, tenir lieu de toutes les

autres. Il n'en a pas moins envisagé les preuves historiques
comme solides, utiles et même nécessaires.

Dans un de ses plus anciens morceaux sur Pascal il développe

avec étendue la preuve tirée de la résurrection de Jésus-Christ,
résumée en quelques lignes par Pascal, pour conclure à

l'autorité divine des apôtres et de leurs écrits, « et cela, remarque-
t-il, par une série de déductions fort simples qui ne le cèdent

en liaison et. en clarté à aucune de celles sur lesquelles reposent

nos convictions les plus fermes et auxquelles nous
rattachons avec lu plus de confiance les déterminations de notre
volonté. » Et il ajoute que cet exemple doit établir que, « pour
constater l'authenticité d'une révélation, la raison est compétente1.

»

Il expose néanmoins que « Pascal n'attribue pas aux preuves
de la religion l'évidence des vérités mathématiques » et qu'il y
a selon lui une autre voie, meilleure encore que celle du

raisonnement, pour arriver à la religion : la vraie religion se prouve au

cœur, et nul n'est vraiment croyant s'il ne croit par le cœur.
Vinet résumant cette preuve morale chez Pascal exprime le

regret que le grand penseur ne l'ait pas jugée suffisante par
elle-même et n'en ait cru pouvoir tirer qu'une « présomption

très forte » en faveur du christianisme, tandis que l'apologie

proprement dite résiderait dans les preuves historiques2.
Plus tard, après les publications de MM. Cousin et Faugère
(1843 et 1844), il fait à la preuve morale une place plus importante

dans l'apologétique de Pascal;!. — Mais tout cela empêche-
t-il que Vinet n'ait jusqu'au bout reconnu une certaine valeur,
et même une valeur considérable, à la preuve historique? Sa

pensée définitive sur l'importance des preuves interne et
externe du christianisme peut être cherchée dans la page
suivante des Etudes évangéliques : «. Il est évident que Dieu a

1 Etudes sur B- Pascal, 3'"° édition, p. 53-59 (cours de 1833).
2 Ibid. p. 60-61, 67-68.
3 Ibid. p. 111-112, 134-135.



VINET' ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DIS FOI 179

voulu que sa religion, qui est une histoire, eût des preuves
pareilles à celles de toute autre histoire. Il faudrait, pour
méconnaître ce dessein, n'avoir pas ouvert la Bible, et pour le

mépriser, mépriser Dieu lui-même. Aussi ne le méprisons-nous
pas. Aussi bénissons-nous Dieu d'avoir donné cet appui à notre
infirmité... Nous disons de cette démonstration ce que saint
Paul a dit de la parole des prophètes : qu'elle est très ferme ;

que l'étude de ces preuves a contribué pour beaucoup à la
propagation et à la conservation du christianisme sur la terre.
Nous souhaitons qu'on étudie ces preuves injustement méprisées

des uns, témérairement négligées parles autres; nous
désirons même qu'en les réduisant à leurs éléments on les

mette à la portée d'un très grand nombre de personnes.
Mais après tout, trois choses demeurent certaines : la première,
que ces preuves n'ont pas encore imposé silence à

l'incrédulité... ; une seconde chose également certaine, c'est qu'après
qu'on a cru sur ces preuves-là, il reste encore une œuvre plus

importante que la première, c'est de s'identifier par l'âme avec
les vérités que l'on a reçues par l'esprit, et cela c'est proprement

la foi ; la troisième enfin, c'est que très heureusement
cette dernière œuvre non seulement complète la première

pour beaucoup de personnes, mais suffit à elle seule et
remplace toute autre démonstration... Oui, la vérité a ses preuves
en elle-même, et quand nous nous munissons de preuves
extérieures pour croire cette vérité, c'est dans le fond comme
si nous allumions une chandelle pour voir le soleil. Il en

est ainsi pourtant, et puisqu'il en est ainsi, sans doute il le

fallait... Dieu a mis à notre disposition cet ensemble de preuves
historiques dont la combinaison offre dans ses détails les

mêmes sujets d'admiration que les particularités les plus
exquises du monde organique. Au moyen de ces preuves il
nous conduit jusqu'à la porte du sanctuaire : à nous maintenant
de rester dehors ou d'entrer. Nous pouvons rester sur le seuil
et y rester éternellement, ayant dans la main les titres qui
nous donnent le droit d'entrer ; mais si un dernier pas (et ce

pas décisif vaut mille fois la route que nous venons de faire),
si une dernière impulsion qui est divine nous fait entrer, je



180 G. GODET

veux dire, si nous nous mettons dans un rapport personnel et

intime avec la vérité, qui vient de nous être certifiée, alors

nous croyons d'une foi nouvelle et sur des preuves nouvelles ;

et pour ce qui nous concerne, nous n'avons plus besoin des

témoignages extérieurs qui ont préparé notre foi, comme aussi

nous n'avons plus souci des difficultés extérieures par lesquelles
on chercherait à l'ébranler1. » Et ailleurs : « Tous ces soins

(concernant l'examen des preuves historiques de la religion
chrétienne) sont recommandables, nécessaires, et nous
n'avons garde de vous détourner d'une étude trop négligée aujourd'hui,

et sans laquelle il est à craindre que plusieurs n'en
viennent jamais à contempler Jésus-Christ; mais après tout,
ces travaux ne valent pas tous ensemble et ne sauraient
remplacer le regard que nous réclamons, et ce regard tout seul les
a bien souvent remplacés2. »

Dans son estimable mémoire sur Alexandre Vinet, moraliste
et apologiste chrétien3, M. J. Cramer, professeur à Groningue,
résume comme suit la pensée de Vinet sur la preuve externe :

« Vinet faisait grand cas de cette démonstration historique. Il
était fermement persuadé que le christianisme a un caractère

historique... En cette qualité, il était à ses yeux, non quelque
chose de subjectif, mais quelque chose d'objectif. Les faits de

l'Evangile ne dépendent en aucune manière de nos conceptions.
Les règles de la critique sont immuables... Celui qui a une
pareille idée du christianisme ne peut pas dédaigner la démonstration

historique. Aussi Vinet l'appelle-t-il l'une des deux
voies par lesquelles on parvient à la conviction de la vérité du
christianisme. Tandis qu'il y a des personnes qui y parviennent
en une fois par une expérience intérieure, il en est d'autres
qui c sont amenés au christianisme par des arguments histo-
» riques ou extérieurs ; ils se prouveront la vérité de la Bible
» comme on se prouve la vérité de toute histoire ; ils s'assu-
» reront que les livres qui la composent sont bien du temps
» et des auteurs auxquels on les rapporte. Cela posé, ils con-

1 Etudes évangéliques. Les précautions de la foi. 2m8 édition, p. 137-139.
2 Etudes évangéliques. Le Regard, p. 28.
3 Traduit par Th.-A. Secrétan. Lausanne, 1884, p. 155-158.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 181

» fronteront les prophéties renfermées dans ces anciens do-
» cuments avec les événements qui sont arrivés des siècles plus
» tard ; ils s'assureront de la réalité des faits miraculeux rap-
» portés dans ces livres, et en concluront l'intervention né-
» cessaire de la puissance divine...1 »

<( Cette démonstration a une grande valeur... Toutefois, elle
n'est pas suffisante pour parvenir à une conviction inébranlable

de la vérité du christianisme. Ces preuves peuvent être

pour plusieurs une préparation à la foi, et un appui excellent

pour les chrétiens peu affermis, mais elles ne donnent pas la

foi elle-même. »

IV

« Il n'y a, » à entendre M. Astié, pour Vinet, « pas d'autre
autorité en matière religieuse que celle de la vérité se légitimant

elle-même au cœur de l'homme2. » « Vinet ne croit
presque plus à une doctrine révélée3. » Ce presque plus trahit
chez M. Astié un reste de scrupule à l'endroit de la vérité de

son assertion, et il est obligé en effet de convenir que Vinet
n'a pas franchi explicitement le dernier pas qui aurait consisté
à « reconnaître que l'Evangile ne proclame ni un système de

dogmes ni un dogme quelconque. » Mais « ces derniers échos

d'intellectualisme sont plutôt dans son langage que dans sa

pensée et dans son intention » et sont le fait d'une « terminologie

défectueuse4. »

Ne disputons pas sur les intentions de Vinet dont il ne nous
a point fait confidence, et tenons-nous-en à ce qu'il a dit,
puisque apparemment il a su ce qu'il disait. Textes en main,
est-on en droit d'affirmer que Vinet n'admet en matière de foi
d'autre autorité que celle de la vérité se prouvant à la
conscience et qu'il incline à rejeter l'idée d'une doctrine révélée

Telle n'est pas l'impression de M. J. Cramer, que nous citions
tout à l'heure : « Le christianisme, dit-il, était en premier lieu

1 Discours sur quelques sujets religieux, 3",e édition, p. 20.
2 Encyclopédie, XII, p. 1115.
3 Ibid. p. 1121.
'' Ibid. p. 1121.



182 G. GODET

pour Vinet une histoire*. Non pas ce que les hommes ont
pensé au sujet de Dieu et des choses divines, mais ce que Dieu

a fait pour le salut de l'homme ; non pas ce que les cœurs de

Jésus et d'autres hommes pieux ont ressenti,... mais ce qui
s'est trouvé dans le cœur de Dieu et ce qui nous a été révélé

en son Fils Jésus-Christ... Tout en insistant beaucoup sur
l'élément subjectif dans la vie de la foi, Vinet tenait fermement
k l'objectivité des faits. Il le prouve en identifiant continuellement

le christianisme et l'Ecriture sainte, la foi à la vérité du
christianisme et la foi à la vérité de l'Ecriture sainte2, »

Qui a raison, M. Astié ou M. Cramer?
Sans doute, Vinet n'admet pas la théopneustie au sens de

M. Gaussen. Il s'en explique nettement dans deux lettres à

M. Verny, l'une du 5 janvier 1843, où il lui dit qu'il ne pourrait,
en conscience, parler de ce sujet sans dire toute sa pensée,
« qui est, je le crains, fort éloignée du système de M. Gaussen

; » l'autre du 21 juillet 1843, où il donne son entière approbation

à la critique faite par M. Fréd. Chavannes de la

Théopneustie dans la Revue suisse3. « Il faut savoir, dit M. de

Pressensé, que cet article de M. F. Chavannes contenait la

plus vigoureuse critique du livre du professeur de l'Oratoire de

Genève, et qu'il avait rempli d'indignation tous les orthodoxes
de la stricte observance4. » Mais il faut savoir aussi que cet

article remarquable ne renferme pas un mot qu'un théologien
évangélique d'aujourd'hui ne serait prêt à signer, et qu'en
combattant la théorie de M. Gaussen, M. Chavannes n'en affirmait

pas moins énergiquement « l'inspiration, le caractère
divin de vérité » de l'Ecriture, « l'autorité dogmatique de la

Bible5. » L'approbation que lui donne Vinet ne prouve donc

rien en faveur de la thèse soutenue par M. Astié.

1 Ici et plus loin, c'est M. Cramer qui souligne.
2 Ouvrage cité, p. 204-206. Cette identification marque, dit avec raison

M. Cramer, une des « lacunes de l'éducation théologique de Vinet »

(p. 207).
3 A- Vinet d'après sa correspondance inédite avec H. Lutteroth, par E. de

Pressensé, p. 243.
4 Ibid. p. 244.
5 Revue Suisse, IV, 1841, p. 327-338.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 183

Au reste c'est M. de Pressensé qui le déclare : chez Vinet,
«l'autorité, pour être acceptée, n'en est que plus puissante;
la conscience est la boussole et la vérité acceptée l'étoile
polaire;... la Bible conserve son autorité souveraine1. » Comment

en douter, quand on parcourt à ce point de vue les

ouvrages de Vinet? Dans les Discours il écrit : « Le théologien
reconnaît dans les faits révélés une donnée supérieure à toutes
les données... Toute doctrine est tenue d'être raisonnable, ce

qui ne veut pas dire que toute doctrine soit tenue d'être accessible

à la raison ; rien n'empêche qu'elle n'accepte ce qui la

surpasse2. » « Un petit enfant croit ce que lut dit son père... Le

chrétien sait que son père a parlé : ce lui est assez. Il ne
soumettra pas au contrôle de la sagesse humaine les communications

authentiques de la sagesse divine. Après avoir cru que
l'Evangile est de Dieu, il croira ce que dit l'Evangile; » il ne

se permettra pas de « prescrire à Dieu ce que Dieu doit dire, de

réformer les axiomes de la doctrine révélée, de refaire la Bible
après l'avoir acceptée 3. » L'article de 1837 surla seconde
édition de l'Arthur de M. Guttinguer exprime le regret que l'Ecriture

ne soit pas assez pour l'auteur « la première et la dernière
des autorités; elle seule est la vérité, rien que la vérité, toute
la vérité; » elle parle « la langue de Dieu, » on y trouve « la

pensée de Dieu, sa pensée exacte, toute sa pensée4. » Dans une
lettre du 31 août de la même année à M. Lutteroth, Vinet parle
des « livres écrits sous la surveillance et la direction toute
spéciale et ininterrompue de l'Esprit de Dieu » et de « l'autorité
sans partage » que la Bible doit exercer sur l'individu, pour
qui elle est « la seule autorité absolue 5. »

L'Homilétique, professée par Vinet à Lausanne (dès 1837),
renferme quelques passages très caractéristiques. Ainsi, sans
insister sur la phrase où il parle de « l'Esprit qui a dicté

1 Etudes contemporaines, p. 395 et 396.
- Discours sur quelques sujets religieux, 3m0 édition (1836), p. Xll et XIII.
3 Ibid. p. 198.
4 Littérature française au XIX"" siècle, III, 2"'e édition, p. 277 et 284.

E. de Pressensé, A. Vinet d'après sa correspondance avec H. Lutteroth,
p. 241.



184 G. GODET

les saintes Ecritures » (p. 60), celui où il dit que « notre
autorité sur les autres est d'autant plus grande que
l'autorité de la Parole divine est plus grande sur nous-mêmes, »

et celui où il demande si ce n'est pas « une chose gênante

pour le prédicateur, que d'être obligé de reconnaître
toujours une autorité extérieure, une autorité qui n'est pas en

lui, qui n'est pas lui. » « La conscience et la raison, dit-il,
acceptent la vérité et ne la créent pas ; la vérité est donnée :

donnée comme un fait souverain, comme une pensée divine1. »

Rappelons enfin ce qu'il écrivait en 1840 dans le Semeur : « Il
faut, pour devenir chrétien, accepter les vérités do la Bible
dans le sens et avec la simplicité où les prendrait un enfant2. »

Vinet aurait-il, plus tard, modifié ses vues sur la Bible et sur
l'autorité en matière de foi? Je ne pense pas qu'il soit possible
de le prouver ; je pense même qu'il est aisé d'établir le
contraire. Jusque dans ses derniers écrits, la révélation divine est

identifiée avec la Bible et la vérité de celle-ci se confond avec
celle du christianisme. Voyez, par exemple, dans les Nouvelles
études évangéliques, le début du discours sur l'Intelligence
humaine jugée par saint Paul : « C'est le témoignage réuni de

David et de saint Paul que nous vous apportons aujourd'hui.
Ou, pour parler plus exactement, c'est celui du Saint-Esprit...
C'est le Saint-Esprit qui déclare que l'homme naturel est
destitué d'intelligence... Voilà ce qui, selon l'Ecriture sainte,

manque à l'homme et à tout homme3. » Il écrit dans les Etudes :

« Il n'y a pas à choisir dans l'Evangile ; tout est à prendre, rien
à laisser4. » Dans le discours sur la convoitise de la pensée, il
dit : « Le christianisme se donne pour une révélation ; il vient
nous découvrir des choses cachées... La religion propose à

notre foi des mystères, c'est-à-dire des vérités inaccessibles à

notre intelligence... Auriez-vous prétendu que la révélation vous
révélât toutes choses? N'avez-vous pas dû vous attendre à voir
un mystère surgir de chaque révélation? Et parce qu'il vous est

1 Homilétique, nouvelle édition, p. 218 et 219.
2 Voir Théologie pastorale, 2me édition p. 428.
'¦' Nouvelles études, 2'"" édition, p. 48.
1 Etudes, 2"'e édition; le Regard, p. 39.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 185

donné de connaître jusqu'à une certaine limite, avez-vous dû

penser qu'au delà de cette limite il n'était point de vérité1? »

« Le principe du protestantisme a été de n'admettre d'autre
autorité que celle de la Bible; mais... un protestant est un
homme qui examine avant de se soumettre. On voit que nous
n'allons pas si loin que l'écrivain qui professait récemment
qu'il est contraire à la liberté de se soumettre après avoir
examiné2. »

Comment, en présence de ces textes, a-t-on pu émettre l'opinion

que Vinet n'a pas nié seulement la doctrine de l'inspiration

plénière; « que son hétérodoxie allait plus loin, qu'elle
portait sur l'inspiration elle-même au sens traditionnel et pas
seulement sur son mode3? » Comment M. Fréd. Frossard a-t-
il pu dire : « Vinet niait bel et bien l'inspiration des écrits
apostoliques et même, je crois, de tous les livres bibliques 4 »

— On s'appuie sur sa lettre à M. Scholl, du 4 mai 18385, où il
dit « qu'il a sur plusieurs points, plus ou moins graves, notamment

sur l'inspiration des Ecritures, des vues très hétérodoxes,
qui, je dois le dire, le sont devenues toujours plus à mesure

que j'ai étudié l'Ecriture avec plus d'indépendance, de

dépréoccupation et de candeur. » Mais ce qui ôte à cet aveu toute
valeur probante en faveur de l'interprétation que nous
combattons, c'est le fait qu'il est antérieur à plusieurs des affirmations

de la divinité et de l'autorité de l'Ecriture que nous avons
relevées ci-dessus et en particulier à la rédaction des Etudes

évangéliques où se rencontrent quelques-unes des plus fortes
d'entre ces affirmations. Comme on ne saurait prétendre que,
si Vinet n'a pas dit toute sa pensée, il ail jamais dit ce qu'il ne

pensait pas, il est très évident que ses scrupules sur la doctrine
de l'inspiration ne portaient, dans sa pensée, nulle atteinte a

l'autorité divine de la Bible et par conséquent avaient trait non

1 Nouvelles études, p. 310, 316-317.

- Ibiti. p. 323, note.
1 M. H. Chavannes. dans la Revue de théologie et de philosophie, 1892.

p. 233 et 234.
4 Ibid. p. 234, note.
' Publiée dans le Chrétien évangélique. 1887, p. 463-465.

THÉOL. ET PHIL. 1893. 13



186 G. GODET

à l'inspiration elle-même, mais à la conception que s'en faisait
la théologie du Réveil, au regard de laquelle ses idées plus
libres pouvaient bien paraître de graves hérésies.

Les dernières leçons de Vinet renferment une affirmation
très explicite de l'autorité doctrinale de Jésus-Christ. Cette

autorité a un caractère absolu qui n'appartient à nulle autre

parole que la sienne. « Jésus-Christ avait conscience de l'autorité

de sa parole. En diverses rencontres, il voulut que cette

parole suffit à ceux qui l'écoutaient pour reconnaître en lui plus
qu'un prophète, l'inspirateur de tous les prophètes ; plus qu'un
homme... Quand Jésus parle, c'est la lumière qui se montre,
non à travers un milieu, mais directement et en elle-même...
Sa parole fait partie de sa manifestation ; elle est divine
comme tout ce qui le manifeste... Il suffit de savoir que Jésus,

parfaitement saint, s'est déclaré Fils de Dieu. Cette déclaration
formelle, rapprochée du caractère qu'il a déployé, est en elle-
même la preuve de sa divinité1. »

On voit que Vinet est profondément d'accord avec la théologie

évangélique pour proclamer une autorité objective,
extérieure à nous, pour reconnaître comme telle la révélation
divine renfermée dans l'Ecriture et pour attribuer dans l'Ecriture

à la parole de Christ le plus haut degré de l'autorité,
l'autorité absolue2. On peut juger par là de quel côté il se

rangerait dans les débats actuels sur cette matière et avec quel
droit la « nouvelle école » prétend être fidèle à sa pensée dans

les théories qu'elle émet sur l'autorité.
M. Astié, si sévère aujourd'hui pour la conception que se fait

de l'autorité l'école évangélique,— conception qui est en somme
celle à laquelle se rangeait Vinet, — M. Astié lui-même ne nous
donnait-il pas raison sur ce point lorsqu'il écrivait, il y a plus

1 Nouvelles études, p. 363 et 365.

- Déjà en 1828, il écrivait a Leresche : « La distance est infinie entre
Christ et le plus saint d'entre les hommes...; l'autorité morale de Paul
n'est pas la même que celle de Jésus » (Lettres, 1. p. 164). L'accent mis
dans les dernières levons sut le caractère unique de l'autorité de Jésus

n'implique donc nullement chez lui un changement de vues sur l'autorité

des apôtres.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 187

de trente ans de cela, il est vrai : « Vinet va jusqu'à prévoir le

cas d'un conflit entre la conscience et les prescriptions divines,
à tel degré du développement ; et il n'hésite nullement à

donner le pas au Créateur sur la créature. « Quelle que soit,
» dit-il, la dignité de la conscience, dignité qu'elle emprunte
v de Dieu, Dieu ne veut pas être supplanté par elle. Bien loin
» de se dessaisir pour elle d'aucun de ses droits, bien loin
a d'abdiquer en sa faveur, comme on parait le supposer, Dieu
» qui ne veut pas que la prescription s'établisse contre ses

f> titres, Dieu a quelquefois ordonné à la conscience elle-même
» de se taire devant lui... » Voilà qui est suffisamment clair. La

vérité en dehors de nous, la vérité objective n'est pas sacrifiée

un seul instant à la vérité subjective, à la vérité en nous1. »

Et cela est, en effet, très clair

Il ne suffit pas de parler de la crise qu'a traversée la pensée
de Vinet. Il est hors de doute, en effet, qu'il a senti douloureusement

un « conflit entre les conceptions religieuses librement

acquises par lui et la doctrine généralement acceptée autour de

lui2. » La question qu'il faudrait élucider serait celle de savoir

sur quels points au juste et dans quelles limites a existé ce conflit,

jusqu'à quelles profondeurs a porté la crise, qu'on ne saurait

nier. Vinet aurait-il — sans avoir pu ou osé s'en expliquer
publiquement — intérieurement renié le christianisme
traditionnel, et la théologie nouvelle qu'il appelait de ses vœux

était-elle dans la ligne de ce qu'on appelle aujourd'hui la

nouvelle école? On nous l'affirme. Examinons.
Parmi les indices de la crise, il faut rappeler en première

ligne la lettre à Erskine du 25 novembre 1844. Il ne peul, dit-

1 Esprit de Vinet, 1, p. XXXIII. — Juger d'après cela l'assertion de

M. H. Chavannes, que Vinet « a inauguré le règne de cet individualisme,
de ce subjectivisme, qu'on reproche si fort, MM. Godet entre autres, k la

théologie moderne » (Revue de théologie et de philosophie. 1892, p. 233).

- E. de Pressensé, A. Vinet d'après sa correspondante arec H. Lutteroth.

p. 260.



188 G. GODET

il, enseigner selon la confession de foi tacitement convenue
entre l'Eglise et ses ministres. « Sur plusieurs points qui sont
tenus pour importants, qui le sont peut-être, je ne puis pas

parler comme l'Eglise... Mes doutes sont plus instinctifs que
raisonnes ou scientifiques, et je dois convenir qu'il est plus
d'une de mes vues en faveur de laquelle je n'ai pas, au moins
d'une manière claire et décisive, le témoignage de l'Ecriture '. »

Le 29 août 1846, il écrit au même : « Le christianisme, pour
moi, n'est ni exclusivement, ni par excellence, celui qu'on nous

prêche depuis vingt-cinq années. Je crois cette formule impuissante

et usée à l'égard des masses ; c'est un réchauffé très

refroidi du XVIe siècle... Mais, ou je me trompe beaucoup, ou
la nouvelle forme de l'ancienne et éternelle vérité se prépare
dans les esprits, et plus tard, après notre mort, l'homme nécessaire

se trouvera2. »

La crise datait de loin. Sans parler de la lettre à Scholl déjà

citée (1838), il écrivait en 1839 à Mme Aug. de Staël : « On peut
ne pas voir certaines difficultés; mais quand on les a vues, on

ne peut pas les renvoyer sans solution, » et en 1840 il parlait à

Mme Forel des écrits bibliques comme d'écrits plus humains

que ne le concède « une orthodoxie peu intelligente3. » On

peut remonter plus haut et voir dans la lettre à Leresche du

19 décembre 1823 combien son esprit et sa conscience se

sentaient peu à l'aise vis-à-vis de l'orthodoxie du Réveil, dont il
ne pouvait accepter toutes les formules4.

Sur quels points ont porté les doutes de Vinet, et que rejetait-
il, vers la fin de sa vie, des doctrines de l'orthodoxie? Malgré
la rareté des indices que nous possédons, il n'est pas trop
difficile de répondre. D'une manière générale, ce sont les allures

trop dogmatiques, c'est l'intellectualisme du Réveil qui le
froisse. Il écrit à Erskine : « Bien des réformes font besoin...
La première devrait porter sur la forme et sur le fond même
de la prédication; il faudrait revoir notre théologie... Je ne

' Lettres, [t. p. 251 et 252.
2 Ibid. p. 366 et 367.
3 Ibid. p. 79 et 118.
4 Lettres, t. p. 35 et 36.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 180

saurais vous dire combien l'uniformité qui règne dans nos
prédications me semble factice, superficielle. On débite un
chapelet de dogmes à peu près comme les catholiques débitent,
leur chapelet d'oraisons... On déclame contre le mérite, des

œuvres et l'on ne voit pas qu'on en est tout imbu lorsqu'on
prétend être sauvé par des doctrines : c'est un opus operatum
comme un autre... Je crois qu'on répondrait à un désir assez

général, quoique inconscient, en remplissant la prédication
d'une substance nouvelle, en prêchant un christianisme plus
intérieur, en ouvrant aux âmes les trésors de cette prédication
de la justice qui abonde dans les discours de notre Seigneur L »

Dans la lettre citée de 1823, il relevait déjà chez les représentants

du Réveil « de singulières illusions, une tendance
systématique et exclusive2. » Outre la conception littéraliste de la
Bible, c'était sans aucun doute la notion tout intellectuelle de

la foi, l'assurance du salut présentée comme le résultat d'un
syllogisme, l'importance attachée à l'acceptation d'un certain
système, à l'emploi de certaines formules, qu'il repoussait
avant tout dans la théologie du Réveil. Il réclamait, dans la

prédication comme dans la vie, une tendance plus morale,
plus pratique, moins exclusivement dogmatique. Si la couleur
générale ne lui allait pas, on peut croire que plus d'un point
particulier le heurtait. La doctrine de l'élection, par exemple,
telle qu'elle était proclamée par plus d'un représentant autorisé

du Réveil, ou celle de la corruption totale de la nature
humaine. Mais Vinet n'a pas relevé ces points particuliers. Il
en est un seul, le plus important de tous sans doute, sur
lequel, à plus d'une reprise, il a indiqué son dissentiment, c'est le

dogme de l'expiation. « Je ne puis croire à la substitution, »

dit-il à Erskine. « La translation de la coulpe du coupable sur
l'innocent est décidément contredite par nos notions morales, »

écrit-il3.

1 Lettres, II, p. 362 et 363.
2 Ibid. I, p. 36.
3 Lettres, II, 252 et 408. — Je pense que sur un autre point, a l'égard

duquel nous n'avons que des données insuffisantes, le dogme de l'éternité
des peines, Vinet n'était pas loin d'abandonner la conception tradition



190 G. GODET

Cela prouve-t-il, de la part de Vinet, l'abandon des doctrines
essentielles et caractéristiques du christianisme traditionnel,
de ce qu'on appellerait aujourd'hui l'orthodoxie évangélique?
Absolument pas. Ce qu'il repousse, ce sont les formules, c'est le

système du Réveil; c'est la conception juridique de l'expiation,
ce n'est pas le fait même de l'expiation, ni l'enseignement
biblique sur cette matière1. En veut-on la preuve péremptoire?
Qu'on relise l'avant-dernière page de sa dernière leçon : « Voici
un second Adam qui, exerçant en sens inverse du premier la

mystérieuse loi de solidarité que le premier avait exercée,
absorbe en lui, en lui seul, la peine qu'un seul avait fait
déborder sur tous... Ce torrent qui découlait d'Adam et qui
submergeait la terre entière, Jésus-Christ le détourne, l'attire
et l'absorbe... Il était convenable, c'est-à-dire absolument

nécessaire, que l'auteur de notre salut fût consacré par les

souffrances (Héb. II, 10);... qu'il reçût la sanction de son

œuvre et portât les souffrances que nous devions porter. Sans

cela, il n'était pas l'homme, le représentant de l'homme2. »

VI

Concluons. Sur aucun des points essentiels en litige aujourd'hui,

nous n'avons vu Vinet se placer sur le terrain qu'a
choisi la « nouvelle école. » Sur tous ces points, nous sommes

en droit d'affirmer qu'à moins qu'elle n'eût subi une
révolution profonde, le développement de sa pensée l'eût mis

en opposition flagrante avec les enseignements de cette école.

Un christianisme dépourvu de l'autorité objective de la Parole
de Dieu contenue dans l'Ecriture, dépouillé de la divinité essentielle

du Christ, de l'incarnation, de l'expiation des péchés, —
voulez-vous savoir ce qu'il en eût dit? Ecoutez-le, dans les

nelle (voir M. Pétavel-Olliff, le Problème de l'immortalité, I, p. 297 et

suiv.). Mais ce point est d'importance secondaire.
1 Comme le reconnaît M. de Pressensé, p. 266 de la correspondance

avec Lutteroth.
2 Nouvelles études, p. 378 et 379. — Voir dans l'Esprit de Vinet, 1, p. 46

et 47, quelques remarques (a propos du livre de M. Jacques Martin) qui
jettent du jour sur la portée de la négation de la substitution chez Vinet.



VINET ET L'AUTORITÉ EN MATIÈRE DE FOI 191

Précautions de la foi : « L'hérésie ne nie point, ou si elle nie,
c'est en affirmant. Elle honore la religion, elle veut la ramener
à sa pureté primitive. C'est une respectueuse incrédulité. Que
cet. hommage ne vous abuse pas. Ne soyez pas assez simples

pour vous laisser rassurer... Surtout ne vous laissez pas trop
frapper de ce qui se montre de vrai, au premier aspect, dans
chacune des erreurs qui vont à diminuer la plénitude de Christ...
Ne voyez pas seulement s'il y a de la vérité dans l'opinion
qu'on vous propose : il y en a nécessairement; il y en a

toujours; mais la question est de savoir si quelque autre vérité,
qui devait servir de complément ou de contre-poids à celle que
vous remarquez, n'a point été supprimée... L'hérésie arbore,
et souvent de très bonne foi, le drapeau de Jésus-Christ ; elle

peut d'autant plus paraître chrétienne qu'elle croit l'être et

qu'elle n'annonce d'autre intention que d'épurer, de simplifier
la dogmatique traditionnelle, ou de découvrir dans les paroles
de l'Ecriture un sens plus intime et plus exquis que celui que
le vulgaire a coutume d'y trouver1. »

Ce n'est pas nous qui parions ainsi, c'est Vinet.
Nous demandons maintenant où est le Vinet de la légende et

où celui de l'histoire?

1 Etudes évangéliques, p. 146, 147, 136.


	Vinet et l'autorité en matière de foi

