
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La crise théologique [suite]

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379537

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CUISE THÉOLOGIQUE1

CHARLES BYSE

IV

QUATRIÈME QUESTION

Quel jugement porter sur la théologie nouvelle

Telle que je viens de la définir, elle est évidemment légitime.
Au nombre des dogmes hérités de nos pères, quelques-uns
sont inacceptables. Mais il y a plus : la méthode d'autorité, dont
nos prédécesseurs se servaient sans scrupule, est actuellement
battue en brèche soit par les résultats de la critique historique
appliquée aux écrits de la Bible, soit par l'influence croissante
des sciences, qui toutes doivent leur rapide développement et
leur immense pouvoir à l'usage de l'observation, de

l'expérience, de l'induction. C'est la question de méthode ou d'autorité

qui sépare les protestants des catholiques ; c'est sur cette

question que se manifestent entre protestants les divergences
les plus marquées : c'est conséquemment sur cette question
que devait se porter le principal effort de ceux qui sentaient la
nécessité d'un renouvellement total. Les travaux de nos
théologiens les plus courageux ont-ils, d'une façon générale,
répondu à ce besoin actuel? Sont-ils satisfaisants, sinon dans

tous leurs détails, du moins dans leur tendance et leur aspiration?

— Il n'est guère possible de le nier, lorsqu'on a observé

1 Voir le numéro de Janvier.



118 CHARLES BYSE

d'un côté la force irrésistible du mouvement, de l'autre la piété
chaleureuse de la plupart des hommes qui passent avec raison

pour en être les chefs. Néanmoins si, pour ma part, depuis

plus de trente ans, je me laisse aller sans scrupule au courant
des idées modernes, je ne puis pas toujours approuver sans

réserve les représentants les plus avancés de la nouvelle
théologie. Aussi suis-je bien aise d'avoir l'occasion d'exprimer, non

en adversaire, mais en ami, quelques objections, quelques
scrupules, d'où découleront quelques avertissements ou
desiderata.

En cherchant dans la psychologie, c'est-à-dire en nous-mêmes,

la base du système doctrinal qu'on espère ériger plus
tard, on s'attache avant tout à la conscience : c'est là le progrès

essentiel. J'abonde dans le sens de tout ce qu'on a dit,
depuis Vinet, sur le rôle décisif de l'élément éthique, du repentir,

de la volonté, dans l'assimilation de l'Evangile. Mais ne

va-t-on pas trop loin, quand on présente la conscience comme
le critère unique de la vérité religieuse, ou même comme
l'autorité suprême en matière de foi

Ma conscience a un rôle pratique et personnel : elle juge ma
vie et mes sentiments. S'agit-il de prononcer des jugements
généraux, de distinguer le bien du mal dans le cercle de mon
expérience ou dans l'histoire de l'humanité, c'est à la raison

que je dois recourir. En effet, la distinction du bien et du mal,
du juste et de l'injuste, avec toutes leurs nuances, est du
domaine de la raison, tout comme la distinction du vrai et du

faux, du nécessaire, de l'utile et du nuisible, de l'essentiel et de

l'accidentel. C'est bien ainsi que l'entend Littré, car il la définit

: « Faculté par laquelle l'homme connaît, juge et se conduit.

»

La conscience n'entre en fonction qu'en présence d'un bien
moral, conçu comme tel par la raison; elle le transforme pour
l'individu en impératif catégorique. Ma raison a-t-elle reconnu
que l'égoïsme, qui nous est naturel, doit être vaincu et
remplacé par le sentiment de la solidarité : ma conscience m'impose

aussitôt l'obligation de régler ma vie sur cette loi. Ma

conscience dépend donc de ma raison ; elle se borne à m'ap-



LA CRISE THÉOLOGIQUE 119

pliquer personnellement le verdict de celle-ci sur les questions
morales; or toutes les questions finissent par entrer en rapport

avec notre conduite, et deviennent dès lors morales.

Mais, s'il n'y a rien dans la conscience qui n'ait été
préalablement dans la raison, la conscience n'est pas compétente dans

tous les cas où la raison est appelée à prononcer. Elle ne connaît

que le devoir; son empire a les mêmes limites que celui
de la liberté. Dans la Bible, elle trouve sans doute de nombreuses

paroles qui la saisissent et dont elle se saisit; elle en sent
immédiatement l'autorité ; elle les transforme, à notre usage,
en règles de vie, en puissances de régénération et d'action
bienfaisante. Mais elle y rencontre aussi un grand nombre de

passages, des parties entières, dont elle ne sait pas tirer profit_
La plupart des questions qui se posent aujourd'hui à propos
de l'Ecriture sont de l'ordre intellectuel. Toutes les doctrines

qu'on en a tirées, et qui réclament notre examen, posent
autant de points d'interrogation non à notre conscience, mais à

notre raison. Si nous repoussons aujourd'hui, à tort ou à bon

droit, beaucoup de conceptions orthodoxes, c'est qu'elles
scandalisent notre raison et non notre conscience, qui reste
absolument muette sur de pareils sujets.

Aussi n'ai-je pas dit assez, en affirmant que la conscience n'a

pas un domaine aussi vaste que la raison. A proprement parler,
elle n'a point de compétence dans le discernement que nous

avons à faire entre le bien et le mal, le vrai et le faux. Elle
n'est pas un organe de connaissance, de discrimination : elle
est moins et plus que cela. Elle est l'écho de la voix divine,
Dieu me parlant dans l'exacte mesure où je me suis mis en

état de l'entendre, mais me parlant uniquement pour m'enga-

ger à faire sa volonté telle que ma raison l'a comprise.
« La conscience, dit Vinet, élément mystérieux et divin de

notre être, élément inséparable de notre nature, élément que
rien n'explique, mais que tout atteste, la conscience est ce

principe moral qui nous presse d'agir conformément à notre

persuasion, et qui nous condamne lorsque nous agissons d'une
manière contraire à cette persuasion ; c'est, pour ainsi dire, le

ressort de l'homme moral. »



120 CHARLES BYSE

« La conscience, dit-il ailleurs, n'est que l'empreinte subsistante

et ineffaçable d'une puissante main qui, après nous avoir
pressés, s'est retirée de nous, ou plutôt d'entre laquelle une
force ennemie nous a arrachés ; la main est absente,
l'empreinte reste. »

Si ces considérations sont justes, c'est la raison, plutôt que
la conscience, qui doit présider à la formation de notre dog

matique. C'est ce qui a lieu d'ailleurs, et, à mon avis, on se

fait illusion quand on parle tant de conscience.

Est-ce à dire que la conscience ne soit d'aucun usage dans la

distinction que nous avons à faire entre la vérité et l'erreur en

matière de foi, et que l'on ait tort de vouloir une « théologie
de la conscience? » Je suis loin de pousser mon objection
jusque-là. A mes yeux, la conscience est au contraire d'une

importance capitale pour le théologien ; seulement son rôle est

préparatoire, négatif, exclusivement moral. Elle produit en

nous la repentance, nous fait passer par la crise de la régénération,

et avancer, pour autant que nous l'écoutons, dans le

chemin des bonnes œuvres et de la sainteté. Or il est reconnu
que nos passions, troublant notre âme el la rendant partiale à

l'égard des jouissances égoïstes, sont la principale cause de

nos erreurs en religion. C'est ce que prouverait, s'il en était
besoin, l'histoire fie tous les peuples adonnés à l'idolâtrie. Si

donc la conscience accomplit en nous son office, elle enlève

par là-même le plus grand obstacle à notre acceptation de la

vérité. Elle purifie notre œil intérieur, aiguise les sens de notre

esprit, crée en nous les dispositions favorables à la
reconnaissance et à l'approbation de la vérité qui sauve. En ce sens,
elle produit la foi, elle fait le chrétien : elle ne fait pas le
théologien. Je dirai plus. Il faut de toute nécessité cette activité
préalable de la conscience pour qu'un homme puisse faire de
la théologie chrétienne ; mais cette théologie, fondée sur la

conscience, ne se développera pas, ne définira pas ses doctrines,

ne systématisera pas ses résultats, autrement que par la

raison.
Que conclure de tout ceci? Que la théologie contemporaine,

— qu'elle s'en rende compte ou non, — a pour méthode d'eni-



LA CRISE THÉOLOGIQUE 121

ployer la raison, aussi bien que la conscience, comme pierre
de touche des doctrines qui lui sont transmises par la tradition.
Bien, disait déjà Jeremy Taylor, « rien ne doit nous obliger de

croire ce qui est contraire à la droite raison. Car, bien que la

raison ne soit pas la mesure positive de notre foi et que notre
foi doive être plus large que lu raison, de manière à recevoir
dans notre cœur ce que la raison ne saurait embrasser du

regard, néanmoins dans tout notre credo il ne doit rien se

rencontrer que la raison condamne. Si un article quelconque est

légitimement contredit parla raison, il n'appartient pas à l'édifice

de la foi. »

Ainsi la conscience et la raison sont deux autorités distinctes,
mais intimement unies, indépendantes à l'égard des hommes
et ne relevant que de Dieu. A l'une incombe la mission d'exclure

le péché de notre vie et de notre âme, à l'autre la mission
d'interdire à l'erreur l'accès de notre esprit. La première est

une autorité morale, la seconde une autorité intellectuelle.
Toutes deux ont sans doute un rôle capital à jouer dans
l'élaboration de nos croyances, mais ce rôle consiste à critiquer, à

prévenir, à exclure. Au fond, en face de la vérité religieuse,
elles sont moins des autorités que des critères, des pierres de

touche, des examinateurs à consulter.

Aussi, malgré la divine origine de ces voix intérieures, on

peut leur attribuer une valeur exagérée. M. Pétavel-Olliff nous
l'a rappelé1, la notion d'autorité n'a rien d'absolu. Il y a

plusieurs autorités, diverses par leur nature même, et plus ou
moins élevées, plus ou moins évidentes.

Si la théologie nouvelle n'admettait que deux autorités, la
conscience et la raison, ou une seule, — la conscience, qui
opère, je l'ai fait voir, sur les données de la raison, — sa
méthode serait vraiment subjective et rationaliste. Heureusement
il n'en est point ainsi. Elle reconnaît d'autres autorités, qui
l'influencent à des degrés divers et dans lesquelles elle discerne
des manifestations plus ou moins claires, plus ou moins directes,

des perfections et de la volonté de Dieu, autorité souveraine

et au fond unique.
1 Qu'est-ce que l'Autorité? — Evangile et Liberté, des 4 et 11 mars 1892.

THKOL. ET PHIL. 1893. 9



122 CHARLES BYSE

Il y a d'abord l'autorité des faits. Celle-là, nous devons en

tout et partout lui donner une valeur absolue. L'histoire, la

nature, l'observation, l'expérience, nous fourniront des matériaux

nombreux qui nous éclaireront, nous dirigeront, nous

enrichiront; ainsi la science, cette puissance irrésistible que tout
système superstitieux a pour adversaire, deviendra notre fidèle

amie, notre auxiliaire infatigable. Mais les savants, qui ne sont

pas toujours scientifiques, ignorent souvent certains faits étrangers

à leurs études personnelles, et qui n'en ont pas moins
une importance capitale, faits de vie intérieure ou faits historiques

et sociaux. Prenons en considération tous les faits
sérieusement constatés, sans négliger ceux qui concernent l'établissement

et les destinées du christianisme. N'affirmons rien que
la véritable science ait le droit de nier ; mais ne craignons pas
de proclamer des réalités qui échappent à maint savant, parce
qu'elles ne se laissent pas enfermer dans le champ limité de ce

qu'on appelle ordinairement « la science. » Tous les philosophes

se soumettent en théorie à l'autorité des faits. D'où vient
qu'ils concluent parfois contre le christianisme? C'est qu'ils
repoussent, à notre avis sans motif suffisant, les faits

spécifiquement chrétiens. C'est pour avoir fait quelques pas d;ms

cette voie négative que des penseurs protestants sont arrivés à

un théisme noble et pur sans doute, mais bien pauvre, comme
système du monde et comme puissance morale, en regard de

l'ardente religion des apôtres. C'est aussi, je pense, pour
n'avoir pas connu par expérience le fait chrétien par excellence,

la régénération, que Scherer est tombé dans l'incrédulité.

L'autorité des faits en général n'étant, contestée par personne,
aucun credo ne l'a jamais énoncée. Il en est autrement de

l'autorité de la Bible ou du principe formel de la Réformation.
Cette autorité-là, nous la voyons singulièrement ébranlée de

nos jours; elle n'est cependant pas renversée. M. Astié
proclame encore, avec l'Eglise libre de notre canton, l'inspiration
divine et l'entière suffisance des saintes Ecritures de l'Ancien
et du Nouveau Testament. L'autorité externe subsiste donc ;

elle n'a pas été supplantée par l'autorité interne. Ces deux



LA CRISE THÉOLOGIQUE 123

sortes d'autorité se combinent diversement, elles sont entendues

de plusieurs manières ; mais elles continuent à prendre
place, l'une et l'autre, dans toutes nos conceptions théologiques.

S'il en est ainsi, nous ne sommes pas encore divisés réellement

en deux écoles. On remarque sans doute parmi nous deux

courants, caractérisés l'un par un respect extrême pour la lettre
de l'Ecriture, l'autre par une certaine indépendance à l'égard
des documents sacrés, indépendance qu'on postule aujourd'hui
pour le croyant de tous les temps en vertu de ses rapports
immédiats avec le Christ. Cette divergence ne va pas jusqu'à
l'opposition. Ces deux courants s'éloigneront-ils toujours davan-

vantage, pour aboutir à une scission Si la tendance éthique,
devenant exclusive, déniait à nos livres canoniques toute
autorité spéciale, elle sortirait du terrain commun de la
Réforme et se verrait probablement forcée de constituer une
Eglise d'un nouveau type, à côté de celles qui conserveraient
le type protestant.

Nous n'en sommes pas là, grâce à Dieu. Cependant les

immenses travaux de l'exégèse et de la critique ont appris à

considérer la sainte Ecrilure d'une façon nouvelle. On fait une

plus large part à l'individualité des auteurs, à l'époque de la

composition des écrits, on s'appuie moins sur des textes isolés,

on recherche davantage l'esprit général, on distingue la forme

passagère du fond permanent. Tout cela est un bien. Pourtant,
avouons-le, la réaction contre l'orthodoxie théopneustique
pourrait aller trop loin. Il se manifeste déjà parfois un dangereux

mépris de la lettre. Des assertions, des récits, des

enseignements évangéliques sont repoussés sans nécessité. Qu'il me
soit permis de le dire, la campagne contre la préexistence du

Sauveur me paraît au nombre de ces excès, qui proviennent
non de l'usage normal, mais de l'abus de la nouvelle méthode.
Je ne comprends absolument pas comment l'autorité de la

conscience aurait pour résultat de nous faire abandonner

l'enseignement de Jean sur le Logos et l'incarnation, et le témoignage

du Christ lui-même sur la vie et la gloire célestes dont
il jouissait auprès du Père avant son ministère ici-bas.



134 CHAULES BYSE

J'ai rappelé1 que notre grand révolutionnaire, dans son bel

ouvrage sur la Raison el le Christianisme, postule pour Jésus

une naissance surnaturelle, « la présence réelle de l'essence

divine » en lut antérieurement à l'exercice de sa liberté, et cela

comme condition de sa parfaite sainteté. Me direz-vous que
Charles Secrétan et d'autres avec lui ont changé sur ce point?
Je répondrai que tout changement n'est pas un progrès, et que
la vieillesse, même la plus verte et la plus féconde, ne rend pas
d'ordinaire l'intelligence plus lucide et la logique plus
rigoureuse. Enfin, s'il était vrai que la méthode de notre cher
philosophe eût pour conséquence légitime de débarrasser notre
foi de faits miraculeux aussi fortement attestés dans le Nouveac

Testament, et aussi essentiels aux yeux de l'Eglise universelle,

que la préexistence du Christ, il faudrait la repousser comme
coupable de ce subjectivisme dont quelques-uns l'accusent. En

tout cas, remarquez-le bien, c'est un des premiers et des plus
illustres champions de la méthode nouvelle, c'est l'auteur de

la Philosophie de la liberté qui s'est énergiquement prononcé
naguère en faveur de cette préexistence, aujourd'hui contestée.

Ajoutons que M. Astié, le plus zélé propagateur des théories

de Vinet, était à cette époque tout aussi orthodoxe sur ce

point spécial.
Je l'avoue, nous ne sommes pas parvenus à une complète

clarté sur ce qu'est et sur ce que doit être la nouvelle méthode.
Nous avons à déterminer les vraies relations entre l'Ecriture
d'une part, la conscience et la raison de l'autre. Que faire en

cas de collision? A quelle autorité donner la préférence? Pour
résoudre cet ardu problème, il faut examiner à fond bien des

cas spéciaux. Ainsi se formera une notion supérieure de

l'inspiration divine, notion assez facile à comprendre et assez
conforme aux expériences des simples pour s'imposer naturellement

à la majorité des croyants. Car il s'agit, j'en suis persuadé,
de faire droit au sentiment des fidèles, pour qui la Bible est un
livre sans pareil, et de maintenir, d'honorer, d'exalter ce que
les auteurs sacrés appellent eux-mêmes la parole de Dieu,
cette parole qui n'est point identique à notre recueil canoni-

1 Dans un travail précédent sur le Christ et la Trinité.



LA CRISE THÉOLOGIQUE 12o

que, mais qui confère à ce recueil sa dignité tout exceptionnelle

et son incomparable pouvoir.
Faisons un pas de plus. Une autorité supérieure à l'Ecriture

et à laquelle l'Ecriture nous renvoie, c'est évidemment Jésus-

Christ. Voilà, dans l'acception la plus haute et la plus vivante,
la Parole de Dieu; voilà le révélateur parfait, définitif, le Dieu
invisible devenu visible en un homme et parlant aux hommes
leur langage. Mais, au moment où nous pensions arriver à la

pleine lumière, le problème de l'autorité se complique, notre
incertitude devient plus grave et plus poignante. Comment
Dieu se révèle-t-ill Par des actes, par des faits, ou par des
paroles aussi? Jésus est assurément notre autorité parson exemple,

par sa vie toute consacrée à la plus sainte des causes;
mais l'est-il également par chacune de ses déclarations? En

disant : « Je suis la vérité, » donnait-il à cette assertion un
sens exclusivement moral? ne lui donnait-il pas également un
sens intellectuel? Trouvons-nous dans son enseignement des

préjugés juifs, des erreurs courantes, dont il n'aurait pas su
se débarrasser? En un mot, est-il ou n'est-il pas infaillible
dans le domaine moral et religieux, qui est, nous le reconnaissons

tous, celui de la révélation divine?
Nous en revenons ainsi à cette question fondamentale de la

révélation, dont on s'occupe, — preuve en soit la thèse soutenue

tout dernièrement à Paris par M. Théodore Rivier, —
mais qui attend encore une étude complète, une solution
capable de satisfaire à la fois les fidèles et les savants. Nous sommes

tentés aujourd'hui de ne pas croire assez à la révélation

biblique, d'en atténuer jusqu'à l'effacer le caractère miraculeux,

de laisser de côté, sinon en théorie, du moins pratiquement,

les passages ou les écrits, tels que l'Apocalypse, qui
renferment des prédictions, des tableaux concernant le monde des

esprits et l'avenir d'outre-tombe. A mon avis, il y a là un
fâcheux symptôme.

Quelques-unes des prophéties consignées dans le Nouveau
Testament semblent, il est vrai, contraster péniblement avec
le parfait spiritualisme qui distingue de toutes les autres
religions le christianisme originel. Mais, avant de les rejeter



126 CHARLES BYSE

comme des conceptions judaïques, des espérances grossièrement

matérielles et étroitement nationales, ne convient-il pas
d'examiner si l'Ecriture elle-même, plus sérieusement consultée

sur ce point, ne nous conduit pas à voir là des figures, des

symboles, cachant sous des formes terrestres des réalités
purement spirituelles? J'incline à penser qu'il en est ainsi. Le

symbolisme me paraît jouer dans le langage des prophètes des

deux alliances un rôle plus considérable et plus régulier qu'on
ne l'admet autour de nous. Il s'agit d'en découvrir les principes,

d'en interpréter les tableaux dans leur ensemble et dans

leur détail.
Dans nos cercles les plus pieux, dans certaines sectes très

vivantes, on s'occupe déjà avec prédilection soit de l'Apocalypse,

soit des autres parties de la Rible qui nous ouvrent des

perspectives sur le monde d'en haut. Est-il besoin de l'ajouter?
Les explications qu'on y donne généralement de ces passages
mystérieux sont propres à faire douter des prophéties et des

livres qui nous les ont transmises. La théologie nouvelle arrivera,
]e l'espère, à une interprétation plus rationnelle, qui mettra
enfin en évidence la portée d'esprit et l'inspiration des voyants.
Elle déterminera ce qu'est la « parole de Dieu » soit dans les

écrits des porteurs ordinaires de la révélation (prophètes,
évangélistes, apôtres), soit chez l'homme unique en qui le

Logos éternel s'est incarné, en qui a résidé corporellement
toute la plénitude de la Divinité.

En résumé, Messieurs, nous devons conserver, — sauf à

mieux délimiter leur valeur relative, — ces autorités extérieures

: l'Ecriture et Jésus-Christ, de peur de tomber dans un

subjectivisme qui permettrait toutes les déviations, et aboutirait

fréquemment à la libre pensée la plus incertaine ou la plus
négative. Les autorités intérieures, — notre conscience et notre

raison, — ne découvrent pas, ne nous fournissent point par
elles-mêmes la vérité religieuse ; elles nous servent seulement
à la reconnaître, à la contrôler. Leur rôle est modeste, secondaire,

bien qu'essentiel et fondamental. Si les catholiques le

diminuent, les protestants tombent aisément dans l'autre
extrême.



LA CRISE THÉOLOGIQUE 127

Nous oublions souvent que la raison humaine est malade,
comme du reste la conscience et toutes nos autres facultés.
Pourtant notre expérience personnelle, l'histoire, les philosophes

et les romanciers nous le rappellent à l'envi. «Montaigne,
— disait Pascal, — est incomparable... pour convaincre si bien
la raison de son peu de lumière et de ses égarements, qu'il est

difficile, quand on fait un bon usage de ses principes, d'être
tenté de trouver des répugnances dans les mystères. » Il y a

sans doute mystères et mystères. Il en est d'absurdes : nous
devons les rejeter. Il en est d'autres qui dépassent nos moyens
actuels de connaissance scientifique, mais qui, admis par des

penseurs et des savants, n'introduisent aucun dualisme dans

leur esprit, qui, loin de là, leur permettent de s'élever à la

plus belle el à la plus fortifiante de toutes les philosophies.
Au fond, la raison humaine est double, ou, pour parler plus

exactement, elle présente deux états, suivant que l'individu est

ou n'est pas réconcilié avec Dieu. La raison de l'homme naturel,

déchu, adonné au péché, est plus ou moins fermée aux
choses d'en haut; celle du régénéré est seule complètement
ouverte à la vérité religieuse, et prête à se l'assimiler.

Il en est de même de la conscience. Chez les uns, — les

gens du monde, les égoïstes, les ouvriers d'iniquité, — elle est

obtuse, débile, presque muette; aussi favorise-t-elle toute
sorte d'erreurs, de superstitions, de coutumes immorales.
Chez les autres, — les gens de bonne volonté, les cœurs
vraiment charitables et religieux, — elle a retrouvé sa rectitude et

son énergie, elle sert de guide, non pas infaillible sans doute,
mais relativement sûr, dans la recherche et l'assimilation de la

vérité.
Ainsi, pour que ces deux facultés, faites pour éclairer nos

pas, ne les égarent point, il faut une détermination radicale de

notre liberté : il faut cette conversion personnelle qui est un
acte d'obéissance à notre raison et à notre conscience, et qui,
en les rattachant à Dieu, source de toute lumière, les redresse,
les guérit et leur rend leur force native. Conscience et raison

ne sont donc en nous que des autorités subordonnées et

médiates. Dans leur état concret, elles nous trompent fréquem-



128 CHARLES BYSE

ment. Notre raison doit se rapprocher de la raison abstraite,
idéale, elle doit tendre à se confondre avec elle; notre
conscience a besoin de devenir le fidèle écho de la voix de Dieu. II
faut que notre âme et notre vie rentrent dans l'ordre, que nous
devenions par la naissance d'eau et d'esprit les enfants obéissants

du Père céleste, pour que nos plus nobles facultés
régénérées elles-mêmes, rendent le témoignage auquel elles sont

appelées dans toute sa plénitude et toute son autorité. Tout ce

qui sépare encore notre volonté de la volonté souveraine affaiblit

et fausse en quelque mesure ce témoignage intérieur.
Oui, même quand nous sommes chrétiens, ce qu'il y a de

meilleur en nous, notre conscience et notre raison restent
sujettes aux défaillances et à l'erreur. Elles ne nous suffisent

point. En dernière analyse, ce n'est pas en elles, simples
organes de notre être spirituel, c'est en Dieu que nous devons

nous confier. Dieu est pour nous l'autorité suprême et seule

sans appel, l'autorité au sens absolu de ce mot. Or, après
avoir vécu avec nous pendant la carrière terrestre de Jésus,

Dieu vit maintenant en nous par le Paraclet. Le Saint-Esprit, ou

Dieu habitant dans le cœur de ceux qui ont conformé leur vie à

l'exemple du Christ, le Saint-Esprit, — auquel nous n'accordons

peut-être pas la place d'honneur à laquelle il a droit, —

voilà le conducteur plus clairvoyant et plus sûr que la
conscience et la raison, l'autorité vraiment divine qui nous explique

les Ecritures et les paroles mêmes du Christ.
Vous m'objecterez qu'il est très facile et très dangereux de

confondre les inspirations de l'Esprit saint avec les suggestions
de notre propre nature. Cela est vrai. Il importe néanmoins
d'établir d'abord nettement cette distinction en théorie, pour la

réaliser ensuite autant que possible et progressivement. Ainsi,
pour caractériser la méthode qui nous fera sortir victorieux de

la crise actuelle, il vaut mieux, me semble-t-il, en appeler à

l'Esprh saint qu'à la conscience, même chrétienne. Je rêve
une théologie de l'Esprit.

Qu'on ne me dise pas que « théologie de l'Esprit » et « théologie

de la conscience, » c'est tout un. Je ne vois pas cela.
D'abord le nom que je propose ne prête pas aux objections que



LA CRISE THÉOLOGIQUE 129

j'ai faites à l'autre. En second lieu il détourne l'attention de

nos personnes, qui ne sont que faiblesse et ténèbres, pour les

porter sur Dieu, foyer de la lumière et de la force. En troisième
lieu, il nous rappelle qu'il y a des conditions morales et
religieuses, dures pour la chair, à remplir pour être au bénéfice
du baptême d'en haut. Enfin il dirige nos regards sur l'Ecriture,

produit eminent de ce même Esprit, sur l'Ecriture à

laquelle nous devons toujours retourner pour grandir dans la

grâce et la connaissance de notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ. Etre des hommes de la conscience, c'est beaucoup ;

être des hommes de l'Esprit, c'est davantage. Nous ne sommes

pas appelés à moins que cela. Soyons fidèles à cette haute
vocation, et, quelque faibles que nous puissions être comme
théologiens, le Maître bénira nos efforts, les faisant concourir à

l'heureuse issue de la crise contemporaine.

CONCLUSION

Je désire, Messieurs, en terminant, et comme conclusion
pratique, indiquer quelques précautions qu'il me semble
nécessaire de prendre pour faciliter l'évolution dans laquelle tout
le protestantisme est engagé, hasarder quelques avertissements

que me suggère l'expérience. Vous jugerez de la justesse et de

l'opportunité de ces respectueux avis. Pressé par le temps, je
les formulerai en quelques mots, malgré l'importance que je
leur donne.

Aux hommes de talent et d'initiative qui ont le rare mérite
de travailler avec hardiesse et dévouement à la rénovation de

la théologie, je dirai :

1° Ne méprisez pas vos frères qui marchent dans la même

direction que vous, mais d'un pas moins ferme et moins
rapide. Ne prétendez pas représenter seuls l'esprit nouveau,
regardant comme des retardataires ceux qui semblent moins
décidés dans la profession de vos principes, moins conséquents
dans leur application. Poussez l'humilité jusqu'à ^ous dire

qu'il y a du bon dans leur prudence, et que leur conservatisme
a probablement, sur certains points, raison contre vos
hypothèses.



130 CHARLES BYSE

2° Comprenez, en second lieu, que votre préoccupation de

la méthode ne saurait être partagée par la majorité des

protestants. Il n'y a pas beaucoup d'esprits philosophiques. Les

autres, les gens pratiques, — laïques cultivés ou pasteurs, —

y compris les plus intelligents et les plus influents, restent
froids devant cette question théorique et abstraite. Ce qui les

intéresse, c'est de voir la nouvelle méthode à l'œuvre, c'est de

savoir comment elle remplacera les dogmes vieillis, ce qu'elle
fera du christianisme traditionnel. Ils sont prêts, selon l'ordre
du Maître, à juger l'arbre par ses fruits. Appliquez donc, le

plus sérieusement et le plus tôt possible, la méthode mystique

aux croyances reçues qui réclament impérieusement
revision. Mais, tout en combattant avec énergie des formules
restées chères à plusieurs, faites sentir aux âmes religieuses que
vous désirez conserver intact, exprimer avec plus de fidélité et

transmettre avec plus de succès le fond spirituel et vivifiant
que ces formules ont longtemps recouvert.

3° Parmi les chrétiens, théologiens ou non, dont l'intelligence

n'a pu saisir toute l'importance de la question de

méthode, il en est beaucoup qui travaillent avec un zèle ardent et

désintéressé à ramener telle ou telle doctrine à sa pureté
primitive. Ainsi la grande armée, répandue surtout en Angleterre
et aux Etats-Unis, de ceux qu'on a peu habilement appelés les

conditionalisles. Leur exégèse a beau se ressentir souvent des

vieilles habitudes et mêler l'ivraie au bon grain, ces novateurs
n'en ont pas moins rendu déjà de signalés services à la cause
de la réforme. Ne les regardez pas de leur mauvais côté, et ne

dédaignez pas, comme on l'a fait parfois, le résultat de leurs
travaux. Car il faut un grand nombre de collaborateurs
obscurs, il faut beaucoup de recherches spéciales faites par les

esprits les plus divers, pour préparer la construction de la

dogmatique de l'avenir. D'ailleurs dans ces petits groupes de

penseurs chrétiens, dans ces sectes, excentriques par quelque
point,que l'intolérance des grandes Eglises a rendues nécessaires,

vous rencontrerez des hommes doués d'un courage moral, d'une
force de conviction et d'une activité de propagande qui, avec
leur ouverture d'esprit, vous les feront certainement estimer.



LA CRISE THÉOLOGIQUE 131

4° Enfin ne limitez pas votre étude à la doctrine : intéressez-

vous à la morale, à la vie, dont le renouvellement n'est pas
moins indispensable, aux questions de l'Eglise et de culte, aux

problèmes sociaux qui se posent de toute part, aux œuvres de

prosélytisme et de relèvement dont la multiplicité et la rapide
extension manifestent, en tendant à les satisfaire, les meilleures

aspirations de notre époque. Par cette direction pratique
de votre activité, vous développerez votre foi et votre amour,
— choses plus importantes encore, pour un théologien, que le
talent ou la science, — vous donnerez à vos spéculations de

cabinet un très utile contre-poids, et vous vous retremperez
sans cesse dans la communion fraternelle avec les membres
les plus vivants de l'Eglise. Ainsi, dans le cas où vos audaces
de pensée éveilleraient autour de vous quelque inquiétude,
vous serez défendus par ces chrétiens de cœur et d'action, qui,
en vous voyant à l'œuvre, auront appris à vous considérer
comme de bons serviteurs du Maître.

5° Quant aux simples et aux timides, je leur dirai : Ne vous

permettez pas de dénoncer sans les comprendre, et même ne

suspectez pas légèrement des théologiens sérieux qui, en dépit
de certaines idées contestables, saluent Jésus de Nazareth des

noms de Seigneur, de Sauveur, de Fils unique de Dieu, qui se

nourrissent de la moelle de la parole écrite, qui paraissent
animés de l'Esprit du Christ, qui, en qualité de pasteurs ou de

professeurs, ont exercé une grande et salutaire influence, et

qui, on ne saurait le nier, font honneur au protestantisme. Ne

vous tenez pas pour solidaires de leurs erreurs, si erreurs il y
a là et, au lieu de lancer contre eux des accusations peu mesurées,

tâchez d'amener les plus habiles défenseurs de votre
opinion à les réfuter avec douceur. Prenez d'ailleurs patience, et

confiez-vous pleinement au Chef de l'Eglise : il saura bien

ramener les brebis égarées, châtier les récalcitrants et faire
tourner les débats actuels à l'avancement de son règne.

Ainsi, de quelque bord que nous soyons, regardons au Christ
avec assurance. Il n'abandonnera pas ses disciples, ni le monde

que ses disciples ont pour mission de sauver par la force qu'il



132 CHARLES BYSE

leur fournit. Si la crise dont nous voyons se dérouler les

péripéties est radicale et périlleuse, elle est normale, nécessaire,

urgente. Il était temps qu'elle éclatât; et plus tôt elle sera
terminée, mieux cela vaudra pour le repos des âmes, le rajeunissement

des Eglises et la pénélration de la société par le levain
de l'Evangile.

Quant à notre théologie nouvelle, — malgré ses imprudences

et ses exagérations, que je confesse, — elle me paraît, en

somme, avoir compris sa tâche, obéir à la voix du Seigneur et

répondre aux besoins de notre génération. Mais, exposée à

plus d'un danger, qu'elle se défie un peu d'elle-même, et

veuille bien prêter l'oreille aux avertissements de ses amis, aux

reproches même de ses adversaires. Qu'elle reste positive,
humblement croyante, tout en faisant courageusement usage
de sa liberté. Qu'elle prenne garde, en fuyant un autoritarisme

caduc, de se briser sur les écueils du rationalisme,
toujours à craindre dans nos rangs : ce serait tomber de Charybde
en Scvlla.

Permettez-moi de répéter ici ce que je disais à Nimes, il y a

vingt-trois ans, àia fin de ma conférence sur l'Autorité en
matière de foi : « Entre ces deux tendances extrêmes (l'autoritarisme

et le rationalisme) j'ai cherché à indiquer le vrai chemin.

Selon moi, la foi au Sauveur nous empêche de perdre de

vue l'un de ces deux pôles de notre vie morale : l'autorité et la
liberté. L'autorité, Jésus-Christ l'exerce d'une façon aussi
absolue que possible, puisque les droits du Fils sur nous se
confondent avec ceux du Père ; mais elle s'adresse à notre
volonté, faite pour se soumettre filialement, non à notre intelligence,

qui ne doit jamais faire de concession. La liberté, nous
la conservons, — pour mieux dire, nous la recouvrons, —-

puisque notre cœur ne se donne et n'adore qu'après avoir
constaté son maître et son Dieu; puisque notre conscience est
à la fois apaisée, stimulée, dépassée, et inondée d'une clarté
supérieure; puisque notre raison, humiliée, mais fécondée par
la vue d'horizons infinis, trouve dans les enseignements des

pêcheurs du lac de Tibériade les éléments du système philosophique

le plus grandiose et le plus humain, la solution des pro-



LA CRISE THÉOLOGIQUE 133

blêmes qui sont le tourment et l'honneur de notre esprit. Cette

autorité du Christ, je ne la nomme pas extérieure *, bien qu'elle
ait la Bible pour organe. Elle est essentiellement spirituelle,
elle a quelque chose d'intime et de personnel. Tout en animant
les écrits de notre saint recueil, l'Esprit divin habite le cœur
du croyant, il s'identifie avec la conscience, il devient une
autorité interne, par là-même incontestable et joyeusement acceptée.

Aussi je n'admets point que le christianisme soit une
religion autoritaire. Le papisme est autoritaire; c'est pourquoi
cet arbre tant de fois séculaire est rongé au cœur par le ver
du progrès. Le protestantisme a pu revêtir dans un siècle de

mort spirituelle des formes autoritaires, jurant avec son esprit
primitif: le jour vient, s'il n'est déjà venu, où cette théologie
étroite et vieillie volera en éclats sous un souffle jeune et
généreux. L'Evangile, lui, n'est pas autoritaire. Jésus, pas plus

que le Dieu absolu dont il est la parfaite image, Jésus, le

Seigneur qui a lavé comme un esclave les pieds de ses diciples,
l'alpha qui s'est fait l'oméga, le suppliant qui frappe à la porte
de notre cœur, Jésus n'est pas autoritaire. Si nous croyons à

ses paroles et à celles de ses témoins, c'est que notre libre
examen nous a convaincus qu'il avait le droit de dire : Je suis
la vérité. Or l'obéissance à la vérité, n'est-ce pas la liberté
royale? Oui, la foi ainsi comprise, la foi dans son sens primitif
est le suprême exercice de nos plus hautes facultés. »

Messieurs, si nous savons unir dans une juste proportion les

droits de la pensée humaine et ceux de l'autorité divine, si

nous soutenons la vérité, telle que nous l'avons comprise, avec
cette mâle et sainte hardiesse qui de tout temps caractérisa les

prophètes, nous aurons peut-être à semer avec larmes, mais

assurément on moissonnera dans l'allégresse. La moisson, —
sans parler de celle qui réunira toutes les gerbes divines sur
les rives de l'éternité, — la moisson sera, sur notre terre, une
magnifique éclosion du vrai, du bien et du beau ; ce sera
l'inauguration d'une ère plus heureuse que toutes celles dont l'histoire

a conservé le souvenir, ère de justice, de fraternité, de

1 Elle le demeure cepandant pour autant que nous ne nous sommes pas
approprié la pensée et la volonté de Jésus.



134 CHARLES BYSE

religion rationnelle et morale, chaleureuse et vivifiante. Oui,
j'en suis persuadé, la crise théologique de cette fin de siècle
aboutira bientôt à un âge nouveau, marqué par une résurrection

du vrai christianisme, par de plus vastes conquêtes du

Prince de la paix, par une plus pénétrante action de son Esprit
sur les croyants, par une victoire plus décisive de sa parole et

de son exemple sur les passions qui, malgré les progrès vertigineux

d'une civilisation superficielle, causent encore tant de

luttes inutiles, de souffrances et de désespoirs. Courage, et les

yeux en haut Jésus a dit : « Toute puissance m'est donnée
dans les cieux et sur la terre. » Sachons seulement faire notre
œuvre : il ne manquera pas de faire la sienne.


	La crise théologique [suite]

