Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1893)

Artikel: La crise théologique [suite]

Autor: Byse, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379537

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379537
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CRISE THEOLOGIQUE'

PAR

CHARLES BYSE

v

QUATRIEME QUESTION

Quel jugement porter sur la théologie nouvelle?

Telle que je viens de ia définir, elle est évidemment légitime.
Au nombre des dogmes hérités de nos peéres, quelques-uns
sont inacceptables. Mais il y a plus : la méthode d’autorité, dont
nos prédécesseurs se servaient sans scrnpule, est actuellement
battue en bréche soit par les résultats de la critique historique
appliquée aux écrits de la Bible, soit par l'influence croissante
des sciences, qui toutes doivent leur rapide développement et
leur immense pouvoir & l'usage de l'observation, de I'expé-
rience, de 'induction. C’est la question de méthede ou d’auto-
rité qui sépare les protestants des catholiques; c’est sur cette
question que se manifestent entre protestants les divergences
les plus marquéeés : c’est conséquemment sur cette question
que devait se porter le principal effort de ceux qui sentaient la
nécessité d'un renouvellement total. Les travaux de nos théo-
logiens les plus courageux ont-ils, d’une fagon générale, ré-
pondu & ce besoin actuel? Sont-ils satisfaisants, sinon dans
tous leurs détails, du moins dans leur tendance et leur aspira-
tion ? — Il n’est guére possible de le nier, lorsqu’on a observé

1 Voir le numéro de Janvier.



118 CHARLES BYSE

d’un coté la force irrésistible du mouvement, de I'autre la piété
chaleureuse de la plupart des hommes qui passent avec raison
pour en étre les chefs. Néanmoins si, pour ma part, depuis
plus de trente ans, je me laisse aller sans scrupule au courant
des idées modernes, je ne puis pas toujours approuver sans
réserve les représentants les plus avancés de la nouvelle théo-
logie. Aussi suis-je bien aise d’avoir I'occasion d’exprimer, non
en adversaire, mais en ami, quelques objections, quelques
scrupules, d’olt découleront quelques avertissements ou dési-
derata.

En cherchant dans la psychologie, c’est-a4-dire en nous-meé-
mes, la base du systéme doctrinal qu’on espére ériger plus
tard, on s’attache avant tout & la conscience : c’est 12 le pro-
grés essentiel. J’abonde dans le sens de tout ce qu’on a dit,
depuis Vinet, sur le role décisif del’élément éthique, du repen-
tir, de la volonté, dans l’assimilation de I’Evangile. Mais ne
va-t-on pas trop loin, quand on présente la conscience comme
le critéere unigque de la vérité religieuse, ou méme comme
l'autorité supréme en matiére de foi?

Ma conscience a un role pratique et personnel : elle juge ma
vie et mes sentiments. Sagit-il de prononcer des jugements
généraux, de distinguer le bien du mal dans le cercle de mon
expérience ou dans I’histoire de I'’humanité, c’est & la raison
que je dois recourir. En effet, la distinction du bien et du mal,
du juste et de I'injuste, avec toutes leurs nuances, est du do-
maine de la raison, tout comme la distinction du vrai et du
faux, du nécessaire, de l'utile et du nuisible, de 'essentiel et de
laccidentel. C’est bien ainsi que ’entend Littré, car il la défi-
nit : « Faculté par laquelle I'hnomme connait, juge et se con-
duit. »

La conscience n’entre en fonction qu’en présence d’un bien
moral, con¢u comme tel par la raison; elle le transforme pour
individu en impératif catégorique. Ma raison a-t-elle reconnu
que I'égoisme, qui nous est naturel, doit étre vaincu et rem-
placé par le sentiment de la solidarité : ma conscience m’im-
pose aussitdt 'obligation de régler ma vie sur cette loi. Ma
conscience dépend donc de ma raison; elle se borne &4 m’ap-



LA CRISE THEOLOGIQUE 119

pliquer personnellement le verdict de celle-ci sur les questions
morales; or toutes les questions finissent par entrer en rap-
port avec notre conduite, et deviennent dés lors morales.

Mais, s’il n’y arien dans la conscience qul n’ait été préala-
blement dans la raison, la conscience n’est pas compétente dans
tous les cas ou la raison est appelée & prononcer. Elle ne con-
nait que le devoir; son emnpire a les memes limites que celui
de la liberté. Dans la Bible, elle trouve sans doute de nombreu-
ses paroles qui la saisissent et dont elle se saisit; elle en sent
immeédiatement 'autorilé; elle les transforme, & notre usage,
en régles de vie, en puissances de régenération et d’action
bienfaisante. Mais elle y rencontre aussi un grand nombre de
passages, des parties entiéres, dont eile ne sait pas tirer profit,
La plupart des questions ¢ul se posent aujourd’hui & propos
de ’Ecriture sont de 'ordre intellectuel. Toutes les doctrines
qu'on en a tirées, et qul réclament notre examen, posent au-
tant de points d’interrogation non a notre consclence, mais a
notre raison. Si nous repoussons aujourd’hui, & tort ou & bon
droit, beaucoup de conceptions orthodoxes, ¢’est qu’elles scan-
dalisent notre raison et non notre conscience, qui reste abso-
lument muette sur de pareils sujets.

Aussi n’ai-je pas dit assez, en affirmant que la consciencen’a
pas un domaine aussi vaste que la raison. A proprement parler,
elle n’a point de compétence dans le discernement que nous
avons a faire entre le bien et le mal, le vrai et le faux. Elle
n’est pas un organe de connaissance, de discrimination : elle
est moins et plus que cela. Elle est I’écho de la voix divine,
Dieu me parlant dans P'exacte mesure ol je me suis mis en
état de ’entendre, mais me parlant uniquement pour m’enga-
ger a faire sa volonté telle que ma raison ’a comprise.

« La conscience, dit Vinet, élément mystérieux et divin de
notre étre, élément inséparable de notre nature, élément que
rien n’explique, mais que tout atteste, la couscience est ce
principe moral qui nous presse d’agir conformément & notre
persuasion, et qui nous condamne lorsque nous agissons d’une
maniére contraire & cette persuasion; c’est, pour ainsi dire, le
ressort de I'homme moral. »



120 GHARLES BYSE

« La conscience, dit-il ailleurs, n’est que empreinte subsis-
tante et ineffacable d’une puissante main qui, aprés nous avoir
pressés, s’est retirée de nous, ou plutot d’entre laquelle une
force ennemie nous a arrachés; la main est absente, 'em-
preinte reste. »

Si ces considérations sont justes, ¢’est la raison, plutot que
la conscience, qui doit présider & la formation de notre dog
matique. C’est ce qui a lieu d’ailleurs, et, & mon avis, on se
fait illusion quand on parle tant de conscience.

Est-ce & dire que la conscience ne soit d’aucun usage dans la
distinction (ue nous avons & faire entre la vérité et Perreur en
matiére de foi, et que I’on ait tort de vouloir une « théologie
de la conscience? » Je suis loin de pousser mon objection jus-
que-la. A mes yeux, la conscience est au contraire d'une im-
portance capitale pour le théologien; seulement son role est
préparatoire, négatif, exclusivement moral. Elle produit en
nous la repentance, nous fait passer par la crise de la régéné-
ration, et avancer, pour autant que nous l'écoutons, dans le
chemin des bonnes ceuvres et de la sainteté. Or il est reconnu
(ue nos passions, troublant notre dme el la rendant partiale a
I’égard des jouissances égoistes, sont la principale cause de
nos erreurs en religion. (Vest ce que prouverail, s’il en était
besoin, I’histoire de tous les peuples adonnés a lidolatrie. Si
donc la conscience accomplit en nous son office, elle enléve
par la-méme le plus grand obstacle & notre acceptation de la
vérité. Elle purifie notre ceil intérieur, aiguise les sens de no-
tre esprit, crée en nous les dispositions favorables a la recon-
naissance et & Vapprobation de la vérité qui sauve. En ce sens,
elle produit la foi, elle fait le chréticn : elle ne fait pasle théo-
logien. Je dirai plus. Il faut de toute nécessité cette activité
préalable de la conscience pour qu'un homme puisse faire de
la théologic chrétienne; mais cetle théologie, fondée sur la
conscience, ne se développera pas, ne définira pas ses doctri-
nes, ne systématisera pas ses résultats, autrement rque par la
raison.

Que conclure de tout ceci? Que la théologie contemporaine,
— qu’elle s’en rende compte ou non, -- a pouar méthode d’em-



LA CRISE THEOLOGIQUE 121

ployer la raison, aussi bien que la conscience, comme pierre
de touche des doctrines qui lui sont transmises par la tradition.
Rien, disait déja Jeremy Taylor, « rien ne doit nous obliger de
croire ce qui est contraire & la droite raison. Car, bien que la
raison ne soit pas la mesure positive de notre foi et que notre
foi doive étre plus large que lu raison, de mauniere & recevoir
dans notre cceur ce que la raison ne saurait embrasser du re-
gard, néanmoins dans tout notre credo il ne doit rien se ren-
contrer que la raison condamne. Si un article quelconque est
légitimement contredit par la raison, il n’appartient pas a I’édi-
fice de la fol. »

Ains1 la conscience el la raison sont deux autorités distinctes,
mais intimement unies, indépendantes & 1'égard des hommes
et ne relevant que de Dieu. A 'une incombe la mission d’ex-
clure le péché de notre vie et de notre ame, & 'autre la mission
d’interdire a 'erreur l'accés de notre esprit. La premiére est
une autorité morale, la seconde une aulorité intellectuelle.
Toutes deux ont sans doute un role capital & jouer dans 1'éla-
horation de nos croyances, mais ce role consiste & critiquer,
prévenir, 4 exclure. Au fond, en face de la vérité religieuse.
elles sont moins des autorités que des critéres, des pierres de
touche, des examinateurs & consulter.

Aussi, malgré la divine origine de ces voix intérieures, on
peut leur attribuer une valeur exagerée. M. Petavel-Olliff nous
I’a rappelé 1, la notion d’autorité n’a rien d’absolu. Il y a plu-
sieurs autorités, diverses par leur nature méme, et plus ou
moins élevées, plus ou moins évidentes.

Si la théologie nouvelle n’admettait que deux autorités, la
conscience et la raison, ou une seule, — la conscience, qui
opére, je l'ai fait voir, sur les données de la raison, — sa mé-
thode serait vraiment subjective et rationaliste. Heureusement
il n’en est point ainsi. Elle reconnait d’autres autorités, qui
I'influencent a des degrés divers et dans lesquelles elle discerne
des manifestations plus ou moins claires, plus ou moins direc-
tes, des perfections et de la volonté de Dieu, autorité souve-
raine et au fond unique.

t Quest-ce que U Autorit’? — Evangile et Liberté, des 4 et 11 mars 1892.
THEOL. ET PHIL. 1893. 9



122 CHARLES BYSE

Il y a d’abord lautorité des faits. Celle-l1a, nous devons en
tout et partout lul donner une valeur absolue. L’histoire, la
nature, 'observation, ’expérience, nous fourniront des maté-
riaux nombreux qui nous éclaireront, nous dirigeront, nous en-
richiront; ainsi la science, cette puissance irrésistible que tout
systéme superstitieux a pour adversaire, deviendra notre fidele
amie, notre auxiliaire infatigable. Mais les savants, qui ne sont
pas toujours scientifiques, ignorent souvent certains faits étran-
gers & leurs études personnelles, et qui n’en ont pas moins
une importance capilale, faits de vie intérieure ou faits histori-
ques et sociaux. Prenons en considération tous les faits sérieu-
sement constatés, sans négliger ceux qui concernent U'établis-
sement et les destinées du christianisme. N’affirmons rien que
la véritable science ait le droit de nier; mais ne craignons pas
de proclamer des réalités rul échappent & maint savant, parce
qu’elles ne se laissent pas enfermer dans le champ limité de ce
quon appelle ordinairement « la science. » Tous les philoso-
phes se soumettent en théorie a autorité des faits. D’oli vient
qu’ils concluent parfois contre le christianisme? Cest qu’ils
repoussent, & notre avis sans motif suffisant, les faits spécifi-
quement chrétiens. C’est pour avoir fait quelques pas duns
cette voie négative que des penseurs protestants sont arrivés a
un théisme noble et pur sans doute, mais bien pauvre, comimne
systeme du monde et comme puissance morale, en regard de
'ardente religion des apotres. (Cest aussi, je pense, pour 1’'a-
voir pas connu par experieuce le fait chrétien par exccl-
lence, la régénération, que Scherer est tombé dans lincrédu-
lité.

[’autorité des faits en général n’étant conlestée par personne,
aucun credo ne l'a jamais énonceée. Il en est autrement de
Pautorité de la Bible ou du principe formel de la Réformation.
Cette autorité-la, nous la voyons singulierement ébranlée de
nos jours; elle n’est cependant pas renversée. M. Astié pro-
clame encore, avec I'Eglise libre de notre canton, linspiration
divine et Uentiere suffisance des saintes Ileritures de ' Ancien
et du Nouveau Testament. [autorité externe subsiste donc ;
elle n'a pas été supplantée par Pautorité interne. Ces deux



LA CRISE THEOLOGIQUE 123

sortes d’autorité se combinent diversement, elles sont enten-
dues de plusieurs maniéres ; mais elles continuent 4 prendre
place, I'une et l'autre, dans toutes nos conceptions théologi-
ques.

S’il en est ainsi, nous ne sommes pas encove divisés réelle-
ment en deux écoles. On remarque sans doute parmi nous deux
courants, caractérisés I'un par un respect extréme pour la lettre
de I'Ecriture, I'autre par une certaine indépendance a l'égard
des documents sacrés, indépendance qu’on postule aujourd’hui
pour le croyant de tous les temps en vertu de ses rapports im-
médiats avec le Christ. Cette divergence ne va pas jusqu’a
I’opposition. Ces deux courants s’éloigneront-ils toujours davan-
vantage, pour aboutir & une scission ? Si la tendance éthigue,
devenant exclusive, déniait & nos livres canoniques toute
autorité spéciale, elle sortirait du terrain commun de la Ré-
forme et se verrait probablement forcée de constituer une
Eglise d'un nouveau type, a coté de celles qui conserveraient
le type protestant.

Nous n’en sommes pas la, grice & Dieu. Cependant les im-
menses travaux de I'exégése et de la critique ont appris & con-
sidérer la sainte Ecriture d’une fagon nouvelle. On fait une
plus large part & I'individualité des auteurs, & I'époque de la
composition des écrits, on s’appuie moins sur des textes isolés,
on recherche davantage ’esprit général, on distingue la forme
passagere du fond permanent. Tout cela est un bien. Pourtant,
avouons-le, la réaction contre lorthodoxie théopneustique
pourrait aller trop loin. Il se manifeste déjd parfois un dange-
reux mépris de la lettre. Des assertions, des récits, des ensei-
gnements évangéliques sont repoussés sans nécessité. Qu’il me
soit permis de le dire, la campagne contre la préexistence du
Sauveur me parait au nombre de ces excés, qui proviennent
non de 'usage normal, mais de I’abus de la nouvelle méthode.
Je ne comprends absolument pas comment lautorité de la
conscience aurait pour résultat de nous faire abandonner I'en-
seignement de Jean sur le Logos et I'incarnalion, et le témoi-
gnage du Christ lui-méme sur la vie et la gloire célestes dont
il jouissait auprés du Pére avant son ministére ici-bas.



134 CHARLES BYSE

Jai rappelé ! que notre grand révolutionnaire, dans son bel
ouvrage sur la Raison el le Christianisme, postule pour Jeésus
une naissance surnaturelle, « la présence réelle de l'essence
divine » en lui antérieurement a ’exercice de sa liberté, et cela
comme condition de sa parfaite sainteté. Me direz-vous que
Gharles Secrétan et d’autres avec lui ont changé sur ce point?
Je répondral que tout changement n’est pas un progrés, et que
la vieillesse, méme la plus verte et la plus féconde, ne rend pas
d’ordinaire Uintelligence plus lucide et la logique plus rigou-
reuse. Enfin, ¢’il était vrai que la méthode de notre cher phi-
losophe elit pour conséquence légitime de débarrasser notre
foi de faits miraculeux aussi fortement attestés dans le Nouveac
Testament, et aussi essentiels aux yeux de I’Eglise universelle,
que la préexistence du Christ, il faudrait la repousser comme
coupable de ce subjectivisme dont quelques-uns ’accusent. En
tout cas, remarquez-le bien, c’est un des premiers et des plus
illustres champions de la méthode nouvelle, ¢’est l'auteur de
la Philosophie de la liberté qui s’est énergiquement prononcé
naguére en faveur de cette préexistence, aujourd’hui contes-
tée. Ajoutons que M. Astié, le plus zélé propagateur des théo-
ries de Vinet, était & cette époque tout aussi orthodoxe sur ce
point spécial.

Je I'avoue, nous ne somnmes pas parvenus a une compléte
clarté sur ce qu’est et sur ce que doit étre la nouvelle méthode.
Nous avons & déterminer les vraies relations entre I'Ecriture
d’une part, la conscience et la raison de lautre. Que faire en
cas de collision ? A quelle autorité donner la préférence ? Pour
résoudre cet ardu probléme, il faut examiner 4 fond bien des
cas spéciaux. Ainsi se formera une notion supérieure de I'ins-
piration divine, notion assez facile & comprendre et assez con-
forme aux expériences des simples pour s’imposer naturelle-
ment & la majorité des croyants. Car il s’agit, j’en suis persuadé,
de faire droit au sentiment des fidéles, pour qui la Bible est un
livre sans pareil, et de maintenir, d’honorer, d’exalter ce que
les auteurs sacrés appellent eux-mémes la parole de Dieu,
cette parole qui n’est point identique & notre recueil canoni-

t Dans un travail précédent sur le Christ et la Trinité.



LA CRISE THEOLOGIQUE 120

que, mais qui confére & ce recueil sa dignité tout exception-
nelle et son incomparable pouvoir.

Faisons un pas de plus. Une autorité supérieure a I'Ecriture
et & laquelle 'Ecriture nous renvoie, c’est évidemmment Jésus-
Christ. Voila, dans 'acception la plus haute et la plus vivante,
la Parole de Dieu; voild le révélateur parfait, définitif, le Dieu
invisible devenu visible en un homme et parlant aux hommes
leur langage. Mals, au moment ou nous pensions arriver a lu
pleine lumiere, le probleme de 'autorité se compligque, notre
incertitude devient plus grave et plus poignante. Comment
Diew se révéle-t-il 7 Par des actes, par des faits, ou par des pa-
roles aussi? Jésus est assurément notre autorité par son exem-
ple, par sa vie toute consacrée a la plus sainte des causes;
mais I'est-1l également par chacune de ses déclarations? En
disant : « Je suis la vérité, » donnait-il & cette assertion un
sens exclusivement moral? ne luil donnait-il pas egalement un
sens intellectuel? Trouvons-nous dans son enseignement des
préjugés juifs, des erreurs courantes, dont il naurait pas su
se débarrasser? En un mot, est-il ou n’est-il pas infaillible
dans le domaine moral et religieux, qui est, nous le reconnais-
sons tous, celui de la révélation divine ?

Nous en revenons ainsi & cette question fondamentale de la
révélation, dont on s’occupe, — preuve en soit la thése soute-
nue tout dernierement & Paris par M. Théodore Rivier, —
mais qui attend encore une étude compléte, une solution ca-
pable de satisfaire a la fois les fidéles et les savants. Nous som-
mes tentés aujourd’hul de ne pas croire assez a la révélation
biblique, d’en atténuer jusqu'a I'effacer le caractere miracu-
leux, de laisser de co6té, sinon en théorie, du moins pratique-
ment, les passages ou les écrits, tels que ’Apocalypse, qui ren-
ferment des prédictions, des tableaux concernantle monde des
esprits et 'avenir d’outre-tombe. A mon avis, il y a ld un fu-
cheux symptome.

Quelques-unes des prophéties consignées dans le Nouveau
Testament semblent, il est vrai, contraster péniblement avec
le parfait spiritualisme qui distingue de toutes les autres reli-
gions le christiunisme originel. Mais, avant de les rejeter



126 CHARLES BYSE

comme des conceptions judaiques, des espérances grossiére-
ment matérielles et étroitement nationales, ne convient-il pas
d’examiner si I'Ecriture elle-méme, plus sérieusement consul-
tée sur ce point, ne nous conduit pas & voir la des figures, des
symboles, cachant sous des formes terrestres des réalités pu-
rement spirituelles ? J’incline & penser qu’il en est ainsi. Le
symbolisine me parait jouer dans le langage des prophétes des
deux alliances un role plus considérable et plus régulier qu’on
ne I'admet autour de nous. 1l s’agit d’en découvrir les princi-
pes, d'en interpréter les tableaux dans leur ensemble et dans
leur détail.

Dans nos cercles les plus pieux, dans certaines sectes trés
vivantes, on s’occupe déjd avec prédilection soit de I’Apoca-
lypse, soit des autres parties de la Bible qui nous ouvrent des
perspectives sur le monde d’en haut. Est-il besoin de I’ajouter ?
Les explications qu’on y donne généralement de ces passages
mystérieux sont propres & faire douter des prophéties et des
livres quinousles ont transmises. La théologie nouvelle arrivera,
je 'espére, & une interprétation plus rationnelle, qui mettra
enfin en évidence la portée d’esprit et I'inspiration des voyants.
Elle déterminera ce qu’est la « parole de Dieu » soit dans les
écrits des porteurs ordinaires de la révélation (prophétes,
évangélistes, apotres), soit chez 'homme unique en qui le
Logos éternel s’est incarné, en qui a résidé corporellement
toute la plénitude de la Divinité,

En résumé, Messieurs, nous devons conserver, — sauf &
mieux délimiter leur valeur relative, — ces autorités extérieu-
res : UEcriture et Jésus-Ghrist, de peur de tomber dans un
subjectivisme qui permettrait toutes les déviations, et abouti-
rait fréquemment & la libre pensée la plus incertaine ou la plus
négative. Les autorités intérieures, — notre conscience et no-
tre raison, — ne découvrent pas, ne nous fournissent point par
elles-mémes la vérité religieuse ; elles nous servent seulement
a la reconnaitre, & la controler. Leur roéle est modeste, secon-
daire, bien qu’essentiel et fondamental. Si les catholiques le
diminuent, les protestants tombent aisément dans l'autre
extréme.



LA GRISE THEOLOGIQUE 127

Nous oublions souvent que la raison humaine est malade,
comme du reste la conscience et toutes nos autres facultés.
Pourtant notre expérience personnelle, ’histoire, les philoso-
phes et les romanciers nous le rappellent & 'envi. « Montaigne,
— disait Pascal, — est incomparable... pour convaincre si bien
la raison de son peu de lumiére et de ses égarements, qu’il est
difficile, quand on fait un bon usage de ses principes, d’étre
tenté de trouver des répugnances dans les mysteres. » Il y a
sans doute mystéres et mysteres. Il en est d’absurdes : nous
devons les rejeter. Il en est d’autres qui dépassent nos moyens
actuels de connaissance scientifique, mais qui, admis par des
penseurs et des savants, n’introduisent aucun dualisme dans
leur esprit, qui, loin de 13, leur permettent de s’élever & la
plus belle et & la plus fortifiante de toutes les philosophies.

Au fond, la raison humaine est double, ou, pour parler plus

xactement, elle présente deux états, suivant que I'individu est
ou n’est pas réconcilié avec Dieu. La raison de ’'nomme natu-
rel, déchu, adonné an péché, est plus ou moins fermée aux
choses d’en haut; celle du régénéré est seule complétement
ouverte & la vérité religieuse, at préte & se I’assimiler.

Il en est de méme de la conscience. Chez les uns, — les
gens du monde, les égoistes, les ouvriers d’iniquité, — elle est
obtuse, débile, presque muette; aussi favorise-t-elle toute
sorte d’erreurs, de superstitions, de coutumes immorales.

Chez les autres, — les gens de¢ bonne volonté, les cceurs vrai-
ment charitables et religieux, — elle a retrouvé sa rectitude et

scn énergie, elle sert de guide, non pas infaillible sans doute,
mais relativement str, dans la recherche et ’assimilation de la
vérité.

Ainsi, pour que ces deux facultés, faites pour éclairer nos
pas, ne les égarent point, il faut une détermination radicale de
notre liberté : il faut cette conversion personnelle qui est un
acte d’obéissance a notre raison et & notre conscience, et qui,
en les rattachant 4 Dieu, source de toute lumiere, les redresse,
les guérit et leur rend leur force native. Conscience et raison
ne sont donc en nous que des autorités subordonnées el meé-
diates. Dans leur état concret, elles nous trompent fréquem-



128 CHARLES BYSE

ment. Notre raison doit se rapprocher de la raison abstraite,
1déale, elle doit tendre a4 se confondre avec elle; notre cons-
cience a besoin de devenir le fidéle écho de la voix de Dieu. Il
faut que notre A4me et notre vie rentrent dans 'ordre, que nous
devenions par la naissance d’eau et d’esprit les enfants obéis-
sants du Péere céleste, pour que nos plus nobles facultés régé-
nérées elles-mémes, rendent le témoignage auguel elles sont
appelées dans toute sa plénitude et toute son autorité. Tout ce
qui sépare encore notre volonté de la volonté souveraine affai-
blit et fausse en quelque mesure ce témoignage intérieur.

Oui, méme quand nous sommes chrétiens, ce quil vy a de
meilleur en nous, notre conscience et nolre raison restent su-
jettes aux défaillances et & l'erreur. Elles ne nous suffisent
point. En derniére analyse, ce n’est pas en elles, simples or-
ganes de notre étre spirituel, c’est en Diew que nous devons
nous confier. Dieu est pour nous l'autorité supréme et seule
sans appel, L’AUTORITE au sens absolu de ce mot. Or, apres
avolr vécu avec nous pendant la carriére terrestre de Jésus,
Dieu vit maintenant en nous par le Paraclet. Le Saint-Esprit, ou
Dieu habitant dans le coeur de ceux qui ont conformé leur vie 4
I'exemple du Christ, le Saint-Esprit, — aucuel nous n'accor-
dons peul-étre pas la place d’honneur a laquelle il a droit, -
voila le conducteur plus clairvoyant et plus st que la cons-
cience et la raison, 'autorité vraiment divine qui nous expli-
(que les Ecritures et les paroles mémes du Christ.

Vous m’objecterez qu’il est tres facile et trés dangereux de
confondre les inspiralions de I'Esprit saint avec les suggestions
de notre propre nature. Cela est vrai. Il importe néanmoins
d’établir d’abord nettement cette distinction en théorie, pour la
réaliser ensuite autant que possible et progressivement. Ainsi,
pour caracteriser la méthode qui nous fera sortir victorieux de
la crise actuelle, il vaut mieux, me semble-t-il, en appeler &
’Espril saint qu’a la conscience, méme chrétienne. Je réve
une théologie de ' [isprit.

Qu’on ne e dise pas ue « théologie de I'Esprit » et « théo-
logie de la conscience, » c’est tout un. Je ne vois pas cela.
D’abord le nom que je propose ne préte pas aux objections que



LA CRISE THEOLOGIQUE 129

j’al faites & 'autre. En second lieu il détourne I’attention de
nos personnes, qui ne sont que faiblesse et ténebres, pour les
porter sur Dieu, foyer de la lumiére et de la force. En troisiéme
lieu, il nous rappelle qu’il y a des conditions morales et reli-
gleuses, dures pour la chair, & remplir pour étre au bénéfice
du baptéme d’en haut. Enfin il dirige nos regards sur IEcri-
ture, produit éminent de ce méme Esprit, sur 'Ecriture & la-
quelle nous devons toujours retourner pour grandir dans la
griace et la connaissance de notre Seigneur et Sauveur Jésus-
Christ. Etre des hommes de la conscience, ¢’est beaucoup;
étre des hommes de ’Esprit, c’est davantage. Nous ne sommes
pas appelés & moins que cela. Soyons fidéles & cette haute vo-
cation, et, quelque faibles que nous puissions élre comme théo-
logiens, le Maitre bénira nos efforts, les faisant concourir a
I’heureuse issue de la crise contemporaine.

CONCLUSION

Je désire, Messieurs, en terminant, et comme conclusion
pratique, indiquer quelques précautions qu’il me semble né-
cessaire de prendre pour faciliter I'évolution dans laquelle tout
le protestantisme est engagé, hasarder quelques avertissements
que me suggére I'expérience. Vous jugerez de la justesse et de
opportunité de ces respectueux avis. Pressé par le temps, je
les formulerai en quelques mots, malgré 'importance que je
leur donne.

Aux hommes de talent et d’initiative qui ont le rare mérite
de travailler avec hardiesse et dévouement & la rénovation de
la théologie, je dirai :

10 Ne 1néprisez pas vos freres qui marchent dans la méme
direction que vous, mais d’'un pas moins ferme et moins ra-
pide. Ne prétendez pas représenter seuls 'esprit nouveau, re-
gardant comme des retardataires ceux qui semblent moins
décidés dans la profession de vos principes, moins consequents
dans leur application. Poussez I'humilité jusqu’a vous dire
qu’il y a du bon dans leur prudence, et que leur conservatisme
a probablement, sur certains points, raison contre vos hypo-
theéses.



130 CHARLES BYSE

20 Comprenez, en second lieu, que votre préoccupation de
la méthode ne saurait étre partagée par la majorité des pro-
testants. Il n’y a pas beaucoup d’esprits philosophiques. Les
autres, les gens pratiques, — laiques cultivés ou pasteurs, —
y compris les plus intelligents et les plus influents, restent
froids devant cette question théorique et abstraite. Ce qui les
intéresse, c’est de voir la nouvelle méthode a I’ceuvre, c’est de
savoir comment elle remplacera les dogmes vieillis, ce qu’elle
fera du christianisme traditionnel. Ils sont préts, selon lordre
du Maitre, & juger 'arbre par ses fruits. Appliquez done, le
plus sérieusement et le plus tot possible, la méthode mysti-
que aux croyances recues qui réclament impérieusement revi-
sion. Mais, tout en combattant avec énergie des formules res-
tées chéres & plusieurs, faites senlir aux admes religieuses que
vous désirez conserver intact, exprimer avec plus de fidélité et
transmettrc avec plus de succés le fond spirituel et vivifiant
que ces formules ont longtemps recouvert.

3° Parmi les chrétiens, théologiens ou non, dont I'intelli-
gence n’a pu saisir toute 'importance de la question de mé-
thode, il en est beaucoup qui travaillent avec un zéle ardent et
désintéressé & ramener telle ou telle doctrine & sa pureté pri-
mitive. Ainsi la grande armée, répandue surtout en Angleterre
et aux Etats-Unis, de ceux qu’on a peu habilement appelés les
conditionalistes. Leur exégese a beau se ressentir souvent des
vieilles habitudes et méler 'ivraie au bon grain, ces novateurs
n’en ont pas moins rendu déji de signalés services &4 la cause
de la réforme. Ne les regardez pas de leur rnauvais coté, et ne
dédaignez pas, comme on ['a fait parfois, le résultat de leurs
travaux. Car il faut un grand nombre de collaborateurs obs-
curs, il faut beaucoup de recherches spéciales faites par les
esprits les plus divers, pour préparer la construction de la
dogmatique de 'avenir. D’ailleurs dans ces petits groupes de
penseurs chrétiens, dans ces sectes, excentriques par quelque
point,que 'intolérance des grandes Eglises arendues nécessaires,
vous rencontrerez des hommes doués d’un courage moral, d’'une
force de conviction et d’une activité de propagande qui, avec
leur ouverture d’esprit, vous les feront certainement estimer.



LA GRISE THEOLOGIQUE 131

4° Enfin ne limitez pas votre étude & la doctrine : intéressez-
vous & la morale, & la vie, dont le renouvellement n’est pas
moins indispensable, aux questions de I'Eglise et de culte, aux
problémes sociaux qui se posent de toute part, aux ceuvres de
prosélytisme et de relevement dont la multiplicité et la rapide
extension manifestent, en tendant a les satisfaire, les meilleu-
res aspirations de notre époque. Par cette direction pratique
de votre activité, vous développerez votre foi et votre amour,
— choses plus importantes encore, pour un théologien, que le
talent ou la science, — vous donnerez a4 vos spéculations de
cabinet un trés utile contre-poids, et vous vous retremperez
sans cesse dans la communion fraternelle avec les membres
les plus vivants de I’Eglise. Ainsi, dans le cas ol vos audaces
de pensée éveilleraient autour de vous quelque inquiétude,
vous serez défendus par ces chréliens de coeur et d’action, qui,
en vous voyant & l'ceuvre, auront appris & vous considérer
cornme de bons serviteurs du Maitre.

5° Quant aux simples et aux timides, je leur dirai : Ne vous
permettez pas de dénoncer sans les comprendre, et méme ne
suspectez pas légérement des théologiens sérieux qui, en dépit
de certaines idées contestables, saluent Jésus de Nazareth des
noms de Seigneur, de Sauveur, de Fils unique de Dieu, quise
nourrissent de la moelle de la parole écrite, qui paraissent ani-
més de I'Esprit du Christ, qui, en qualité de pasteurs ou de
professeurs, ont exercé une grande et salutaire influence, et
qui, on ne saurait le nier, font honneur au protestantisme. Ne
vous tenez pas pour solidaires de leurs erreurs, si erreurs iy
ala et, au lieu de lancer contre eux des accusations peu mesu-
rées, tdchez d’amener les plus habiles défenseurs de votre opi-
nion a les réfuter avec douceur. Prenez d’ailleurs patience, et
confiez-vous pleinement au Chef de I'Eglise : il saura bien
ramener les brebis égarées, chatier les récalcitrants et faire
tourner les débats actuels & 'avancement de son regne.

Ainsi, de quelque bord que nous soyons, regardons au Christ
avec assurance. Il n’abandonnera pas ses disciples, nile monde
que ses disciples ont pour mission de sauver par la force qu’il



132 CHARLES BYSE

leur fournit. Si la crise dont nous voyons se dérouler les péri-
péties est radicale et périlleuse, elle est normale, nécessaire,
urgente. Il était temps qu’elle éclatat; et plus tot elle sera ter-
minée, mieux cela vaudra pour le repos des 4mes, le rajeunis-
sement des Eglises et la pénélration de la société par le levain
de ’Evangile.

Quant & notre théologie nouvelle, — malgré ses impruden-
ces et ses exagérations, que je confesse, — elle e parait, en
somme, avoir compris sa tdche, obéir a la voix du Seigneur et
répondre aux besoins de notre génération. Mais, exposée 3
plus d’'un danger, qu’elle se défie un peu d’elle-méme, et
veuille bien préter Voreille aux avertissements de ses amis, aux
reproches méme de ses adversaires. Qu’elle reste positive,
humblement croyante, tout en faisant courageusement usage
de sa liberté. Qu’elle prenne garde, en fuyant un autorita-
risme caduc, de se briser sur les écueils du rationalisme, tou-
jours & craindre dans nos rangs : ce serait tomber de Charybde
en Scylla.

Permettez-moi de répéter ici ce que je disais & Nimes, il y a
vingt-trois ans, ala fin de ma conférence sur I’Autorité en ma-
tiere de foi : « Entre ces deux tendances extrémes (I’autorita-
risme et le rationalisme) j’al cherché & indiquer le vrai che-
min. Selon moi, la foi au Sauveur nous empéche de perdre de
vue l'un de ces deux poles de notre vie morale : l'autorité et la
liberté. L’autorité, Jésus-Christ I'exerce d’une facon aussi ab-
solue que possible, puisque les droits du Fils sur nous se con-
fondent avec ceux du Pere; mais elle s’adresse a notre vo-
lonté, faite pour se soumettre filialement, non & notre intelli-
gence, quine doit jamais faire de concession. La liberté, nous
la conservons, — pour mieux dire, nous la recouvrons, —
puisque notre cceur ne se donne et n'adore qu’aprés avoir
constaté son maitre et son Dieu; puisque notre conscience est
a la fois apaisée, stimulée, dépassée, et inondée d’une clarté
supérieure ; puisque notre raison, humiliée, mais fécondée par
la vue d’horizons infinis, trouve dans les enseignements des
pécheurs du lac de Tibériade les éléments du systeme philoso-
phique le plus grandiose et le plus humain, la solution des pro-



LA GRISE THEOLOGIQUE 133

blémes qui sont le tourment et ’honneur de notre esprit. Celte
autorité du Christ, je ne la nomme pas extérieure !, bien qu’elle
ait la Bible pour organe. Elle est essentiellement spirituelle,
elle a quelque chose d’intime et de personnel. Tout en animant
les écrits de notre saint recueil, 'Esprit divin habite le coeur
du croyant, il s’identifie avec la conscience, il devient une au-
torité interne, par la-méme incontestable et joyeusement accep-
tée. Aussi je n’admets point que le christianisme soit une reli-
gion autoritaire. Le papisme est autoritaire; c’esl pourquoi
cet arbre tant de fois séculaire est rongé au cceur par le ver
du progrés. Le protestantisme a pu revétir dans un siécle de
mort spirituelle des formes autoritaires, jurant avec son esprit
primitif : le jour vient, s’il n’est déja venu, ou cette théologie
étroite et vieillie volera en éclats sous un souffle jeune et gé-
néreux. L’Evangile, lui, n’est pas autoritaire. Jésus, pas plus
que le Dieu absolu dont il est la parfaite image, Jésus, le Sei-
gneur qui a lavé comme un esclave les pieds de ses diciples,
Palpha qui s’est fait ’oméga, le suppliant qui frappe & la porte
de notre ceoeur, Jésus n’est pas autoritaire. Si nous croyons a
ses paroles et & celles de ses témoins, c’est que notre libre
examen nous a convaincus qu’il avait le droit de dire : Je suis
la vérité. Or l'obéissance & la vérité, n’est-ce pas la liberté
royale ? Oui, la foi ainsi comprise, la foi dans son sens primitif
est le supréme exercice de nos plus hautes facultés. »
Messieurs, sl nous savons unir dans une juste proportion les
droits de la pensée humaine et ceux de l'autorité divine, si
nous soutenons la vérité, telle que nous ’avons comprise, avec
cette male et sainte hardiesse qui de tout temps caractérisa les
prophétes, nous aurons peut-étre & semer avec larmes, mais
assurément on moissonnera dans l'allégresse. La moisson, —
sans parler de celle qui réunira toutes les gerbes divines sur
les rives de I’éternité, — la moisson sera, sur notre terre, une
magnifique éclosion du vrai, du bien et du beau; ce sera l'inau-
guration d’une ére plus heureuse que toutes celles dont !'his-
toire a conservé le souvenir, ere de justice, de fraternité, de

! Elle le demeure cepandant pour autant que nous ne nous sommes pas
approprié la pensée et la volonté de Jésus.



134 CHARLES BYSE

religion rationnelle et morale, chaleureuse et vivifiante. Oui,
j’en suis persuadé, la crise théologique de cette fin de siécle
aboutira bientdt & un dge nouveau, marqué par une reésurrec-
tion du vrai christianisme, par de plus vastes conquétes du
Prince de la paix, par une plus pénétrante action de son Esprit
sur les croyants, par une victoire plus décisive de sa parole et
de son exemple sur les passions (ui, malgré les progres vertigi-
neux d'une civilisation superficielle, causent encore tant de
luttes inutiles, de souffrances et de désespoirs. Courage, et les
yeux en haut! Jésus a dit : « Toute puissance m’est donnée
dans les cieux et sur la terre. » Sachons seulement faire notre
ceuvre : il ne manquera pas de faire la sienne.




	La crise théologique [suite]

