
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1893)

Artikel: La crise théologique

Autor: Byse, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRISE THÉOLOGIQUE

CHARLES BYSE

Il est entendu que nous sommes arrivés à une crise théologique.

Cette idée est-elle fondée? Dans ce cas, quels sont les
caractères de la crise actuelle En quoi consiste la nouvelle
théologie qu'on oppose à l'ancienne? Quel jugement porter sur
le mouvement qui se rattache aux noms de MM. Sabatier, Ch.

Secrétan, Astié, Dandiran, P. Chapuis, Lobstein? C'est à ces

quelques questions que je désire répondre dans ce travail, où

il ne faut chercher ni profonde érudition ni désir d'épuiser la

matière, mais de simples observations, très impartiales, telles

que pourrait les faire tout chrétien quelque peu au courant de

l'état de la société protestante, et désireux de la voir se réformer

en remontant une fois de plus à ses origines.

I

PREMIÈRE QUESTION

Sommes-nous arrivés à une crise

Il n'y a nulle raison pour le contester. On pourrait seulement
demander si cette crise ne remonte pas beaucoup plus haut

que la date qui lui est assignée. Aux yeux de notre public
religieux, la crise actuelle se rattache surtout à l'étude présentée

par M. le pasteur P. Chapuis, dans notre séance du 20 mai 1891,

1 Travail lu à la Société vaudoise de Théologie, dans sa séance d'été, a

Chernex sur Montreux, le 29 août 1892.



LA CRISE THÉOLOGIQUE 03

sur la Transformation du Dogme christologique, et aux XX
Thèses soutenues par M. le professeur Astié, à Chexbres, le
31 août de la même année. Mais ces travaux, publiés l'un dans

la Revue de théologie et de philosophie i, l'autre dans Evangile
et Liberté-, avaient été précédés depuis quelque temps par des

entretiens sur la Kénose, et depuis de longues années par les

préoccupations habituelles de notre société. On peut le dire en

effet, — et pour ma part je m'en réjouis, — si c'est au sein de

la Société vaudoise de Théologie que la crise actuelle a éclaté,
c'est qu'elle s'y préparait sans bruit depuis les origines de cette
modeste association. C'est dans un esprit de réforme, d'innovation

favorable à la foi et à la vie, que notre société a été

fondée, il y a dix-sept ans, le 13 avril 1875. Dès lors elle s'est

posé avec une prédilection marquée, et peut-être excessive, les

plus graves problèmes de la dogmatique, notamment celui
de l'autorité; elle a réveillé l'intérêt théologique parmi les
pasteurs de nos différentes Eglises, revisé d'antiques formules avec

une complète indépendance, provoqué maints travaux qui sont
conservés dans notre Revue et qui méritent de l'être, rendu

possibles des discussions profondes, animées et pourtant
cordiales, entre hommes qui ne se seraient pas rencontrés sur un
autre terrain.

Mais ne nous faisons pas illusion. La crise est plus ancienne

encore. Elle a commencé à la même époque que la «nouvelle
théologie, » dont nous allons nous occuper. Il est vrai qu'elle
a fait récemment un pas considérable, soit dans la pensée des

chefs du mouvement, soit dans nos Eglises qui s'émeuvent enfin

quelque peu, et dont beaucoup de membres prennent parti
avec une certaine vivacité pour ou contre les novateurs. Ainsi,
de latente qu'elle était, la crise est devenue visible, patente,
aiguë. Voilà ce qu'il y a de nouveau. Les tendances, les
doctrines se dessinent, se tranchent, ce qui est à tous égards un

bien, pourvu que la fraternité subsiste entre ceux qui, divergeant

par l'intelligence, construisent néanmoins sur la base

commune et solide du christianisme primitif.
1 Septembre 1891 et janvier 1892.

- 28 août 1891.



64 CHARLES BYSE

II

DEUXIÈME QUESTION

Quels sont les caractères de la crise que nous traversons?

a) Cette crise est scientifique. Une des ses causes, à l'œuvre
depuis longtemps déjà, c'est la critique historiqne appliquée à

l'ensemble, aux parties et aux détails de nos deux recueils
canoniques. Cette science, nécessaire, puissante pour désagréger,
mais incapable de reconstruire, et susceptible de se laisser

égarer par les préjugés et l'imagination des savants qui la
cultivent, cette science a miné peu à peu l'autorité ibsolue de la

Bible, et amené à une nouvelle manière de considérer les écrits
sacrés. A tort ou à raison, pour prouver une doctrine, il ne
suffit plus de faire voir qu'elle est scripturaire. Des docteurs

qui se disent évangéliques s'inscrivent en faux contre des

déclarations que le Nouveau Testament, attribue non seulement

aux principaux apôtres, mais au Seigneur Jésus lui-même. Le

protestantisme est pris de l'impérieux besoin de ne rien affirmer

que la science puisse contredire.
b) La crise a en outre un caractère moral. L'autorité externe

d'un livre étant renversée, on en appelle à une autorité interne :

la conscience. Le point de vue éthique a pris une importance
toute nouvelle. La doctrine, qui a toujours été la préoccupation
capitale des protestants de toute couleur, se trouve reléguée au
second rang, si ce n'est plus loin, pour laisser la place à la
morale, aux bonnes œuvres, à la charité. L'intellectualisme est

combattu comme le grand ennemi ; la dogmatique, ravagée
comme une ville conquise, ne présente guère que des ruines,
tandis que de toutes parts surgissent des associations
manifestant le sentiment de solidarité qui, comme aux premiers
jours de notre ère, pousse les heureux à soulager ceux qui
souffrent et périssent, à convertir ceux qui pèchent et corrompent.

La religion et la moralité sont rapprochées et presque
confondues, et, si l'un des deux éléments doit faire défaut, les

théologiens eux-mêmes préfèrent que ce soit la religion. Le
christianisme est conçu non plus comme un système, un culte



LA CUISE THEOLOGIQUE 65

ou une société, mais comme une vie spirituelle, comme un
ferment de régénération, de purification progressive et sans

limite, pour l'individu, la famille, la nation et l'humanité.
Jamais encore on n'a ainsi donné la prépondérance à l'élément
moral de la foi.

c) Va crise actuelle n'est pas ecclésiastique, et par là elle se

distingue nettement de la période précédente, celle dont
Alexandre Vinet a été chez nous la plus brillante personnalité.
Pour Vinet la question d'Eglise est la grande question, celle

que la Réforme a laissé à notre époque la tâche de résoudre.
La séparation radicale des deux domaines lui apparaît non
comme un idéal à se proposer, un progrès à réaliser tôt ou tard,
mais comme un dogme, un ordre divin dont la transgression
est flétrie du nom d'adultère. De là, en France comme en

Suisse, — pour ne pas parler de l'Ecosse, où soufflait pourtant
le même vent, — la naissance des Eglises libres. Depuis une
cinquantaine d'années, la force de ce vent a bien diminué. Je

n'entends point nier que l'indépendantisme, le principe de

l'autonomie des Eglises et même de leur complète séparation de

l'Etat, ait fait du chemin dans les esprits. Mais, si la thèse de

Vinet, développée dans son classique Essai sur la Manifestation
des convictions religieuses, a conquis les neuf dixièmes des

protestants instruits, elle a remporté cette victoire en perdant
son cachet originel, son caractère absolu, son intransigeance,
en subissant une transformation que son auteur regarderait
comme une mutilation, un abandon, une infidélité. La plupart
des pasteurs et des laïques de marque qui en appellent à Vinet
comme à l'inspirateur de leur pensée religieuse ne se font, en

effet, aucun scrupule de rester toute leur vie dans une Eglise
entravée dans son développement par le lien qui l'attache au

gouvernement civil et politique. Ils attendent sans le craindre,
disent-ils, mais selon toute apparence sans le désirer, le
moment où ce lien sera coupé légalement ou violemment rompu.
Fait plus frappant encore, beaucoup de jeunes lévites préparés
dans les écoles théologiques indépendantes, spécialement dans
la faculté illustrée par Vinet, sont devenus ministres nationaux ;

des pasteurs d'Eglises libres, en plus grande nombre peut-être,
THÉOL. ET PHIL. 1893. 5



66 CHARLES BYSK

ont passé, du système de la profession personnelle et de

l'indépendance absolue, au service des Eglises ou des grandes
sociétés reliées à l'Etat.

L'indifférence relative que rencontre la question d'Eglise
ressort également de deux faits généraux, qui me semblent
incontestables. Le premier, c'est le peu d'écho qu'éveillent
aujourd'hui les rares écrits sur le baptême, sujet qui a été si

vivement controversé par la génération précédente, et qui est loin
d'être élucidé pour la nôtre, en dépit de son importance
pratique pour le recrutement et la réforme de l'Eglise. Le second,
c'est le rapprochement, la cordiale association à la tête du

mouvement théologique actuel, d'hommes appartenant aux deux

camps ecclésiastiques qui semblaient condamnés à un si radical

antagonisme.
d) La crise n'est pas métaphysique. Du temps des conciles

où s'est forgée l'orthodoxie, la discussion portait avec
acharnement sur la délinition d'êtres et défaits surnaturels. lien est

résulté des dogmes réputés chrétiens, qui se sont amalgamés
avec toutes les œuvres, les institutions et les évolutions de

l'Eglise, et qui depuis plus de quinze siècles ont été confondus

avec le pur Evangile. Nous sommes, à l'heure qu'il est, eu

pleine révolte contre ces définitions subtiles, peu compréhensibles,

parfois absurdes. Au sein du protestantisme, le joug des

autorités dogmatiques, là où il est encore nominalement
imposé, n'est subi qu'avec frémissement et protestations, s'il n'est

pas tacitement et subrepticement rejeté. Pour la première fois

depuis l'âge apostolique, le chrétien réclame impérieusement
le droit de suivre le Sauveur sans s'asservir aux décrets et à la

philosophie de la hiérarchie romaine, ou de tout autre corps
prétendant déterminer dans quel sens il faut entendre les
mystères de la rédemption. La métaphysique, honnie aujourd'hui
par les esprits superficiels, et précipitée par les philosophes
eux-mêmes du haut piédestal où depuis un temps immémorial
on la voyait trôner, la métaphysique, de plus en plus séparée
de la religion, est laissée à titre d'exercice intellectuel, salutaire

ou dangereux, aux penseurs qui s'y sentiront portés. Les résultats

de cette étude transcendante, quelque justes qu'ils soient,



LA CRISE THÉOLOGIQUE (37

ne doivent pas, pense-t-on, trouver place dans le crédo de

l'avenir, ni par conséquent séparer les véritables disciples du

Christ.
Ces quatre caractères me paraissent suffire pour distinguer

assez exactement la crise théologique à laquelle nous prenons
part de toutes celles qui l'ont précédée. Cette crise est-elle
grave? Je ne sais si personne en doute; il y a longtemps, pour
ma part, que j'en suis convaincu. Il y a sept ans, après avoir
cité, aux conférences pastorales générales de Paris, cette parole
d'Adolphe Monod: «Notre christianisme est à reviser, »

j'ajoutais: «Cette revision s'accomplit, et déjà l'on peut dire,
sans passer pour paradoxal, que la réforme du dix-neuvième
siècle dépassera celle du XVIe en étendue et en profondeur1. »

Mais, pour nous faire une idée quelque peu juste de cette étendue

et de cette profondeur, nous avons à rechercher en quoi
consiste la théologie nouvelle qui se substitue à l'ancienne,
cette théologie pleine d'espérances et de promesses, qui pour
le moment, fait subir à notre chrétienté, longtemps assoupie
et relativement stérile, les douleurs de l'enfantement.

III
TROISIÈME QUESTION

En quoi consiste la nouvelle théologie

Ses tendances, je les ai déjà plus ou moins esquissées en

caractérisant la crise ; mais il convient de serrer de plus près
notre sujet en cherchant à nous rendre compte des idées qui
sont le produit de ces tendances. Pour être quelque peu complet,

je devrais passer en revue les chapitres essentiels de

la dogmatique, exposer les solutions mises en avant par notre
époque en les comparant à celles de la génération précédente,

et mesurer ainsi le chemin parcouru. En suivant cette
marche analytique, nous arriverions de la façon la plus sûre et

la plus exacte à la synthèse que nous désirons, je veux dire à

la pensée maîtresse des théologiens modernes, au principe
générateur de leurs efforts scientifiques et de leur systématisation.

1 Notre Durée, page 1. Paris, 1885.



68 CHARLES BYSE

Mais, les limites qui me sont prescrites ne me permettant pas
cette patiente analyse, — pour laquelle il faudrait un volume, —
je me bornerai à rappeler quelques faits bien connus, d'où sortira

d'une manière imparfaite, mais peut-être suffisante pour
notre but, la synthèse cherchée.

Le nom de. « nouvelle théologie » n'est pas nouveau. Il y a

juste trente ans (en 1862), M. Astié consacrait à la crise dont la

conversion négative d'Edmond Scherer avait été le signal un
livre qu'il intitulait les Deux Théologies Nouvelles. Ces deux

théologies étaient d'une part celle de l'ex-professeur de Genève,
du brillant critique qu'entraînait un intellectualisme destructif,
d'autre part celle de l'auteur jeune encore, qui ne voulait être
«ni disciple ni adversaire» du grand transfuge. Pourquoi ne

parle-t-on plus que d'une théologie nouvelle, celle de M. Astié
et de ses collaborateurs? Celle de M. Scherer aurait-elle
disparu, vaincue sur toute la ligne par la tendance positive et

mystique? Non sans doute, mais elle a cessé d'être nouvelle, et

son beau temps est déjà passé. Le rationalisme glacial dont
M. Scherer a traversé les diverses phases avant de s'ensabler
dans le doute universel, le rationalisme protestant, ou, pour
lui donner son titre français et contemporain, le libéralisme,
après avoir descendu la pente, est en train de la remonter.
Longtemps démolisseurs, les libéraux ne songent plus qu'à
reconstruire; aussi se rapprochent-ils de la gauche orthodoxe au

point de se confondre à peu près avec elle. Il faut avouer que,
de son côté, la théologie évangélique a fait plus d'un pas vers
les libéraux, acceptant sur des points importants les résultats de

leur critique. C'est grâce à ces mutuelles avances qu'il s'est
effectué une fusion, du moins dans le langage. On ne connaît
plus qu'une théologie nouvelle, dont se réclament également
les libéraux de diverses nuances et les évangéliques les plus
progressifs. Bornons-nous pour le moment à relever ce fait
curieux, dont, nous aurons tantôt à tirer une conséquence.

Mais l'expression nouvelle théologie n'est pas bornée, dans
son usage, au continent européen. Au delà de la Manche, un
pasteur anglican qui vient souvent en pèlerinage au tombeau
île Vinet, M. J. B. Heard, a écrit, il y a sept ans, un ouvrage



LA CRISE THÉOLOGIQUE 69

fort bien pensé sous le titre de Théologie ancienne et nouvelle,
Critique constructive. De l'autre côté de l'Atlantique, un livre
non moins remarquable et dont le succès paraît grand, la
Liberté de la Foi, par Théodore Munger, s'ouvre par un Essai sur
la Nouvelle Théologie.

« Si j'emploie l'expression « Nouvelle Théologie, » dit M.

Munger, je le fais par simple convenance ; je la trouve commode,
mais je ne prétends point qu'elle soit exacte. Car ce qu'elle
représente n'est ni nouveau ni ancien. On pourrait appeler ce

mouvement — et plusieurs l'ont appelé — une Benaissance,
En effet, les conceptions doctrinales qui flottent présentement
dans les esprits, promettant de se cristalliser bientôt en formes

définies, ne sont, pas d'origine récente. Elles prévalaient dans

les premiers siècles de l'Eglise, alors que le fleuve, rapproché
de sa source, roulait des eaux encore limpides ; et depuis cette

époque elles se sont constamment montrées à des écoles ou à

des individus, semblables aux sommets les plus élevés d'une
chaîne de montagne qui restent éclairés par les rayons du
soleil, tandis que la base est cachée dans l'ombre et le brouillard,
sommets peu nombreux et souvent séparés par un grand intervalle,

suffisants toutefois pour indiquer la direction et rendre
témoignage à la lumière. »

Je n'éprouve pas moins de répugnance que M. Munger à parler

d'une théologie nouvelle. Ce terme a deux inconvénients.
Il est trop vague quand on l'applique à tout ce qui s'éloigne
de l'orthodoxie, car il désigne alors non seulement l'évangé-
lisme large à tous ses degrés de hardiesse, mais le libéralisme
le plus négatif. C'est un drapeau qui couvre des marchandises
radicalement différentes. Il est trop étroit quand on le réserve
à un très petit groupe de théologiens ou philosophes audacieux,
tandis qu'un grand nombre de nos pasteurs croient avoir auss
le droit de se ranger sous ce drapeau. Même parmi les laïques
intelligents, dans les pays de langue française, il en est bien

peu qui ne veuillent être, et qui ne soient dans une certaine

mesure, de la nouvelle théologie.
Les différences doctrinales, souvent très graves, et les points

de vue philosophiques opposés qui se cachent sous cette locu-



70 CHAI; LES BYSE

tion à la mode suffisent pour nous convaincre qu'on a tort de

parler d'une Nouvelle Ecole. C'est le titre que se donnaient, il
y a une trentaine d'années, les écrivains de la Revue de

Strasbourg, ces hommes de savoir et d'esprit qui, glissant sur la

pente du rationalisme, ont abandonné la foi chrétienne, en
même temps que la théologie, pour consacrer leurs talents à

la politique, à l'enseignement, à l'administration ou aux affaires.
Nous n'avons pas aujourd'hui de nouvelle école; car qui dit.

«école» suppose un maitre, ou un ensemble de professeurs,
ayant un système et formant des disciples plus ou moins
semblables entre eux. Or ces conditions ne se rencontrent dans

aucune de nos facultés. Ceux qui se rattachent avec le plus
d'admiration à nos chefs de ligne conservent leur indépendance.
Nous n'en sommes plus à jurer in verba magistri. Nos docteurs
n'ont aucune dogmatique à nous inculquer, et, s'ils en avaient

une, ils se garderaient de nous en conseiller l'acceptation en bloc,
de confiance et à titre définitif. Quelques-uns du reste sont jeunes,

et ne font que marcher avec plus de logique ou de passion
dans la voie où les Godet père, les de Pressensé, les Lichtenberger,

les Menegoz, les Malan fils, les ont précédés. Enfin
Colani, Pécaut, Théophile Bost, les deux Athanase Coquerel,
Albert Réville, Viguié, Fontanes, s'étant dès longtemps réclamé,
non sans quelque raison, de cette appellation de Nouvelle Ecole,

nous aurions mauvaise grâce à la leur disputer. Pourquoi prêter
de gaité de cœur à un malentendu Nous nuirions, sans circonstance

atténuante, à la cause qui nous est chère, en nous
faisant confondre par les simples avec des penseurs qui, pour lu

plupart, nous paraissent être sortis, du moins par leur théorie,
de l'enclos du vrai christianisme?

Dans un livre tout récent, la Société moderne, par M. Cour-
celle Seneuil, je copie les lignes suivantes : «Appartenons-nous
aune école ou prétendons-nous en fonder une? — Ni l'un
ni l'autre.

» L'idée d'école est une idée ancienne. On s'était imaginé
autrefois que tel ou tel homme pouvait avoir révélé la vérité et

on s'attachait aux opinions ou « dogmes » qu'il avait formulés :

on se rangeait dans son école. Aujourd'hui on sait que la con-



LA GRISE THÉOLOGIQUE 71

naissance de la vérité n'appartient à aucun individu et que les

plus éminents de ceux qui la cherchent n'arrivent qu'à grand'
peine à en découvrir une bien petite partie, mélangée le plus
souvent d'erreurs plus ou moins grossières. Ainsi, nous travaillons

ensemble en nous aidant les uns les autres, en nous rectifiant

et en tâtonnant pour ajouter à la science, notre patrimoine
commun.

» Chacun de nous est donc ainsi le disciple de ceux qui l'ont
précédé dans ses recherches et l'un des maîtres de ceux qui le

suivent La pensée de chacun se rattache par quelques points
à celle de ses prédécesseurs, quelquefois par transmission
directe, quelquefois inconsciemment, par le milieu ambiant, par
un article de journal, une phrase relevée dans une conversation,

etc. Chacun peut devenir ainsi le disciple d'un penseur
dont il n'a jamais lu les écrits, ni même connu l'existence. Ceux

qui cultivent une même branche d'études collaborent ensemble,
de cette manière, sans s'être, le plus souvent, personnellement
connus. »

Ces réflexions, faites par un grand économiste à propos de

la science en général, s'appliquent particulièrement à la

théologie. Il en est de nous comme des peintres : nous n'avons plus
d'écoles. Individualistes avant tout, beaucoup plus au courant
qu'on ne l'était, jusqu'ici de ce qui s'écrit et se fait à l'étranger,
nous prenons notre bien où nous le trouvons, et restons

ouverts aux influences les plus diverses. Nos hommes distingués
se divisent sur d'importantes questions, comme celles de la

liberté et du déterminisme, de la divinité du Christ, des

rapports de l'Eglise avec le monde et avec l'Etat. Faut-il ajouter
que nul d'entre eux n'aspire à être regardé comme un chef

d'école, et n'est prêt à remplir les devoirs de cette position
périlleuse?Tous, même les docteurs, désirent plutôt, à l'instar
de M. Chevreul, qu'on les tienne pour de vieux étudiants.

Mais si la nouvelle théologie embrasse des variétés
nombreuses, allant parfois jusqu'à l'opposition directe, elle n'en

manifeste pas moins une certaine unité de direction, soit par
la manière dont elle modifie les doctrines, soit pur les questions

auxquelles elle s'est attachée de préférence. Quant aux



72 CHARLES BYSE

doctrines, — qu'il s'agisse du péché originel, de la trinité,
de la personne du Christ, des miracles, de l'expiation, de la

punition des méchants, — elles sont de plus en plus entendues
dans un sens rationnel. Les choses que nous savons et celles

que nous croyons doivent désormais former un seul tout. Quant
aux questions que, depuis de longues années, nous avons
étudiées avec prédilection, elles me paraissent se rapporter toutes

au grand problème de l'Autorité en matière de foi. Dès 1869,
le jour où s'ouvrait le concile du Vatican, je prononçais à

Nimesune conférence sur ce sujet qui devenait brûlant, et

auquel notre public est plus que jamais intéressé par de récentes
discussions.

N'est-ce pas l'autorité de la Bible qui a provoqué la crise et

dans la carrière de Scherer et dans tout le protestantisme
français? La théorie orthodoxe, développée parle professeur Gaussen

dans sa Théopneustie avec une belle imagination et un souffle
d'ardente pitié, était trop rigoureuse, trop arbitraire, trop forcée

pour subsister longtemps. Quand elle eut succombé sous les

coups de la critique et du raisonnement, il fallut remplacer
l'autorité extérieure, infaillible du recueil canonique par une
autorité plus intime, plus souple, plus spirituelle et mieux

prouvée.
Le procédé le plus normal consistait assurément à faire passer

l'autorité souveraine de l'Ecriture sainte à Jesus-Christ,
auquel elle rend témoignage. Et c'est bien là l'évolution qui
s'est accomplie, je crois pouvoir le dire, dans l'esprit de la

majorité de nos pasteurs. Pour parler avec M. Gaston Frommel,
de bibliocentriques qu'ils étaient, ils sont devenus christocen-

triques. Ce progrès, inconscient chez quelques-uns, me paraît
considérable et définitif.

Mais à l'autorité de Jésus-Christ on a coordonné ou même

superposé celle de la conscience individuelle. Parmi nous, M.

Paul Chapuis a proposé l'expression théologie de la conscience,

n'appliquant, il est vrai, ce terme qu'à certains membres de la

gauche évangélique, à ce petit noyau de théologiens actifs et

sans peur dont il fait partie.
D'autres ont protesté contre cette désignation, qui vraiment



LA GHISE THÉOLOGIQUtó là

ne semble pas heureuse. Elle aurait le tort de donner à

entendre que la conscience est au-dessus de l'Evangile, et de

confondre des chrétiens décidés avec d'honorables théistes, tels

que Félix Pécaut. Voir son ouvrage : le Christ et la Conscience,
où dans le titre, trop exact en cela, « la Conscience» est écrite
en beaucoup plus grandes lettres que « le Christ. »

La nouvelle théologie n'est pas encore au clair sur la place

qu'elle doit accorder à ces deux autorités rivales. La question
reste ouverte. Dans nos milieux, ou semble généralement d'accord

pour les accepter l'une et l'autre, en reconnaissant entre
elles une profonde et constante harmonie. Mais que faire en cas
de conflit? Voilà la grande difficulté, le problème vraiment
embarrassant, qui se pose à l'égard de l'Ecriture comme à l'égard
du Christ. Si certaines déclarations du Nouveau Testament,
qu'elles soient d'un apôtre ou du Sauveur, nous choquent au

premier abord, avons-nous le droit, le devoir même de les

repousser purement et simplement au nom de notre
conscience On sent tout la gravité de cette question. Je ne fais

que la mentionner ici; j'y reviendrai tout à l'heure, lorsque
nous aurons à examiner la valeur de la nouvelle théologie.
En cet instant, je me borne à constater que ce qui distingue
les novateurs, c'est avant tout le choix d'une méthode. A la

méthode d'autorité ils substituent la méthode expérimentale
ou mystique. Ils ne croient pas à la vérité évangélique parce
qu'elle est enseignée dans un livre, dont on leur aurait au préalable

prouvé l'infaillibilité ou l'inspiration par des arguments
historiques ou rationnels; ils y croient parce qu'elle s'est

imposée directement à leur conscience, parce qu'ils ont fait
l'expérience personnelle de sa puissance rédemptrice. Au fond,
nul n'est jamais devenu chrétien par un autre chemin que par
ce témoignage intérieur; les témoignages extérieurs, —
conciles, Eglise, tradition, — ne peuvent que nous préparer à

l'écouter et à le recevoir. « Ce n'est plus à cause de ce que lu
nous as dit que nous croyons, mais nous l'avons entendu nous-
mêmes, et nous savons qu'il est véritablement le Sauveur tlu
monde, le Christ. » On le voit, cette méthode remonte à l'origine

de notre religion ; à travers tous les siècles, elle a dès lors



74 CHARLES BYSIä

été mise en pratique dans la vie des croyants sérieux de toute
catégorie. Il appartenait à notre époque de l'appliquer à la

théologie, d'en faire un principe directeur pour la revision des

doctrines et la reconstruction d'un crédo.
Où en est-elle, cette œuvre dogmatique? Elle paraît assurément

peu avancée; cependant un nombre immense d'ouvriers
y travaillent, souvent obscurément, jamais sans fruits; beaucoup

de matériaux précieux s'accumulent, attendant l'architecte

qui saura leur donner leur place et leur valeur dans le

temple de l'avenir. A l'heure qu'il est, on se plaint d'une grande
confusion d'idées; à y regarder de près, il y a plus d'unité
qu'on ne le pense dans les opinions de nos pasteurs, et les

extrêmes théologiques sont moins éloignés que jadis. La

méthode mystique, employée par tous dans une certaine
mesure, exerce, jusque chez nos orateurs populaires, une influence

très notable dans le sens de la simplification et de la
correction des doctrines. Mais, quel que soit l'intérêt de ce qui se

passe aujourd'hui en fait de transformation du dogme, je n'entre
pas dans ce sujet si riche en détails, pour m'en tenir à des

questions plus générales.
La méthode, voilà la raison d'être de la crise si universelle et

si radicale qui, de tous les côtés du monde réformé, jette le
trouble dans tant d'esprits. Quelle méthode suivre, ou à quelle
autorité se soumettre, pour arriver à la possession de la vérité?
Comme le dit M. Gaston Frommel dans un article sur la Crise
du protestantisme ', « le problème de l'autorité religieuse est

devenu le problème général du protestantisme évangélique. »

« Si l'on considère, ajoute-t-il, que la question de l'autorité
religieuse est la question vitale du protestantisme, qu'il ne fait

qu'un avec elle, que leurs destinées sont solidaires, on avouera

que la crise est grave et qu'elle engage à fond notre avenir. »

M. Frommel conclut que le devoir le plus pressant de la théologie

contemporaine est « de préciser et de définir la notion de

l'autorité religieuse, de l'autorité en soi, telle qu'elle résulte
des faits qui la constituent, indépendamment du crédit qu'il

1 Evangile et Liberté, 27 mai 1892.



LA GRISE THÉOLOGIQUE 7o

serait à bien plaire pour chacun de lui refuser ou de lui
concéder. » Cette dernière observation suppose que la crise n'est

pas à son terme, que notre génération n'a pas achevé sa tâche.
En effet, la méthode moderne, dont nous commençons à nous
vanter, reste à déterminer d'une façon plus complète. Avant
de l'accepter résolument, la plupart ont besoin de la mieux

comprendre, et les plus exigeants réclament qu'elle se légitime
par ses effets.

En somme, la nouvelle théologie, qui n'a pas eu le temps de

produire un corps de doctrine, qui même n'a pas encore montré

clairement sa méthode, est un mouvement presque
universel, caractérisé bien plutôt par une direction que par des

idées particulières. Mais nous en savons assez sur ce qu'elle
est : demandons-nous maintenant ce qu'il faut en penser.

(A suivre.)


	La crise théologique

